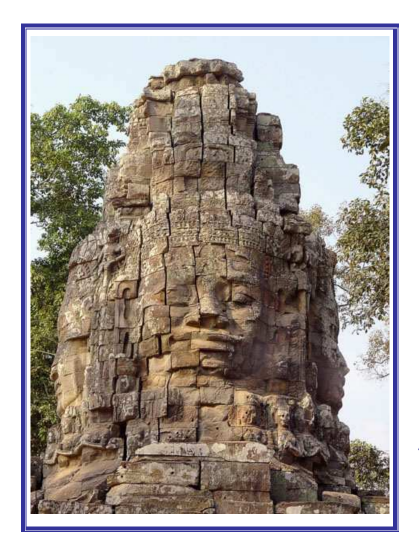
**ක**ෂ - භිභූත

សិត្សា

# វប្បធម៌ - អរិយធម៌

ខ្មែរ - ឥណ្ឌា



**ស្រមតាម** កម្មវិធីសិក្សាថ្មី

**សម្រាម់** ថ្នាក់ទីបញ្ចប់ និង ថ្នាក់ត្រេម្រឧត្តមសិក្សា នាទ - នៃសុភ

សាស្ត្រាចារ្យ បរិញ្ញា

វិទ្យាល័យ ទួលគោក

សិត្សា

វប្បធម៌ - អរិយធម៌

್ಷೇ - ಕಣ್ಣಾಗ

សម្រាប់

ថ្នាក់ទីបញ្ចប់ និង ថ្នាក់ត្រៀមឧត្តមសិក្សា

រក្សាសិទ្ធិ

ឆ្នាំសិក្សា ១៩៧១ - ៧២

## មារតិតន

គ្រប់ប្រទេសទាំងអស់ក្នុងលោក សុទ្ធតែមានគោលចារឹក វប្បធម៌ អរិយធម៌ ប្រចាំប្រទេស ជាតិ ។ គេអាចដឹងស្គាល់ប្រទេសជាតិមួយចំរើនលូតលាស់មានវឌ្ឍនភាព ជាអរិយប្រទេស ឬ ទន់ ខ្សោយមានឱនភាពជាអនារិយប្រទេស ដោយសារតែវប្បធម៌ អរិយធម៌ ប្រទេសជាតិនោះឯង ។

រីឯខ្មែរវិញ ក៏មានវប្បធម៌ អរិយធម៌ ជាគោលចារឹក ប្រចាំជាតិខ្មែរ ប្រទេសខ្មែរដែរ ។ ក្នុង ករណីនេះ ខ្មែរគ្រប់រូប ចាំបាច់ត្រូវតែចេះដឹងយល់ស្គាល់ដោយច្បាស់លាស់ នូវវប្បធម៌ អរិយធម៌ ជាតិខ្លួន ប្រទេសខ្លួន អំពីតម្លៃ ផលប្រយោជន៍ កំណកំណើត ប្រភព និងលក្ខណះផ្ទាល់នៃ វប្បធម៌ អរិយធម៌ ជាតិ ។

មិនតែប៉ុណ្ណោះ ខ្មែរគ្រប់រូប គប្បីនាំគ្នានិយមជួយលើកតម្កើង លើកស្ទួយវប្បធម៌ អរិយធម៌ ជាតិដោយខំបណ្តុះចិត្តគំនិត អ្នកជាតិនិយម ខ្មែរនិយម ឲ្យបានជ្រួតជ្រាបទូទៅគ្រប់មជ្ឈដ្ឋាន នៃ សង្គមខ្មែរ ។ ព្រមជាមួយនេះ ខ្មែរគ្រប់រូប មានករណីកិច្ចចាំបាច់ ត្រូវសិក្សាស្រាវជ្រាវរាវរកវិធី និងមធ្យោបាយ ឆ្នៃផ្សាយវប្បធម៌ អរិយធម៌ ខ្មែរ ឲ្យបានចំរើនលូតលាស់ ដុះដាលមានសន្ទុះ និងល្បឿន ស្របតាមដំណើរវិវត្តិទៅនៃពិភពលោក ។

ខ្ញុំព្យាយាម ប្រមែប្រមូល រៀបរៀង ចងក្រងសៀវភៅ (វប្បធម៌ អរិយធម៌ខ្មែរ - ឥណ្ឌា) នេះ ដើម្បីបង្ហាញ អំពីមូលធម៌ និងទំនាក់ទំនងដែលជាទម្រមូលដ្ឋាន ទ្រទ្រង់វប្បធម៌ អរិយធម៌ខ្មែរ តម្រូវតាមសេចក្តីត្រូវការនៃសិក្ខាកាមជន ។

សូមអភ័យទោស អំពីសំណាក់អស់លោក អ្នកប្រាជ្ញ បណ្ឌិត បញ្ញវន្ត អ្នកជាតិនិយម ដែលបានចេះដឹង យល់ច្បាស់ អំពីវប្បធម៌ អរិយធម៌ជាតិ ចំពោះកំហុសដោយអចេតនា ។ សូមមេត្តាជួយកែតម្រូវ តាមការគួរ ។

> សូមចិត្តគំនិតជាតិនិយមកើតមានគ្រប់ទិសទី ! សូមជួយតម្កើងវប្បធម៌ អរិយធម៌ជាតិ !

> > នាទ - នៃសុភ

សាស្ត្រាចារ្យ បរិញ្ញា

# ៦គសរពិគ្រោះ

• • • • • • • • • • •

| វប្បធម៌ អរិយធម៌ខ្មែរ                                    | កេង - វ៉ាន់សាក់ |
|---------------------------------------------------------|-----------------|
| វេទនិយម                                                 | ប៉ាង - ខាត់     |
| វេទបញ្ញត្តិ                                             | ប៉ាង - ខាត់     |
| ទស្សនវិជ្ជា ពុទ្ធសាសនា                                  | ប៉ាង - ខាត់     |
| ប្រវត្តិពុទ្ធសាសនាប្រទេសខ្មែរ                           | ប៉ាង - ខាត់     |
| វប្បធម៌ អរិយធម៌ខ្មែរ                                    | លាង - ហាប់អាន   |
| អំពីពុទ្ធសាសនា                                          | ល្វី - ហ្វីណូត៌ |
| អរិយសច្ចកថា                                             | អ៊ុំ - ស៊ូ      |
| វប្បធម៌ អរិយធម៌ខ្មែរ                                    | ស - សារុន       |
| អំពីប្រាសាទខ្លះនៅអង្គរ                                  | ហ្វូត - តាត     |
| សិល្ប៍វិជ្ជា ផ្នែកសិល្បះខ្មែរ                           | តែ - ម៉េងហាប់   |
| មគ្គុទ្ទេសក៍នគរវត្ត                                     | ប៉ាង - ខាត់     |
| ពន្លឺអាស៊ីទ្វីប                                         | ញ៉ុក - ថែម      |
| វប្បធម៌ ឥណ្ឌូ - ខ្មែរ                                   | ម៉ុម - ម៉ុន     |
| Histoire ancienne des Etats Hindouisés d'Extrème-Orient | G. Coedès       |
| Angkor, Hommes et Pierres                               | G. B. Groslier  |
| Guide du Musée National                                 | M. Giteau       |
| Préface pour Angkor                                     | EF-EO           |
| Nouveau guide d'Angkor                                  | H. Marchal      |
| Les Monuments du Groupe d'Angkor                        | M. Glaize       |
| Histoire du Cambodge                                    | M Giteau        |

# ខាតិភាព្យឺខ

| ឈ្មោះអត្ថបទ                               | ទំព័រ    |
|-------------------------------------------|----------|
| លំនាំដើម                                  | 9        |
| អត្ថន័យនៃ៣ក្យវប្បធម៌                      | ២        |
| អត្ថន័យនៃពាក្យអរិយធម៌                     | <u>É</u> |
| តារាងបង្ហាញមែកធាងអរិយធម៌                  | ე        |
| ឥទ្ធិពលអរិយធម៌                            | ៨        |
| ទស្សនះលោក G. Coedès                       | 99       |
| ទស្សនះលោក Groslier                        | ១៥       |
| មូលធាតុ នៃអរិយធម៌ខ្មែរ                    | ១៨       |
| វេទនិយម                                   | ១៩       |
| បញ្ហាពុទ្ធិភាវះ សុខ ក្នុងលទ្ធិវេទ         | ២២       |
| ព្រាហ្មណ៍និយម                             |          |
| ព្រះព្រហ្ម                                | ២៤       |
| ព្រះសិវះ (ឥសូរ)                           | ២៤       |
| សិវលិង្គ                                  | ២៧       |
| រូបសិវះ                                   | ២៧       |
| ព្រះវិស្ណុ                                | ២៨       |
| អវតារវ៉ិស្ណុ ១០ យ៉ាង                      | ე შ      |
| រូបវិស្ណុ                                 | m o      |
| វិធីប្រតិបត្តិក្នុងសាសនាព្រាហ្មណ៍         | ៣១       |
| ពិធីបូជាយញ្ញ និងបូជាអគ្គី                 | ៣២       |
| វណ្ណះ ៤ ក្នុងលទ្ធិព្រាហ្មណ៍               | m m      |
| បញ្ហាពុទ្ធិ ភាវះ សុខះ ក្នុងលទ្ធិព្រាហ្មណ៍ | ៣៤       |
| តបះ យោគ:                                  |          |
| អាព្ម័ន                                   | ៣៦       |
| តតែការះ ប្រតុំតែការដ                      | ៣៧       |

| វិឈ្មាះអត្ថបទ ទំព័                     |
|----------------------------------------|
| សាសនាព្រាហ្មណ៍ និង សង្គមខ្មែរពេរ       |
| ជំនឿ ៣៩                                |
| ប្រពៃណី ទំនៀមទម្លាប់៣ខ                 |
| សិល្បះពខ                               |
| អក្សរសិល្ប៍៤១                          |
| លក្ខណះអក្សរសិល្ប៍បែបព្រាហ្មណ៍និយម៨៤    |
| ពុទ្ធសាសនា៤៤                           |
| ពុទ្ធប្រវត្តិ៤៤                        |
| ពុទ្ធលទ្ធិ ព្រះត្រៃចិដក៤៤              |
| និកាយ ពុទ្ធសាសនា៥០                     |
| គោលប្រតិបត្តិក្នុងពុទ្ធសាសនា៥២         |
| បញ្ហាពុទ្ធិ ភាវះ សុខ ក្នុងពុទ្ធលទ្ធិ៥៤ |
| ពុទ្ធិ: វិជ្ជា ៣ ប្រការ៥៤              |
| អរិយសច្ច ៤៥ព                           |
| បដិច្ចសមុប្បាទ៦៤                       |
| ពុទ្ធសាសនា និង សង្គមខ្មែរ៦ព            |
| ជំនឿ៦០                                 |
| ប្រពៃណី ទំនៀមទម្លាប់៦០                 |
| សិល្បះ៦ខ                               |
| អក្សរសិល្ប៍៦រ                          |

# ឧស៊ីឧត្ថ អរួលឧត្ថ ទែំរ

#### ឃុំឃុំឡើង :

មនុស្សទាំងអស់ក្នុងលោក គ្រប់ជាតិ រាល់ប្រទេស តែងតែមានបំណងប៉ង់ប្រាថ្នា ចង់ឲ្យប្រទេសជាតិរបស់ខ្លួន បានលូតលាស់ចំរើនគ្រប់វិស័យ តាមល្បឿននៃវិទ្យាសាស្ត្រ ព្រោះគេបានចាត់ទុកវិទ្យាសាស្ត្រ ជាមធ្យោបាយដ៏សំខាន់ សម្រាប់ធ្វើឲ្យមនុស្សបានកប់ប្រ-សព្វនឹងសុខសុកមង្គល។

អ្នកប្រាជ្ញ បញ្ញវន្ត វិទ្យាវិទូ ទស្សនវិទូ ដែលជាអ្នកមនុស្សនិយម ជាតិនិយម បាន ខំរិះរកគ្រប់មធ្យោបាយ ចាត់គ្រប់វិធានការ ដើម្បីរៀបចំ រចនា សង្គមមនុស្សឲ្យបានប្រកប ដោយ សុខ សន្តិភាព មានអរិយធម៌ខ្ពង់ខ្ពស់ល្អប្រសើរ សមជាពលរដ្ឋនៃអរិយប្រទេសក្នុង ពិភពលោក។ ឯមធ្យោបាយ រៀបចំសង្គមមនុស្ស ទោះជាខាងវិទ្យាសាស្ត្រក្ដី អក្សរសាស្ត្រ ក្ដី សិល្បះអក្សរសិល្ប៍ក្ដី ទាំងអស់នេះ សុទ្ធតែមានទំនាក់ទំនង មានប្រភពចេញមកអំពី មូលដ្ឋានធំ គឺវប្បធម៌ អរិយធម៌នានា ដែលបានធ្វង់កាត់គ្នាទៅវិញទៅមក អំពីប្រទេស មួយទៅប្រទេសមួយទៀត អំពីជាតិមួយទៅជាតិមួយ។

រីឯវប្បធម៌ អរិយធម៌ខ្មែរ ក៏មានទំនាក់ទំនងនឹងបរទេសខ្វះដែរ ដូចជាឥណ្ឌា បារាំង ចិន យួន សៀម លាវ ជាដើម។ តែខ្មែរក៏ធ្លាប់ជាមហាប្រទេស មានវប្បធម៌ អរិយធម៌ ចំរើនរុងរឿងនាអតីតសម័យ ព្រមទាំងមានកិត្តិនាមល្បីល្បាញពេញពិភពលោក ដោយបាន ទុកកេរ្តិ៍ដំណែល សិលាប្រាសាទអង្គរវត្តជាក់ស្គុតាង ដើម្បីបង្ហាញពិភពលោក ឲ្យបាន ឃើញប្រត្យក្ស ជាក់ច្បាស់នឹងនេត្រា។

តើអ្វីដែលហៅថា វប្បធម៌ អរិយធម៌?

# ဗေဌ၊ အအိ

## Culture

## អត្ថន័យ

វប្បធម៌ មានន័យច្រើនបែបយ៉ាង ដែលឋិតនៅលើទស្សននិយម ផ្សេងៗគ្នា។

- ទស្សនះខ្វះ យល់ថា: វប្បធម៌គឺការផ្សាំបណ្ដុះចំណេះវិជ្ជានិងប្រាជ្ញាស្មារតី ឲ្យលូត លាស់ចំរុងចំរើន ដោយវិទ្យាសាស្ត្រ សិល្បះ អក្សរសាស្ត្រ ជាដើម។
- ទស្សនះខ្វះ យល់ថា: វប្បធម៌គឺ ចំណេះចេះដឹង ការសិក្សា ការអប់រំ។
- ទស្សនះខ្វះ យល់ថា: វប្បធម៌ គឺ ការសិក្សាពង្រីកវិជ្ជា ។
- ទស្សនះខ្វះ យល់ថា: វប្បធម៌គឺ អ្វីៗ ដែលទាក់ទង៍នឹង៍ការសិក្សា ការអប់រំ។
- ទស្សនះខ្លះ យល់ថា: វប្បធម៌ គឺ អ្វីៗ ដែលធ្វើឲ្យមានការចំពីនលូតលាស់ គ្រប់វិ-ស័យ។

ដូច្នេះ តាមទស្សនះខាងលើនេះ វប្បធម៌សំដៅយកការសិក្សា ការអប់រំ ចំណេះវិជ្ជា ការបណ្តុះប្រាជ្ញាស្មារតី។

*ប៉ុន្តែ* វប្បធម៌ < វប្ប + ធម៌

វិប្បៈ Vappa: សំណាប ពង្រោះ លូតលាស់ ចំរើន ដុះដាល បណ្តុះបណ្តាល។ ធិម៌: Dharma: ទ្រឹស្តី ឬ ធម៌ភាព នាំឆ្ពោះទៅរកវឌ្ឍនភាព និងការអនុវត្តន៍យ៉ាង សកម្ម។

ហេតុនេះ **ប្បែធម៌** គឺទ្រឹស្ដី ឬ ជម៌ភាពទាំងឡាយដែលបណ្ដុះបណ្ដាលសេចក្ដីចំរើន ប្រាជ្ញានិងឧត្ដមគតិដ៏ប្រសើរខ្ពង់ខ្ពស់របស់មនុស្ស ធ្វើឲ្យមានការចំរើនលូតលាស់ ក្នុងសង្គម មនុស្ស ដោយវិជ្ជា សីលជម៌ ការសិក្សា ការអប់រំច្បាប់ ទំនៀមទម្ងាប់ សិល្បះ អក្សរ ភាសា ជាដើម ដើម្បីរចនាផ្ទៃខ្លួន មនុស្សម្នាក់ៗ ឲ្យថ្ងៃថ្ងូរខ្ពង់ខ្ពស់។

## មែកធាងនៃវប្បធម៌

វប្បធម៌ អាចមានមែកជាង ច្រើនបែបយ៉ាងទៅតាមទស្សនះផ្សេងៗ។ ក្នុងទីនេះ មែកជាងវប្បធម៌ អាចចែកចេញជា :



## អរិយធន៍

#### Civilisation

## អត្ថន័យ

អរិយធម៌ មានន័យច្រើនបែបយ៉ាង តាមទស្សនះអ្នកច្រាជ្ញជាច្រើនរូប ដែលបានគិត គូរសិក្សាពិចារណាអំពីរឿងនេះ។

- ទស្សនះខ្វះ យល់ថា: អរិយធម៌គឺធម៌នាំឲ្យកើតសេចក្ដីសុខចំរើន ឬអរិយធម៌ គឺបែប បទសណ្ដាប់ជ្នាប់រៀបរយល្អត្រឹមត្រូវ។ (តាមវចនានុក្រមខ្មែរភាគពី)។
- ទស្សនះខ្វះ យល់ថា: អរិយធម៌គឺរបៀបរបបផ្សេងៗនៃការរីកចំពីន ដុះដាលខាង៍សតិ បញ្ញា ចំណេះចេះដឹង សីលធម៌ ឧស្សាហកម្ម នៃសង្គមមនុស្ស (Larousse XXè siècle) ។

តាមន័យខាងលើនេះ អរិយធម៌ សំគាល់នូវគំនិតដែលកើតមានឡើង ជាមួយនឹង ទម្ងាប់ផ្សេងៗរបស់មនុស្សដែលរួមរស់នៅជាក្រុម ជាពួក ជាបក្ស ជាសង្គមហើយដែលមាន ទំនាក់ទំនងគ្នាទៅវិញទៅមក ។ មនុស្សដែលរួបរួមគ្នាជាសង្គម រួមរស់នៅស្របស្រួលសុខ សប្បាយ ដោយសារមានច្បាប់ជាគោល ជាមូលដ្ឋាន ដែលរៀបចំមនុស្ស សង្គមមនុស្ស ឲ្យមានយុត្តិធម៌ មានចិត្តគំនិតថ្ងៃថ្ងូរ មានឋានះខ្ពង់ខ្ពស់ជាងសត្វ ហើយមានសមត្ថភាព អាចកែប្រៃច្នៃធម្មជាតិ យកមកប្រើប្រាស់ជាការចាំបាច់ក្នុងជីវភាពរាល់ថ្ងៃ។

ដូច្នេះ អរិយធម៌ គឺជាការសម្រេចឡើងខាងវិស័យសេដ្ឋកិច្ច សង្គមកិច្ច នយោបាយ នីតិសាស្ត្រ ប្រាជ្ញាស្មារតី និងវិស័យវប្បធម៌។

- លោកកាលម៉ាក (Karl Marx, 1818 1883; ទស្សនវិទូនិងសេដ្ឋកិច្ចវិទូសង្គមនិយមអា-លឺម៉ង់) យល់ឋា: អរិយធម៌ គឺជាតម្ងៃខាងសម្ភារះ។
- លោកវិប៊ែរ (Weber 1864 1920, សេដ្ឋកិច្ចវិទូនិងសង្គមវិទូ អាលឺម៉ង់) យល់ថា: អរិ-យធម៌ គឺជាកម្រង់នៃវិជ្ជាតិកនិក វិជ្ជាអនុវត្ត គោលច្បាប់ ដែលជាមធ្យោបាយទប់ទល់នឹង ធម្មជាតិ។
- លោកឡាឡង់ (Lalande, 1732 1807, តារាវិទូបារាំង) យល់ថា: អរិយធម៌ គឺជា កម្រង់មែកជាងច្រើនបែបយ៉ាងក្នុងសង្គមមនុស្សដែលមានលក្ខណះជាសិល្បះសាសនា សិ-លធម៌ វិទ្យាសាស្ត្រតិកនិកអាចមានជីវិតបន្តគ្នាក្នុងកាលអាកាស។

តាមទស្សនះនេះ អរិយធម៌ គឺជាពន្ធឺតំណាងការរស់នៅនៃជនជាតិនីមួយៗ ផ្នែកវិប្ប-ធម៌ សង្គ័មធម៌ ប្រដាប់ប្រើប្រាស់ កិច្ចការ ការងារជាដើម ដែលអាចឲ្យប្រជាជាតិរស់នៅ បានសុខស្រួល សម្បូណ៌សប្បាយ មានសន្តិសុខប្រាសចាកទុក្ខក័យ នឹងមានវឌ្ឍនភាព។

- លោកមីវ៉ាបូ (Mirabeau, 1715 – 1789, សេដ្ឋកិច្ចវិទូបារាំង៍ ) យល់ថា: អរិយធម៌ គឺការ ចំរើនលូតលាស់នៃជនជាតិណាមួយ ដែលផ្ទុយនឹងសភាពព្រៃផ្សៃ។

ទស្សនះនេះ ឲ្យតម្ងៃទៅលើការចំរើនលូតលាស់ខាងវិស័យវិទ្យាសាស្ត្រ តិកនិក របៀប រៀបចំប្រទេសមានច្បាប់ ទម្ងាប់ត្រឹមត្រូវ នៃប្រទេសណាមួយ។ ប្រទេសណាមានការរៀប ចំអង្គការចាត់ចែងប្រទេស ឲ្យបានថ្កុំថ្កើង ចំរុងចំរើន មានយុត្តិធម៌ក្នុងសង្គម មានសន្តិ-សុខ គេចាត់ទុកថា ជាអរិយប្រទេស ក្នុងលោក។

#### ឯ អរិយធម៌ < អរិយ + ធម៌

អរិយ: Ariya: ល្អ ប្រសើរ ខ្ពង់ខ្ពស់ ថ្ងៃថ្នូរ ឧត្តុង្គឧត្តម។

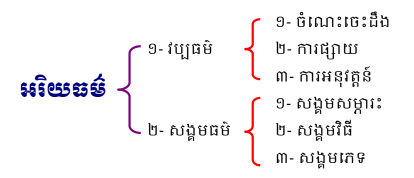
ធម៌: Dharma: ទ្រឹស្ដី, ធម៌ភាពនាំគ្ពោះទៅរកវឌ្ឍនភាពនិងការអនុវត្តន៍យ៉ាងសកម្ម។ ហេតុនេះ អរិយធម៌ គឺទ្រឹស្ដី ធម៌ភាពទាំងឡាយនៃវឌ្ឍនភាពដែលជាសភាព វិធី តម្ងៃ នៃការរីកចំរើនលូតលាស់ដុះដាល ល្អប្រសើរ ថ្ងៃថ្នូរ ខ្ពង់ខ្ពស់ក្នុងជីវភាពសង្គមមនុស្សដែល មានរបៀបរបបល្អ មានគ្រឿងប្រដាប់ប្រើប្រាស់គ្រប់គ្រាន់ ក្នុងគោលបំណងស្វែងរកសេចក្ដី សុខ។

#### មែកធាងនៃអរិយធម៌

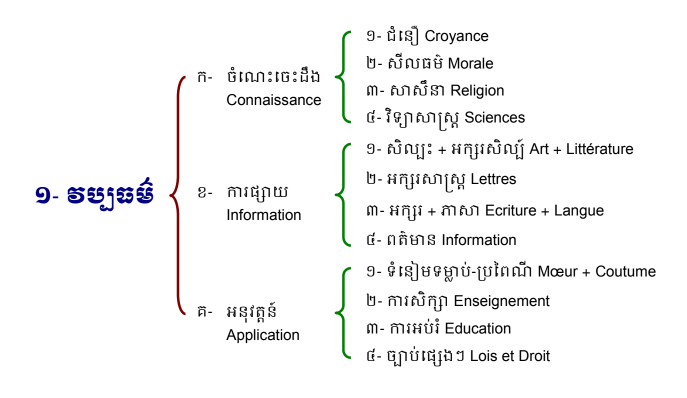
មែកជាជំដ៏សំខាន់នៃអរិយធម៌គឺ :

- ទម្បូនន៍
- សទ្ធមធម៌

មែកជាង៍អរិយជម៌ អាចចែកចេញជាច្រើនបែបយ៉ាង៍ ទៅតាមទស្សនះអ្នកប្រាជ្ញផ្សេង ៗ។ តែក្នុងទីនេះ មែកជាង៍អរិយជម៌ អាចចែកជា:



# តារា១មទ្លាញមែតបា១ទម្បធម៌-សខ្លមធម៌





វប្បធម៌ + សង្គមធម៌ > អវិយធម៌

# មន្ទីបលអរួតនន្

ឥទ្ធិពលអរិយធម៌ គឺកម្វាំងអរិយធម៌ ដែលមានកំណកំណើត ឬ ប្រភពចេញមកអំពីអ្វី មួយ ហើយដែលអាចរុញច្រាន អរិយធម៌ ឲ្យបានខ្ពង់ខ្ពស់ លូតលាស់ចំរើន។

- ទស្សនះខ្វះនិយមឋា: ឥទ្ធិពលអរិយធម៌ ឋិតនៅក្នុងវប្បធម៌ មានប្រភពកើតចេញ មកអំពីវប្បធម៌។

ទស្សនះនេះបានអះអាងថា: ចំណេះចេះដឹង វិជ្ជាភាសា អក្សរ សិល្បះ ការសិក្សា ការអប់រំ ទាំងនេះគឺជាឥទ្ធិពលអរិយធម៌ ដែលអាចកែប្រែផ្ទាស់ប្តូរសង្គមមនុស្សឲ្យមានកំរិត ជីវភាពខ្ពង់ខ្ពស់ មានចរិយាមារយាទថ្ងៃថ្នូរ មានរបៀបរស់នៅល្អប្រសើរ មានច្បាប់ទម្ងាប់ របៀបគ្រប់គ្រងរដ្ឋត្រឹមត្រូវ មានយុត្តិធម៌ក្នុងសង្គម មានសន្តិសុខ។

- ទស្សនះខ្វះនិយមឋា: ឥទ្ធិពលអវិយធម៌ឋិតនៅក្នុងសង្គមធម៌ មានប្រភពកើតចេញ មកអំពីសង្គមធម៌។

ទស្សនះនេះបានអះអាងថា: សង្គមសម្ភារះ វិធីរៀបចំសង្គមទាំងនេះជាឥទ្ធិពលអរិយៈជម៌ដែលអាចកែប្រែផ្ទាស់ប្តូរកំរិតជីវភាព របៀបរស់នៅ ចិត្ត គំនិត យោបល់ ទស្សនះ ចំណង់ចំណូលចិត្តរបស់បុគ្គលមួយរូប ៗ ឬ របស់សង្គម ឲ្យបានខ្ពង់ខ្ពស់ ល្អប្រសើរហើយ រៀបចំប្រដាប់ប្រដាប្រើប្រាស់គ្រប់បែបយ៉ាងឲ្យមានគ្រប់គ្រាន់ ចាត់ចែងវិធីបង្កើតផល វិធី ចែកចាយផលិតផលជាដើមក្នុងសង្គម ឲ្យបានត្រឹមត្រូវល្អ ប្រកបដោយគតិយុត្តិធម៌ ៗ ព្រម ជាមួយនេះ សង្គមធម៌បង្កើតឲ្យមានច្បាប់គ្រប់គ្រង់ត្រឹមត្រូវល្អ រៀបចំសង្គមតាមមនោសាស្ត្រ ជាតិ មានការកែប្រែរបបសេដ្ឋកិច្ច សង្គមកិច្ច និយោបាយ តម្រូវទៅតាមទំនោរ ចំណង់ ចំណូលចិត្ត និង ការស្របស្រួលនៃសង្គមមនុស្ស ៗ

អាស្រ័យហេតុនេះ យើងឃើញថា: ទស្សនះទាំងពីរនេះ វប្បធម៌និយមក្ដី សង្គមធម៌ និយមក្ដី មានលក្ខណះ សមខ្វះ ពុំសមខ្វះ ត្រូវខ្វះ ខុសខ្វះ ព្រោះឥទ្ធិពលអរិយធម៌ឋិត នៅក្នុងវប្បធម៌ក៏មាន ក្នុងអរិយធម៌ក៏មាន។

យ៉ាងណាមិញ :

ជួនកាលជីវភាពក្រីក្រតោកយាក លំបាកពេកខ្វះមុខខ្វះក្រោយ អាចជំរុញមនុស្សឲ្យ មានជំនឿផ្ដេសផ្ដាសពុំសមហេតុផលខ្វះវិចារណញ្ញាណ ។ ជម្ងឺឈឺរាំវ៉ៃ រោគាព្យាធិជានិច្ច-កាល សម្រេកឃ្វានអំណត់បាយក្រហាយទឹកក៏ជាមូលហេតុណែនាំជំរុញមនុស្ស ឲ្យស្វះ ស្វែងរកវិធីមធ្យោបាយដោះស្រាយ ដោយពឹងពាក់លើសាសនាឬមានជំនឿផ្ដេសផ្ដាស ផ្ដេក ផ្ដួលលើខ្មោចព្រាយ បិសាច អារក្ស អ្នកតា បង់បត់ មេមត់ ទេវះ ទេពតា ឥន្ទព្រហ្ម យម យក្ស អាទិទេព ជាដើម សុំឲ្យជួយដោះទុក្ខខ្លួន។

ជូនកាល សង្គមសម្បូណ៌សប្បាយ ចំរើនរុង៍រឿងមានសម្ភារះគ្រប់គ្រាន់ មានថ្នាំកែ រោគគ្រប់មុខ មានកំរិតជីវភាពខ្ពង់ខ្ពស់ មានសន្តិសុខ សុខភាពបរិបូណ៌ មានយុត្តិធម៌ក្នុង សង្គមជាដើម ក៏អាចបំបាត់វិធីសាសនា និងជំនឿផ្ដេសផ្ដាស បានដោយងាយ។

ផ្ទុយទៅវិញ ជួនកាលជំនឿមោះមុតខ្លាំងពេកលើទេវះ អាទិទេព ទម្ងាប់ប្រើវិធីសាស-នា យូរយារក៏អាចមានឥទ្ធិពលលើសង្គមមនុស្ស ដោយអប់រំមនុស្ស បង្គាត់បង្រៀនមនុស្ស ទម្ងាប់មនុស្សឲ្យសុខចិត្តទទួលជីវភាពតាមការក្រឱ្យត់ក្រីក្រលំបាកវេទនា ដោយគ្មានត្អូញត្អែរ ឬរអ៊ូរទាំឡើយ ព្រមទាំងអាចធ្វើឲ្យមនុស្សប្រាសចាកការតស៊ូនឹងកម្លាំងធម្មជាតិ ក៏មាន ដោយគេយល់ថា ចាំបាច់កែប្រែច្នៃធម្មជាតិអ្វីធ្វើអ្វី បើនៅក្នុងលោកនេះ ធម្មជាតិកើតមាន មកដូច្នេះទៅហើយ ហើយសុទ្ធតែជាទុក្ខលំបាកថែមទៀត។

ត្រង់នេះ គឺជាកម្វាំងវប្បធម៌ ដែលបានអប់រំមនុស្ស សង្គមមនុស្ស ឲ្យទទួលយល់ ព្រមតាមយថាកម្ម។ ប៉ុន្តែ ទុកណាជាយ៉ាងនេះក៏ដោយ ក៏វប្បធម៌ពុំមែនជាកម្វាំងដាច់ខាត តែម្នាក់ឯង អាចទប់ទល់ ឬ កែប្រែសង្គមមនុស្សបានទាំងអស់នោះទេ គឺចាំបាច់ត្រូវតែមាន ទំនាក់ទំនងនឹងសង្គមធម៌ផងដែរ ទើបអាចកែប្រែរៀបចំសង្គមឲ្យមានវឌ្ឍនភាពគ្រប់គ្រាន់ ប្រកបដោយថាមពល និងប្រសិទ្ធិភាព ព្រោះវប្បធម៌និងសង្គមធម៌ត្រូវអាស្រ័យគ្នា ទាក់ទង គ្នាជាកម្រង់បីដូចជានាមនិងរូប។

ដើម្បីមើលឲ្យឃើញច្បាស់នូវទំនាក់ទំនងនេះ គេត្រូវមានទស្សនះ បដិយោគ ដែល អាចនាំឲ្យយើងមើលឃើញ យល់ ស្គាល់ ដឹង នូវសច្ចះ តថភាពនៃវប្បធម៌និងសង្គមធម៌ ដែលជាធម៌រួម។ បានសេចក្តីថា ឥទ្ធិពលអរិយធម៌ គឺជាទំនាក់ទំនង រវាងមនោសាស្ត្រ និងសង្គមសាស្ត្រ ដែលទាំងពីរនេះ កើតលេចចេញមកអំពីទំនាក់ទំនងរវាងវប្បធម៌និង សង្គមធម៌ អាស្រ័យគ្នា ចង់គ្នាជាផលរួម គឺថា វប្បធម៌មានឥទ្ធិពល អាស្រ័យលើសង្គម ធម៌ជួយទ្រទ្រង់ ហើយសង្គមធម៌មានកម្វាំងពលំ ក៏អាស្រ័យលើវប្បធម៌ ជាថ្នាលជាទំរ ជួយទ្រទ្រង់ សង្គមធម៌នេះឯង។

ដូច្នេះ ឥទ្ធិពលអរិយធម៌ មានប្រភពកើតចេញមកអំពីទំនាក់ទំនង រវាងវប្បធម៌ និង សង្គមធម៌ ដែលបានចង់ភ្ជាប់គ្នា ជាកម្រង់ ជាបាច់ ជួយទ្រ រុញច្រានគ្នា ទៅវិញទៅមក ដើម្បីសួយលើកតំកើង អរិយធម៌ ឲ្យខ្ពង់ខ្ពស់រីកដុះដាលក្នុងគោលបំណង់ស្វែងរកសុខះ ផ្ដល់ឲ្យមនុស្ស សង្គមមនុស្ស។



# **ឧស្សនះអូអច្រាស្ថមរេឧស** ចំពោះអរិយធម៌ខ្មែរ

ដោយហេតុថា អរិយធម៌ខ្មែរ មានទំនាក់ទំនងនឹងបរទេស បានទទួលឥទ្ធិពលបរ-ទេសខ្វះ មាន: ឥណ្ឌា ចាម ដ្វា សៀម លាវ ចិន យួន អឺរ៉ុប ជាដើម ទើបមានអ្នក ប្រាជ្ញបរទេសខ្វះ បានបញ្ចេញទស្សនះផ្សេងៗគ្នាអំពីលក្ខណះអរិយធម៌ខ្មែរ។

## ១- ឧស្សនះ លោក Cœdès

មានអ្នកប្រាជ្ញជាច្រើនរូបមានលោកសឺដែស (Cœdès) ជាតិបារាំង ជាតំណាង បាន បញ្ចេញទស្សនះថា :

អរិយធម៌ខ្មែរ គ្មានលក្ខណះពិសេសទេ ព្រោះខ្មែរបានទទួលឥទ្ធិពលមកពីបរទេសទាំង អស់។

លោកសឺដែស បានបង្រួមទស្សនះបែបនេះ ក្នុងការវិនិច្ច័យថា: «ខ្មែរ គឺជាព្នង ស៊ីវិ-ល័យដោយសារឥណ្ឌា» (Les Khmers sont des Phnong hindouisés) ក្នុងសៀវភៅឈ្មោះ Les Etats hindouisés ។

អាស្រ័យទស្សនះនេះហើយ បានជាអ្នកប្រាជ្ជបរទេសខ្វះ ពុំទទួលស្គាល់ប្រទេសខ្មែរ ថាជាប្រទេសមានឈ្មោះជាខ្មែរទេ តែជារដ្ឋស៊ីវិល័យតាមឥណ្ឌា ពោលគឺ ជារដ្ឋក្រោមឥទ្ធិ-ពលឥណ្ឌា ព្រោះទេយល់ថា ប្រទេសទាំងឡាយនៅអាស៊ី មានខ្មែរជាដើម កាលដំបូង មានមនុស្ស មានសាសនា មានរបៀបរស់នៅ មានទំនៀមទម្ងាប់ មានការចេះដឹង ដោយ សារតែឥទ្ធិពលឥណ្ឌា។

គេផ្ដើមប្រវត្តិសាស្ត្រខ្មែរ ក្នុងសម័យក្សត្រឥណ្ឌាមួយរូប ឈ្មោះកៅណ្ឌិន្យ ឬ ហ៊ុន ទៀន ដែលបានមកគ្រប់គ្រង់ ត្រួតត្រាប្រទេសខ្មែរ ។ ទុកណាជារឿងនេះ គ្រាន់តែជារឿងដំ-ណាល ដោយសារអ្នកដំណើរចិនឈ្មោះ ជីវ តាក្វាន់ ក៏ដោយ ក៏អ្នកប្រាជ្ញបារាំង់ខ្វះ នៅតែ មានជំនឿមុតមាំ និយមទុករឿងនេះ ជាឯកសារសំខាន់បំផុត ដែលអាចប្រាប់បង្ហាញថា ខ្មែរមានប្រភពមកអំពីឥណ្ឌា ។ ព្រមជាមួយនេះ គេក៏បានលើកយកហេតុភេទច្រើនយ៉ាង

ទៀតក្នុងមែកជាងវប្បធម៌មាន អក្សរ ភាសា សិល្បះ សាសនា ជំនឿ ទំនៀមទម្ងាប់ជា ដើម ទុកជាក់ស្តុតាងបញ្ជាក់ថា ខ្មែរមានអរិយធម៌ចេញមកអំពីបរទេស ថែមទៀត។

ក្រៅអំពីនេះ មានអ្នកប្រាជ្ញខ្វះទៀត បានសង្កត់យ៉ាងខ្វាំងលើលក្ខណះបរទេស នៃ
អរិយធម៌ខ្មែរ ដែលមានទំនាក់ទំនងនឹងប្រទេសជិតខាងមានៈ ចាម ជ្វា សៀម លាវ ចិន
យួន ជាដើម។ ពិសេស សព្វថ្ងៃនេះ មានទស្សនះយល់ថា អរិយធម៌ខ្មែរចំរើនលូតលាស់
ដុះដាលបាន ដោយសារតែអរិយធម៌អឺរ៉ុប។ ប៉ុន្តែ ទស្សនះខ្វាំងជាងគេ ដែលបានសំអាង
ទៅលើហេតុផលផ្សេង។ ហើយខំទាញបញ្ចេញខ្មែរ អំពីឥណ្ឌាគឺជាទស្សនះ ដែលផ្ដេកផ្ដួល
សំអាងទៅលើ:

– ផ្នែកប្រវត្តិសាស្ត្រ Histoire

– ផ្នែក៌ាសា Langue

– ផ្នែកអក្សរ Ecriture

– ផ្នែកសិល្បះ Art

– ផ្នែកសាសនា Religion ជាដើម។

# ផ្នែកប្រវត្តិសាស្ត្រ – Histoire

រឿងស្ដេច កៅណ្ឌិន្យ ឬ ហ៊ុន ទៀន ដែលបានចេញមកអំពីប្រទេសឥណ្ឌាភាគខាង កើត ចូលមកច្បាំងឈ្នះមេទ័ពស្រីខ្មែរឈ្មោះសោមា ឬ លីវ យី ហើយក៏បានគ្រប់គ្រង់ត្រូត ត្រាប្រទេសខ្មែរ សម័យនគរភ្នំ (ហ្វូណន) ប្រហែលសតវត្សរ៍ទី ១ ឬទី ៤ នៃ គ្រិស្ដសករាជ (តាមឯកសារអ្នកដំណើរចិនចិន ឈ្មោះ ជីវ-តា-ក្វាន់) ។

#### ផ្នែកភាសា – Langue

ក្នុងភាសាខ្មែរ មានលាយចម្រុះដោយពាក្យបាលី សំស្ក្រឹតយ៉ាងច្រើន ប្រើលាយគ្នាជា មួយភាសាខ្មែរ តាំងតែពីយូរយារណាស់មកហើយ ដូចជាពាក្យថា: អក្សរ សិល្បះ ភាសា សីលទាន បុណ្យ បាប មគ្គ ផល គុណ ទោស ហេតុ ភេទ សួគ៌ នរក និព្វាន ជា ដើម។

## ផ្នែកអក្សរ –Ecriture

គេថា អក្សរខ្មែរ មានប្រភព មានដើមកំណើតចេញមកអំពីអក្សរឥណ្ឌាខាងទក្ខិណៈ បទ ទម្រង់ព្រហ្មី (Brahml) ព្រោះគេបានឃើញអក្សរសិលាចារឹកខ្មែរ ដែលចាស់ជាងគេនៅ វ៉ូកាញ់ខែត្រញ៉ាត្រាង (វៀតណាមកណ្ដាល) មានលំនាំទ្រង់ទ្រាយ ដូចគ្នានឹងអក្សរសិលាចា-រឹកឥណ្ឌាភាគខាងត្បូង ត្រង់ខ្ពង់រាបដេកង់ (Dekkan) ។

## ផ្នែកសិល្បះ – Art

ក្នុងសិល្បះខ្មែរ មានរូបគំនូរចម្ងាក់ច្រើនណាស់ ដែលគូរទ្វាក់យកលំនាំតាមសិល្បះ ឥណ្ឌា ដូចជារូបស្រីរប៉ាំដែលមានរាងអែនអន កាច់ចង្កេះលូតល្ងន់ និងរូបចម្ងាក់តំណាង ទេវណ្ឌា ឬ តំណាងទស្សនះជំនឿ ក្នុងលទ្ធិព្រាហ្មណ៍ ដូចជា រូបឥសូរ ឬ សិវិះ (Içvara ou Çiva) រូបវិស្ណុ ឬ នារាយណ៍ (Visnu ou Nârâyana) រូបព្រហ្ម (Brahma) ជាដើម ។ ជាពិសេស សិល្បះខ្មែរសម័យអង្គរ បានបង្ហាញរូបចម្ងាក់ច្រើនបែបយ៉ាង ដែលមានទំនាក់ទំនងនឹង ឥណ្ឌា ហើយនិងលទ្ធិព្រាហ្មណ៍ ដូចជារូបចម្ងាក់នៅជុំវិញជញ្ជាំងប្រាសាទអង្គរវត្តជាដើម ដែលបានបង្ហាញអំពីលទ្ធិព្រាហ្មណ៍ មានរឿងរាមាយណះ និងរឿងមហាការតយុទ្ធ (Ràmàyana et Mahàbhàratayuddha) ជាដើម ។

## ផ្នែកសាសនា – Religion

ប្រវត្តិសាស្ត្រខ្មែរ បានបង្ហាញឲ្យឃើញថា សាសនាព្រាហ្មណ៍ បែបព្រហ្មនិយម សិវ-និយម ឬ វិស្ណុនិយម ព្រមទាំងពុទ្ធសាសនា បែបមហាយាន ឬ ហីនយាន មានប្រភពចេញ មកអំពីឥណ្ឌាហូរចូលមកក្នុងប្រទេសខ្មែរ តាំងតែពីយូរយារណាស់មកហើយ ហើយមានជា ហូរហែរហូតមកដល់សព្វថ្ងៃ។

ហេតុទាំងនេះ ជាភ័ស្តុតាងសំខាន់បំផុត ដែលអ្នកប្រាជ្ញបរទេស លើកយកមកធ្វើជា លេស ជាសំអាង ជាមូលហេតុ សំរាប់ភ្ជាប់ខ្មែរទៅនឹងឥណ្ឌា ឬ ទាញខ្មែរចេញអំពីឥណ្ឌា ។

សាសនា មាននៅប្រទេសខ្មែរ ក៏បណ្ដាលឲ្យមានជំនឿផ្សេងៗ: មានជំនឿចំពោះទេវះ ទេពតា, ជំនឿបុណ្យ បាប គុណ ទោស អាក្រក់ ល្អ ឋានសួគ៌ ឋាននរក ជាដើម មានទំនៀមទម្ងាប់ ពិធីបុណ្យទានផ្សេងៗ ព្រមទាំងមានរបៀបរស់នៅខ្វះ ដែលជាផល វិបាកកើតចេញមកអំពីការប្រកាន់ជឿស៊ប់លើសានា ដូចជា: តាជី ដូនជី យាយជី លោកធុតង្គ អ្នកសច្ចំ ជាដើម។

សាសនា ចេញមកអំពីឥណ្ឌា ជំនឿ ទំនៀមទម្ងាប់ របៀបរស់នៅ ក៏ចេញមកអំពី ឥណ្ឌាដែរ។ ខ្មែរបានទទួលសាសនាឥណ្ឌា តាំងតែពីយូរអង្វែងណាស់មកហើយ សព្វថ្ងៃ នេះ សាសនាឥណ្ឌាបានចាក់ឫសយ៉ាងមាំ មុតជាប់យ៉ាងជ្រៅក្នុងចិត្តគំនិតខ្មែរ ទំនោរខ្មែរ សង្គមខ្មែរនិងក្នុងវប្បធម៌ អរិយធម៌ខ្មែរ។

អាស្រ័យហេតុភេទផ្សេង ។ ផ្នែកវប្បធម៌និងសង្គមធម៌ខាងលើនេះហើយ ដែលអ្នក
ប្រាជ្ញបរទេស បានលើកយកមកធ្វើជាក់ស្គុតាងជាសំអាងបញ្ជាក់ថា ខ្មែរជាព្នង ស៊ីវិល័យ
ដោយសារឥណ្ឌា។ មិនតែប៉ុណ្ណោះ ចំពោះជាតិសាសន៍ (Race des peuples) ក៏គេថាមកអំ
ពីឥណ្ឌាដែរ។ យ៉ាងណាមិញ គេថាខ្មែរពុំមែនជាជនជាតិដើមបង្អស់នៅប្រទេសខ្មែរទេ តែ
ជាជនជាតិមានប្រភព មានដើមកំណើត មកអំពីឥណ្ឌាភាគខាងត្បូង។ ជនជាតិមកអំពី
ឥណ្ឌានេះ បាននាំយកមកជាមួយនូវភាសា អក្សរ វប្បធម៌ សង្គមធម៌ឥណ្ឌា ចូលមកក្នុង
ប្រទេសខ្មែរ។

ដូច្នេះ អរិយធម៌ខ្មែរ គ្មានលក្ខណះពិសេសផ្ទាល់ខ្លួនទេ គឺសុទ្ធតែទទួលមកអំពីឥណ្ឌា ទាំងអស់។

#### හලෙස:

ទស្សនះបែបខាងលើ មានមកយូរយារណាស់ហើយ រហូតដល់បណ្ដាលឲ្យជនជាតិ ខ្មែរខ្លួនឯង ភាគខ្វះក៏ពុំព្រមទទួលស្គាល់ថាជាប្រទេសខ្មែរថែមទៀត តែជាប្រទេសកម្ពុជា ដែលមានប្រភពចេញមកអំពីប្រទេសឥណ្ឌា ត្រង់ភូមិភាគមួយឈ្មោះកម្ពុជា (Kambojà) ។ ទម្ងាប់ទទួលសារភាពថា ខ្មែរមានប្រភពចេញមកអំពីបរទេសនេះហើយ ដែលនាំឲ្យខ្មែរខ្វះ សព្វថ្ងៃនេះ យល់ច្រឡំ ដោយខ្វះការពិចារណា ខ្វះមនសិការជាតិថា ភាសា អក្សរ សិល្បះ អក្សរសិល្ប៍ វប្បធម៌ ទំនៀមទម្ងាប់ ខ្មែរ គឺសុទ្ធតែដូចឥណ្ឌា ចេញមកអំពីឥ-ណ្ឌា ទទួលឥទ្ធិពលឥណ្ឌាទាំងអស់ គឺគ្មានអ្វីដែលជារបស់ខ្មែរសុទ្ធៗ ទេ។ តើទស្សនះនេះ ពិត ឬ ទេ?

## ២- **នស្សនៈ** លោក Groslier

មានអ្នកច្រាជ្ញជាច្រើនរូបផ្សេងទៀត ដែលមានលោក Groslier ជាតិបារាំង ជាតំណាង បានបញ្ចេញទស្សនះថា «ខ្មែរមានអរិយធម៌ពិសេសរបស់ខ្លួន តែជាលទ្ធផលកើតចេញមក អំពីអរិយធម៌ឥណ្ឌា»។

លោក Groslier ខំបញ្ជាក់ បង្ហាញ ពន្យល់ត្រង់ចំណុចណា សេចក្ដីណា ដែលមាន ទំនាក់ទំនងនឹងឥណ្ឌា ឬដែលមានមកអំពីឥណ្ឌា។ ដើម្បីបញ្ជាក់ថាខ្មែរបានទទួលយកអរិ-យធម៌ វប្បធម៌ឥណ្ឌា មកប្រើបែបណាខ្វះ លោក Groslier បានខំសង្កត់លើលក្ខណះ អរិ-យធម៌ខ្មែរ ផ្នែកទំរង់សង្គម និងអង្គការសេដ្ឋកិច្ច ដែលអាចចែកជាគោលគឺ:

- ទីនិយម
- ឥណ្ឌានិយម

#### ១- ទីនិយម

លោក Groslier បានខំអះអាងថា ប្រទេសខ្មែរជាស្រុកភ្នំ មានទឹកនិងវាលស្រែ ដែល ទុកជាទីកន្លែងសម្រាប់ទទួលយកនូវអរិយធម៌ឥណ្ឌា ។ លោក Groslier ខំបញ្ជាក់ថា ទីខ្មែរ ដីខ្មែរ ពុំមែនជាមូលហេតុ សម្រាប់បង្កើតអរិយធម៌ខ្មែរទេ គឺគ្រាន់តែជាទីកន្លែង ជាថ្នាល សំរាប់ទទួលយកនូវសំណាប គឺអរិយធម៌ឥណ្ឌា ហើយដែលឥណ្ឌាបានសាបច្រួសនៅលើដី ខ្មែរតែប៉ុណ្ណោះ ។ សារុបទៅ អរិយធម៌ខ្មែរគឺអរិយធម៌ឥណ្ឌា ដុះលូតលាស់លើថ្នាលដីខ្មែរ ដោយសារអ្នកឥណ្ឌាសាបច្រុស។

## ២- ឥណ្ឌានិយម

អរិយធម៌ឥណ្ឌា បានចូលមកក្នុងប្រទេសខ្មែរតាមដំណើរនាំចូលនៃអ្នកឥណ្ឌា ពីរពួក សំខាន់គឺ :

9-តាមឈ្មួញ: ពួកឈ្មួញឥណ្ឌាតែងតែធ្វើដំណើរឲ្ធងកាត់ភូមិភាគផ្សេង៍ៗ តាមសំពៅ
អស់កាលដ៏យូរ ដែលជាហេតុនាំឲ្យគេត្រូវឈប់សំចត តាមភូមិភាគនិងប្រទេសនានា នៅ
ក្បែរសមុទ្រ មានជ្រោយឥណ្ឌូចិនជាដើម ពិសេសប្រទេសខ្មែរ ដែលមានកំពង់ផែមួយដ៏សំខាន់គឺ កំពង់ផែអូកែវ ៗ អ្នកជំនួញឥណ្ឌា ត្រូវការលក់ដូរវត្ថុផ្សេង៍ៗ មានកំណាត់សំពត់
ជាដើមឲ្យខ្មែរ តែឈ្មួញឥណ្ឌា ត្រូវការទិញអំពីខ្មែរវិញនូវ ម្រេច ដីប្វី ដង្កោ ជាដើម ៗ
ម៉្វោះហើយឈ្មួញឥណ្ឌា ត្រូវឈប់សំចតយូរក្នុងប្រទេសខ្មែរ ៗ កាលបើយ៉ាងនេះ ឈ្មួញ
ឥណ្ឌាចាំបាច់ ត្រូវតែមានទំនាក់ទំនងនឹងអ្នកស្រុកតាមរបៀបរស់នៅខ្វះ តាមទំនៀមទម្ងាប់
ខ្វះ នៃសង្គមខ្មែរ ៗ កាលបើនៅស្រុកខ្មែរយូរ គេក៏មានករណីយកិច្ចចាំបាច់ត្រូវតែផ្សាយ
សាបច្ចេស បណ្តុះ វប្បធម៌ អរិយធម៌គេដែរ ដូចជាសាសនា ជំនឿ ទេវះ មន្តអាគមគាថា អូមអាម ទំនៀមទម្ងាប់ ជាដើម ។

២-តាមអ្នកមានអំណាច: ពួកឥណ្ឌាខ្វះទៀត ដូចជាកៅណ្ឌិន្យ ឬ ហ៊ុនទៀន ជាអ្នកមាន អំណាច បានលើកគ្នាជិះសំពៅមកច្បាំងឈ្នះមេទ័ពស្រីខ្មែរឈ្មោះ សោមា ឬ លីវយី ហើយ បានគ្រប់គ្រង់ត្រួតត្រាប្រទេសខ្មែរ សម័យនគរភ្នំ (ហ្វូណន) កាលសតវត្សទី ១ ឬ ទី ៤ នៃ គ្រិស្តសករាជ។ ម្ល៉ោះហើយ គេចាំបាច់ត្រូវតែយកភាសា អក្សរ សិល្បះ ជំនឿ សាសនា ប្រពៃណី ទំនៀមទម្ងាប់របស់គេ មកប្រើ មកអនុវត្ត នៅប្រទេសខ្មែរ រហូតដល់បានក្វាយ ទៅជាអរិយធម៌ខ្មែរ។

#### ឥណ្ឌាបាននាំមកឲ្យខ្មែរ នូវ :

- o– វិធីតិកនិកខាងធ្វើទំនប់ទឹក ប្រឡាយទឹក
- ២– ជំនឿ សាសនា មន្តអាគម
- ៣– របៀបគ្រប់គ្រង៍ រៀបចំស្រុកទេស
- ៤– អក្សរ ភាសា បាលីសំស្ក្រឹត ។ល។

លោក Groslier បានខំបញ្ជាក់ ពន្យល់ថា ជាតុទាំងឡាយ ក្នុងផ្នែកអរិយជម៌ ដែល ឥណ្ឌានាំចូលមក បីដូចជាសំណាប ដែលត្រូវយកមកស្ទូងឬដាំនៅលើដីខ្មែរ ដីខ្មែរដែល អាចស្របស្រួលទទួលយកបាន។

ហេតុនេះ យើងឃើញថា ទស្សនះនេះ ជាទស្សនះឥណ្ឌានិយម ដែលបានពន្យល់ បង្ហាញឲ្យឃើញថា អ្វីខ្វះដែលមាននៅក្នុងអរិយធម៌ខ្មែរ ពោលគឺ ខំបង្ហាញធាតុពិសេសនៃ ឥណ្ឌា ដែលបង្កើតឲ្យបានជាអរិយធម៌ខ្មែរ។

ដូច្នេះ តាមទស្សនះអ្នកប្រាជ្ញបរទេស យើងឃើញថា :

- «ខ្មែរជាព្នង៍ ស៊ីវិល័យ ដោយសារឥណ្ឌា» (G. Cœdès)
- «ខ្មែរមានអរិយធម៌ពិសេសរបស់ខ្លួនឯង តែជាលទ្ធផលកើតចេញមកអំពីអរិយធម៌ ឥណ្ឌា» (Groslier)

ហេតុនេះ តើអរិយធម៌ខ្មែរមានលក្ខណះពិសេសផ្ទាល់ខ្លួនឬទេ?

ក្នុងអរិយធម៌ជនជាតិណាក៏ដោយ តែងតែមានជាតុសំខាន់ ៤ យ៉ាង ដែលជាទំនាក់ ទំនងឬជាទំនាស់ទៅវិញទៅមកគឺ:

- ๑– មូលជាតុ ជាតិ
- b- មូលជាតុ បរទេស។

អរិយធម៌បរទេស ដែលអាចផ្សាយចូលទៅក្នុងប្រទេសណាមួយបាន លុះត្រាតែមូល ដ្ឋានជាតិដែលជាជាតិសាសន៍ អ្នកស្រុក មានភាសា ជីវភាព មានរបៀបរស់នៅ ទំនៀម ទម្ងាប់ ឬ ចំណេះវិជ្ជាបែបណាមួយ រួចស្រេចទៅហើយ។ មូលដ្ឋានជាតិជាទីទួទៅនិងជាទី ពិសេស សំរាប់ទទួលជាតុបរទេសគឺ អរិយធម៌បរទេស។

ម៉្យាងទៀត ក្នុងការជួបប្រទះរវាងជាតិនិងបរទេស ទំនាក់ទំនងអាចមានដំណើរ លក្ខណះច្រើនបែបយ៉ាងគឺ :

- ជាការស្របស្រួល ចុះសម្រុងគ្នា
- ជាការប្រយុទ្ធប្រឆាំង សង្កត់សង្កិនគ្នា
- ឬជាទំនាស់វិបត្តិ

ឬជាការសុខចិត្តយល់ព្រមទទួលយកដោយត្រង់។ ទាំងស្រុង ឬដោយការចម្ងងកែ សម្រុល ឲ្យមានលក្ខណះជាតិពិត។។

រីឯ អរិយធម៌ខ្មែរវិញ ក៏ឋិតនៅលើមូលជាតុសំខាន់ទាំង ២ យ៉ាងនោះដែរគឺ:

- **១~ មូលធាតុ ជាតិ** : ខ្មែរមានប្រទេស មានមនុស្សរស់នៅ ជាយូរអង្វែងមកហើយ តាំងតែពីមុនឥណ្ឌាចូលមកម្ល៉េះ ។ បានសេចក្ដីថា ខ្មែរមានភាសា មានរបៀបរស់នៅ និង ចំណេះវិជ្ជា មានជាតិសាសន៍ មានការរៀបចំស្រុកទេស តាំងតែពីយូរយាររួចស្រេចហើយ មុនការនាំចូលអរិយធម៌ឥណ្ឌា។
- ២~ មូលពាតុបរទេស: អរិយធម៌ឥណ្ឌា បានចូលមកក្នុងអរិយធម៌ខ្មែរ គ្រាន់តែជា ជំនួយ ជួយបំពេញកង្វះខាតខ្វះ និងកំណែទម្រង់ខ្វះតែប៉ុណ្ណោះដូចជា: ពុទ្ធសាសនា, ពាក្យសំដី, កាសាបាលី សំស្ក្រឹត, សិល្បះបូរាណខ្វះ ជាដើមតែប៉ុណ្ណោះ។ បានសេចក្ដី ថា អរិយធម៌ឥណ្ឌាគ្រាន់តែជាជាតុ ១ ដែលបានចូលមករួបរួម ក្នុងដំណើរកកើតនិងការ ផ្ទាស់ប្ដូរ នៃអរិយធម៌ខ្មែរ ដែលមានរួចស្រេចមកហើយ តែពុំទាន់សព្វគ្រប់។ អរិយធម៌ ឥណ្ឌា ចំណុចខ្វះស្របស្រួលនឹងខ្មែរក៏អាចរស់រានមានជីវិតនៅយូរបាន ។ ឯចំណុចខ្វះ ទៀត ដែលមិនស្របស្រួល មិនមានទំនាក់ទំនងនឹងមនោសាស្ត្រខ្មែរ ក៏ត្រូវរលុបរលាយ បាត់បង់ទៅវិញ។

យ៉ាងណាមិញ :

អរិយធម៌ខ្មែរ មានលក្ខណះពិសេសមួយផ្ទាល់ គឺមូលធាតុជាតិ ដែលជាទំនោរចិត្ត គំនិត ព្រលឹង មនោគមន៍ខ្មែរពិតៗ។



#### ដំចនសាននុ អរួតននុទ្ធៅ សំលននុស្សនសាន សំលននុស្សនសាន

ជាតុសំខាន់។ នៃវប្បធម៌ អរិយធម៌ឥណ្ឌាដែលបានចាក់ឫសយ៉ាង៍មាំហើយជាកត្តាដ៏ សំខាន់ជួយទ្រទ្រង់ វប្បធម៌ អរិយធម៌ខ្មែរ អាចរាប់ជាគោលគឺ:

- ១- សាសនាព្រាហ្មណ៍ ឬលទ្ធិព្រាហ្មណ៍:
  - វេទនិយម
  - ព្រាហ្មណ៍និយម
- b- ពុទ្ធសាសនា ឬ ពុទ្ធិលទ្ធិ :
  - ព្រះត្រៃបិដក
  - បញ្ហាកម្មផល-បុណ្យជាប

#### සෙන්නු

#### **Vedisme**

វេទនិយម គឺជាឈ្មោះលទ្ធិបូរាណមួយ មាននៅក្នុងប្រទេសឥណ្ឌា ហើយដែលបាន និយមឲ្យតម្ងៃទៅលើវេទ (គម្ពីរវេទ) ដោយភ្ជាប់មនុស្សទៅនឹងលោក: - ទេវះ។

វេទ Veda: – គឺជាពុទ្ធិពិសិដ្ឋ (Connaissance sacrée) ឬជាពុទ្ធិដ៏ស័ក្តិសិទ្ធិ ដែល ជាអំណោយអាទិទេព។

អាទិទេព បានប្រគល់គម្ពីរវេទឲ្យមនុ (Manu) ដែលជាមនុស្សចម្បង់បំផុតក្នុងលោក ។ មនុ បានផ្សាយគម្ពីរវេទដល់ពួកឫសិ (Rsi = Ascète = ឥសី )តាមស្ងូតិ (Srti = Revélation) ។ ពួកឫសិក៏បានបង្រៀនវេទមន្តមកឲ្យពួកព្រាហ្មណ៍ (Brâhmana) តាមការរៀនតាម យល់តាម សូត្រតាម ដោយពុំមានសិទ្ធិសួរដេញដោលរកខុសត្រូវសោះឡើយ ព្រោះគម្ពីរវេទ ជា អំណោយអាទិទេព មានលក្ខណះជាសច្ចះ។ ឯពួកព្រាហ្មណ៍ មានសិទ្ធិផ្ដាច់មុខក្នុងការ កាន់កាប់សិក្សាផ្សាយគម្ពីរវេទ។

គម្ពីរវេទ កើតមានឡើងប្រហែលតាំងតែពី ១៥០០ឆ្នាំមុន គ្រឹស្តសករាជ។

## ເຮອາສູງໍ່

គម្ពីរវេទមាន៣ ហៅថា «ត្រៃវេទ = វេទបី» គឺ:

១– ឫគ្វេទ Rgevda

b- សាមអទ Sàmaveda

៣– យជុវេទ៌ Yajurveda

ក្រោយមក គេបន្ថែមវេទមួយទៀតជាទី៤ ហៅថា អថវ៌វេទ Atharvaveda ។ ដូច្នេះ គម្ពីរវេទ មាន៤គឺ:

១– គម្ពីរ ឬគ្វេទ (Rgevda) ជាពាក្យេចន្ទ ពាក្យសម្រាប់សូត្រស្ងួតីសរសើរអាទិទេព និងទេវះផ្សេងៗ ផង សម្រាប់សូត្រសំបូងសម្រុង បួងសួង អង្វរករអាទិទេព ។ ទេវះ សុំប្រសិទ្ធិពរ ឲ្យបានសម្រេចតាមបំណង។

b– គម្ពីរ សាមវេទ (Sàmaveda) ជាពាក្យ្ធន្ទ ពាក្យកាព្យ សម្រាប់សូត្របន្ទន់ចិត្ត ទេវះ អាទិទេព ក្នុងពេលធ្វើពិធីបូជា ទេវះ។

៣− គម្ពីរ យជុវេទ៌ (Yajurveda) ជាពាក្យកម្រង់កែវ សម្រាប់សូត្របួងសួង សុំអាទិ ទេព ទេវះ ឲ្យចុះមកជួយ ដើម្បីឲ្យមានឫទ្ធិ តេជះ បារមី មានជោគជ័យ និងជាគម្ពីរ ចែងអំពីការធ្វើពលិកម្ម។

៤– គម្ពីរ អបវ៍វេទ (Atharvaveda) ជាគម្ពីរចែងអំពីមន្តអាគមគាថា អូមអាម ពូកែ ស័ក្តិសិទ្ធិ សម្រាប់សូត្របណ្តេញ បំបាត់ ឧបទ្រព ចង្រៃ ខ្មោច ព្រាយ បិសាច អារក្ស អ្នកតា ឮប់ អាប ជាដើម និងសម្រាប់សូត្រដាក់ស្នេហ៍ ធ្វើឲ្យគេស្រឡាញ់ ពេញចិត្ត មានសិរីសួស្តី មានស្នេហ៍មុខ ឬសម្រាប់សូត្រធ្វើឲ្យគេលំបាកវេទនា មានទុក្ខ ក្តៅក្រហាយ វិនាស ហ៊ីនហោចជាដើម។

ប៉ុន្តែ ទោះបីគម្ពីរវេទ មាន៤យ៉ាង៍នេះក៏ដោយ ក៏គេនៅតែហៅថា «ត្រៃវេទ = វេទបី» ដដែល គឺគេពុំហៅថា «ចតុវេទ៌ = វេទ៤» ទេ ព្រោះគម្ពីរអថវ៌វេទ គេបានបន្ថែម នៅពេលក្រោយ។

ម៉្យាងទៀត គម្ពីរវេទនីមួយៗ នេះ មានគម្ពីរអដ្ឋកឋាមួយៗជាជំនួយពន្យល់ថែមទៀត គឺ:

- ១– គម្ពីរ ព្រាហ្មណះ ជាគម្ពីរនិយាយពន្យល់អំពីពិធីស័ក្តិសិទ្ធិ របស់ពួកព្រាហ្មណ៍។
- b– គម្ពីរ អារណ្យកះ «នៅព្រៃ» ជាគម្ពីរដែលចែងអំពីការត្រូវរស់នៅក្នុងព្រៃ ធ្ងាយ ដាច់អំពីសង្គ័មមនុស្ស។
- m– គម្ពីរ ឧបនិស័ទ «នៅជិត» ជាគម្ពីរដែលត្រូវសិក្សា ស្វាធ្យាយ ភ្ជាប់នឹងគម្ពីរ ព្រាហ្មណះនិងអារណ្យកះ។

អ្នកដែលគោរពជឿទេវះ អាទិទេព ហើយបានសិក្សា រៀនសូត្រ ប្រព្រឹត្ត ប្រតិបត្តិ តាមគម្ពីរវេទរមែងត្រូវបានអាទិទេពសន្តោស ឲ្យរួចចាកទុក្ខទាំងពួង។ ក្នុងលទ្ធិវេទ មនុស្ស សម្ងាប់មនុស្សសត្វធ្វើពិធីបូជាយញ្ញ ថ្វាយអាទិទេព ត្រូវបានឈ្មោះថា ជាអ្នកមានភក្តីភាព គោរពបូជា អាទិទេព ហើយត្រូវបានបុណ្យច្រើន។

## **អានិនេព** - Dieu

អាទិទេព គឺជាទេវះធំបង្អស់ មុនគេបំផុតដែលបានបង្កើតលោកជាដំបូង។ អាទិទេព មានគុណសម្បត្តិតទៅ:

- មហត្តះ សម្បើមអស្ចារ្យ
- មហិទ្ធិ ឫទ្ធិ គ្មានគូប្រដូច
- សព្វញ្ញូ ចេះយល់ដឹងសព្វ
- ញាណ ភ្នែកទិព្វ ត្រចៀកទិព្វ
- តេជះ ឫទ្ធិ បារមី ដ៏ខ្លាំងក្លា
- និមល គ្មានមន្ទិលសៅហ្មង៍ ។ល។

# មញ្ញាពុន្ធិ តាទៈ សុខៈ

អំពីពុទ្ធិ - La Connaissance

ពុទ្ធិដ៏ប្រសើរខ្ពង់ខ្ពស់បរិសុទ្ធគឺពុទ្ធិដែលកើតឡើងអំពីអាទិទេពនិងអំពីគម្ពីរវេទ ទាំង ៤ គឺ:

- ឫគ្វេទ
- សាមវេទ
- យជុវេទ៌
- អបវ៌វេទ

អ្នកដែលមានសិទ្ធិ ទទួលយកនូវពុទ្ធិដ៏បរិសុទ្ធគឺ ពួកព្រាហ្មណ៍ និងពួកក្សត្រ។ អំពីភាវៈ - L'être

ភាវះទាំងអស់គឺលោកះ ធម្មជាតិ ជាដើម សុទ្ធតែកើតឡើងដោយសារ អាទិទេព។ លោកះ នេះកើតឡើងដោយសារព្រះឥន្ទ ។ ក្នុងករណីជាអ្នកសាងលោក ព្រះឥន្ទបាន យកសសរមកដាំ ហើយយកផ្ទៃមេឃធ្វើជាដំបូល។

អំពីសុខៈ - Le Bonheur

សេចក្តីសុខសប្បាយគ្រប់បែបយ៉ាង ឋិតនៅក្នុងកណ្តាប់ដៃអាទិទេព ដែលជាអ្នកផ្តល់ ឲ្យមនុស្សលោក។ ដើម្បីបានសេចក្តីសុខ មនុស្សម្នាក់ៗ ត្រូវមានភក្តីភាពស្មោះត្រង់ចំពោះ អាទិទេព បួងសួងអង្វរករសុំអាទិទេព ដោយធ្វើពិធីបូជាយញ្ញជាដើម ថ្វាយចំពោះ អាទិទេព។

អាស្រ័យហេតុនេះ យើងឃើញថា បញ្ហាពុទ្ធិ ភាវះ សុខះ ទាំងអស់នេះ តាមលទ្ធិ វេទ គឺសុទ្ធតែកើតឡើងអំពីអាទិទេព ដោយសារអាទិទេព។ បានសេចក្ដីថាអាទិទេព ជា អ្នកបង្កើតពុទ្ធិភាវះ សុខះ។



## **ស្រាសិ**ឃុំមួត

#### Brahmanisme

ព្រាហ្មណ៍និយម ឬ លទ្ធិព្រាហ្មណ៍ កើតមានតាំងតែអំពីសតវត្សទី ៥ មុនគ្រឹស្តសករាជ ជាទស្សនះ ទ្រឹស្តី គោរពនិយម តាមពួកព្រាហ្មណ៍ គោរពបូជាទេវះ អាទិទេព។ អាទិទេព ឬ ទេវះធំៗ ដ៏សំខាន់ ក្នុងលទ្ធិព្រាហ្មណ៍មាន ៣ ហៅថា ត្រីម៉ូតិ គឺ:

១\_ ព្រះព្រហ្ម Brahma

b\_ ព្រះសិវះ Çiva

៣\_ ព្រះវិស្ណុ Visnu

និងមានទេវះ បន្ទាប់បន្សំដ៏ទៃទៀត គឺ:

- ព្រះអាទិត្យ (ថ្ងៃ)

- ព្រះបិន្ទ (ខែ)

- ព្រះអង្គា (ទឹក)

- ព្រះធរណី (ដី)

- ព្រះ៣យ (ខ្សល់)

- ព្រះពិរុណ (ភ្ជៀង)

- ព្រះអគ្និ (ភ្ជើង)

- ព្រះឥន្ទ

- ព្រះយម

- ព្រះស្កន្ទះ

- ព្រះកុរេរះ

- ព្រះកាលី ។ល។

ទេវះខាងលើនេះ ជាទេវះបន្ទាប់បន្សំ ដែលពួកព្រាហ្មណ៍គោរពបូជា។ ទេវះទាំងនេះ កើតចេញមកអំពីធម្មជាតិពិតៗ។

#### **第**– ព្រះព្រឡ

#### Brahma

ក្នុងលទ្ធិព្រាហ្មណ៍ គេបានតម្កល់ទុកព្រះព្រហ្មថា អាទិទេពចម្បងបំផុត ព្រោះព្រះ ព្រហ្មជាអ្នកបង្កើតលោក៖ ភាវះ ធម្មជាតិទាំងអស់ និងគម្ពីរវេទ ពោលគឺព្រះព្រហ្មជាអាទិ ទេពសាងលោក (Dieu Créateur du monde) ។

#### លក្ខណះពិសេសសំគាល់ព្រះព្រហ្ម គឺ:

- धृ१७७
- ដៃ៤កាន់គម្ពីរវេទ ឬកាន់ផ្កាឈូក
- កាយ សម្បុរក្រហម
- កេតនកណ្ឌ : ថូផ្កា, ថាស, ស្វាបព្រា
- ពាហនះ: សត្វហង្ស ជាយានជំនិះ
- មហេសី នាម សរស្វតិ
- បុត្រ៣: ទក្សះ, ភគ៌ុ និង នាងសន្ទិយា។

## **១- ព្រះសិទ:** Çiva

ព្រះសិវះ មានន័យថា «ក្សេមក្សាន្ត, ករុណា»។ ព្រះសិវះ កើតឡើងអំពីតំណក់ លោហិត ដែលស្រក់ចុះចាកចិញ្ចើមព្រះព្រហ្ម។ ព្រះសិវះ ជាអាទិទេពសាងលោកផង បំផ្ទាញលោកផង (Dieu créateur et destructeur du monde)។ ព្រះសិវះមានព្រះនាមច្រើន យ៉ាងគឺ:

- ព្រះឥស្វរះ (Içvara)
- ព្រះឥសូរ
- ព្រះស្ទេះ (Ruda)
- ព្រះហរះ (Hara)
- ព្រះឧគ្រះ (Ugra)

- ព្រះអឃោរះ (Aghora)
- ព្រះកែរវះ (Bhairava)
- ព្រះមហេស្វរះ (Maheçvara)

#### លក្ខណះពិសេសសំគាល់ព្រះសិវះគឺ :

- មុខ 🤉 អាចបែងភាគបានមុខ ៥
- កពណ៌ខៀវ
- កាយ សម្បុរស
- ភ្នែក ៣: ភ្នែក ៦ ដូចមនុស្សធម្មតា ឯភ្នែកទី ៣ នៅចំកណ្ដាលថ្ងាស បិទជានិច្ច ក្រឡេកចេះ ហៅថា «អគ្គិនេត្រ»
- សំលៀកចំពាក់: ស្បែកខ្វា ឬស្បែកដំរី
- ដែម ឫ១០
- ពាក់កម្រង់ឆ្អឹងលលាដ៍ក្បាល ជាគ្រឿងសំគាល់ រាប់កប្ប យុគ
- ពាក់នាគជាសង្ខារ ជាគ្រឿងសំគាល់រាប់ឆ្នាំ
- ពាក់មួកមានព្រះចន្ទមួយចំណិតរាជកណ្ដៀវ ជាគ្រឿជសំគាល់រាប់ខែ
- កេតនក័ណ្ឌ: ត្រីសូល៍, ខ្សែផ្តាំ ឬគទា(ដំបង៍)
- ៣ហនះ: គោននិ្ ជាយានជំនិះ
- មហេសីឬសក្តិ៩នាក់គឺ:
  - 🤊 នាង៍ទុគ៌ា (Durga) ស្រីបេះធ្វើមិនដឹង៍មិនឮ
  - b- នាង៍ឱមា (Umà) ស្រីជាទីពេញចិត្ត
  - ៣– នាងគោរី (Gauri) ស្រីសម្បុរទង់ដែង
  - ៤– នាងកាលី (Kali) ស្រីឡៅ
  - ៥– នាង៍ចន្ទី (Candi) ស្រីកំណាច
  - b– នាង៍បវ៌តី (Parvati) ស្រីបុត្រីម្ចាស់ភ្នំ
  - ៧– នាងកុមារី (Kumàri) ស្រីក្រមុំព្រហ្មចារី
  - d- នាងទេវី (Devi) ស្រីទេពកញ្ញា

«– នាងមហា ទេវី (Mahadevi) ស្រី ទេពអប្សរ។
– បុត្រ: ២ រូបគឺ:
១– ស្កន្ធះ (Skandha) ទេវះតំណាងអ្នកស្រឡាញ់សង្គ្រាម
២– គនេស (Ganeça) ខ្លួនមនុស្ស ក្បាលដំរី
ទេវះទាំងពីរនេះគឺ: ស្កន្ធះ និង គនេសះ ជាបុត្រព្រះសិវះ
និងនាងទុគ៌ា មហេសីដើម។

– វិមាន : នៅលើកំពូលភ្នំកែលាស

ម៉្យាងទៀត ក្នុងករណី ដែលព្រះសិវះមាននាទីជាអ្នកសាងលោក នោះព្រះសិវះបាន វះកាត់ព្រះឩូវ<sup>(១)</sup>ឲ្យលោហិតមួយតំណក់ស្រក់ចុះក្នុងទឹក កើតបានជាអណ្ឌះ (ពង៍) រួចទ្រង់ បំបែកអណ្ឌះនោះជា ២ បំណែកគឺ :

- បំណែកខាងលើ ទ្រង់សាងជាស្ថានសួគ៌
- បំណែកខាងក្រោម ទ្រង់សាងជាមនុស្សលោក។

បន្ទាប់មកទ្រង់បានសាងជាបុម៖ គឺតួវិញ្ញាណលោក៖។ បុម៖ ក៏បានសាងប្រជាបតី, ប្រជាបតី ក៏បានសាងមនុស្សលោកតៗមក រហូតបានជាមនុស្ស ពេញពិភពលោក។

អាស្រ័យជំនឿថា ព្រះសិវះជាអ្នកសាងលោក បង្កើតលោក បិតាលោក នេះហើយ ទើបបានជាពួកព្រាហ្មណ៍បានសាងទុកជាទីរឭកនូវរូប សិវលិង្គ ឬ លិង្គព្រះឥសូរ និង យោនីនាងឧមា ជាទីគោរពសក្ការបូជា ទុកសំរាប់ធ្វើពិធីសិវរាត្រី លាងបាបឧបទ្រពចង្រែ ទាំងពួង ឲ្យជ្រះស្រឡះអំពីរូបរាងកាយ។

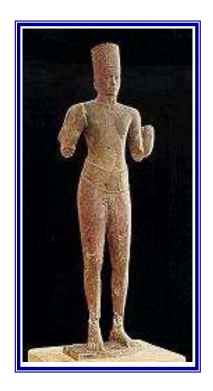


<sup>(9) (</sup>A)

# មានក្រុម ខ្មែរ ខ្មាំ ខ្មែរ ខ្មារ ខ្មែរ ខ្ម

ដោយហេតុតែ មនុស្សចូលចិត្ត ស្រឡាញ់ និយម គោរព ព្រះឥសូរ កាន់តែមាន ចំនួនច្រើនឡើងៗ ពួកឥសូរនិយម ក៏បានលើកតម្កើង តំកល់ព្រះឥសូរទុកជាអាទិទេពខ្ពង់ ខ្ពស់ ប្រសើរបំផុត មានមុខងារជាអ្នកបង្កើតលោក សាងលោក ធ្វើឲ្យលោកក្សេមក្សាន្ត ផង ជាអ្នកបំផ្ទាញលោក ធ្វើឲ្យលោកវិនាសហីនហោចផង ៗ ពួកឥសូរនិយម ក៏នាំគ្នា គោរពកោតខ្វាចព្រះឥសូរ ដោយបានសាងបដិមាករ ជានិមិត្តរូបនៃការបង្កបង្កើតលោកនៃ ព្រះឥសូរ គឺសិវលិង្គ ឬលិង្គព្រះឥសូរ និងយោនី នាងឧមា ។ លិង្គព្រះឥសូរជានិមិត្តរូប នៃស្វយម្ភ គឺកំណើតឯងនៃព្រះឥសូរ ។

ក្នុងសិល្បះខ្មែរ គេបានសាង៍លិង្គ័ព្រះឥសូរអំពីថ្មរឹង ពណ៌ស មានរាង ៤ ជ្រុង៍, ៦ ជ្រុង៍, ៤ ជ្រុង៍ ហើយគេតម្កល់ជានិច្ចកាល នៅលើយោនីនាង៍ឧមា (ទុកជាទម្រ) ដែលជា ក់ស្តុតាង៍បង្ហាញ អំពីមរណភាពព្រះឥសូរ នៅលើទ្វេង៍នាង៍ឧមា (ឬហៅថា ស្វាប់នៅលើ បង្គ័ង៍) ក្នុងពេលរួមសង្វាត។



ព្រះឥសូរ (សិវះ)

# ឌ– **ព្រះទិស្ណ** Visnu

ព្រះវិស្ណុ ជាអាទិទេព ស្រោចស្រង់លោក ទ្រទ្រង់លោក ចំរើនលោក។ ព្រះវិស្ណុ តែងតែជួយយឺតយោង ស្រោចស្រង់លោក មនុស្សលោក ឲ្យបានសេចក្ដីសុខចំរើន។

ព្រះវិស្ណុ មាននាមច្រើនយ៉ាងគឺ:

- ព្រះនារាយណ៍ Nààyàna

- ភិគិវិន្ត Bhagavanta

– ហរី Hari

- អនន្ត៖ Ananta

## លក្ខណះពិសេសសំគាល់ព្រះវិស្ណ :

– ក្បាល១

- ដៃ ២, ដៃ ៤, ដៃ ៤

- សំលៀកចំពាក់ : ពណ៌លឿង

– ពាហនះ : មានសត្វគ្រុឌ ជាយានជំនិះ

- មហេសី ឬ សក្ដិ ២ នាក់គឺ :

១- នាង៍លក្សី ទេពតាតំណាង់ទ្រព្យសម្បត្តិ

២- នាង់ស្រី ទេពតាតំណាង់សោភ័ណភាព

– បុត្រ្ទៃស្ទូប នាមព្រះកាម:(Kàma)

- វិមាន: នៅស្ថានវៃកុណ្ឌ:

– កេត្នក័ណ្ឌ: កង្ចក្រ, ដំបង, ផ្កាឈូក, ខ្យង់ស័ង្ខ៍, ធ្នូ, ដាវ។

ម៉្យាងទៀត ព្រះវិស្ណុជាទេវះ ជួយដោះទុក្ខមនុស្សលោក តែងតែបានបែងកាគជា អវតារ (Avatàra) រាល់ៗកប្ប ចុះមកជួយស្រោចស្រង់មនុស្សលោក ឲ្យបានផុតអំពីទុក្ខ លំបាក។

# អទឝារព្រះទិស្ណុ ១០

អវតារព្រះវិស្ណុ ឬ ព្រះនារាយណ៍បែងភាគចុះមកជួយមនុស្ស មានចំនួន๑០ ដងហើយ គឺ:

- ๑∼ មត្យ : Matsya ជាត្រី ជួយស្រោចស្រង់ជីវិតមនុស្ស ឲ្យរួចអំពីទឹកជំនន់ ដែល បង្កើតឡើងដោយយក្សឈ្មោះ ហយគ្រីវះ។
- b~ កុម៌ : Kurma ជាអណ្ដើក ជួយធ្វើកំណល់ភ្នំ មន្ទរះ ឲ្យទេវតានិងយក្សយក នាគឈ្មោះវាសុកះ បង្វិលភ្នំ កូរសមុទ្រទឹកដោះ ឲ្យខះរីងស្ងួត ដើម្បីយកទឹកអម្រឹត (អម្ងួតះ Amrta) ផឹកកុំឲ្យស្ងាប់។
- ញ∼ វារាហ: Varàha ជាជ្រុកព្រៃ បានបំផ្ទាញហិរណយក្សដែលប៉ុនប៉ង់រំលាយលោក ឲ្យទៅជាទឹកសមុទ្រ។
- ៤~ នរសិង្ហ : Narasinha ជាមនុស្សសិង្ហ៍ ក្បាលមនុស្ស ខ្លួនសិង្ហ៍ បានបំផ្ទាញយក្ស ដែលធ្វើបាបទេពតា។
- ៥~ វាមន : Vàmana ជាមនុស្សតឿ បានប្រើកលល្បិច សុំដីយក្ស ៣ ជំហាន ទុក ឲ្យមនុស្សនៅ។
  - b~ បរសុរាម: Paraçuràma ជារាមពូបៅបានបង្គ្រាបក្សត្រអរជុន។
  - ៧∼ រាម: Ràma ជាព្រះរាម ក្នុងរឿងរាមាយណះ បង្គ្រាបក្រុងរាពណ៍។
- ៤~ ក្រឹស្ណ : Krisna ជាក្រឹស្ណ បានជួយមនុស្សឲ្យរួចអំពីកណ្ដាប់ដៃ ស្ដេចកំណាច ឈ្មោះកប្សះ (Kamsa) ក្នុងរឿងមហាភារតយុទ្ធ។
- ៩~ ពុទ្ធ : Buddha ជាព្រះពុទ្ធ បានជួយស្រោចស្រង់ដាស់តឿនមនុស្ស ឲ្យស្គាល់ បុណ្យបាប អាក្រក់ល្អ ផុតចាកបាបកម្ម។
- (តាម ព្រះពុទ្ធពុំមែនជាអវតារ ព្រះវិស្ណុទេ តែពួកព្រាហ្មណ៍ ដោយបានឃើញ ព្រះពុទ្ធមានឥទ្ធិពល មានអានុភាពខ្លាំង ក៏បានបញ្ចូលជាអវតារព្រះវិស្ណុ)។
- ๑๐~ កល្កិន: Kalkin ជាមនុស្សសេះ គឺខ្លួនមនុស្ស ក្បាលសេះ បានចេញបង្ក្រាប ពួកក្សត្រ ដែលធ្វើឲ្យមានចលាចល។



# ន្ត្រាត្តិន្ន្នដ៏នេសមសាយាសិយុ

ពួកព្រាហ្មណ៍ តែងមានទស្សនះយល់ថា លោក៖ លោកជាតុ វត្ថុ ធម្មជាតិទាំងអស់
ក្នុងលោក សុទ្ធតែកកើតឡើង ដោយសារអាទិទេព ។ អាទិទេព បង្កើត ពុទ្ធិ ភាវ៖
សុខ៖ ។ អាទិទេព អាចឲ្យសុខទុក្ខ អាក្រក់ល្អ ចំរើនវិនាស ដល់មនុស្សសត្វគ្រប់រូបទាំង
អស់ ។ មនុស្សគ្រប់រូប មានវាសនា ក័ព្វសំណាង ឬគ្មាន គឺស្រេចតែព្រហ្មលិខិត ដែល
អាទិទេពបានគូសដៅមក ។ បើអាទិទេពឲ្យរស់ ក៏បានរស់ បើអាទិទេពឲ្យស្ងាប់ ក៏ត្រូវ
ស្ងាប់ ពុំអាចប្រកែកជជែកតវ៉ាបានឡើយ។

ដោយមានជំនឿយ៉ាងនេះ ទើបពួកព្រាហ្មណ៍បានបញ្ចេញទស្សនះថា មនុស្សម្នាក់ៗ ដើម្បីឲ្យបានសេចក្តីសុខសប្បាយ ត្រូវមានភក្តីភាពយ៉ាងមោះមុត ចំពោះអាទិទេព ហើយ ត្រូវប្រព្រឹត្ត ប្រតិបត្តិចិត្តគំនិតខ្លួន ឲ្យត្រូវតាមបំណងនិងស្របតាមព្រះទ័យអាទិទេព។

ឯវិធី ដែលត្រូវប្រព្រឹត្ត ប្រតិបត្តិ បំពេញបំណង បំពេញព្រះទ័យអាទិទេព មាន គោលសំខាន់៤យ៉ាង គឺ:

១~ ភក្តិ Bhaki ត្រូវមានភក្តីភាព
 ២~ ការបំពេញ តបះ និង យោគះ
 ៣~ ពិធីបូជាយញ្ញ និង បូជាអគ្គី
 ៤~ ពិធីសិវភត្រី មុជទឹកលាងបាប

# **១**~ **នាក្តិ** – Bhakli

ភក្តិ: ត្រូវមានភក្តីភាពស្មោះត្រង់ចំពោះអាទិទេព ជឿចំពោះអាទិទេព ផ្តោតចិត្តគំនិត ឲ្យបាញ់ត្ពោះតម្រង់ទៅរកអាទិទេព ស្មឹងស្មាជិ៍ តម្រង់ចិត្ត ចំពោះតែអាទិទេព ដើម្បីឲ្យ អាទិទេពផ្តល់សេចក្តីសុខឲ្យ តាមប្រាថ្នា។

# ២~ គារទុំពេយិងនះមួចខោង:

តបះ Tapa – បានដល់ការប្រព្រឹត្តិ ប្រតិបត្តិ ទូស្មានរាងកាយ ឲ្យល្អស្អាតបរិសុទ្ធ ប្រាសចាកគ្រឿងសៅហ្មង ដោយប្រព្រឹត្តិដុតកំដៅខ្លួន អង្គុយអាំងភ្លើងយ៉ាងក្ដៅ ធ្វើខ្លួនឲ្យ ទុក្ខលំបាក ហើយតាំងចិត្តផ្ដោតតម្រង់ បាញ់ត្ពោះទៅរកអាទិទេព ដើម្បីធ្វើឲ្យអាទិទេព រំជើបរំជួល ឃើញសេចក្ដីព្យាយាមនិងភក្ដីភាព ដ៏មោះមុតរបស់ខ្លួន ក៏ប្រទានពរឲ្យបាន សម្រេចតាមបំណង។

យោគ: Yoga – បានដល់ការប្រព្រឹត្តិ ប្រតិបត្តិ ទូន្មានអប់រំចិត្ត ឲ្យបានស្អាតបរិសុទ្ធ ភ្វឺថ្ងាតម្រង់ទៅរកអាទិទេព ក្នុងគោលបំណងឲ្យអាទិទេពជួយសន្តោសប្រោសប្រណី ផ្តល់ សេចក្តីសុខចំរើននិង ប្រទានពរតាមបំណង់ខ្លួន។

# ៣~ ពិធីមុខាយញ្ញ សិចមុខាអគ្គី

ពិធីបូជាយញ្ញ – គឺជាពិធីបូជាដោយយកមនុស្សសត្វទាំងរស់ ទៅដុតក្នុងគំនរភ្លើងចេះ សន្ធោរសន្ធៅ ថ្វាយអាទិទេព ធ្វើឲ្យអាទិទេពសប្បាយចិត្ត ដែលជាហេតុនាំឲ្យអាទិទេព ពេញព្រះទ័យ ហើយប្រសិទ្ធិពរឲ្យបានសុខចំរើន សមប្រកបតាមបំណងប៉ង់ប្រាថ្នា។

ពិធីបូជាអគ្គី – គឺជាពិធីបូជាភ្វើង ដោយដុតភ្វើងបំភ្វឺទាំងយប់ទាំងថ្ងៃ ថ្វាយអាទិទេព ដើម្បីសុំពរឲ្យបានសេចក្ដីសុខសប្បាយ។

# ៤~ ពិធីសិទវាឝ្រី – ពិធីលាខធាម

ពិធីសិវាត្រី – គឺជាពិធីដែលគេធ្វើរំលឹកដល់វាត្រីដែលព្រះឥសូរបានឲ្យកំណើតលោក : មនុស្សលោក។ ពិធីនេះគេរៀបចំធ្វើតែក្នុងវេលាយប់ ប៉ុណ្ណោះ។ ពិធីសិវវាត្រីនេះ ក្នុង ១ ឆ្នាំ មានប្រារព្ធធ្វើតែមួយដង។

នៅពេលយប់នៃពិធីនេះ គេនាំគ្នាទៅមុជទឹកក្នុងទន្វេគង្គា លាងបាប ចង្រែឧបទ្រព គ្រប់យ៉ាង (ចំពោះអ្នកនៅប្រទេសឥណ្ឌាជិតទន្វេគង្គា) ដោយគេយល់ថា : ទន្វេគង្គា ជា មេទឹកស័ក្តិសិទ្ធិ ហូរមកអំពីស្ថានសួគ៌ មានសីតុណ្ហភាពក្តៅអ៊ុនៗ (ឧណ្ណ) ល្មម ដើម្បីលាង ជំរះបាបរបស់មនុស្សសត្វ។ បន្ទាប់អំពីបានមុជទឹករួចហើយ គេក៏បានដង់ទឹកទន្វេគង្គានោះ យកទៅចាក់ស្រោចស្រប់លើកលិង្គព្រះឥសូរ (សិវលិង្គ) ដែលគេបានដាក់តំកល់នៅលើយោនី នាងឧមា រួចគេក៏ត្រង់ទឹកដែលហូរ ចុះតាមប្រឡាយយោនីនាងឧមា យកទៅផឹកស្រោច ស្រប់ក្បាល លុបមុខស្រឡាបខ្លួនប្រាណ ដើម្បីឲ្យមានសិរីសួស្តី មានជោគជ័យ បំបាត់ ចង្រៃ ឧបសគ្គ ឧបទ្រពនិងបាបគ្រប់យ៉ាង។ ពួកព្រាហ្មណ៍ ដែលមានភក្ដីភាពនិងជំនឿមោះមុត វេលាទៀបស្ងាប់ សុំឲ្យបានទៅ ស្ងាប់នៅក្បែរទន្វេគង្គា ដើម្បីឲ្យគេដុតយកគ្នឹង គ្រវែងបាចចោលក្នុងទន្វេគង្គា លាងបាប គ្រប់យ៉ាង ឲ្យជ្រះស្អាតបរិសុទ្ធ កំឲ្យសេសសល់។

ចំពោះអ្នកដែលនៅត្វាយអំពីទន្វេគង្គា គេនាំគ្នាកំណត់យកទន្វេ ឬ ស្ទឹងណាមួយដែល នៅជិត សន្មតថាជាទន្វេគង្គា ហើយរៀបចំពិធីសិវរាត្រីដូចខាងលើដែរ។

រីឯនៅប្រទេសខ្មែរយើងវិញ សម័យអង្គរ ដោយសារឥទ្ធិពល សាសនាព្រាហ្មណ៍ គេ ក៏បានកំណត់យកស្ទឹងសៀមរាប សន្មតជាទន្វេគង្គា ដែលមានសីសប្រភព នៅភ្នំគូលេន។ ទឹកស្ទឹងនេះបានហូរកាត់លិង្គព្រះឥសូរ និងយោនីនាងឧមាដែលគេបានសាងដាក់តម្រៀប នៅពាសពេញបាតស្ទឹងអាចឲ្យមនុស្សចុះមុជ ឬផឹក តាមចំណង់ចំណូលចិត្តគ្រប់ពេល វេលា ដើម្បីឲ្យបានសិរីសួស្តីជ្រះចង្រៃគ្រប់យ៉ាង និងជាឱ្សសថ សម្រាប់ព្យាបាលពាគថែម ទៀត។

# នូរ ទំនួនទំនួន ទំនួន

ពាក្យថា វណ្ណះ គឺពណ៌សម្បុរ ពោលគឺការប្រើសំលៀកបំពាក់ពណ៌ផ្សេងៗគ្នា។
ក្នុងលទ្ធិព្រាហ្មណ៍ មានការបែងចែកវណ្ណះមនុស្សជាជាន់ ជាថ្នាក់ ខ្ពស់ទាប ខុសៗ
គ្នាជា ៤ ពួកដោយមានទស្សនះថា រូបរាងកាយមនុស្សគ្រប់រូប សុទ្ធតែត្រូវបានព្រះព្រហ្ម សាងឡើងអំពីភាគផ្សេងៗ នៃរូបរាងកាយព្រះព្រហ្មគឺ:

- មាត់ សាងជា ព្រាហ្មណ៍
- ទ្រូង សាងជា ក្សត្រ
- ក្ដៅ សាងជា ឈ្មួញ (វៃស្សះ)
- ជើង សាងជា ទាសះ កម្មករ (សូទ្រះ)

ហេតុនេះ មនុស្សត្រូវចែកជា ៤ វណ្ណះ គឺ:

๑~ វណ្ណះ ព្រាហ្មណ៍ ប្រើសំលៀកបំពាក់ពណ៌ ស

৮~ វណ្ណះ ក្សត្រ " ក្រហម

ញ~ វណ្ណះ វៃស្យះ (ឈ្មុញ) " លឿង៍

៤- វណ្ណះ សូទ្រះ (ទាសះ កម្មករ) " ខ្មៅ

# តយ៉ាប់ខ្ញី ខានះ ស់ទះ ដំចលខ្ចីបាស់ឃុ

#### អំពី ពុទ្ធិ – La connaissance

ពុទ្ធិ គឺចំណេះវិជ្ជា ការចេះដឹង យល់ស្គាល់នូវអ្វីមួយដោយជាក់ច្បាស់ ដោយសារ ពុទ្ធិប្រធាន បានលើកយកពុទ្ធិវត្ថុ មកត្រិះរិះពិចារណា សិក្សាស្រាវជ្រាវ វាវរក ឲ្យឃើញ ច្បាស់តាមសភាពពិត។

ពុទ្ធិទាំងអស់ សុទ្ធតែមានសភាពលក្ខណះ ខ្ពស់ទាប ខុសៗគ្នា ប៉ុន្តែពុទ្ធិដ៏ប្រសើរ ខ្ពង់ខ្ពស់ សក្តិសិទ្ធិ, តាមលទ្ធិព្រាហ្មណ៍ គឺពុទ្ធិដែលកើតឡើងអំពីអាទិទេព ព្រោះអាទិទេព ជាអ្នកចេះដឹងសព្វ (សព្វញ្ញូ) បរិសុទ្ធស្អាតហើយជាពិសេសគឺ ពុទ្ធិដែលមាននៅក្នុងគម្ពីរវេទ ទាំង ៤ គឺ: ឬគ្វេទ, សាមវេទ, យជុវេទ៌, អបវ៌វេទ ដែលជាអំណោយអាទិទេព។

អ្នកដែលមានសិទ្ធិ ទទួលយកពុទ្ធិគឺ : វណ្ណះព្រាហ្មណ៍ និងវណ្ណះក្សត្រ តែពីរពួក នេះប៉ុណ្ណោះ។

#### អំពីភាវៈ – L'Être

ភាវះ គឺលោកះ ទេវះ អាទិទេព ចិត្ត អាត្ម័ន មនុស្ស សត្វ ដី ទឹក ភ្វើង ខ្យល់ អាកាស ធម្មជាតិ រុក្ខជាតិ ។ល។ ដែលកើតមានឡើង ដុះដាលឡើង។

ភាវះទាំងអស់សុទ្ធតែកកើតឡើង សាងឡើងដោយអំណាចឥទ្ធិឫទ្ធិអាទិទេព គឺអាទិ-ទេពជាអ្នកសាងកាវះទាំងអស់។

តាមទស្សនះពួកព្រាហ្មណ៍យល់ថា: អាទិទេពដែលជាអ្នកសាងលោក បង្កើតលោកះ ភាវះ គឺ ព្រះព្រហ្ម។ ដំបូងព្រះព្រហ្មបានជប់ឲ្យកើតជាស៊ុតមួយ ហៅថា "ពង់ព្រហ្ម" អណ្ដែតក្នុងលំហអាកាស អស់កាលជាយូរអង្វែងឆ្នាំ រួចទ្រង់បំបែកស៊ុតនោះជាបំណែក ដោយយកបំណែកខាងលើសាងជាមេឃ ហើយបំណែកខាងក្រោមសាងជាផែនដី។ បន្ទាប់ មក ព្រះព្រហ្មបង្កើតឲ្យមានភ្នើងចេះផែនដី រួចទ្រង់បង្កើតឲ្យមានទឹកមកលត់ភ្នើង លុះ ភ្នើងរលត់ ទឹកបានធ្វើឲ្យដីមានជីរជាតិ ជាហេតុបណ្ដាលឲ្យមានមនុស្សសត្វ រុក្ខជាតិ ធម្ម-ជាតិ ជាដើម ពាសពេញលើពិភពលោក។

ភាវះទាំងអស់ សុទ្ធតែកើតឡើងដោយសារអាទិទេព ហើយតែងតែប្រែប្រួល ផ្ទាស់ប្ដូរ មានសភាព ពុំទៀងទាត់ឋិតថេរទេ គឺតែងតែវិលកើតវិលស្ងាប់ជាដរាប។ មានតែអាទិទេព និងអាត្ម័នប៉ុណ្ណោះ ដែលទៀងទាត់ឋិតថេរជានិច្ចកាលពុំចេះស្វាប់ ព្រោះកាវះទាំងពីរនេះ កើតឯង។

#### អំពីសុខ: – Le Bonheur

សុខ៖ សេចក្តីសុខ សប្បាយ រីករាយ សុខកាយ សប្បាយចិត្ត មានសុភមង្គល។ សុខ៖ មាន ២ យ៉ាងគឺ :

9~ សាមញ្ញសុខ – សេចក្ដីសុខធម្មតា មានការប្រែប្រួលផ្ទាស់ប្ដូរ លាយឡំដោយទុក្ខ សុខច្របូកច្របល់ ជាសេចក្ដីសុខពុំបរិសុទ្ធ ដែលមាននៅក្នុងលោកនេះ មនុស្សលោក ស្ថានសួគ៌។ សាមញ្ញសុខ គឺជាសេចក្ដីសុខក្ងែងក្វាយ ឬ ជាសេចក្ដីសុខបន្ទំ។

២~ បរិបុណ្ណសុខ Le Bonheur absolu – គឺជាសេចក្ដីសុខដ៏បរិសុទ្ធ ពិតប្រាកដ គ្មាន ប្រែប្រួល គ្មានផ្ទាស់ប្ដូរ គ្មានលាយឡំដោយទុក្ខ គ្មានភាពច្របូកច្របល់ ពោលគឺ ជា សេចក្ដីសុខពិត ដែលមាននៅក្នុងអាទិទេព។

សេចក្តីសុខទាំងពីរយ៉ាងខាងលើនេះ សាមញ្ញសុខក្តី បរិបុណ្ណសុខក្តី, តាមទស្សនះ លទ្ធិព្រាហ្មណ៍ មនុស្សពុំអាចនឹងបង្កើតឡើង ដោយខ្លួនឯងបានឡើយ ព្រោះសុខះនេះឋិត នៅក្នុងកណ្តាប់ដៃអាទិទេព។ ហេតុនេះ ដើម្បីឲ្យបានសេចក្តីសុខ មនុស្សម្នាក់ៗ ត្រូវមាន ភក្តីភាព ស្មោះត្រង់ចំពោះអាទិទេព ហើយបួងសួងអង្វរករ បន់ស្រន់ សុំអាទិទេពដោយ ធ្វើពិធីបូជាយញ្ញ បូជាអគ្គី ថ្វាយអាទិទេព បំពេញព្រះទ័យអាទិទេព ធ្វើឲ្យអាទិទេព សប្បាយចិត្ត ទ្រង់នឹងផ្តល់សេចក្តីសុខឲ្យមនុស្ស តាមត្រូវការ។

ជាពិសេស ដើម្បីបានបរិបុណ្ណសុខ ដែលជាសេចក្ដីសុខកំពូល សុខពិត នោះមនុស្ស ម្នាក់ៗ ត្រូវតែខំប្រឹងប្រព្រឹត្តប្រតិបត្តិ ឲ្យបានត្រឹមត្រូវតាមវិធី ៤ យ៉ាង ដ៏ប្រសើរ គឺ:

- **១~ តម:** Tapa ការអប់រំ ទូស្មានកាយដោយដុតកំដៅ កម្វោចរាងកាយ ឲ្យ រឹងស្ងួតកិលេសគ្រឿងសៅហ្មង់គ្រប់យ៉ាង ដើម្បីឲ្យបានស្អាតល្អបរិសុទ្ធ រួចផុតចាកទុក្ខទាំង ពួង មានតែសេចក្ដីសុខ។
- **២~ មេភគៈ:** Yoga ការព្យាយាម ហាត់ពត់ អប់រំចិត្តឲ្យបានស្អាតបរិសុទ្ធ ផូរផង់ ប្រាសចាកគ្រឿងសៅហ្មង់គ្រប់យ៉ាង ផ្ទង់ស្មារតី ផ្ទង់ចិត្ត ឲ្យឋិតនៅក្នុងអំពើល្អ វៀ ចាកអំពើអាក្រក់ អំពើបាបអកុសលគ្រប់យ៉ាង ហើយតម្រង់ចិត្តឲ្យបាញ់ច្ពោះទៅរកអាទិទេព

តែមួយគត់ដោយអារម្មណ៍នឹងន៍។ កាលបើអារម្មណ៍ឋិតជាប់នឹងអាទិទេពហើយ ពេលនោះ ចិត្តក៏មានរស្មីពន្ធឺភ្ជឺថ្ងាធ្វង់ អាចធ្លុះមើលឃើញច្បាស់នូវអាត្ម័នរបស់ខ្លួន ហើយមានលទ្ធភាព នឹងរុញច្រានអាត្ម័ន ឲ្យវិលចូលទៅរកព្រហ្ម័នវិញ ផុតចាក់ទុក្ខ លែងវិលកើតស្ងាប់ តទៅ ទៀតគឺ មោក្សះ មានបរិបុណ្ណសុខះ តែម៉្យាង់។

## អាឌ័្នន – L'âme

អាត្ម័ន គឺ ជាឯកជាតុមួយពិសេស ដែលបែកចេញមកអំពីព្រហ្ម័ន ចូលមកសណ្ឌិត ក្នុងរូបរាងកាយមនុស្សសត្វគ្រប់រូបក្នុងលោក៖។ អាត្ម័ន និង ព្រហ្ម័ន គឺជាជាតុតែ ១ ដែល ប្រៀបដូចទឹកសមុទ្រ ហើយនិងទឹកសន្សើម ជាជាតុទឹកតែមួយដូចគ្នា ពុំមានទឹកណាជាមេ ទឹក ណាជាកូនសោះឡើយ។

ប៉ុន្តែ អាត្ម័ននេះ កាលបើឃ្វាតចេញអំពីព្រហ្ម័នហើយ ពុំងាយនឹងវិលត្រឡប់ចូលទៅ រកព្រហ្ម័នវិញបានដោយងាយស្រួលទេ ពីព្រោះមានបាបកម្មមករារាំងស្ទាក់ដំណើរអាត្ម័ន ។ បាបកម្មបានបណ្តាលឲ្យអាត្ម័នទទួលទុក្ខវេទនាផ្សេង។ តាមរូបកាយដែលអាត្ម័នបានទៅ សណ្ឌិតនៅ ហើយដែលធ្វើឲ្យអាត្ម័នចេះតែវិលវល់ ត្រឡប់ចុះត្រឡប់ឡើង វិលទៅវិលមក ពុំមានទីបំផុតឡើយ ។ ជួនកាលអាត្ម័ន ចូលទៅស្ថិតនៅក្នុងរូបកាយមនុស្ស ជួនកាលក្នុង រូបកាយសត្វ ដែលមិនងាយនឹងគេចផុតអំពីការវិលវល់ ច្របូកច្របល់ អន្ទោលចុះឡើង នេះឡើយ ។ ប្រៀបដូចជាទឹកសន្សើម ដែលកើតចេញមកអំពីចំហាយទឹកសមុទ្រ (Vapeur d'eau), កាលបើឃ្វាតចេញអំពីសមុទ្រហើយ ក៏ធ្លាក់ចុះមកលើផែនដី ពុំងាយនឹងបានហូរ ត្រឡប់ចូលទៅក្នុងសមុទ្រវិញបានដោយងាយឆាប់រហ័សទេ ពីព្រោះជួនកាលទឹកសន្សើម នេះ ជ្រាបចូលទៅក្នុងសមុទ្រវិញបានដោយងាយឆាប់រហ័សទេ ពីព្រោះជួនកាលទឹកសន្សើម នេះ ជ្រាបចូលទៅក្នុងដី ក្នុងរុក្ខជាតិ ជួនកាលផ្ទាក់ចុះក្នុងទន្វេ ឬហូរចូលក្នុងអណ្តូង ដែលត្រូវមនុស្សសត្វ ផឹកប្រើប្រាស់ ហើយក៏ចេញអំពីមនុស្សសត្វ ទៅកាន់ទីផ្សេង ។ ទៀត វិលចុះវិលឡើង ពុំចេះចប់ចេះហើយ ចេះតែវិលត្រឡប់ចុះ-ឡើងគ្មានទីបំផុត ។

ម៉្យាងទៀត ដើម្បីនឹងរុញច្រាន អាត្ម័នឲ្យចាប់វិលត្រឡប់ទៅរកព្រហ្ម័នវិញ, តាម ទស្សនះព្រាហ្មណ៍ បញ្ជាក់ប្រាប់ថា មនុស្សម្នាក់ៗ ត្រូវតែខំប្រឹងសាងអំពើល្អ កុសលកម្ម ហើយនិងខំសំអាតកាយវាចាចិត្ត ឲ្យបានស្អាតបរិសុទ្ធ ផូរផង់ ប្រាសចាកគ្រឿងសៅហ្មង គ្រប់យ៉ាង ដោយប្រព្រឹត្ត ប្រតិបត្តិយ៉ាងតឹងរឹង ត្រឹមត្រូវ ម៉ត់ចត់ នូវតបះនិងយោគះ ដែលជាវិធីរំដោះអាត្ម័ន ចេញអំពីបាបកម្ម អំពីវដ្តសង្សារ ។ មិនតែប៉ុណ្ណោះ តបះនិង យោគះនេះជាមាគ៌ានាំអាត្ម័ន ឲ្យបានចូលទៅដល់ព្រហ័ន្មវិញ ។ កាលបើអាត្ម័នបានជួប ព្រហ័ន្មហើយ អាត្ម័នលែងវិលត្រឡប់ចូលមកនៅក្នុងរូបកាយមនុស្សសត្វ លៃងជួបប្រទះនិង ទុក្ខវេទនា តទៅទៀតហើយ ឈ្មោះថារួចផុតអំពីសង្សារវដ្ត គឺ មោក្សះ មានបរិបុណ្ណសុខ ដ៏បរិសុទ្ធ។

# សំសារ: ឬ សំសារ**ទន្ត** (សង្សារវដ្ត)

សំសារវដ្ត «ដំណើរអន្ទោលទៅមក វិលកើតវិលស្វាប់» ឬ «ដំណើរកើតស្វាប់, ស្វាប់ កើត វិលវល់ចុះឡើងបីដូចជាកងចក្រ»។

តាមទស្សនះពួកព្រាហ្មណ៍: ក្នុងសង្សារវដ្ដ ត្រូវមានវិញ្ញាណអាត្ម័នវិលកើត វិលស្ងាប់ ដែលកើតចេញមកអំពីបឋមវិញ្ញាណ គឺព្រះព្រហ្ម (ព្រះហ្ម័ន) ប្រៀបដូចជាផ្កាភ្វើង ដែល ខ្វាតចេញអំពីរជើកភ្វើង ឬ ប្រៀបដូចជាដំណក់ទឹកភ្វៀង ដែលកើតចេញមកអំពីទឹក សមុទ្រ។ វិញ្ញាណអាត្ម័នចេះ កម្រនឹងមានឱ្យកាសត្រឡប់ចូលទៅរកព្រហ្ម័នវិញបានដោយ ជាយឡើយ ពីព្រោះរវល់តែកើតស្ងាប់ ស្ងាប់កើត អន្ទោលទៅមកពុំមានទីបំផុតឡើយ ជួន កើតជាមនុស្ស ជួនជាសត្វ ជារុក្ខជាតិ ជាធម្មជាតិ។ល។ រកកំណត់ឲ្យទៀងទាត់ពុំបាន ឡើយ។

អាស្រ័យហេតុនេះ មនុស្ស សត្វគ្រប់រូប ចេះតេកើតស្វាប់ អន្ទោលវិលវល់ទៅមក ជួនបានល្អខ្ពង់ខ្ពស់ ជួនបានអាក្រក់ ទុក្ខវេទនា ទាបថោក ផ្វាស់ប្តូរវេនគ្នាចុះឡើងពុំចេះ ចប់ ដែលបណ្តាលមកតែអំពីកម៌ះ។

#### កម៌ះ – Karma

អំពើ ឬ ទំហើរបស់មនុស្សម្នាក់ៗ ល្អក្តី អាក្រក់ក្តី ដែលបានប្រព្រឹត្តកើតឡើងដោយ កាយវាចាចិត្តហៅថាកម៌៖ មាន ៤ យ៉ាងគឺ : ๑~ កម៌៖ ដែលមនុស្សធ្វើរួចហើយ តែពុំទាន់ហុចផល

b~ កម៌៖ ដែលមនុស្សកំពុងតែធ្វើ ប្រមទាំងហុចផលឲ្យ។

កម៌ះ ទាំងពីរយ៉ាងនេះ ដែលមនុស្សណាមួយបានធ្វើរួចហើយ ល្អក្ដី អាក្រក់ក្ដី ក្នុង ជាតិនេះឬក្នុងអតីតជាតិ តែងតែប្រែក្វាយទៅជាផលផ្ដល់ឲ្យអ្នកធ្វើ អ្នកប្រព្រឹត្តក្នុងពេលចាប់ ឬយូរទៅតាមកម្វាំងកម៌ះ ធ្ងន់ ឬស្រាល ក្នុងបច្ចុប្បន្នជាតិឬក្នុងអនាគតជាតិ។ ដោយសារ កម៌ះនេះ ដែលជាឧបសគ្គរារាំងស្ទាក់ដំណើរអាត្ម័ន មិនឲ្យវិលត្រឡប់ចូលទៅរកព្រហ្ម័នវិញ បានដោយងាយគឺ កម៌ះនេះ តែងតែធ្វើឲ្យអាត្ម័នវិលវល់អន្ទោលកើតស្វាប់គ្មានទីបំផុត ក្នុងសង្សារវដ្ដដ៏ចំពេងគ្មានកោះត្រើយ។



# សន្ទិនេន – សន្ទឹណៃសិឃុំដំទមទិន្ទេន៍

ឥទ្ធិពលលទ្ធិវេទ លទ្ធិព្រាហ្មណ៍ ឬសាសនាព្រាហ្មណ៍បានបង្កើតជាជំនឿផ្សេងៗ ចាក់ ឫសយ៉ាង៍មាំក្នុង៍សង្គមខ្មែរ ចិត្តគំនិតខ្មែរ ទំនោរខ្មែរ មនោសាស្ត្រខ្មែរ មនោគមខ្មែរ តាំង តែពីយូរអង្វែង៍មកហើយ រហូតមកដល់បច្ចុប្បន្ន។ ជាពិសេស ឥទ្ធិពលនៃលទ្ធិនេះ មាន ឋិតនៅជាអារីក្នុង៍:

- ជំនឿ
- ទំនៀមទម្ងាប់ ប្រពៃណី
- សិល្បះ
- អក្សរសិល្ប៍

### ๑~ ซ์เญี่ - Croyance

ជំនឿថា: សុខ ទុក្ខ អាក្រក់ ល្អ កើតឡើងបានដោយសារ ទេពតា ទេវះ អាទិ-ទេព ជាអ្នកផ្តល់ឲ្យ។ ពិសេសជំនឿ ខ្មោច ព្រាយ បិសាច អារក្ស អ្នកតា បង់បត់ មេមត់ សែនព្រេន សុំសេចក្តីសុខចំរើន។

### ២~ **ទ្រពែះស៊ី-នំ**ខៀ**មនុទ្ធាម់** – Coutume Mœurs

ក្នុងសង្គមខ្មែរ មានប្រពៃណី ទំនៀមទម្ងាប់ច្រើនយ៉ាងណាស់ ដែលមានទំនាក់ទំនង និងលទ្ធិវេទ លទ្ធិព្រាហ្មណ៍ សាសនាព្រាហ្មណ៍ ដូចជា:

- ពិធីបុណ្យទាន ដែលមានរៀបចំធ្វើស្ងាធរ បាយសីជាដើម។
- ពិធីអាពាហ៍ពិពាហ៍ ដែលមានការរើសពេលា ចូលរោងឬផ្ទឹម, ធ្វើវានទេពតា ក្រុង ពាលី ជាដើម។
- ស្ថាបនកម្ម របៀបសង់ផ្ទះ មានការរើសពេលលើកដោយមានរៀបពិធីសែនព្រេន ថ្វាយទេពតា ជាដើម។
- ពិធីបូជាសព ដែលមានធ្វើពិធីរំកិលសព ហែសព បញ្ចុះសព តាមក្បួនខ្នាត ជាដើម។
- ពិធីព្យាបាលជម្ងឺ ដែលមានពិធីដុតធូប សំពះដុំថ្ម អង្វរករ បន់ស្រន់ សុំឲ្យជាសះ ស្បើយ លៀងអារក្ស សុំឲ្យខ្មោចជួយជាដើម ឬរៀបចំធ្វើជាពិធីហៅព្រលឹង អញ្ជាត់ព្រ-លឹង អ្នកជម្ងឺ ជាដើម ។ល។

#### ព~ សិស្សះ – L'art

សិល្បះខ្មែរជាច្រើនដែលមានទំនាក់ទំនងនឹងសាសនាព្រាហ្មណ៍ ដូចជា :

- **ក គំនូរ ចម្លាក់** : មានគំនូរ ចម្ងាក់ជាច្រើនដែលគូរ គ្នាក់យកលំនាំតាមបែបរឿងរ៉ាវ ក្នុងសាសនាព្រាហ្មណ៍ មានរឿង វាមាយណះ មហាការតយុទ្ធជាដើម ដូចជា : រូបព្រះ-ព្រហ្ម ព្រះឥសូរ ព្រះនារាយណ៍ ព្រះរាម ព្រះឥន្ទ ព្រះអគ្គិ ជាដើម។
- **2 ប្រាសាទ**: ប្រាសាទបូរាណខ្មែរជាបូជនីយដ្ឋានដែលមានទំនាក់ទំនងនឹងសាសនា។ មានប្រាសាទជាច្រើនដែលគេសង់ឡើង ឧទ្ទិសថ្វាយសាសនាព្រាហ្មណ៍។ ប្រាសាទខ្វះ គេ សាងឧទ្ទិសថ្វាយព្រះឥសូរ(សិវះ) ដូចជាប្រាសាទ:

បែបសំបូរ សតវត្សទី ៦ នៃ គ្រិស្តសករាជ – ប្រាសាទសំបូរព្រៃគុក – ប្រាសាទភ្នំធំ – ប្រាសាទដំបងដែក ។ បែបព្រៃក្មេង សតវត្សទី ៧ នៃ គ្រិស្តសករាជ – ប្រាសាទព្រៃក្មេង – ប្រាសាទអណ្ដែត – ប្រាសាទស្វាយព្រាហ្មណ៍ ។ បែបកំពង់ព្រះ សតវត្សទី ៤ នៃ គ្រិស្តសករាជ – ប្រាសាទកំពង់់ព្រះ – ប្រាសាទកូមិប្រាសាទ - ប្រាសាទត្រពាំងផុង – ប្រាសាទអកយំ។ ប្រាសាទសម័យអង្គរ : បែបភ្នំគូលេន ដើមសតវត្សទី ៩ នៃ គ្រិស្តសករាជ –ប្រាសាទដំរីក្រាប –ប្រាសាទអូបាង –ប្រាសាទខ្ទីងស្លាប់ –ប្រាសាទគគី –ច្រាសាទរូបអារក្ស –ច្រាសាទថ្មដាប –ប្រាសាទក្រហម –ប្រាសាទអ្នកតា។ បែបព្រះគោ ចុង៍សតវត្សទី ៩ នៃ គ្រិស្តសករាជ – ប្រាសាទបាគង៍ ។ – ប្រាសាទព្រះគោ – ប្រាសាទលលៃ បែបបាខែង ចុង៍សតវត្សទី ៩ នៃ គ្រិស្តសករាជ – ប្រាសាទភ្នំបាខែង – ប្រាសាទភ្នំក្រោម – ប្រាសាទភ្នំបូក – ប្រាសាទភ្នំក្រវ៉ាន់ – ប្រាសាទប្រែរូប។ បែបកោះកែ ដើមសតវត្សទី ១០ នៃ គ្រិស្តសករាជ – ប្រាសាទកោះកែ បែបបន្ទាយស្រី ចុង៍សតវត្សទី ១០ នៃ គ្រិស្តសករាជ -ប្រាសាទបន្ទាយស្រី -ប្រាសាទ ដើមសតវត្សទី ១១ នៃ គ្រិស្តសករាជ - ប្រាសាទវិមានអាកាស – ប្រាសាទឃ្លាំង – ប្រាសាទតាកែវ – ប្រាសាទថៅស្រីវិបល។ – ប្រាសាទភ្នំជីសូរ – ប្រាសាទព្រះវិហារ

ម៉្យាងទៀត មានប្រាសាទជាច្រើន ដែលគេកសាងឧទ្ទិសថ្វាយព្រះនារាយណ៍ (វិស្ណុ) ដូចជា :

– ប្រាសាទអង្គរវត្ត – ប្រាសាទបន្ទាយសំរែ – ប្រាសាទព្រះពិធូរ

– ប្រាសាទជម្មានន្ទ – ប្រាសាទវត្តអធ្វា – ប្រាសាទចៅសាយ

– ប្រាសាទបេង៍មាលា – ប្រាសាទបាលិលេយ្យ

- ប្រាសាទមេបុណ្យខាងលិច (នៅក្នុងបារាយណ៍) ។ រីឯលក្ខណះប្រាសាទបែបព្រាហ្មណ៍និយម គេអាចសំគាល់បានដោយសារ:

๑~ គេច្រើនសង់ប្រាសាទនៅលើកំពូលភ្នំ ឬ នៅលើដីទួលខ្ពស់។

b~ គេតម្កល់លិង្គព្រះឥសូរ នៅលើយោនីនាងឧមា ក្នុងប្រាសាទ។

# ៤~ អក្សរសិល្ប៍ Littératures

អត្ថបទ អក្សរសិល្ប៍ជាច្រើន ដែលមានទំនាក់ទំនង់នឹងសាសនាព្រាហ្មណ៍ ជាចលនា ព្រាហ្មណ៍និយម ដែលច្រើនតែដកស្រង់យកជំនឿផ្សេង ៗ ក្នុងលទ្ធិព្រាហ្មណ៍មករៀបរាប់ ពន្យល់ បង្ហាញ ព្រមទាំងលើកយកអច្ជុរិយបុគ្គល ទេវះ ទេពតា អាទិទេព ព្រះឥន្ទ ព្រះព្រហ្ម ព្រះឥសូរ ព្រះនារាយណ៍ យក្ស គន្ធព ជាដើមៗ ជាពិសេស អក្សរសិល្ប៍ ផ្នែកនេះ ច្រើនលើកយកមន្តអាគមគាថា អូមអាម បែងភាគ បំប៉ាំង៍បាត់ ចេះជប់ ចេះ ប្រាស ហោះហើរ ដើរលើអាកាស ជាដើមៗ

ឧទាហរណ៍ : ដូចជា រឿងរាមកេរ្តិ៍ រឿងជិនវង្ស រឿងវរវង្សសូរ្យវង្ស រឿងរតនាវង្ស ទិព្វសង្វារ ខ្យង់ស័ង្ខ ជាដើម។ល។



# លន្ទនោះពិសេសន្ទះខំណាំ ត្អុខអត្សស្ងើ ខែមព្រាឡាស៉ាសិយម

9~ ផ្ដើមរឿង : សសើរ គុណបុណ្យបារមី ឫទ្ធិអំណាច ឥសី ឥសូរ ទេវះ អាទិ-ទេព ឬ រៀបរាប់អំពីទេសភាពព្រៃព្រឹក្សា ដែលនៅជុំវិញ អាស្រម មុនីឥសី។

២~ ដំណើររឿង: ក្នុងដំណើររឿងបានបង្ហាញអំពី:

ក~ តួអង្គ ១\_ តួឯក : ប្រុសជាអវតាព្រះនារាយណ៍ ឬជាកំពូលបុរស។

: ស្រីជាកំពូលនារី ស្រីល្អឯក។

b\_ តួរង៍ : មានយក្ស ស្ដេច គ្រុឌ នាគ ទេពតា គន្ធព ឥសី ឥសូរ ជាដើម។

ខ~ ទីកន្លែងតួអង្គ : ក្រុងអយុធ្យា, ក្រុងលង្កា, នគរតក្កសិលា, ស្ថានសួគ៌, ស្ថានកែលាស, បាតាល, ស្ថានកុជង្គ័នាគ ជាដើម។

គ~ បញ្ហាចោទ : *ទំនាស់វិបត្តិកើតឡើង ដោយសារ* :

- -សភាវះល្អ ប្រឆាំងនឹង សភាវអាក្រក់។
- ការប្រណាំងប្រជែងគ្នាខាងយុទ្ធសិល្ប៍-សិល្ប៍សាស្ត្រ។
- ការដណ្ដើមអំណាចទ្រព្យសម្បត្តិគ្នា ។
- ការដណ្ដើមស្នេហាគ្នា ។

ឃ~ បញ្ហាដោះស្រាយ : ប្រើយុទ្ធវិធី សង្គ្រាម កម្វាំងបាយ សំឡុតគំរាមកំហែង សង៍សឹក កាប់ចាក់ សម្ងាប់គ្នាទៅវិញទៅមក។

ង~ បញ្ហាស្នេហា : ស្នេហាពុំបរិសុទ្ធ ពុំស្មោះត្រង់ ច្រណែន ប្រចណ្ឌ ឈ្នានីស។ ច~ គតិរឿង : ច្រើនអប់រំបង្រៀនមនុស្ស ឲ្យ :

- មានជំនឿចំពោះ ទេវះ ទេពតា អាទិទេព ព្រះឥន្ទ ព្រះព្រហ្ម ថាជា អ្នកមានឫទ្ធិអំណាច ជួយឲ្យបានសុខចំរើន មានសេរីសួស្តី។
- មានចិត្តគំនិត អាត្មានិយម ប្រកាន់បក្សពួក ក្រុមគ្រួសារ។
- មានចិត្តព្យាបាទ គំនុំគុំកួន សង៍សឹកគ្នា ទៅវិញទៅមកគ្មានទីបញ្ចប់

ដែលជាហេតុនាំឲ្យប្រាសចាកសីលធម៌ មនុស្សធម៌។
– មានជំនឿថា សុខទុក្ខ អាក្រក់ល្អ មានក្រ សុទ្ធតែកើតមានមកដោយសារ ទេពតា អាទិទេព ជាអ្នកផ្ដល់ឲ្យ ដែលជាហេតុនាំឲ្យមនុស្សខ្វះការតស៊ូ ខ្វះ ព្យាយាម ខ្វះវិចារណញ្ញាណ។

m~ បញ្ចប់រឿង: គេបញ្ចប់រឿងក្នុងខណះ ដែលតួអង្គតំណាងសភាវះល្អ បានទទួល ជោគជ័យ ជ័យជំនះជាស្ថាពរ លើតួអង្គតំណាងសភាវះអាក្រក់។

អាស្រ័យហេតុនេះ យើងឃើញថា ឥទ្ធិពលសាសនាព្រាហ្មណ៍ បានគ្របដណ្ដប់ ចាក់ឫសយ៉ាង៍មាំ ក្នុងចិត្តគំនិតខ្មែរ ទំនោរខ្មែរ សង្គមខ្មែរ រហូតដល់ធ្វើឲ្យខ្មែរខ្វះវង្វេង យល់ច្រឡំ ខ្វះសតិសម្បជញ្ញុះ ខ្វះស្មារតី មនុស្សនិយម ពឹងផ្នែកទៅលើកម្វាំងឥទ្ធិពល ទេពតា ព្រះឥន្ទ ព្រះព្រហ្ម ខ្មោចព្រាយ បិសាចជាដើម ដោយមានជំនឿយ៉ាង៍មុតមាំ ថាជាអ្នកផ្ដល់សេចក្ដីសុខសុភមង្គលឲ្យខ្លួន។

## ចប់លទ្ធិព្រាហ្មណ៍ដោយសង្ខេប



#### ពុន្ធសាសនា

#### Buddhisme

ពុទ្ធសាសនា គឺជាពាក្យទូន្មាន ប្រៀនប្រដៅរបស់ព្រះពុទ្ធ ជួយណែនាំ ពន្យល់ អប់
រំ រំលឹក ដាស់តឿនមនុស្ស ឲ្យស្គាល់បុណ្យបាប ល្អអាក្រក់។ ពុទ្ធសាសនា គឺជាឈ្មោះ
លទ្ធិមួយធំ ដែលមានកំណើត ៤៥៦០ ឆ្នាំហើយ គឺ ៥៤៤ ឆ្នាំមុនគ្រិស្តសករាជ។ គោល
ពុទ្ធសាសនាធំ ។ មាន ៣ គឺ:

๑~ ការមិនធ្វើអំពើអាក្រក់ (ជាប) គ្រប់យ៉ាង។

២~ ការសាងធ្វើបំពេញអំពើល្អ (បុណ្យ កុសល) ។

៣~ ការអប់រំចិត្ត ឲ្យបានស្អាតបរិសុទ្ធផូរផង់ ប្រាសចាកលោក៖ ទោស៖ មោហះ។ គោលទាំង ៣ ខាងលើនេះ ជាពាក្យទូន្មានប្រៀនប្រដៅរបស់ព្រះពុទ្ធ ឬហៅថា ពុទ្ធ-សាសន៍។



## តើព្រះពុទ្ធជាអ្វី ?

មុននឹងសិក្សាអំពីគោលលទ្ធិពុទ្ធសាសនា តទៅទៀត គួរគប្បីតែស្គាល់ព្រះពុទ្ធជាមុន ព្រមទាំងសិក្សាយល់ ដឹងខ្វះអំពីជីវប្រវត្តិព្រះពុទ្ធ អំពីឆាកជីវិតព្រះពុទ្ធ ទោះបីជាយើងពុំ បានរស់នៅ ក្នុងសម័យកាលជាមួយនឹងព្រះពុទ្ធក៏ដោយ ក៏យើងអាចដឹងស្គាល់ព្រះពុទ្ធ ដោយសារអត្ថបទផ្សេង ៗ ជាប្រវត្តិសាស្ត្រ ជារូបគំនូរ ជាចម្ងាក់ ជាបដិមាករដ៏សំខាន់ ៗ ដែលគេបានចង់ក្រង់ សាង់ទុក មកជាយូរយារដូចជា:

- ការប្រសូតិនៃព្រះពុទ្ធ។
- ការជួបប្រទះនឹងភេទទាំង ៤ គឺ: មនុស្សចាស់ ឈឺ ស្ងាប់ បព្វជិត។
- ការចេញសាជផ្នួស។
- ការធ្វើទុក្ករកិរិយា ស្វែងរកមោក្ខធម៌។
- ការប្រយុទ្ធច្បាំងនឹងពួកមារ ។
- ការត្រាស់ដឹងសម្រេចសម្មាសម្ពោធិញ្ញាណ។
- ការសម្ដែងបឋមទេសនា ជម្មចក្រ។
- ការបរិនិព្វាន។ល។

# ដ់និវិឧន្ឌ

- ព្រះពុទ្ធជាមនុស្ស បុត្រក្សត្រ កើតនៅប្រទេសឥណ្ឌា។
- ព្រះពុទ្ធប្រសូត នៅថ្ងៃសុក្រ ១៥ កើត ខែវិសាខ ឆ្នាំ ០ មុនគ្រិស្តសករាជ ៦৮៤ ឆ្នាំ ក្នុងឱទ្យានលុម្ពិនី ក្រុងកបិលពស្តុ ទ្រង់់ព្រះនាមថា «សិទ្ធត្ត» (អ្នកធ្វើឲ្យសម្រេច ប្រយោជន៍គ្រប់យ៉ាង, សំ - សិទ្ធាថ៌) ក្នុងវង្ស គោតម។
- ព្រះបិតា ព្រះនាម សុទ្ធោទន៍, ព្រះមាតា ព្រះនាម សិរីមហាមាយា សោយរាជ្យ នៅនគរកបិលពស្ដុ (ប្រទេស នេប៉ាល សព្វថ្ងៃ) នាសតវត្សទី៧ មុនគ្រិស្ដសករាជ។

- ព្រះសិទ្ធត្ថ បានសិក្សាវិជ្ជាផ្សេង ៗ ព្រមទាំងសិក្សាចេះចប់គម្ពីរត្រៃវេទ តាមលទ្ធិ ព្រាហ្មណ៍ក្នុងសំណាក់ព្រះគ្រូពិស្វាបិត្រ។
- លុះព្រះជន្មបាន ១៦ វស្សា ទ្រង់បានរៀបអភិសេកជាមួយនឹងនាងពិម្ពាយសោធវា (ដែលត្រូវជាបងប្អូនជីដូនមួយ បុត្រីស្ដេចសុប្បពុទ្ធ) ។
- ព្រះសុទ្ធោទន៍ជាបិតា បានឲ្យគេសង់ប្រាសាទ៣ ថ្វាយព្រះសិទ្ធត្ថ តម្រូវទៅតាមរដូវ ទាំង៣: ក្ដៅ ត្រជាក់ រំហើយ។
- ទ្រង់បានជួបប្រទះឃើញមនុស្ស ៤ ពួក គឺ មនុស្សចាស់ ឈឺ ស្វាប់ និងអ្នកបួស នៅពេលដែលព្រះអង្គបានយាងចេញអំពីវាំង ធ្វើទស្សនកិច្ច ជុំវិញទីក្រុង។ មនុស្សទាំង ៤ ប្រភេទនេះ បានធ្វើឲ្យព្រះអង្គកើតសង្វេតយល់បញ្ហាជីវិត និងការឈឺចាប់ ទុក្ខវេទនា នៃ មនុស្សសត្វ។
  - ព្រះសិទ្ធត្ថមានបុត្រមួយ នាមរាហុល។
- លុះព្រះជន្មបាន ២៩ វស្សា, ក្រោយដែលបានវិលត្រឡប់អំពីឱ្ទព្យន ដែលទ្រង់បាន ទតឃើញភេទអ្នកបួសអំពីថ្ងៃ, ពេលវាត្រីស្ងាត់ ព្រះសិទ្ធត្ថបានបោះបង់ចោលវាជសម្បត្តិ មហេសីនិងបុត្រ យាងចេញសាងផ្នួស ចម្ងាយផ្ទូវ ៣០ យោជន៍ នៅទៀបច្នេះស្ទឹងអនោ-មានទី ក្នុងថ្ងៃព្រហស្បតិ៍ ១៥ កើត ខែអាសាធ ឆ្នាំថោះ។
- លុះបួសរួច ព្រះអង្គបានទៅសិក្សារៀនសូត្រ ក្នុងសំណាក់តាបសពីររូប ដែលបាន សម្រេចឈានជាន់ខ្ពស់ គឺ ឧទកតាបស និង អាឡារតាបស តែពុំអាចរកឃើញនូវសច្ចុធម៌ ដែលជាមាគ៌ារំលត់ទុក្ខសោះឡើយ ។ ម៉្វោះហើយ ព្រះអង្គចាំបាច់ត្រូវតែសុំលាតាបសទាំង ពីររូប ចេញទៅស្វែងរកសិក្សា ស្រាវជ្រាវរាក តទៅទៀត នូវសច្ចុធម៌។
- ព្រះអង្គបានខំប្រឹងព្យាយាម តស៊ូ ស្វែងរកមោក្ខជម៌ មាគ៌ារំលត់ទុក្ខ ដោយធ្វើទុក្ក-រកិរិយា អស់រយះកាល ៦ ឆ្នាំ លុះត្រាតែទ្រង់បានសម្រេចសម្មាសម្ពោធិញ្ញាណ ចេះដឹង យល់ ស្គាល់ សព្វគ្រប់ទាំងអស់ ដែលហៅថា ត្រាស់ដឹង។
- ទ្រង់បានត្រាស់ដឹង ជាព្រះពុទ្ធ នៅថ្ងៃពុធ ១៥កើត ខែវិសាខ ឆ្នាំរកា ក្នុងព្រះ-ជន្មាយុ ៣៥ ឆ្នាំ (៥៤៩ ឆ្នាំមុនគ្រិស្តសករាជ) នៅក្រោមដើមពោធិព្រឹក្ស នារដ្ឋពិហារ សព្វថ្ងៃ។

- ព្រះពុទ្ធបានយាងទៅទេសនា លើកទី 🤊 «បឋមទេសនា» មានឈ្មោះថា «ជម្ម ចក្រ ឬ ជម្មចក្កប្បវត្តនសូត្រ» ប្រោសភិក្ខុបញ្ចវគ្គីយ ចំនួន ៥ រូប, ដែលជាសហការីចាស់ នៅ ក្នុងព្រៃឥសិបតនមិគ្គទាយវ័ន ក្បែរក្រុងពារាណសី។
- ទ្រង់បានយាងទេសនា ប្រោសសត្វ ដោយពុំមានប្រកាន់វណ្ណះ ឋានះ សោះ ឡើយ ជាពិសេស ទ្រង់បានប្រកាសផ្សាយរំលាយ វណ្ណះ ថែមទៀត។
- ព្រះពុទ្ធ ទ្រង់ ទេសនា ទូន្មាន ប្រៀនប្រដៅ មនុស្ស សត្វ អស់រយះកាល ៤៥ ឆ្នាំ មានពុទ្ធវបនះ ទាំងអស់ចំនួន ៤៤០០០ ជម្មក្ខន្ធ។
- ព្រះពុទ្ធ បរិនិព្វាន ក្នុងព្រះជន្មាយុ ៤០ ឆ្នាំ គត់នៅថ្ងៃអង្គារ ១៥កើត ខែវិសាខ ឆ្នាំម្សាញ់ មុនគ្រិស្តសករាជ ៥៤៣ ឆ្នាំ ក្រោមដើមសាលព្រឹក្សទាំងគូ វេលាទៀបភ្វឺ នាក្រុង កុសិនារា (សព្វថ្ងៃហៅឧត្តរប្រទេស) ។

#### ចប់ពុទ្ធប្រវត្តដោយសង្ខេប



# ល់និលខ្ញុំ

#### ប្

### ពុទ្ធសាសនា

ពុទ្ធលទ្ធិ ជាទស្សនះ ទ្រឹស្ដី របស់ព្រះពុទ្ធ កើតមានឡើងជាដំបូង នៅប្រទេសឥណ្ឌា ក្នុងសតវត្សទី ៦ មុនគ្រឹស្ដសករាជ មានគោលច្បាប់សម្រាប់ប្រព្រឹត្តប្រតិបត្ដិ ចំនួន
៤៤០០០ ធម្មក្ខន្ធ ដែលមានចារឹកក្នុងគម្ពីរព្រះត្រៃបិដក។ បច្ចុប្បន្ននេះ អ្នកដែលគោរពជឿ
កាន់ព្រះពុទ្ធសាសនា ហៅថា ពុទ្ធសាសនិក មានចំនួន ៥០០០០០០០០ នាក់ មាននៅ
ក្នុងប្រទេស ខ្មែរ សៀម លាវ ចិន យួន ភូមា ឥណ្ឌា លង្កា នេប៉ាល ទីបេត៍ ជប៉ុន
ម៉ុង្គោលី។ល។

# ព្រះផ្ងៃខិនិង

#### Tripitaka

ព្រះត្រៃបិដក ជាគម្ពីរ ដែលជាឃ្វាំងផ្ទុកនូវពុទ្ធវចនះចំនួន ៤៤ ០០០ ធម្មក្ខន្ធ ចែកជា សៀវភៅបោះពុម្ពនៅប្រទេសខ្មែរ មានចំនួន ๑๑០ ភាគ ហើយភាគនីមួយ ។ មានចំនួន ប្រមាណ ពី ৮០០-៣០០-៤០០ ទំព័រ ជាភាសាបាលី - ខ្មែរ។

ព្រះត្រៃឋិដក ១១០ ភាគនោះគឺ :

- ๑- វិន័យបិដក មាន១៣ភាគ មាន២១០០០ជម្មក្ខន្ធ។
- ២- សុត្តន្តបិដក មាន៦៤ភាគ មាន២០០០០ជម្មុក្ខន្ធ។
- ញ- អភិជម្មបិដក មាន៣៣ភាគ មាន៤៦០០០ជម្មក្ខ្ទ។ រួម មាន១១០ភាគ មាន៨៤០០០ជម្មក្ខ្ទ។

ក- វិន័យបិដក : ជាគម្ពីរស្ដីអំពីច្បាប់ក្រឹត្យក្រម ដែលព្រះពុទ្ធទ្រង់បញ្ញត្ត ហាម ប្រាម និងទ្រង់អនុញ្ញាតទុកសម្រាប់ជាគោលប្រព្រឹត្ត ប្រតិបត្តិ នៃបព្វជិត និងគ្រហស្ដ ដែលជាភិក្ខុ ភិក្ខុនី សាមណេរ សាមណេរី ឧបាសក ឧបាសិកា ទាយក ទាយិកា ។ គម្ពីរវិន័យបិដក ជាកញ្ចក់ សម្រាប់ច្នុះមើល នូវជីវប្រវត្តិ ជីវភាព សកម្មភាព របស់ព្រះ-ពុទ្ធ និងការអប់រំទូន្មាន ប្រៀនប្រដៅ ពុទ្ធបរិស័ទ និងសាវ៉ក ដើម្បីផ្សាយសច្ចធម៌ ក្នុង ពេលដែលព្រះអង្គគង់់ព្រះជន្មាយុនៅឡើយ។

មិនតែប៉ុណ្ណោះ គម្ពីរវិន័យបិដក ជាឯកសារមួយដ៍សំខាន់ដែលបានបង្ហាញ ព្រឹត្តិ ការណ៍ផ្សេងៗ ក្នុងប្រទេសឥណ្ឌា ដូចជា:

វិស័យគ្រប់គ្រង់ប្រទេស របៀបរស់នៅ ផ្នែកប្រវត្តិសាស្ត្រ ភូមិសាស្ត្រ ប្រពៃណី ទំនៀមទម្ងាប់ សិល្បះ វិជ្ជាផ្សេងៗ។ល។

វិន័យបិដក មាន ៥ គម្ពីរ គឺ:

– អាទិកម្ម ស្ដីអំពីទោសធ្ងន់

- បាចិត្តិយះ ស្តីអំពីទោសស្រាល

– មហាវគ្គ វគ្គជំ

– ចុល្ចវគ្គ វគ្គតូច

បរិវារះ បទបន្ទាប់បន្សំ, មាតិការាយរង៍

2- សុត្តន្តបិដក : ជាគម្ពីរស្ដីអំពីសូត្រ ឬ អត្ថបទធម៌ ដែលព្រះអង្គទ្រង់ទេសនា ពន្យល់ ប្រោសមនុស្សសត្វ ឲ្យប្រព្រឹត្តល្អ ស្គាល់បុណ្យ បាប ល្អ អាក្រក់ ក្នុងសម័យ កាលផ្សេង ៗ ហេ ហើយនិងមានសូត្រខ្វះ សាវ័កសំដែង ប្រោស ពន្យល់ពួកបរិស័ទ មានព្រះសារីបុត្រ មោគល្ងាន អានន្ទ ជាដើម។

សុត្តន្តបិដក មាន ៥ គម្ពីរ គឺ:

– ទីឃនិកាយ សូត្រវែង ពិស្ដារ

– មជ្ឈិមនិកាយ សូត្រមធ្យម

- សំយុត្តនិកាយ សូត្រប្រហែលៗ គ្នា - អង្គុត្តរនិកាយ សូត្រដែលចែកជាពួកជាក្រុម

គ— អភិធម្មបិជិក : ជាគម្ពីរស្ដីអំពីធម៌អាថ៌ អត្តនៃធម៌ដ៍ជ្រាលជ្រៅ ល្អិតសុខុម ជា បរមត្តវិជ្ជា បានដល់ទស្សនវិជ្ជាព្រះពុទ្ធសាសនា ដែលចែង អធិប្បាយ អំពីចិត្ត ចេតសិក រូប និព្វាន។

#### អភិធម្មបិដក មាន ៧ គម្ពីរ គឺ:

– ធម្មសង្គណី ចំណាត់របៀបធម៌

- កឋាវត្ថុ ចំណុចធម៌ដែលផ្ទុយគ្នា

- បុគ្គលបញ្ញត្តិ បញ្ញត្តិ ថា បុគ្គល

- ជាតុកថា វិភាគធាតុ

– យមក៖ ធម៌ជាគូៗ

# ខ្ញុំង្ខាយ ពុន្ធសាសនា

ពុទ្ធសាសនា បែកចេញទៅជានិកាយផ្សេង ។ ក្រោយពេលដែលព្រះពុទ្ធបរិនិព្វាន ប្រមាណជាង ៦០០ ឆ្នាំ តែនិកាយដែលធំ ។ មាន ៦ គឺ :

- មហាយាន (ឧត្តរនិកាយ អាចរិយវាទ)
- ហីនយាន (ទក្ខិណនិកាយ-ថេរវាទ)។

#### 9~ ଞ୍ଚୀଞ୍ଚଛ (Grand véhicule)

យានធំ ទូលាយអាចផ្ទុកមនុស្សសត្វបានច្រើនគ្នា ដឹកនាំគ្ពោះទៅកាន់ទីរំលត់ទុក្ខគឺព្រះ និព្វាន។ និកាយមហាយានមានវិន័យធូរស្រាល ស្ងៀកខោ ពាក់អាវ ពណ៌លឿង។ និ-កាយនេះ សង្កត់យ៉ាងខ្វាំង ឬ ឲ្យតម្ងៃទៅលើការអប់រំចិត្ត។ និកាយមហាយាន គោរពតាម លទ្ធិអាចវិយវាទ គឺប្រព្រឹត្ត ប្រតិបត្តិតាមគ្រូអាចារ្យរបស់ខ្លួនតៗគ្នា មិនប្រតិបត្តិតាមគោល ព្រះត្រៃបិដក ដូចនិកាយហីនយានទេ។ អ្នកប្រាជ្ញនៃនិកាយមហាយាន បានបង្កើតគម្ពីរដី-កាប្រែកអំពីគម្ពីរព្រះត្រៃបិដកគឺ:

- គម្ពីរ សទ្ធម្មបុណ្ឌរីក
- គម្ពីរ លង្ការវតារសូត្រ
- គម្ពីរ ប្រាជ្ញាបារមិតា ជាដើម ហើយសុទ្ធតែចារឹកជាអក្សរ ភាសា សំស្ក្រឹត ទាំង អស់។ និកាយនេះ លើកយកភាសាសំស្ក្រឹតជាធំ ជាយានសម្រាប់សិក្សា។ បច្ចុប្បន្ននេះ និកាយមហាយាន មានឋិតនៅក្នុងប្រទេស ចិន យួន ជប៉ុន ទីបេត៍ ម៉ុង្គោលី។ល។

និកាយមហាយានគោរព ពោធិសត្វ ៣ អង្គ គឺ:

๑~ អវលោកិតេស្វរះ

b~ មញ្ញុស្រី

៣∼ ម៉ែត្រិយះ ឬ ព្រះស្រីអារ្យមេត្រី។

# 

យានតូចយានចង្អៀត ផ្ទុកមនុស្សសត្វបានតិច មានវិន័យតឹងតែង មានការគោរព វិន័យយ៉ាងហ្មត់ចត់ ជាបឋម ជាជំ។ និកាយនេះ ឲ្យតម្លៃទៅលើវិន័យ ការអប់រំទូន្មាន កាយ វាចាចិត្តឲ្យបានល្អត្រឹមត្រូវ ស្រគត់ស្រគំ រម្យទម។ បព្វជិត គ្រង់ឃ្មុំ ស្បង់ជីពរ ពណ៌លឿង។ និកាយហ៊ីនយាន គោរព ប្រព្រឹត្ត ប្រតិបត្តិតាមគម្ពីរព្រះត្រៃបិដក ដោយ យកកាសាបាលី ជាជំ ជាយាន ក្នុងការសិក្សា ពុទ្ធវចនះ។ បច្ចុប្បន្ន ពុទ្ធសាសនា និកាយហ៊ីនយាន មានឋិតនៅប្រទេស: ខ្មែរ សៀម លាវ ភូមា លង្កា ឥណ្ឌា នេប៉ាល ។ល។ និកាយនេះ គោរព ព្រះពុទ្ធតែមួយព្រះអង្គគឺ ព្រះសមណ្យគាតម និង ព្រះធម៌ ព្រះសង្ឃ។





# គោលប្រតិបត្តិ<del>ព</del>ុខពុន្ធសាសនា

ពុទ្ធសាសនិក គ្រប់រូប ទាំងបព្វជិត ទាំងគ្រហស្ថ គប្បីប្រព្រឹត្ត ប្រតិបត្តិ តាមគោល ជំ១ ៣យ៉ាង គឺ:

๑~ គោរព ព្រះពុទ្ធ ព្រះជម៌ ព្រះសង្ឃ ទុកជាត្រៃសរណគមន៍។

b~ ព្យាយាម សិក្សា រៀនសូត្រ ពុទ្ធវចនះ ជម៌វិន័យ ឲ្យបានចេះចាំពិតប្រាកដ ហើយប្រតិបត្តិតាម ដើម្បីបានជាមធ្យោបាយសាងខ្លួនឲ្យបានល្អ។

๓∼ បំពេញ ទាន សីល សមាធិ បញ្ញា ដែលជាវិធី ឬមាគ៌ា អប់រំទូន្មាន កាយ
វាចា ចិត្ត ឲ្យបានល្អ ស្អាត ត្រឹមត្រូវ បរិសុទ្ធផូរផង់ ប្រាសចាក លោកះ ទោសះ
មោហះ ហើយដែលជាមធ្យោបាយរំដោះខ្លួន ឲ្យផុតចាក់ទុក្ខទាំងពួង។



# តយ៉ា ប់ខ្ញុំ ಖានៈ ស់ទៈ ដ៏ចប់និសាទស

### ក~ ពុទ្ធិ - La connaissance :

ពុទ្ធិ គឺចំណេះចេះដឹង យល់ស្គាល់ កើតមកអំពីការសិក្សា ពិចារណា។ ពុទ្ធិ អាច កើតមកអំពីការសិក្សា ត្រិះរិះ ពិចារណា ការស្គាប់ ការរៀន គិត ពិសោធន៍។ល។ នៃ មនុស្ស។ ពុទ្ធិដ៏ខ្ពស់ ដ៏ប្រសើរ ហៅថា សម្មាសម្ពោធិ បានដល់វិជ្ជា ៣ ប្រការ គឺ:

9~ បុព្វេនិវាសានុស្សតិវិជ្ជា វិជ្ជានាំឲ្យរឭកនឹកឃើញ នូវជាតិកំណើតរបស់ខ្លួន និង អ្នកដទៃ ដែលបានកន្ទងច្រើនជាតិ រួចមកហើយ។ ២~ ចុត្តបបាតវិជ្ជា វិជ្ជានាំឲ្យមើលឃើញ ដឹងយល់ នូវបុព្វហេតុដែលនាំឲ្យមនុស្ស កើត ចាស់ ឈឺ ស្ងាប់ និងការចាប់ជាតិកំណើតថ្មី ជានេះ ជានោះ។

m~ អាសវក្ខ័យវិជ្ជា វិជ្ជានាំឲ្យដឹងច្បាស់នូវការរលត់ អស់កិលេសតណ្ណា មានលោភះ ទោសះ មោហះ ជាដើម។

វិជ្ជាទាំង៣ នេះ ហៅថា «ត្រៃវិជ្ជា = វិជ្ជា ៣»។

ក្រោយដែលបានចេះពិតប្រាកដនូវវិជ្ជាទាំង ៣ នេះសព្វគ្រប់ហើយ ព្រះពុទ្ធក៏បានរក ឃើញនូវសច្ចុធម៌៤ ប្រការ ដែលហៅថា អរិយសច្ច៤គឺ:

១~ ទុក្ខសច្ ដឹង៍ថានេះជាទុក្ខ ជាការពិត។

២~ សមុទយសច្ច ដ៏ង៍ថា នេះជាហេតុនាំឲ្យកើតទុក្ខ នាំឲ្យមានទុក្ខ ជាការពិត។ ៣~ មគ្គសច្ច ដឹង៍ថា នេះជាមាគ៌ានាំឲ្យផុតទុក្ខ នាំឲ្យអស់ទុក្ខ ជាការពិត។ ៤~ និពោធសច្ច ដឹង៍ថា នេះជាការរលត់ទុក្ខ ជាការពិត។

ពុទ្ធិទាំងអស់នេះ ជាវិជ្ជាអាចកើតមានដោយសារការព្យាយាម ខំប្រឹងសន្សំ អប់រំ សិក្សារៀនសូត្រ រិះរក រិះគិត ពិចារណា របស់មនុស្ស បន្តិចម្តងៗ អស់កាលវេលា ជា យូរអង្វែងឆ្នាំ ហើយជាពុទ្ធិ ដែលអាចកើតមានចំពោះមនុស្សទូទៅ ពុំមានគិតអំពីជាតិ កំណើត ឬវណ្ណះ ឋានះ សោះឡើយ។

### ข~ ทุฐิ - L'être :

ភាវះ គឺ ដី ទឹក ភ្លើង ខ្យល់ អាកាស លោកះ ធម្មជាតិ រុក្ខជាតិ ចិត្ត មនុស្ស សត្វ លោកធាតុ ។ល។ ទាំងអស់នេះ សុទ្ធតែឋិតនៅក្រោមអំណាចច្បាប់ធម្មជាតិ ៣ យ៉ាង ហៅថា ត្រែ លក្ខណ៍ លើកលែងតែនិព្វាន។



# ណៃឌ្ឌលធ្យារ៍

ប្

# លក្ខណៈ ៣ យ៉ាងនៃធម្មជាតិ

អ្វីទាំងអស់ក្នុងលោក ភាវះក្ដី ជម្មជាតិក្ដី លោកះក្ដី មនុស្សសត្វក្ដី សុទ្ធតែឋិតនៅ ក្នុងលក្ខណះ ៣ យ៉ាងគឺ:

១~ អនិច្ចំ មិនទៀងទាត់ឋិតថេរ។

២~ ទុក្ខំ ជាទុក្ខលំបាក៨ទនា ពិបាកនឹងទ្រាំទ្រ។

៣~អនត្តា ពុំស្គាប់បង្គាប់ មិនមែនជារបស់ខ្វួន គ្មានអត្តះ។

កាវះទាំងអស់កកើតឡើងឯង តាមធម្មជាតិ ចាប់តាំងអំពីជាតុតូច ។ ល្អិត ដែលជា បរមាណុជាតុ ផ្ដុំផ្សំគ្នា ជាសង្ខ័ត: បង្កបង្កើត ជាជាតុ ដី ទឹក ភ្លើង ខ្យល់ អស់កាល យូរ។ ជាតុទាំងនេះ ផ្ដុំផ្សំផ្គុំគ្នាជា សង្ខ័តជាតុ ក៏បង្កើតបានជារុក្ខជាតិ ជាសត្វ ជាមនុស្ស ជាទេវតា ជាដើម។ កាវះទាំងអស់កើតមានឡើង ដោយសារទំនាក់ទំនង់នៃសង្ខ័តជាតុ ហើយបានទៅជាសង្ខារ។

ឯនិព្វាន ជាទីរលត់ទុក្ខ ផុតទុក្ខ ប្រាសចាកសង្ខារ ការតាក់តែង មានតែសេចក្ដីសុខ ដំបរិសុទ្ធ។ កាលបើគ្មានសង្ខារ តាក់តែង, ព្រះនិព្វាន ក៏គ្មានរូប កាលបើគ្មានរូប ព្រះ និព្វានក៏ត្រូវបិតនៅក្រៅអំណាច ច្បាប់ធម្មជាតិ ដែលជាត្រៃលក្ខណ៍។ បានសេចក្ដីថា ព្រះនិព្វាន គ្មានការកើត ចាស់ ឈឺ ស្ងាប់ គ្មានទុក្ខ ផុតចាកទុក្ខទាំងពួង មានតែនិរា មិសសុខ ជាបរមសុខតែម៉្យាង។

#### គ∼ សុំខ: Le Bonheur:

សុខ៖ សេចក្តីសុខសប្បាយរីករាយ ត្រជាក់ចិត្ត ស្រួលកាយ មាន ២ យ៉ាង គឺ:

១~ លោតិ៍ឃសុខ សុខក្នុងលោកិយ លាយឡំដោយទុក្ខ។

២~ បមេសុខ សុខដ៏បរិសុទ្ធ ដ៏ប្រសើរ គ្មានលាយឡំដោយទុក្ខ គឺព្រះនិព្វាន។ សេចក្តីសុខទាំងពីរប្រភេទនេះ តែងតែកើតមានឡើងដោយឥទ្ធិពលនៃការកសាង៍សន្សំ

ធ្វើបុណ្យ ធ្វើល្អ ខំប្រឹងព្យាយាមស្វែងរកបន្តិចម្តង។ នៃមនុស្ស សត្វ រាល់រូប។ ឯគោល

បំណង់ធំបំផុតនៃពុទ្ធលទ្ធិ គឺការរលាស់ខ្លួនចេញឲ្យផុតអំពីទុក្ខ ក្នុងសង្សារវដ្ដ ហើយបាញ់ គ្ពោះទៅបរមសុខ គឺព្រះនិព្វាន។ ដើម្បីនឹងបានសម្រេចបរមសុខ មនុស្សត្រូវដើរតាមមាត៌ា មជ្ឈិមាបដិបទា ៤ ប្រការ គឺ:

| – សម្មាទិដ្ឋិ   | យល់ក្នុង៍ផ្ទូវត្រូវ                | (យល់ត្រូវ)          |
|-----------------|------------------------------------|---------------------|
| – សម្មាសង្កប្បះ | ត្រិះរិះក្នុងផ្ទូវត្រូវ            | (ត្រិះរិះត្រូវ)     |
| – សម្មាវាចា     | និយាយក្នុងផ្លូវត្រូវ               | (និយាយត្រូវ)        |
| - សម្មាកម្មន្តះ | ប្រកបការងារក្នុងផ្ទូវត្រូវ         | (ការងារត្រូវ)       |
| – សម្មាអាជីវះ   | ចិញ្ចឹមជីវិតក្នុង <i>ធ្</i> វត្រូវ | (ចិញ្ចឹមជីវិតត្រូវ) |
| – សម្មាវាយាមះ   | ព្យាយាមក្នុង៍ផ្លូវត្រូវ            | (ព្យាយាមត្រូវ)      |
| - សម្មាសតិ      | ភ្ញាក់រឭកក្នុងផ្ទូវត្រូវ           | (រលឹកត្រូវ)         |
| – សម្មាសមាធិ    | តម្កល់ចិត្តក្នុងផ្ទូវត្រូវ         | (តម្កល់ចិត្តត្រូវ)  |
| ដែលរួម បានដល់   | សីល សមាធិ បញ្ញា។                   |                     |

# កម្ម – Action

កម្ម គឺ អំពើ កិច្ចការ ការងារ ដែលបុគ្គលមួយរូបៗ បានធ្វើ បានប្រព្រឹត្ត ដោយ កាយ វាចា ចិត្ត។

ក្មុនេះមាន៦ យ៉ាង៍ គឺ:

๑~ កម្មល្អ អំពើល្អ គឺ កុសលកម្ម បុណ្យ។

৮~ កម្មអាក្រក់ អំពើអាក្រក់ គឺ បាបកម្ម បាប។

កម្មទាំងពីរយ៉ាង តែងកើតមានឡើងគ្រប់ពេលវេលា ដោយសារការប្រព្រឹត្តិ ការធ្វើ របស់មនុស្សម្នាក់ ៗ ពោលគឺ មនុស្សជាអ្នកសាងកម្មនេះដោយខ្លួនឯង ហើយត្រូវទទួល យកខ្លួនឯងនូវផលនៃកម្មនេះ ។ កម្មទាំងពីរនេះ អាចផ្ដល់ផលជា ៤ បែប គឺ:

๑~ ផលកើតចេញមកអំពីកម្ម ក្នុងបច្ចុប្បន្នជាតិនេះ។

b~ ផលកើតចេញមកអំពីកម្ម ក្នុងអតីតជាតិ។

កម្មខ្វះ អំពើខ្វះ រមែងផ្តល់ផល ហុចផលភ្វាម ៗ ក្នុងបច្ចុប្បន្ន។ កម្មខ្វះ អំពើខ្វះ រមែងហុចផល ឲ្យអ្នកធ្វើ អ្នកប្រព្រឹត្ត នៅពេលខាងក្រោយដ៏យូរ ឬក្នុង៍អនាគត។

កម្មនេះ ជាសម្បត្តិផ្ទាល់របស់មនុស្សម្នាក់ ៗ។ កម្មនេះតែងបែងចែងមនុស្សសត្វ ឲ្យ ខ្ពស់ទាប ល្អ អាក្រក់ ស ខ្មៅ តម្ងៅតាមការកសាង ឬ អំពើរបស់មនុស្សម្នាក់ ៗ។ គេ សាបច្ចូសបណ្តុះពូជបែបណា រមែងទទួលផលបែបនោះ ។ អ្នកធ្វើអំពើល្អ កម្មល្អ រមែង ទទួលផលល្អ គឺផលបុណ្យ ។ ឯអ្នកធ្វើអំពើអាក្រក់ រមែងទទួលផលអាក្រក់ គឺផលបាប ។ ធ្វើល្អ បានល្អ ធ្វើអាក្រក់ បានអាក្រក់ ។ កម្មស ឲ្យផលស កម្មខ្មៅ ឲ្យផលខ្មៅ ។ ខ្លួន ទីពឹងខ្លួន សេចក្តីបរិសុទ្ធ និងមិនបរិសុទ្ធ ស្រេចតែខ្លួនឯង គ្មានអ្នកដទៃណា មកសាង ឬ ទទួលជំនួសខ្លួនឡើយ ។ កម្មស អំពើល្អ ផ្តល់ផលឲ្យបានសុខសប្បាយ ។ កម្មខ្មៅ អំពើ អាក្រក់ ផ្តល់ផលឲ្យបានទុក្ខ លំបាកវេទនា។

ហេតុនេះ ដើម្បីឲ្យបានសេចក្ដីសុខសប្បាយរីករាយ មានជោគដ័យ និងសុភមង្គល គប្បីនាំគ្នាខំសាង ខំធ្វើអំពើល្អ អំពើបុណ្យ ឲ្យបានច្រើន ព្រោះអំពើល្អនេះជាពូជ សម្រាប់ច្នៃរចនាយើងម្នាក់ៗ ឲ្យបានខ្ពង់ខ្ពស់ ថ្ងៃថ្នូរ សុខសប្បាយគ្រប់ពេលវេលា តាំង អំពីបច្ចុប្បន្ន រហូតដល់អនាគត។



## भर्देक्स स्टब्स्

#### Les 4 nobles verités

អរិយសច្ចះ សច្ចះដ៏ប្រសើរខ្ពង់ខ្ពស់ ឬ សេចក្តីពិតដ៏ប្រសើរ ដែលព្រះពុទ្ធបានខំ ព្យាយាមស្វែងរក ស្រាវជ្រាវ វាវរកឃើញ គឺចតុវារិយសច្ចះ។

- ទុក្ខសំប៊ូ
- សមុទយសច្ច
- និរោជសច្ច
- មគ្គសច្ច

**១~ ទុក្ខសច្ច:** គឺទុក្ខជាសេចក្តីពិត ដែលកើតមានដល់រូបកាយមនុស្សសត្វ គ្រប់រូប មាន ១៣ កង៍ គឺ:

- ព្យាធិទុក្ខ ទុក្ខកើតអំពីជំងឺរោគាផ្សេងៗ។

- សោកទុក្ខ ទុក្ខកើតពីការយំសោក។

- បរិទេវទុក្ខ ទុក្ខកើតពីការឡឹកខ្សួល។

- ទុក្ខទុក្ខ ទុក្ខត្រូតលើទុក្ខ - ទុញ្គំនិត។

– ទោមនស្សទុក្ខ ទុក្ខកើតពីខឹងក្រោជ តូចចិត្ត។

- ឧបាយាសទុក្ខ ទុក្ខកើតពីចង្អៀតចិត្ត។

- អប្បិយសម្បយោគទុក្ខ ទុក្ខកើតពីការជួបប្រទះវត្ថុខុសបំណង។

– យម្បច្ចំនលភតិតម្បទុក្ខ ទុក្ខកើតពីមិនបានដូចប្រាថ្នា។

- សង្ខិតបញ្ចុប្បាទានក្ខន្ធទុក្ខ ទុក្ខកើតពីខន្ធ៥។

# ទុក្ខសច្ច មាន អត្ថ ៤ ប្រការ គឺ:

๑~ បិឡនះ បៀតបៀន។

b~ សំខត៖ ផ្គុំផ្សំតាក់តែង។

៣∼ សន្តាបះ ក្ដៅក្រហាយ។

៤~ វិបរិណាម៖ ប្រែប្រល។

២~ សមុទយសច្ច : ហេតុដែលនាំឲ្យកើតទុក្ខមានទុក្ខ ជាសេចក្តីពិត បានដល់ តណ្ហា ៣ ប្រការ (3 Désirs) គឺ:

๑~ តាមតណ្ហា ចំណង់ក្នុងតាមគុណ។

b~ ភវតណ្ណា ចំណង់ក្នុងការកើត ក្នុងភពមានរូបនិងអរូប។ ៣~ វិភវតណ្ណា ចំណង់ក្នុងការកើតក្នុងភពសូន្យ។

តណ្ហា មានដើមកំណើតកើតចេញមកអំពីខន្ទ ៥គឺ:

ក៌) រូបខន្ Agrégat de la matière

୬) ដទនាខន្ទAgrégat des sensations

គ៌) សញ្ញាខន្ទ Agrégat des perceptions

ឃ) សង្ខាវ១ន្ទ Agrégat des formations

ង៍) វិញ្ញាណ១ន្ទ Agrégat de la conscience

ក~ រូបខន្ធ : ការប្រជុំជាតុ គឺរូប។ រូប កើតមកអំពីការផ្គុំផ្គុំផ្សំជាតុ ៤ គឺ បឋវិជាតុ អាបោធាតុ តេជោធាតុ វាយោធាតុ «ដី ទឹក ភ្នើង ខ្យល់» ជាមហាភូតរូប៤ ហើយ នឹងឧបាទាយរូប ៤៤ ដែលមានឥន្ទ្រិយ ៥ ជាដើម។

- 2~ វេទនាខន្ធ : ការប្រជុំជាតុ គឺ វេទនា។ វេទនា ការទទួល ឬសោយនូវអារម្មណ៍ ផ្សេងៗ ដែលកើតឡើងអំពី:
  - ចិត្តរំភើបញ្ជាប់ញ័រ (ចិត្តវេគ Emotion)
  - ចិត្តវិជ្ជល (មនោសញ្ចេតនា Sentiment)
  - ចិត្តជំនក់ជាប់ជំពាក់ (កិលេស Passion) ។

វេទនា មានកំណកំណើតអំពី ផស្សះ ការប៉ះទង្គិចរវាងឥន្ទ្រិយ និង វត្ថុអារម្មណ៍ ដែលអាចបង្កើតជាឥន្ទ្រិយារម្មណ៍ គឺ:

ចក្ខុ - ចក្ខុន្ទ្រិយ បង្កើតបានជា រូបារម្មណ៍ សោត - សោតិន្ទ្រិយ " សទ្ទារម្មណ៍ ឃាន - ឃានិន្ទ្រិយ " គន្ធារម្មណ៍ កាយ - កាយិន្ទ្រិយ " ជោដ្ឋធ្វារម្មណ៍ ជីវ្ហា - ជីវ្ហិន្ទ្រិយ " រសារម្មណ៍ មនះ - មនិន្ទ្រិយ " ជម្មារម្មណ៍។

គ~ សញ្ញាខន្ធ: ការប្រជុំជាតុ គឺសញ្ញា។ សញ្ញា គឺការកំណត់ចំណាំ សំគាល់នូវ វត្ថុអារម្មណ៍។ សញ្ញាអាចកើតឡើងដោយសារ ការដឹង ឃើញ យល់ ស្គាល់ នូវអា-រម្មណ៍ផ្សេង។ តាមរយះ អាយតនះ និងវត្ថុអារម្មណ៍។

ឃ~ សង្ខារខន្ធ : ការប្រជុំជាតុ គឺសង្ខារ។ សង្ខារ គឺការផ្សំ ការតុបតែង ផ្គុំផ្គុំ ចង់ជាកម្រង់។ សង្ខារមានប្រភពកើតមកអំពីកម្ម។ កម្ម កើតមកអំពីចេតនា។

### សកម្មភាព នៃ ចេតនា គឺ:

| – ធ៌នូះ   | Volonté          | - វិរិយះ     | Energie, effort |
|-----------|------------------|--------------|-----------------|
| – មនសិការ | Attention        | – អធិមោក្ខ   | Détermination   |
| – សទ្ធា   | Confiance        | – សមាធិ      | Concentration   |
| – បញ្ញា   | Sagesse          | – វាគ៌៖      | Désir           |
| – បដិឃះ   | Répulsion, haine | – មានៈ       | Vanité          |
| – หริสา   | Ignorance        | – សក្ខាយទិដិ | Idée du soi りかり |

សកម្មភាពនៃចេតនាទាំងនេះ គឺជាកម្មវិបាក ដោយបានបង្កបង្កើត ជា សង្ខារ។

ង~ វញ្ញាណខន្ធ : ការប្រជុំធាតុ គឺ វិញ្ញាណ។ វិញ្ញាណ គឺ គ្រឿងដឹង ការដឹង នូវអារម្មណ៍ផ្សេងៗ ឬ វិញ្ញាណ គឺជាប្រតិកម្ម ឬ ជាចម្ងើយមួយ នៃឥន្ទ្រិយ ឬក៏វិញ្ញាណ ជាសមត្ថភាព ដែលនាំឲ្យយើង ដឹង យល់ ស្គាល់ នូវលោកខាងក្រៅ និងខ្លួនឯង ដោយសារការប៉ះទង្គិចរវាងឥន្ទ្រិយ និង វត្ថុអារម្មណ៍។

## សមុខឃសច្ច មាន អត្ថ ៤ ប្រការ គឺ:

๑~ អាយុហនះ ការប្រមូលមក។

២~ និទានះ ជាហេតុ។

៣∼ សំយោគះ ប្រកបព្រម។

៤~ ពលិពោធ៖ កង្វល់។

**៣~ និរោធសច្ច:** ការរលត់ទុក្ខ រួចចាកទុក្ខ ជាសេចក្តីពិត។ និរោធះ ការរលត់ ការរួចស្រឡះ ការបានឥស្សរភាព គឺនិព្វាន បានដល់:

- ការអស់ចំណង់រលីង
- ការរលត់តណ្ណា និងកិលេសគ្រប់យ៉ាង
- ការរលាស់ចេញផុត រួចស្រឡះចាកទុក្ខទាំងពួង ។ល។ ហៅថា និព្វាន មាន ២ យ៉ាងគឺ:
- ๑∼ សឧបាទិសេសនិព្វាន ការរលត់កិលេសតណ្ណាទាំងអស់ នៅសល់តែខន្ធ ៥ គឺ និព្វានរស់។

৮~ អនុបាទិសេសនិព្វាន ការរលត់កិលេសតណ្ណា និង១ន្ទ ៥ គឺ និព្វានស្វាប់។

## និធាធសច្ច មាន អត្ថ ៤ ប្រការ គឺ:

๑~ និស្សរណះ រើខ្លួនចេញចាកភព។

២~ អបលិពោធ៖ គ្មានកង្វល់។

៣∼ អសង្ខ័ត៖ គ្មានបច្ច័យតាក់តែង។

៤~ អមត៖ មិនចេះស្លាប់។

៤~ មគ្គសច្ច: មាគ៌ា ឬ មធ្យោបាយ នាំឲ្យផុតទុក្ខ ជាសេចក្តីពិតបានដល់មជ្ឈិមា-បដិបទា មាគ៌ាកណ្តាល មានអង្គ ៤គឺ:

– សម្មាទិដ្ឋិ យល់ត្រូវ Compréhension juste

– សម្មាវាថា និយាយត្រូវ Parole juste

– សម្មាកម្មន្ត ការងារត្រូវ Action juste

– សម្មាវាយាម៖ ព្យាយាមត្រូវ Effort juste

– សម្មាសមាធិ តម្កល់ចិត្តត្រូវ Concentration juste

មាគ៌ា ឬមធ្យោបាយទាំង៤ខាងលើនេះរួមបានដល់:

- ស៊ីល Conduite Ethique

– សមាជិ Discipline mentale

– បញ្ញា Sagesse

# មគ្គសច្ច មាន អត្ថ ៤ ប្រការ គឺ:

o~ និយ្យានះ ខ្លួនចេញចាក់ភព។

៣~ និទស្សនះ សំដែងចេញ។





# ន្ទ្រឹស្តី មនិច្ចសងុម្បាន

ប

# ធម៌ភាពភ្ជាប់ ហេតុទៅនឹងផល

#### Loi de la causalité

ទ្រឹស្តីបដិច្ចសមុប្បាទ ឬ ធម៌ភាពភ្ជាប់ហេតុទៅនឹងផល មាន ១៦ កត្តា គឺ:

๑~ អវិជ្ជា Ignorance នាំឲ្យកើតសង្ខារ

b~ សង្ខារ Formation នាំឲ្យកើតវិញ្ញាណ

 $\mathfrak{g}_{\sim}$  វិញ្ញាណ Conscience នាំឲ្យកើតមានរូប

៤~ នាមរូប Mentalité et Physique នាំឲ្យកើតអាយតនះ។

៥~ អាយតនះ Sens នាំឲ្យកើតផស្សះ

៦~ ផសុរុះ Contact នាំឲ្យកើតវេទនា

៧∼ វេទនា Sensation នាំឲ្យកើតតណ្ណា

d~ តណ្ណា Désir នាំឲ្យកើតឧបាទាន

៩~ ឧហ្ទាន Saisie នាំឲ្យកើតភព

១០~ ភិព Processus du devenir ជាតិ

១១~ ជាតិ Naissance ជរា ព្យាធិ មរណះ

๑๒~ ជរា ព្យាធិ មរណះ នាំឲ្យមានអវិជ្ជា ។ល។ ទ្រឹស្តីបដិច្ចសមុប្បាទ ជាទ្រឹស្តី ស្វែងរកការពិតនៃធម្មជាតិ មនុស្ស សត្វ ដោយការសិក្សា ពិចារណា ភ្ជាប់ហេតុទៅនឹង ផលដូចជា:

បើនេះមាន នោះក៏មាន

បើនេះគ្មាន នោះក៏គ្មាន

បើនេះស្វាប់ នោះក៏ស្វាប់

បើនេះកើត នោះក៏កើត។ល។

ដូច្នេះកំណើត ភាវះ ទាំងអស់: មនុស្ស សត្វ លោកះ ធម្មជាតិ ។ល។ សុទ្ធតែកកើត ឡើង ដោយមានបច្ច័យ មានទំនាក់ទំនងប្រាស្រ័យគ្នាទៅវិញទៅមក ចង់ភ្ជាប់គ្នាជាកម្រង់ ឬ ជារង្វង់មូល ដូចកង់ចក្រ ដែលត្រូវតែវិលជានិច្ច វិលចុះវិលឡើង ម្ពង់លើ ម្ពង់ក្រោម ពុំមានឈប់ឈរ សោះឡើយ ដោយមានអវិជ្ជា ជាមេ ជាប្រភព។

> \* \* \*

# ជំនិស្សមាន វូច មានិត្យទំនើរ

ឥទ្ធិពលពុទ្ធសាសនាបានចាក់គ្រឹះយ៉ាងមាំក្នុងចិត្តគំនិតខ្មែរ សង្គមខ្មែរ ទំនោរខ្មែរ មនោគមខ្មែរ តាំងពីយូរអង្វែងណាស់មកហើយ។ មានវត្តអារាមជាច្រើន ប្រកបទៅដោយ វិហារ កុដិ សាលា ដ៍ល្អ។ ជាច្រើន ដែលពុទ្ធបរិស័ទ មានសទ្ធាជ្រះថ្វា បានកសាង ធ្វើជាសេនាសនះ សម្រាប់ព្រះសង្ឃគង់នៅ ដែលនិមន្តមកអំពីទិសទាំង ៤ និងជាទីសំរាប់ ធ្វើបុណ្យសុទ្ធរ៍ទាន ស្មាទាន រក្សាសីល ជាដើម។ ប្រជាជនខ្មែរ ទាំងប្រុស ទាំងស្រី ភាគច្រើន ច្រើនតែជាឧបាសក ឧបាសិកា អ្នកកាន់ពុទ្ធសាសនា ធ្វើបុណ្យ ឲ្យទាន រក្សាសីល ៥ សីល ៤ សីល ១០ ធ្វើសមាធិកម្មដ្ឋាន ជាដើម។ កាលសម័យបុរាណ ក្មេង។ កូនចៅអ្នកស្រុកតែងបានចូលទៅសិក្សារៀនសូត្រ អក្សរសាស្ត្រ នព្វន្តសាស្ត្រ សិល្បះ គុណដំបង គុណជាវ ជាដើម នៅក្នុងទីវត្តអារាម ដែលមានព្រះសង្ឃជាគ្រូបាធ្យាយ។ អ្នកខ្វះក៏បានសុំផ្នួសបូសជាសាមណេរ ឬ ជាកិក្ខុ សិក្សា រៀនសូត្រធម៌អាថ៌ ក្នុងព្រះពុទ្ធសាសនា។

ជាពិសេស ឥទ្ធិពលពុទ្ធសាសនា បានចូលស៊ុបសួន ចាក់ឫសយ៉ាង៍មាំ ក្នុងសង្គមខ្មែរ ទំនោរខ្មែរ ព្រលឹងខ្មែរ មនោគមខ្មែរ តាំងតែពីច្រើនសតវត្សណាស់មកហើយ ដែលមាន ជាអាទិ ក្នុង:

- ជំរនឿ Croyance
- ប្រពៃណី ទំនៀមទម្លាប់ Coutume Mœurs
- សិហ្បះ Art
- អក្សរសិល្ប៍ Littérature

# ក~ ជំនឿ Croyance

ឥទ្ធិពល ពុទ្ធសាសនា បានបណ្ដាល បង្កើតឲ្យមាន

- ជំនឿ បុណ្យ បាប។
- ជំនឿ កម្ម ផល។
- ជំនឿ សច្ចះ សុចរិត យុត្តិធម៌។
- ជំនឿ ស្ពានសូគ៌ ស្ពាននរក។ល។

ដែលបានជាកត្តាដ៏ធំមួយ ជួយរុញច្រានសង្គមខ្មែរ មនុស្សខ្មែរ ឲ្យមានសីលធម៌ មនុស្សធម៌ ស្គាល់បុណ្យបាប ហើយខំប្រឹងធ្វើ ខំប្រឹងកសាងអំពើល្អ គ្រប់ៗគ្នា។

# ខ~ ប្រពៃណី ទំនៀមទម្លាប់

#### **Coutume - Mœurs**

មានប្រពៃណី និងទំនៀមទម្ងាប់ ជាច្រើន ស្ទើរតែគ្រប់មែកជាងនៃ វប្បធម៌ អរិយ-ធម៌ សុទ្ធតែមានទំនាក់ទំនងនឹងពុទ្ធសាសនា ដូចជា ៖

- ពិធីចំរើនជន្មាយុ (ចំរើនអាយុ)
- ពិធីអាពាហ៍ពិពាហ៍
- -ពិធីបូជាសព ហែសព
- ពិធីកោរជុក
- ពិធីអភិសេកព្រះពុទ្ធរូប

និងមានប្រពៃណីខ្វះទៀត ជាបែបពុទ្ធសាសនាសុទ្ធៗ ដូចជា៖

– ពិធីចូលវស្សា – ពិធីចេញវស្សា – ពិធីបុណ្យកឋិន

– ពិធីបុណ្យផ្កា

– ពិធីភ្ជុំបិណុឌ

– ពិធីបុណ្យបច្ច័យ ៤

- -ពិធីបុណ្យឆាក មហាបង្សុកូល
- –ពិធីបុណ្យ ទេសនាមហាជាតក៍។ល។

ប៉ុន្តែ ដោយហេតុថា ខ្មែរបានទទួលឥទ្ធិពលសាសនាព្រាហ្មណ៍ផង ពុទ្ធសាសនាផង ម៉្វោះហើយក្នុងប្រពៃណី ទំនៀមទម្ងាប់ខ្មែរ ក៏មានលាយចម្រុះ ដោយធាតុទាំងពីរ ព្រាហ្មណ៍និយម ពុទ្ធនិយម ជាមួយនឹងខ្មែរនិយម។

ហេតុនេះ ពិធីបុណ្យទានផ្សេងៗ ដែលជាប្រពៃណី ច្រើនតែមានធាតុទាំង ៣ លាយ គ្នាដូចជា ៖

- ពិធីបុណ្យចំរើនបរិត្ត : គេនិមន្តព្រះសង្ឃចំរើនបរិត្តផង ធ្វើស្វាធ័រ បាយសី ឬស្វាធ័រ ដូងផង តាមបែបបុរាណ។
- ពិធីស្រោចទឹករំដោះគ្រោះ: គេនិមន្តព្រះសង្ឃសូត្រមន្តផង ធ្វើពិធីរំដោះគ្រោះ(បែប ព្រាហ្មណ៍ មានសែនព្រេន ជាដើម) ផង។

ហេតុនេះ យើងអាចសន្និដ្ឋានថា : ប្រពៃណីណា ទំនៀមទម្ងាប់ណា ដែលគេធ្វើ ហើយមានតម្កល់ព្រះពុទ្ធរូបជាទីសក្ការបូជា មានចំរើនបរិត្ត ទេសនាជាដើម ទាំអអស់នេះ គឺជាបែបពុទ្ធនិយមក្នុងប្រពៃណី ទំនៀមទម្ងាប់ខ្មែរ។

#### គ∼សិល្បះ L'art

### ១~ គំនូ៖ - ចម្ងាគ់

មានគំនូរ ចម្ងាក់ជាច្រើន ដែលគេគូរធ្វាក់យកលំនាំតាមជីវប្រវត្តិ និងសកម្មភាពព្រះ ពុទ្ធ ដូចជា:

– ការប្រសូតិ

– ការឡើងសោយរាជ្យ

– ការចេញបូស

– ការធ្វើទុក្ខរកិរិយា

– ការផ្ចាញ់មារ

– ការត្រាស់ជីង៍

- ការសំដែងជម្ងចក្រុ

– ការបរិនិព្វាន។ល។

គំនូរ ចម្ងាក់ខ្វះ គេគូរត្វាក់ ជាបដិមាករ តាមបែបមុទ្រ គឺ:

- ក) ធ្យានមុទ្រ: ព្រះពុទ្ធធ្វើយាន: រូបគង់ពែនភ្នែន ព្រះហស្តលាទាំងពីរ ដាក់ត្រូតលើ គ្នា នៅលើភ្នែន។
- ខ) ភូមិស្បស៌មុទ្រ : ព្រះពុទ្ធផ្ចាញ់មារ : រូបគង់ពែនភ្នែន ព្រះហស្តធ្វេងដាក់ផ្ទារលើ ភ្លៅធ្វេង, ព្រះហស្តស្តាំដាក់លើភ្លៅស្តាំ មានចុងម្រាមដៃចង្អុលទៅលើផែនដី។
- គ) អភយមុទ្រ: ព្រះពុទ្ធឲ្យអភ័យដល់មនុស្ស សត្វ: រូបឈរ លាបាត់ដៃទាំងពីរទៅ មុខ ចុងម្រាមដៃឡើងលើទាំងអស់។
- ឃ) ធម្មចក្រមុទ្រ : ព្រះពុទ្ធសំដែងជម្មចក្រ : រូបគង់ពែនភ្នែនក៏មាន គង់សំយុងជើងក៏ មាន ដៃទាំងពីរដាក់លើទ្រុង ធ្វើដូចជាកង់ចក្រ។
  - ង) វមេទ្រ: ព្រះពុទ្ធប្រទានពរ: រូបឈរ លាបាតដៃទាំងពីរទៅមុខ ម្រាមសំយុងចុះ។
  - ច) បាត្រទានមុទ្រ: ព្រះពុទ្ធទ្រង់បាត្រ: រូបឈរ ដៃទាំងពីរឱ្យបាត្រ។
- ឆ) វិតក្កុមុទ្រ: ព្រះពុទ្ធត្រិះរិះពិចារណា: រូបឈរ លាបាត់ដៃទាំងពីរទៅមុខ បត់ម្រាម កណ្ដាលជារង្វង់ភ្ជាប់នឹងមេដៃ។
- ជ) ទុក្ករកិរិយាមុទ្រ : ព្រះពុទ្ធធ្វើទុក្ករកិរិយា : រូបគង់ពែនភ្នែន ឬផ្ទុំ មានរូបកាយស្គាំង ស្គម ឃើញតែខ្លឹង។
  - ឈ) សយនាមុទ្រ : ព្រះពុទ្ធផ្ទុំ ឬ បរិនិព្វាន។

#### ಕುಣ್ಣಣ

លក្ខណះពិសេស នៃកាយវិការ បែបមុទ្រ ក្នុងសិល្បះខ្មែរគួរកត់សំគាល់ គឺ:

- 9~ ទឹកព្រះភក្ត្រញញឹមជាដរាប ហាក់ដូចជារកឃើញនូវអាថ៌កំប៉ាំងអ្វីមួយ ដ៏ជ្រាល ជ្រៅ។
  - b~ ទ្រង់គង់ពែនភ្នែនលើបល្វ័ង្ក ឬ លើផ្កាឈូក គ្រង៍ ឬឃ្ញុំចីពរ។
- ៣∼ ចំកណ្ដាលព្រះសីសះ មានកំពូលមោលី ហើយមានកេសារួញៗ ប្រទាក់គ្នាដូច គូថខ្ចៅ ឬដូចបន្ទាសំបកខ្មុរ។
- ៤~ ព្រះកាណ៌ (ត្រចៀក) វៃង់និងមានចព្វណ្ណរង្សី ចេញអំពីព្រះសីសះ ដូចរស្មីព្រះ-អាទិត្យ។

#### ២~ ទ្រាសាន Ruines

នៅប្រទេសខ្មែរ មានប្រាសាទថ្មជាច្រើន ដែលគេសង់សាងឧទ្ទិសថ្វាយពុទ្ធសាសនា គឺ:

- ប្រាសាទ បាយ័ន ចុង៍សតវត្សទី ១៦ នៃ គ.ស.
- ប្រាសាទ តាព្រហ្ម គ.ស. ១១៨៦
- -ប្រាសាទ ព្រះខ័ន គ.ស. ១១៩១
- ប្រាសាទ នាគព័ន្ធ ដើមពាក់កណ្ដាលសតវត្សទី ១៦
- -ប្រាសាទ បន្ទាយក្ដី
- -ប្រាសាទ បន្ទាយថ្មារ។ល។

ចំរះរាំ: ការសង់ប្រាសាទតាមបែបពុទ្ធសាសនា ជាពុទ្ធនិយមគេច្រើនសង់នៅលើទីដី រាបស្មើ ពុំសូវមានជាន់ថ្នាក់ខ្ពស់ ។ ដូចជាប្រាសាទបែបច្រាហ្មណ៍និយមទេ ។ ការណ៍នេះ បញ្ជាក់ប្រាប់ឲ្យដឹងថា: ព្រះពុទ្ធជាមនុស្សឋិតនៅលើលោកនេះជាមួយនឹងមនុស្សគ្រប់គ្នាដ៍ទៃ ទៀត គឺព្រះពុទ្ធពុំមែនឋិតនៅលើមេឃ ដាច់ឆ្ងាយអំពីមនុស្សដូចជាអាទិទេព នៃសាសនា ព្រាហ្មណ៍ទេ។

ប៉ុន្តែ ព្រះពុទ្ធជាមនុស្សភ្ញាក់រឭកមុនគេ មានការតស៊ូ ព្យាយាម រើបំរះ រំដោះខ្លួន ឲ្យរួចផុតអំពីទុក្ខ និងច្បាប់ជម្មជាតិ។

### ពា~ ស្តូម Stupa

ស្តូបជាកន្ទែងសំរាប់តម្កល់អដ្ឋិជាតុ នៃមនុស្សដែលស្ងាប់ មានសណ្ឋានរាងមូលដូច លោកខែពាក់កណ្ដាល ឬដូចពាក់កណ្ដាលរង្វង់មូល (អឌ្ឈមណ្ឌល Demi – circle) ដែល មានន័យថាជា អនិច្ចំ (Impermanence) នៃវត្ថុទាំងអស់ក្នុងលោក។ ស្តូប គេច្រើនសង់ នៅលើខឿនខ្ពស់ល្មម មានរបងព័ទ្ធជុំវិញ។

#### **៤∼ छେଞ୍ଚି**ଫ

ចេតិយ ច្រើនមានរាង ៤ ជ្រុង ឬ រាងមូល ឋិតត្រួតលើគ្នា ជាជាន់ថ្នាក់។ បាត ក្រោមរីកជំ ហើយរៀវតូចបន្តិចម្តង់ ។ រហូតដល់កំពូល មានរាងជាធត្ររួត។ តាមជម្មតា គេតែងសាងចេតិយឲ្យមាន ៣ ថ្នាក់ ដែលមានន័យតំណាងព្រះរតនត្រ័យ គឺ ព្រះពុទ្ធ ព្រះធម៌ ព្រះសង្ឃ។

## ចេតិយ ក្នុងពុទ្ធសាសនា មាន ៤ បែច គឺ :

- ត) ធាតុចេតិយ- ចេតិយសម្រាប់តម្កល់ ដាក់ ឬបញ្ចុះអដ្ឋិជាតុ ព្រះពុទ្ធ ឬមាតាបិតា ជាដើម។
- ខ) បរិភោគចេតិយ ចេតិយសម្រាប់ដាក់វត្ថុប្រើប្រាស់របស់ព្រះពុទ្ធ មានវត្ថព័ន្ធនិង តម្រង់ទឹកជាដើម។
- ត) ធម្មចេតិយ ចេតិយសម្រាប់តម្កល់ក្បួនច្បាប់ សាស្ត្រា គម្ពីរ ពុទ្ធវចនះ មានព្រះ ត្រៃបិដក ជាដើម(បុរាណ: ហៅត្រែ)។
- ឃ) ឧទ្ទេសិកចេតិយ ចេតិយឧទ្ទិស ថ្វាយ បូជាចំពោះព្រះពុទ្ធ ព្រះរតនត្រ័យ ឬអ្នក មានគុណ មានមាតាបិតា គ្រូ ឧបជ្ឈាយ៍ ជាដើម។

#### ៥~ ទិទារ Vihàra (Temple)

ព្រះវិហារ ឬ ឧបោសថាគារ ជាកន្ទៃង៍សម្រាប់តម្កល់ព្រះបដិមាករ ដែលមានមួយព្រះ អង្គធំជាងគេ និងជាកន្ទែងសម្រាប់ព្រះសង្ឃធ្វើសង្ឃកម្មផ្សេង ៗ មានឧបោសថកម្ម ឧបស-ម្បទាកម្ម ជាដើម ។ វិហារតាំងនៅចំកណ្ដាលទីវត្ត នៅលើខឿនខ្ពស់ ។ វិហារទាំងអស់ សុទ្ធតែបែរមុខ ច្ពោះទៅទិសខាងកើត ដែលតំណាងទិស ព្រះពុទ្ធត្រាស់ដឹង ក្រោមដើម ពោធិព្រឹក្ស បែរព្រះកក្ត្រទៅទិសខាងកើត ។

ព្រះពុទ្ធរូបបដិមាករ អង្គជំ ដែលគេតម្កល់នៅលើបល្វ័ង្កខ្ពស់ ក្នុងវិហារ មាននាមថា «ព្រះជីវ៍»។

### ឃ~ អក្សរសិល្ប៍ Littérature

រឿងរ៉ាវ អត្ថបទអក្សរសិល្ប៍ ជាច្រើន, អ្នកនិពន្ធបានដកស្រង់ចេញមកអំពីគម្ពីរ ក្នុង ពុទ្ធសាសនា មានគម្ពីរព្រះត្រៃបិដក និងគម្ពីរអដ្ឋកថា ជម្មបទ វិសុទ្ធិមគ្គ មង្គលត្ថទីបនី ទសជាតក៍ និង បញ្ញាសជាតក ជាដើម មកតុបតែង ចង់ក្រង់ជាវណ្ណកម្មរបស់ខ្លួន។ អក្សរសិល្ប៍បែបនេះ ជាចលនាពុទ្ធនិយម ដែលបានលើកយកសកម្មភាពពោធិសត្វក្នុងការ កសាងបារមី ឬដែលបានលើកយកទស្សនះសំខាន់ ៗ ក្នុងពុទ្ធសាសនា មានបញ្ហាកម្មផល បុណ្យ បាប ជាដើម មកពន្យល់ អធិប្បាយ តុបតែង។

#### អក្សរសិល្ប៍ ចលនាពុទ្ធនិយម អាចចែកជា ២ ប្រភេទ គឺ :

១∼ អក្សសិល្ប៍ តំណាងចលនាពុទ្ធនិយមពិតៗ ដែលអ្នកនិពន្ធបានដកស្រង់ចេញមក អំពីជាតក គឺ:

–ជនកជាតក " វិរិយបារមី

–សុវណ្ណសាមជាតក " មេត្តាបារមី

– នេមិរាជជាតក " អធិដ្ឋានបារមី

–មហោសថជាតក " បញ្ហាបារមី

–កូវិទត្តជាតក " សីលបារមី

-ចន្ទកុមារជាតក " ខន្តិបារមី

-នារទជាតក " ឧបេក្ខាបារមី

- វេស្សន្តរជាតក " ទានបារមី

២~ អក្សរសិល្ប៍ តំណាងចលនាពុទ្ធនិយមក្វាយ ដែលអ្នកនិពន្ធបានដកស្រង់ចេញមក អំពីគម្ពីរបញ្ញាសជាតក ជាគម្ពីរអដ្ឋកថា កើតមានឡើងនៅប្រទេសលាវ ក្រុងឈៀងម៉ែ ប្រហែល ៥០០ ឆ្នាំ ប៉ុណ្ណោះ។

អក្សរសិល្ប៍បែបនេះ មាន:

- រឿង សុភមិត្រ - រឿង ភោគកុលកុមារ - រឿង ព្រះសុធន

-រឿង លោកន័យជាតក -រឿង ព្រះសមុទ្រ -រឿង វិមានចន្ទ

-រឿង សព្វសិទ្ធ -រឿង ស្រទបចេក -រឿង មរណមាតា

-រឿង ខ្យង់ស័ង្ខ។ល។



