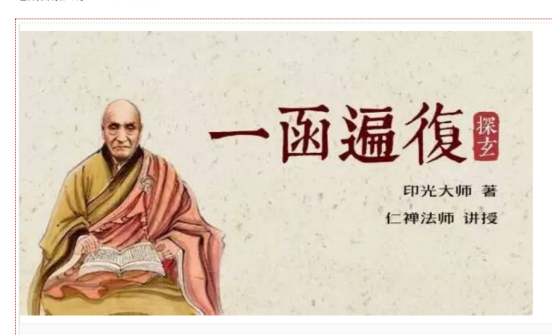
### 念佛人最要紧的是什么?

地藏占察入净土 2016-08-15



### 念佛人最要紧的是什么?

——印祖归纳了念佛最重要的基础,念佛人应该做到的事。

### 敦伦尽分,闲邪存诚,诸恶莫作,众善奉行

印祖:【念佛最要紧,是敦伦尽分,闲邪存诚,诸恶莫作,众善奉行。存好心,说好话,行好事。力能为者,认真为之。不能为者,亦当发此善心,或劝有力者为之。或见人为,发欢喜心,出赞叹语,亦属心口功德。】

印祖《文钞》中经常强调我们要"敦伦尽分,闲邪存诚,诸恶莫作,众善奉行。"前两句是以儒家来讲,后两句以佛法来讲。"诸恶莫作,众善奉行,自净其意,是诸佛教。"所以,这是儒释结合的四句教义。

下面是非常浅显的白话,就是"存好心,说好话,行好事。"即使如果自己做不到,那也应该劝有力者去做善事、发善心。看到别人做好事,我们要发欢喜心,说赞叹语,这也是功德。大乘佛法的十大行愿中有"随喜功德",你如果能随喜他,也能得到像他一样大的功德,这又何乐而不为呢?实际上,这样还能对治我们的嫉妒心。

关于"敦伦尽分","敦伦"就是敦睦人伦,也就是说我们做人最起码的一些道理。"敦伦尽分",要尽到我们的本分,比如说你做丈夫的本分,做妻子的本分,做儿子对父母孝敬的本分,各人做到自己应该负的责任,叫"敦伦尽分"。



"闲邪存诚"是出自于《易经》的"闲邪存其诚",印祖在这里简略地讲。"闲"就是"防"的意思,防护这些邪念。实际上,"闲邪"就是儒家经常讲的"格物致知"的"格物"。"存诚","诚"就是诚意,"存诚"就是"诚意正心"的"诚意"。

"闲邪存诚"是告诉我们如何按照儒家去修心做人的一种方法。"诚"又是诚实,"意诚",如果你意诚了,心也就正了。首先是要恭敬至诚,自然心就能正。如果一个人连最起码的诚意都没有,心也就不正。所以,有一句话就叫"诚于中,形于外",儒家讲这个道理:内心如果有诚意,外表就会显现出来,生理上就会显现出来,给人的气象就是一个贤德之人。

## 2

### 儒家修行次第

我们这里简单介绍一下儒家修行次第:"格物-致知-诚意-正心-修身-齐家-治国-平天下"。

首先关于"格物",宋代的朱熹把"格物"解释成要博学了知一切万物的道理,这是错误的。按照儒家真正的本意,"格物"是格什么呢?格除我们心中的私欲,这叫"格物"。

如果私欲格除了,当然就能"致知"。按朱熹的讲法,当然也可以,但是你不能舍本求末。你要在格除私欲的

基础上,去了知万物的事理,这是没有错的,这叫"格物"。所以,儒家经常讲"学问",做人的本分,这叫真正的学问。

《论语》里讲"孝悌也者,其为仁之本与"。"孝悌"才是做人的根本,你不能把"孝悌"给忘记了,只去做一个博学家,是没有用的,这不是儒家的修行。所以"格物"是以格除私欲为根本。



在此基础上,根据自己的能力去了知万物事理,这样才能有真正的正知,真正的从理上"致知"。这时候真正从理上明理了,在明理的基础上,再去用功,就要"诚意"。意诚自然心正,"正心"了才能"修身"。"修身"是以诚意、正心为基础,我们从身语意上去克服自己种种的毛病习气,叫"修身"。

身修了才能"齐家",自己做好了,才能为家里,为你的妻子儿女做榜样,所以才能"齐家"。家就好像一个小天下,家能治好,才能治国;如果家都治不好,怎么能治国?在家当中,家长本来就是以身作则的,所以家齐才能"治国",有"治国"的才干才能"平天下"。这是"格物致知"一直到"平天下"。

儒家提出来"内圣外王"这样一个理念。你要想"外王",首先你要"内圣",这样要求自己。首先要做君子,就要"格物致知",才能做到"内圣"的功夫。

以上是关于儒家修行的次第。

印祖:【若自不能为,见他人为,则生妒忌,便成奸恶小人心行,决定折福折寿,不得好结果也,宜痛戒之。切不可做假招子,沽名钓誉。此种心行,实为天地鬼神所共恶。有则改之,无则加勉。】

看见别人做,因为自己不能做,而生妒忌心,那就是一个奸恶小人的行为,这样的人就会折福折寿,不得好结果。要"痛戒"这样的一种心行,不是说从我们的身语上,而是从自己的内心上去反省自己,这才是真正的修行。



做人要从我们自己的内心去反省,不可以做一个"假招子"。"假招子"就是假招牌、假花招。不能"沽名钓 誉"。如果有这种心,天地鬼神都会厌恶的,都不来护佑你,这时候你就处处遇到不好的事情,所以应该"有 则改之,无则加勉"。

许多人普遍有这样一种心理:看见别人做好事情,他就要妒忌了,甚至看到别人不好的事情,他就非常高兴了。印祖针对这样的心理,做出以上的告诫。

# 4

#### **小 室**

首先介绍一个公案:

宋朝时,有一个做官的大夫,他生了十个儿子,有一个是瞎子,一个是聋子,一个是哑巴,一个手脚残 废,唯有一个儿子是正常的、四肢健全的,最后关在牢里。所以,宋大夫经常怨声叹气。 有一回,宋大夫碰到以前在一起做官的同僚,就对他说:"我没有做什么特别坏的事情,也没有造很大的孽,为什么老天对我这么不公平?"

那位同僚就问他:"你没有做过什么坏事,但是你平时是怎样待人的呢?"

可能宋大夫确实因为自己遭到这样的恶报在反省自己,就说自己"看见别人不好的事情、遭到不幸的事情,就非常高兴;看到别人好的事情,就非常难过"。

这位同僚就告诉他:"你这种心理,不仅仅你的十个孩子遭到恶报,你将来的恶报,更是难以想象。"当然按照佛法来讲,宋大夫可能就要到三恶道去了。

在此之后,宋大夫就反省自己、痛改前非,反其道而行之。以前看见别人不好的事情很高兴,现在反过来做;以前看到别人好的事情,就生妒忌心,现在也反过来去做。这样行了几年,最后非常稀奇、非常震撼的事情发生了:双目失明的孩子竟然眼睛好了,聋的孩子耳朵也能听到了,最后甚至关在牢里的孩子,本来不可能放出来的,很奇怪,提前放出来了。这就是从心地上去反省自己,最典型的一个公案。



另外,再讲关于宋朝时一些名人的公案。一个是大家都很熟悉的寇准,"澶渊之盟"主要就是寇准立下的功劳。丁渭也是历史上很有名的小人宰相。原先丁渭是寇准下面的一个跟班,官位很低,经常拍寇准的马屁。而还有一个是李沆,也是历史上一位不得了的人。

我们大家对李沆提得很少,实际上,他在宋朝当时的地位、影响和能力远远要大过寇准。史书上把李沆称为"圣相"。贤相和圣相——虽然历史上对寇准也有很不错的评价,但很明显,在当时的那个时代中,几乎没有人可以和李沆的德行、治国能力相比的。从佛法上来说,李沆临终洒脱自在,身体在盛夏停放七日没有一点异味,可见,他不仅有经世之才,在修行上也不是一般的人。

李沆的知人之明,世所罕见。丁渭很有才能,又会拍马屁,把寇准给迷惑了,寇准就好几回向李沆推荐丁渭。当时,李沆是宰相,寇准是副相。李沆说丁渭不能用,而寇准反过来问:"像丁渭这样的人才,相公你不用,你能压得住吗?"李沆听了,就笑起来说"他日后悔,当思吾言",意思就是说如果你将来后悔时,就会想到我现在跟你说的话,但寇准还是听不进去。



李沆不是很长寿,后来就去世了。接着寇准为宰相,这时就把丁渭提拔上来,做了参知政事,也就是副相。后来,就出了事情。寇准为人大大咧咧、不拘小节。有一回吃饭的时候,寇准的胡子一不小心碰到了汤水,弄脏了,丁渭很会拍马屁,赶快去帮寇准把胡子弄干净。因为两个人关系很好,寇准跟丁渭开玩笑,就说"你这个参政替我清理胡子",无非就是开玩笑的一句话。但是丁渭听了,因为当时许多人在场,觉得很没有面子。因此他就怀恨在心,要找机会报复。

后来总算找到机会,最终把寇准弄下来,发配边地。寇准被发配后,丁渭还是一直怀恨在心,甚至一再地发配,把寇准贬到雷州(广东),但是还不解恨,想把寇准弄死,最后又把寇准发配到海南岛。寇准确实一直没有回来,就死在海南岛。当然,此时寇准就想起了李沆跟他讲的话"他日后悔,当思吾言"。



后来,丁渭犯了过失,也下台了,有意思的是,他也被发配到海南。寇准下面的家僮仆人都想拿着棍棒去报仇,寇准器量比较大,就把他们拦住,给他们一些钱,关起门来让他们来赌博,自己派人送了一只蒸的羊,去慰劳丁渭,令丁渭非常惭愧。但是后来寇准还是没有重新回京做官,就在海南死了。寇准很有才干,本来他能为国家做很多事情的,所以这是非常可惜的,就是因为他当年用错了人。

以历史为鉴,我们可以知道,这种妒忌心强的小人,心胸狭小,行事低劣,但是他们做的事情可能瞒得了一时,骗得了人,甚至也获得功名利禄,但极少有哪一个人会得到圆满的结果,最后总会有败露衰败的时

——摘自仁禅法师《一函遍复探玄》