## 心和物质哪个在前?哪个在后? | 梦老讲占察

梦参老和尚 地藏占察入净土 2018-07-03



又此妄心与前境界,虽俱相依,起无先后。而此妄心,能为一切境界源主。所以者何?谓依妄心,不了法界一相,故说心有无明。依无明力因故,现妄境界,亦依无明灭故,一切境界灭。非依一切境界,自不了故,说境界有无明。亦非依境界故,生于无明。以一切诸佛,于一切境界,不生无明故。又复不依境界灭故,无明心灭。以一切境界,从本已来,体性自灭,未曾有故。因如此义,是故但说一切诸法,依心为本。



前一段地藏菩萨对坚净信菩萨说,诸法皆由妄想生,妄心自生,本来就没有自相,因为境界而有的妄心,自己没有自相, 所以也不生什么相。但妄心里有缘想,有缘念有一切境界,所以就叫做心。给人家做根本的,他自己没有自相,就给一切 境界相做根本。

下面这段意思重显一切法为心之念,前境界依心,心依境界,是相依的,这叫具相依,虽然是此依彼,彼依此,若问那个在前?那个在后?起无先后,即两者并时而起的。这个妄心又怎能为一切根本呢?这道理不容易明白。所以者何?地藏菩萨自己争取问为什么?底下就解释了。我们可以说就是业相系的相,业相不知,真如法门不知,一心的心相就是妄心。下了解法界一切相故,因此说心有无明,这个"心"有无明是它想明,不是不明,心里想明,因为想明,不但没明反而变成无明了。

因为无明的力因故,就是一念不觉,就是不觉意现妄境界,就转了自心,就要缘境界,一念不觉生心系的业转相,要到八地以上的菩萨,至十地才断业相,这是很不容易的。不了法界一相,所以要起无明,因起无明故,现妄境界相,这都是互相熏习的。业越要转相,就越要分别妄境界,以无明故。一切境界所成就是业转相之相,越演越粗,灭了也是无明的心灭了,转成现相。这些现的妄境界就是"智相",相系相知越分别越粗,因无明灭一切境界灭,一切境界自己不了自己,因此境界自无明,以非依境界故,生于无明,而现在"一念不觉"往追"明"的那个"明",生了"无明"消失了,追明追的这个明追不到了。

一切诸佛不生无明故,这么说成佛之后还会堕落为众生吗?不再追求明,也就无灭了。无明生就有无明灭。不依无明生,也不让境界灭。所以无明生境界,从本以来一切境畀相就没有生,也没有灭,叫体性自灭未曾有故。因如此义,是故但说一切诸法依心为本,所以说一切诸法都让著心为本的。

我们再重新回复这一段话,这里面一个是相分,一个是见分,让文解释很不容易。解释见分见于相分,两个是同时起的。 见分生境界让妄心就有,但这是心里自证,自己觉得的,这样产生的见相是增上因缘。所以认为相有,而相是无生无灭的。依境界而生起了分别,这种相所缘,依心里的见分缘所缘的相分。我们看一切事物,心里就缘念这事物,分别这事物,这些都是必须的。然后就要追求,就有我见了。 好像我也应该有这么个东西,因为有我就想得到,究竟是谁的?有主的话就买了,这是就很粗浅的现象来解释,并不合意。不然这意思很深,就是我们生死的根本啦!弄明白也就开悟了。怎样是生死的根本呢?就是这样子。因此物质是不自生的,它没有想要人家来了解,没有希求、没有愿望,都是妄心分别。所以说妄心给它做为本了。为了需要这个物品,生起这个妄心,这个道理最好用自己的现状来分析。我们现在纯粹唯心的,说万法唯心,三界唯识,就是识和心,唯心主义。这牵涉到很多方面。有人讲,物质是第一性,心是第二性。先有物后生心,先有境界后生心。这跟我们讲的不一样。他说因为有这个事物,就有很多创造影响这事物,而成别的事物,这是唯物主义。我们说心的,是研究心的第一性,其实就这么一个浅显的轮相盒,也得先用心设计,心里有个轮廓再做。你说这是心生的,还是物质生的?

心和物质哪个在前?哪个在后?我们这儿讲是同时的,一切法因妄心而有,我们心因一切法而有。两具依,两具不依。菩萨、声闻、佛都是根据他的心识证得无为法来分他的地位,或者十信、十住、十行、十回向等,就以他空性证得的深浅来定他的位置,到最后就一切无碍了,到华严最后境界就是事事无碍,这一法就整个法界都具足了。非心非物,也没有心,也没有物。如果这个有问题,研究经文很不容易明了,如果先讲讲大乘起信论,这个就很易明白了,一看也就明白了。

一心、二门、三大。心的真如门和心的生灭门。生灭门好讲,真如门不好讲,因为不可说,言语道断,把不可说的说明白,那还得假生灭门讲可说的部份。像释迦牟尼佛有一回升堂说法,升了座,文殊师利菩萨当维那师,把大磬一敲,喝言:"法筵龙象,当观第一义,谛观法王法,法王法如是。"佛,当下就走了,大家还在等著听呢!没有啦!什么意思呢?在会的大德门应观第一义,什么是第一义呢?无事无相都不可言说,不可思议的法王法就是这样子。佛的法就是如此。

又有一次佛上堂说法,他拈一支花,迦叶微笑了,佛就传法完了。什么意思呢?就是我们讲的"唯心主义",随拈一法无非法界,这叫"真传"。教外别传,离开言语,离开心,既不可说,也不可思。这一拈就明白了。这叫什么呢?"传心法"。一切方法都是空的,都是因缘生的,法在教里就是空谛,在《楞严经》里讲就是法界大总相法门体,都是这个心所摄的。就是我们讲的自体相用大方广,用之大体相同而名为心。

轮相很简单,一掷就判断事理,可以判断出怎么处理问题。在我们日常生活里遇到很多问题,自己没办法解决。举个例子,最近我们有位闻法的弟子,小孩得了精神分裂症,很苦恼。这是宿业。这个我们知道了,但是我们不知道我们自己,我们自己是什么呢?除了佛认识究竟的自己之外,剩下来的人都不认识自己,不晓得方法从心起,方法从心灭,认为一切法和自己没关系,心外求法而不知有一切法都从心起,从心灭。我们要懂得这个道理,就知道地藏菩萨不必等到地狱空了才成佛,他已经成佛了,不懂得这个道理,那地狱是永远也空不掉的。这种道理越变越深,以下的部份大家要注意,我对这类问题动了很多脑筋,动了什么脑筋呢?怎样说让你明白,说了能入那就好了。

例如:上次有位弟子问,要是证得空义,人和植物人有什么差别?有这个问题就表示他不理解了。证得空义一切法都不执著了,就解脱了,要是一切诸佛证得空义,都变成植物人,那谁来度众生呢?像《金刚经》上,佛和须菩提说空,须菩提就明白了,这是自己空的证得,度众生才不执著,要是证不了空义,那也度不了人家。自己首先到处是障碍,不会是证得空义后,就变成植物人的。那糟糕透了,这累劫的修持不是没意义了吗?

——梦参法师《占察善恶业报经讲记》 第一版



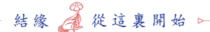


## 推荐阅读:

## 《梦老讲占察》系列开示:

- □ <u>一切法皆不能自有,必须得假外缘</u>
- <u>众生心不染不净,一切心都是幻化,分别妄念不实</u>
- 一切有心起分别者,犹如幻化,无有真实
- 现前一念心,竖穷三界,横遍十方
- **区** 一实境界
- <u>求个爱人这灵不灵?也相当灵</u>

- 不贪世间<u>,心里得清净,不清净给人家占还能灵吗?</u>
- **凶** 一百八十九种善恶差别
- **メ** <u>以一为根本</u>
- **室** 第二个至心里头分三品,下中上三种差别
- 因 摄<u>意专精,勇猛相应的至心得下点苦功</u>
- **求**愿心要恳切,一个人要想达到目的就得这样
- **太** 末法不容易如法得清净戒,怎么办呢?
- 掷了好多次不相应,为什么?
- **龙** 依占察经拜忏,三业清净了可以得戒
- **2** 没得到清净轮相,那地藏菩萨加持不加持呢?
- 三业清净不代表证道
- 上 未得三业善相,看见佛现身,乃至给你摩顶,都是诳惑诈伪不实的
- ☑ 拼命去修,去拜忏,就看我们有这种志向没有?
- 国上 基三时、夜三时不停地悔过发愿
- **应**当这样的来随喜,千万莫生嫉妒障碍
- 型 要想修忏悔法,先找清净的地方



占察净土一相逢,生活修行再不同。 两大愿王亲摄取,直登九莲出牢笼。



扫描二维码关注 地藏占察入净土道场

点击"阅读原文"进入博客,

学习更多占察案例和师父开示