## 许多人在念佛修行的时候,次第全部颠倒了!

仁禅法师 地藏占察入净土 2018-07-30



根据唯识法相里的讲法,真正的信心所,实际上就是胜解信,没有第二种信。

信心的因是胜解,"胜解",就是绝对无疑的一种认识,对于这种理论没有丝毫怀疑,而且不会被外缘改变。依 靠这种胜解而生起信心的意乐,这叫胜解信。所以,真正的"信",即信心所,就是"胜解信"的略称。可见,这 种信心并不容易。

所以,千万不要以为,你那一种没有胜解的信,也叫胜解信。你的那种信并不可靠,是将信将疑的,只要多问 几句,一直问下去,你的马脚就露出来了。因此,你的那种信心,并不是真正的胜解,但自己还不知道。

现在有些人觉得,我也相信净土法门,我也在天天念佛,我也天天都在回向往生西方,难道我没有信心吗?这不是说你没有一点信心。你的那种信心,最多就是一种清净信、欲乐信,还没有达到胜解信,或者是不退转信。所以,你的那种信心并不可靠,并不是真正毫无疑惑的信心。

因此,我们必须要认识到自己的这个问题,你有没有产生胜解?有胜解,你就有了真信切愿,就能绝对往生。 就像永明禅师在《四料简》里讲的:"**无禅有净土,万修万人去**"。

印光大师解释,什么叫"有净土"呢?就是有真信切愿,就是有胜解信,不是我们一般的那种信心,那种信心是远远不够的。只要你有真信切愿,这样就能决定"万修万人去";或者就像印光大师讲的"万不漏一";或者像善导大师讲的"定得往生"。这不是说很可能往生,而是百分之百决定往生。

所以,本师释迦佛在《观经》里说: "具三心者,必生彼国。"如果你能三心具足,这是决定往生。这种讲法

不是后代祖师发明的, 而是本师释迦佛讲的。

《观经》里的三心:"**至诚心**"、"**深心**"、"**回向发愿心**",对此善导大师解释:"至诚心"就是真实心;"深心"就是深信之心,即"信愿"的"信";"回向发愿心"就是"信愿"的"愿"。

因此,这里的"三心",一者是愿,一者是信,合在一起,实际上"三心"就是"信愿"。所以,本师释迦佛讲的"具三心者,必生彼国",就是"三心具足,决定往生",也就是"信愿具足,决定往生"。这种观点是我们本师释迦佛在《观经》里讲的,而不是后代祖师发明的。这一点非常重要。



这样我们就相信,有真信切愿,绝对能百分之百往生,而不在于你的念佛功夫,也不是等你临终的时候,十 念、一念才能往生。

有些人可能到临终的时候,他还不放心;连阿弥陀佛现在面前了,他还不放心;必须要等到莲花台坐上去了:"嗯,我这下子往生了。"这时候才放心。

所以,他念佛念了一辈子,也就怀疑了一辈子。当然,有这种怀疑,不是说就百分之百绝对不能往生;只能说,你的往生是不定的,有可能往生,也有可能往生不了。按照《无量寿经》里的讲法,虽然你有疑惑,但是你还能念佛,这样就可以生到边地。但是,你不能保证百分之百往生。你想要百分之百往生,必须要有真信切愿,也不会生边地。这是二者差别的地方。

因此,毫无疑惑,这叫"信"。信了之后,当然要发愿往生。信之因是胜解;信之果就是愿,即欲心所。接着,你要信受奉行,要发起愿来;有了愿,自然你就会念念执持佛号,自然你就会精进念佛了。

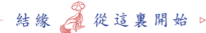
所以,最关键之处,就是信之因,在于胜解上。而胜解是怎么样得来的呢?胜解是依靠闻思抉择得来的。因此,信心不是凭空掉下来的,也不是靠你念佛就能念出来的;而是主要通过教证、理证抉择,产生一种胜解的比量。这样你就有真信切愿,后面的"愿"和"行",自然而然就起来了。

而我们许多人在修行念佛的时候,次第全部颠倒了。没有真信切愿,闻思也不注重。按照印光大师所讲的,要

注重信愿。但你偏偏不注重信愿,而是注重"行",一天到晚就在那里念一句佛号。虽然在这里参加佛七,那里参加佛七,值得我们随喜,但是没有在信愿上用功,只是在行门上想办法要念到一心不乱,没有一心不乱,就 担心往生不了。而真正能得到一心不乱,估计千万人里面都难得有一个。

一个念佛的人,假如他注重的是行,而不注重信愿,这样他念佛念了一辈子,也就怀疑了一辈子。因此,没有 人障碍你往生,是你自己障碍自己,因疑成障,就真的不能往生。这样就非常非常可惜。

——摘自仁禅法师随堂开示



占察净土一相逢,生活修行再不同。 两大愿王亲摄取,直登九莲出牢笼。



扫描二维码关注 地藏占察入净土道场

点击"阅读原文"进入博客,

学习更多占察案例和师父开示

阅读原文