## 地藏菩萨说止观是在什么基础上呢? | 梦老讲占察

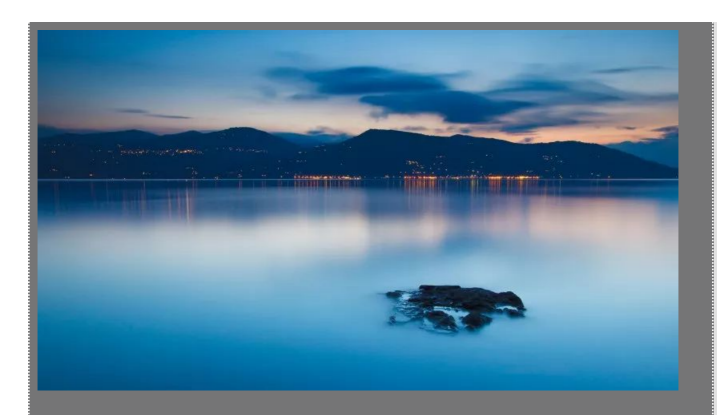
梦参老和尚 地藏占察入净土 2018-08-14

又守记内心者。则知贪想,嗔想、及愚痴邪见想。知善知不善、知无记、知心劳虑种种诸苦。若于坐时随心所缘,念念观知唯心生灭。譬如水流灯焰,无暂时住。从是当得色寂三昧,得此三昧已,次应学习信奢摩他观心,及信毗婆舍那观心。

 $\nabla$ 

这个是知道了能够证。这个知是很不容易。守记内心知道这个是贪心、这个是嗔心、这个是糊涂心、愚痴就是邪见、什么是善?什么是该做的?什么是不该做的?我们不知道。不清楚就学吧!佛告诉我们应当怎样做。以佛所教导我们的方法去对照,去识别,那些我们该做,那些不该做。心向外求都不可以,守记内心。但唯心识观这种观在行住坐卧四威仪中,以"坐"为最好,坐能静得下来,如果有这种功夫,那一切动作皆是一如。在没有翻过身的时候,以静坐为好,随心里所缘念的,念念地观,念念地去思惟,去照觉不要失念,想这失灭都是我的心在生灭,因为离开心无法。要能经常这样地观照,渐渐能开悟,再修善法,很快就能得到,得到什么呢?这最后说的色寂三昧,这色寂三昧是什么位置呢?我们那天讲五品位,五品位就证得了色寂三昧,就能到达色寂三昧。我们读诵大乘经典,能读的人也"忘"了,所谓的经典也"忘"了,这就不是"妄"了。没有能所,虽然是这样读,但没有能所。好比读《普贤行愿品》入列像须菩提那样心无所住了,但明明了了在读,这就是不住境界相,念念观,但心的生灭,外面的境界相像水流灯焰,流水没有住的时候,灯的火焰不会停的,这种观照假若能够成熟,就能得到色寂三昧,就能得到缘五品住境界。得不到就读诵大乘,多读诵,渐渐地就能得到。自己不能证得的时候,也能得到,在下卷最后说业障怎么清不净,心理各种观都修不成,就念我名号好了。天天念地藏菩萨,念念的就会得到。

这个既然叫三昧,三昧就要"思虑修",又叫"定",又叫"前"、又叫"由"都可以,又叫"奢摩他"。妙奢摩他就是"止"。至于色寂,那天我说了一幅对联就形容这个色寂;"山色、水色、烟霞色、色色皆空。"空即是寂的意思。观色唯心,山色也好,水色也好,烟霞色都不存在了。色色皆空,唯心所反映的。我那天举两个,这个光说色,声也如是。所以观世音菩萨证得耳根圆通,他是反闻闻自性,不被境所转,眼睛就反观观自性,六根都是如此。反观观自性,寂然不动,所以叫色寂三昧,就是入了色寂定了。这叫观行即佛,缘五品观,观行即佛,可入外凡位,超出三界之外的品位了。我们读诵大乘干什么?还没有得到这个,只有内凡,是三界之内的凡夫,还在这儿流转生死,不得解脱。外凡和内凡相距没好多,很容易从内凡就转到外凡去了。能不能在读经的时候证到色寂三昧,心无所住,这个情况我们不是完全能够,偶而和境界相应了,念念的也没有缘念的人,也没有所念的经了,也许一刹那,也许三、五分钟,时间是越久越好。我们得不到,短暂的较容易相应。还有一种是在我们最烦恼的时候,有伤心事。有特别刺激神经的影响,如果能够点一柱香,静坐下来,或者读地藏经,如果太长了,读普门品,普贤行愿品,或者是金刚经,心经。心经很短,如果背得很熟一分钟都不要。同时观想得很强烈,这一读寂静烦恼都没有了,也容易得色寂三昧。但也不是很长的,一下子就过去了,读完烦恼随著消失,我是屡试不爽的。大家试验一下就感觉到了。



这段经文就是教我们要做观的时候,随心理所缘念的,缘念地藏菩萨。这时候地是我的"心",地藏者是我的"心性"。我的心性性体假藉著地藏菩萨和我的自心心性相合。这样念念地观,观者的心地和地藏菩萨相应,观的境界消失,或者妄念又来了、消失又提起来。生灭就像流水灯焰不住的,念念不住。我们自己不觉得老就因为念念不住。前头一念过去了,后头一念又来了。后头念不是前头那一念,比前头老了一念,一念间没关系,相续多了就老了。念不念不住就是这样老的。不会是突变的。什么是突变呢?不但老了而且死了。这种变有九种。就是药师经上说的九种。念药师经,念阿弥陀佛,随便修那一法,相信了,把这种突变不让它发生,能控制。这个所有权我们有,但是必须得去做。这就像我们占察轮相,有些个道友们占察好多次不相应,地藏菩萨说得很清楚,不相应是没有至心。怎么办?不相应就再求,念一千声、一万声总有相应的,不会永不相应的。这是和前面掷轮相结合起来。色寂三昧得到不要欢喜,欢喜没用,会失掉的,因为念念不住,好的念念不住,坏的也念念不住,会消失的,好坏都会消失。那就念念长留,消失了我又来,散念也念念相应,这时候法身显现了。我待在监狱里几十年支持我的就是这个念头。今天不好,希望明天,明天不好,希望后天,后天不好,希望明年,就这么希望了几十年,还是希望成功了。念能支持你,念念不住,前念过去,后念又来了,这念不断。不但支持现生,还支持未来。这佛这个念,这个种子种下去,永远不会断。

从凡夫一直到成佛,中间除了经过一位一位,修习观的方法也很清楚,有几种观行。比如我们最初刚一坐下来,心定不下来。 气很粗,怎能得到定呢?没静下来就没事,一静下来那想法可太多了,就像放电影似的,不用想外头的,就所经历的,一幕一 幕的不知不觉就现了。一觉照又没有了。也不知道跑到哪国去了?一会儿功夫,它又现了。这样好多次,必须有对治它的方 法,或者是修数息观,或者是修不净观。像最了义的是直指明心,就问问念佛是谁?问这能修观的是谁?这种功力我们因为障 碍深厚,不容易达到。光调息、调身、再调心。调完心了再用功夫修观。这上面说的是大概。虽然是修观,这种观不容易得 到。把前方便的观修好,这种观能得到。前方便怎么做呢?要打坐的时候,或者行动的时候,照这上面说是以坐相为好。现在 我们因为工作的关系,客观的现实环境坐是不行的,因为还要干事呢!那么就随著所做的事来修观,一切事、一切处都可以修 观。观照就是觉察的意思,就像我刚才说的,拿一串念珠就提醒自己在干什么,现在两手都在做事,怎能拿念珠呢?可 以把心提起一念觉照,不管念佛或者观想都可以这样做。 成就这个三昧之后,应当学习信奢摩他观。这个"观"是"观心",不是观色了。前面是说观色得了色寂三昧,那是事。现在从事入理了。理就是"奢摩他",就是"止"。这个"止"是即"止"即"观"双运的。修止奢摩他这个"止"也含著观毗婆舍那。修这个观也含著止。这个经的意思是很深的。一切大乘经典要能把这个意思学会了,学法、学楞严、学璎珞经都可以,因为这包括了很多的经论。经义是通的。能把止观的方式学好,就能够入一切三昧。从事入理的时候叫奢摩他,从体起用的时候,就叫毗婆舍那。这个义理,一个体用、一个事理在摩诃止观里讲就分开了,不像地藏菩萨和坚净信菩萨说的。所有佛菩萨说的一切法都是对当机众而浅而深的。以各人能够领受,能够得入为主。

现在地藏菩萨说止观是在什么基础上呢?是在三业清净了之后来修,先观一切诸相诸事而入色寂三昧,在这里修习就要入心寂三昧。色即是心,心即是色,这是不分的,到究竟的时候是不分的。过程当中,应用当中,就要清楚分析得很细,这都还没入信呢!我这么一说,大家更感觉模糊了,这么一种境界还不算信成就,还不入信位?心寂三昧成就了始入信,这个信心才能坚定,能发心皈依三宝,这名字叫佛,入修观,观行相应了才渐渐入信位,入了五品位。能入缘五品位就不是很容易的事了。"观"如何修呢?讲"三止""三观"、空假中三止、空假中三观这叫"微妙止观"或者是"不二止观",或者"止即是观",观即是止。这是什么地位呢?才是十信位。仅仅能说具足信心。我们有时说我信佛了,那是没有"根"的。

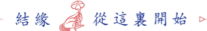
——梦参法师《占察善恶业报经讲记》 第一版

## 推荐阅读:

## 《梦老讲占察》系列开示:

- **业** 唯心识观
- ■当知如是众生菩萨佛等,但依世间假名言说故,而有差别
- 本 称圣号的方法是最好的
- 诸佛法身遍一切处
- **区** 无分别相
- **≥** <u>心外相</u>
- **≥** <u>心内相</u>
- 当 当知<u>一切诸法,悉名为心</u>
- 心和物质哪个在前?哪个在后?
- 一切法皆不能自有,必须得假外缘
- **丛** 众生心不染不净,一切心都是幻化,分别妄念不实
- 一切有心起分别者,犹如幻化,无有真实
- **双前一念心,竖穷三界,横遍十方**
- 一实境界求个爱人这灵不灵?也相当灵

- 不贪世间<u>,心里得清净,不清净给人家占还能灵吗?</u>
- ┗百八十九种善恶差别
- **メ** <u>以一为根本</u>
- 第二个至心里头分三品,下中上三种差别
- **运** <u>摄意专精,勇猛相应的至心得下点苦功</u>
- **求**愿心要恳切,一个人要想达到目的就得这样
- **邓** 求愿心要恳切,一个人要想达到目的就得这样
- **太** 末法不容易如法得清净戒,怎么办呢?
- 掷了好多次不相应,为什么?
- **依**占察经拜忏,三业清净了可以得戒
- **2** 没得到清净轮相,那地藏菩萨加持不加持呢?
- 三业清净不代表证道
- 上 未得三业善相,看见佛现身,乃至给你摩顶,都是诳惑诈伪不实的
- 拼命去修,去拜忏,就看我们有这种志向没有?
- **屋**三时、夜三时不停地悔过发愿
- **区** 应当这样<u>的来随喜,千万莫生嫉妒障碍</u>
- 要想修忏悔法,先找清净的地方



占察净土一相逢,生活修行再不同。 两大愿王亲摄取,直登九莲出牢笼。



扫描二维码关注 地藏占察入净土道场

点击"阅读原文"进入博客,

学习更多占察案例和师父开示