# 净土信愿关要02

地藏占察入净土 2018-10-20



【信愿引导】净土信愿关要02

## 【观修文】

依视频整理,内部参考,未经校对!

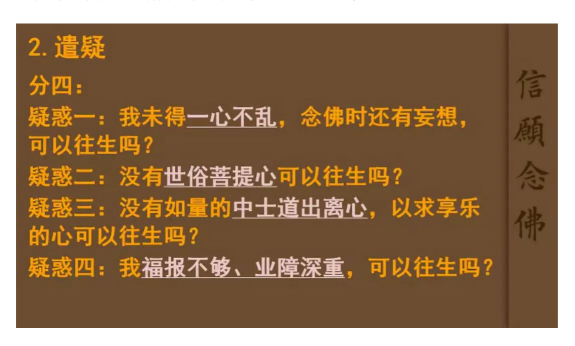








净土信愿关要三个科判中第一个: 净土法门应注重信愿。

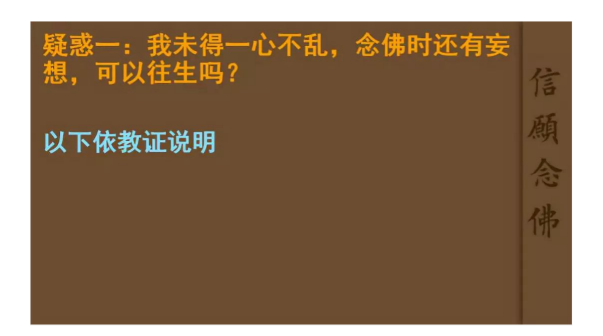


2. 遺疑

净土法门应注重信愿,前面**以教证说明**之后,接着是**遣疑**,断除一切最常见、最容易产生的疑惑。这些疑惑如果没有断除,非常麻烦。

比如说:我未得一心不乱,或者说念佛的时候还有妄想,这样子能不能往生呢?许多念佛人看到《阿弥陀经》里面"若一日、若二日、若七日一心不乱",也看到有一些大德引《阿弥陀经》教证,说"你看经里面讲,临命终时要一心不乱",因为这样讲的人不少,导致我们学净土的人,就把主要的心思都放在怎样得到"一心不乱"上,怎样念佛:首先你要成片,没有妄想。——当然这些我们也是要去追求的,但是因为求一心不乱,最后生起"如果没有做到一心不乱,恐怕就不能往生的"的怀疑,《印祖文钞》当中提到,这样就麻烦,"尽量得到一心不乱"这本来是一个好的想法,但最后这个想法变成恶念了,障碍我们往生了,这样就非常可惜,非常可惜。

我们先来分析这个问题。当然这些不是我们依凡夫个人分别念,这要依佛经,佛菩萨、祖师大德教言来,这才是可靠的。

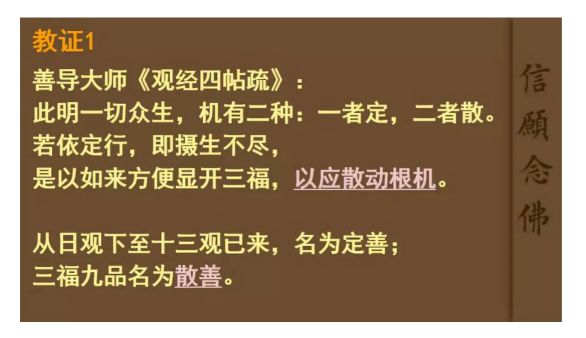


疑惑一:

### 我未得一心不乱,念佛时还有妄想,可以往生吗?

我们现在看第一个疑惑,就是未得一心不乱能否往生的问题,也就是往生的条件,需不需要一心不乱?需不需要禅定?或者即使没有得到禅定,有些人想:最起码的清净心,或者最起码没有妄想,这样才行吧?所以有这样种种的想法,因为按通途的教理最起码要有禅定,否则你断惑证真是不可能的,一般都是这么要求的。

但我们来看净土是否如此呢?首先来看善导大师《观经四帖疏》这个教证。



#### 教证1

善导大师《观经四帖疏》:此明一切众生,机有二种:一者定,二者散。若依定行,即摄生不尽, 是以如来方便显开三福,以应散动根机。

《观经》中三福,从"孝养父母,慈心不杀"开始,以世间的孝养父母这些福报,一直到"读诵大乘,劝进行者",把世间的福以及戒福,以及大乘的福报回向西方。

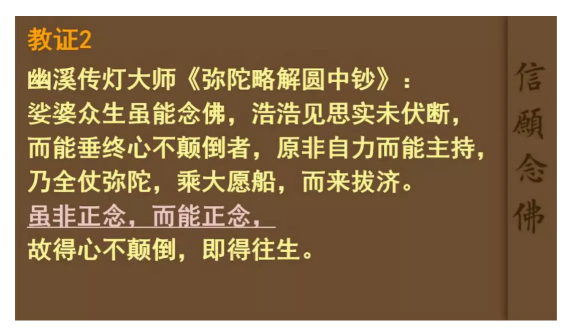
"三福"主要是针对散动根机的。读诵大乘,这个不一定有禅定。乃至于这里善导大师也讲了,如果必须

要有禅定才能往生,那阿弥陀佛就摄生不尽了。阿弥陀佛四十八愿要广度一切众生:乃至十念,若不生者不取正觉,怎么可能要求必须要有禅定功夫的人才能往生,散心的人就不能往生?这样的话阿弥陀佛大愿就不稀奇了。

所以这里就告诉我们: "三福",如来显开三福,就是**以应散动根机**。说明你即使是散心,没有禅定,也能往生。乃至于不但三福,我们看善导大师对《观经》的解释,善导大师在《观经四帖疏》里面讲,

《观经》这十六观:从日观下至十三观已来,名为定善,这是修禅定的;三福九品名为散善,不但三福,乃至九品,上品上生也可以是散善,没有禅定。虽然没有禅定,但是依大乘殊胜的资粮回向,读诵大乘,发菩提心,虽然是修一个散善,没有禅定功夫,但甚至可以上品上生,临终的时候刹那往生,刹那就登地,会获得这样不可思议的利益。这样我们就知道,佛经里面依善导大师这样权威祖师大德的解释,对这些当然我们就不应该有丝毫的怀疑。

下面再来看:



#### 教证2

中兴天台宗幽溪传灯大师在《圆中钞》当中解释"若一日、若二日、若七日,一心不乱"这段《阿弥陀经》经文,幽溪大师怎么解释的呢?不像我们有些人以为,必须要念佛三昧,一心不乱,禅定功夫。

我们看幽溪大师的解释:**娑婆众生虽能念佛,浩浩见思实未伏断。**有几个能得禅定,能得三昧的呢? 这浩浩见思实未伏断,见惑、思惑不用说断种子,伏现形、伏住妄念不起来,这个就很困难。**断见惑如 断四十里流**,四十里的急流,你一个人要把它拦住断掉,这几乎是不可能的。所以平时我们众生念 佛,**浩浩见思实未伏断**,很难伏的住。断种子当然就成圣人了,伏现形都不容易,**实未伏断,**这里就非常明确地给我们指出来。

而能垂终心不颠倒者,也就是若一日若七日,一心不乱。临终的时候,这个一心不乱,而能垂终心不 颠倒者,一心不乱,原非自力而能主持,乃全仗弥陀,乘大愿船,而来拔济。

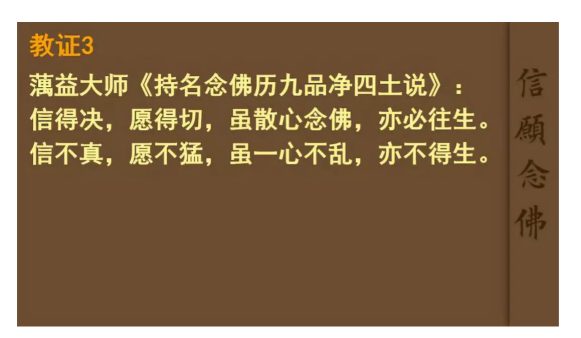
临终的时候,若一日若七日,一心不乱,这个一心不乱,心不颠倒,**原非自力能做到、能主持的**,不是靠我们的自力能做到的,能主持的。平时的时候,**浩浩见思实未伏断**,临终的时候要想心不颠倒,这本来不是我们自己的能力,**乃全仗弥陀**,阿弥陀佛与诸圣众现在其前,佛和圣众现在其前,难道没有作用吗?难道没有力量吗?佛现前光明加被,难道是空耗的吗?佛力不可思议,佛现前,当然佛力加持你,使临终人能够心不颠倒。

《阿弥陀经》的本意就是这个意思,临终的时候佛与圣众会现前加持你,使你心不颠倒,佛力有这样的不可思议的加持力,所以**乃全仗弥陀,乘大愿船,而来拔济**,阿弥陀佛的大愿船,因地所发的大愿,来拔济我们。

"虽非正念,而能正念"这八个字非常妙,把这个道理说得非常透彻。虽非正念,从我们凡夫人本身来说,也没有这个能力。本来虽非正念,不可能心不乱,心不颠倒的,但临终时,佛及圣众一现前,一加持,使我们能起正念,这全都是他力,是佛力加持,不是自力能做到。

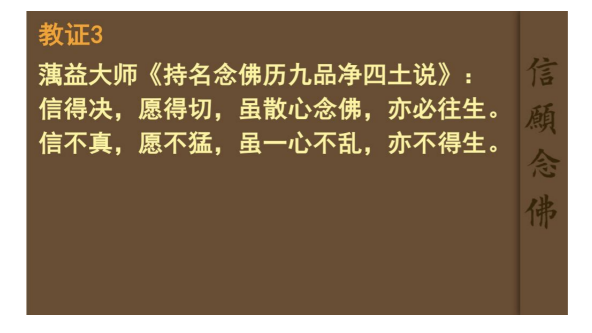
**虽非正念,而能正念,故得心不颠倒,即得往生。**所以为什么临终心不颠倒即得往生呢?因为临终的时候阿弥陀佛与诸圣众现前,这是佛力加持的缘故,这里幽溪大师把这个道理说得非常透彻明白。

下面我们再来看, 蕅益大师《持名念佛历九品净四土说》:



#### 教证3

蕅益大师《持名念佛历九品净四土说》:信得决,愿得切,虽散心念佛,亦必往生。信不真,愿不猛,虽一心不乱,亦不得生。



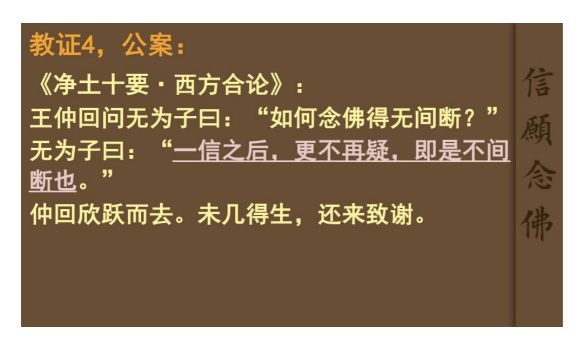
"信得决,愿得切"就是"真信切愿",虽散心念佛,亦必往生;信不真,愿不猛,虽"一心不乱,亦不

**得生"**。这里非常明确指出来,如果信愿真切的话,你即使散心念佛,亦必往生!我们要注意这个"必"字,他是万修万人去,万不漏一的,是绝对往生的。你只要有真信切愿,即使你没有任何念佛功夫,散心念佛,也绝对往生;但你如果信不真,愿不猛,那你虽然念佛念到一心不乱了,亦不得生,也不会往生的。往生的因,重点、主要的因素就是"真信切愿",这是蕅益大师教言。

蕅益大师《持名念佛历九品净四土说》:
深信切愿念佛,而念佛时,心多散乱者,即是下品下生。
深信切愿念佛,而念佛时,散乱渐少者,即是下品中生。
深信切愿念佛,而念佛时,便不散乱者,即是下品上生。

当然蕅益大师也讲过"深信切愿念佛,而念佛时,心多散乱者,即是下品下生;散乱渐少者,即是下品中生;便不散乱者,即是下品上生。"这跟蕅益大师讲的"得生与否,全凭信愿之有无。品位高下,全由持名之深浅。"完全是一致的。所以你只要深信切愿念佛,即使心多散乱者,即使这个散乱心非常严重,但是也不能说就不能往生。你只要信愿真切,虽然没有任何禅定功夫,但是也绝对往生。

下面来举一个公案分析一下,这个公案我们经常提到,许多地方引用,前面课中也提到过。比如说《彻悟禅师语录》中有引用,《西方合论》中也有引用。



这里选自《西方合论》:宋朝的王仲回居士问杨无为居士(也就是杨次公),杨无为居士是宗门开悟,同时深入经藏,所以他得到净土的关要。

王仲回居士问杨无为居士什么问题呢?就是"如何念佛得无间断"?可能这个问题我们在座许多道友都想问的:"念佛有没有一个特别好的窍诀?以这个窍诀念佛,我就能念到一心不乱,而昼夜如一,这个佛号

不会有间断,甚至不会有妄想夹杂?"所以他就问这个问题。也就是王仲回居士一直苦恼,这个念佛怎么 念都没有得到一心不乱,所以他就问这个问题。

无为子曰,就是杨无为(杨次公)回答:"一信之后,更不再疑,即是不间断也。"这里回答得非常妙,王仲回居士明明问的是一个念佛的方法、窍诀,有没有好的方法,但是杨无为居士并没有告诉他"你依什么方法,或者闭着眼睛,怎么样在那里用什么方法念,"没有这样讲。而是从信心上讲,"一信之后,更不再疑,这个就是不间断。""信心没有怀疑了"就是不间断,你的信心一直在那里,即使你睡着了,信心也是没间断的,因为你没有怀疑了。这个是给他介绍了净土往生的关要。

王仲回居士听了欣跃而去,非常高兴;未几得生,没有多久他就得生了,在梦中向杨次公来致谢。

所以我们看,就这两句话"一信之后,更不再疑",王仲回居士根机比较利,马上就搞定了,再也不怀疑了,这是依善知识的教言,当然这个还是宿世自己的善根。而我们现在你如果能这样信,也可以说绝对往生,你能"一信之后更不再疑"。但我们一般人恐怕没有古人这么深厚善根,需要我们再再地、反复地以教证理证抉择,再去反复地念佛观修,结合积资净障(我们毕竟这个障碍比古人要重,所以要积资净障),这样子有可能到时候业障消除了,或者通过闻思,疑惑断除了,也会生起这样的真信切愿。

下面我们接着就来介绍《阿弥陀经》关于"一心不乱"这段经文的教证。

# 解释《阿弥陀经》"一心不乱"的疑惑 有人问: 《阿弥陀经》云: "舍利弗,若有善男子、善女人,闻说阿弥陀佛,执持名号,若一日、若二日、若二日、若二日、若二日、若二日、若二日、若二日、若二日、若二日、一心不乱。其人临命终时,阿弥陀佛与诸圣众,现在其前。是人终时,心不颠倒,即得往生阿弥陀佛极乐国土。" 难道不是说明要一心不乱才能往生吗?

就像刚才前面讲的,因为现在有不少弘扬净土,或者其他宗派,或者本身净土宗里面有些大德,他都是以引《阿弥陀经》"一心不乱"这个教证来说明,念佛的人必须要得到一心不乱,否则恐怕往生不了,都是这样讲的。

这个疑惑应该学净土的人非常普遍。再加上《弥陀要解》蕅益大师解释一心不乱的时候,乃至莲池大师 也一样,古德都是用"事一心,理一心"来解释,但是莲池大师、蕅益大师绝对没有说"未得一心不乱就不 能往生",这都是我们后人自己没有明白莲池大师、蕅益大师他们真正的观点,自己产生误会。

像蕅益大师,我们前面引的这些教证非常明确,难道他自己自相矛盾吗?这可能吗?去想一想就非常明确,不可能自相矛盾的。那这个我们这里不依这些某位祖师的解释,我们不妨来看一下不同的译本,这个问题恐怕就很容易解决。

我们来看唐译《阿弥陀经》:

# 答:

唐译《阿弥陀经》:

若有净信诸善男子或善女人,得闻如是无量寿佛 无量无边不可思议功德名号、极乐世界功德庄严, 闻已思惟,若一日夜,或二、或三、或四、或五、 或六、或七,<u>系念不乱</u>。

是善男子或善女人临命终时,无量寿佛与其无量 声闻弟子、菩萨众俱前后围绕,来住其前,<u>慈悲</u> <u>加佑,令心不乱</u>;既舍命已,随佛众会,生无量 寿极乐世界清净佛土。

若有净信诸善男子或善女人,得闻如是无量寿佛无量无边不可思议功德名号、极乐世界功德庄严,闻已思维,若一日夜、或二、或三、或四、或五、或六、或七,系念不乱。这里是讲"系念不乱",并没提到一心不乱,必须是念佛三昧。

是善男子善女人临命终时,无量寿佛及无量声闻弟子、菩萨众俱前后围绕,来住其前,慈悲加佑,令心不乱。所以我们这里要注意这两句"慈悲加佑,令心不乱"这八个字。这个临终一心不乱,或者系念不乱,这个甚至也是佛力加持,慈悲加佑,令心不乱,这个"令"字,令临终人心不散乱,所以说令心不乱,非常明确。这是玄奘大师翻译的,这个译本也非常可靠,字面上跟鸠摩罗什大师有异议、不一样,玄奘大师字句上一字一句非常精准的,是这样一种翻译方法,这个是绝对可靠的。

慈悲加佑,令心不乱;既舍命已,随佛众会,生无量寿极乐世界清净佛土。所以这样我们就知道,临终的时候,一心不乱也是佛力加持。所以我们不要因为平时念佛没有得到一心不乱,就怀疑自己,或者跟别人讲:"你这样子往生不了,或者恐怕很难往生,往生不保险。"这些都是因为自己教理上不了解,这样自障障他。因为这种疑惑的缘故,障碍自己,所以这个就非常可惜。本来可以决定往生的,因为自己心生疑惑,而障碍自己往生。没有人障碍你,是我们自己障碍自己!

下面对"一心不乱"这段《阿弥陀经》经文我们再来看一下,比如说《弥陀要解亲闻记》怎么解释:

《弥陀要解亲闻记》释此段经文:若具真信切愿,虽散乱心中念佛,其善根福德,已不可限量,皆得生彼国。况一心不乱,勇猛精进念佛,……其乐邦莲品,当必优胜矣。

若具真信切愿,虽散乱心中念佛,其善根福德,已不可限量,皆得生彼国。如果你具足真信切愿,虽然散乱心中念佛,甚至念佛还有妄想,或者没有妄想也是一种散乱心,你只要没有得到禅定,禅定以下的这样念佛都属散乱心。散乱心不是必须妄想纷飞叫散乱心,这个范围很广的。

其善根福德,已不可限量,皆得生彼国。"皆得",都能往生西方。况一心不乱,勇猛精进念佛,…… 其乐邦莲品,当必优胜矣。如果能一心不乱当然这个就更殊胜了,品位更高。即使没有一心不乱,散乱 心念佛,只要你有真信切愿,也皆得生彼国,也是决定往生的。

所以《亲闻记》中解释一心不乱,说一心不乱,是高标准的要求,品位比较高,它不是最低条件;最低条件我们就依真信切愿,这个是决定往生的最低条件。我们这里要注意:一心不乱不是往生的最低条件,真信切愿是决定往生的,万修万人去的最低条件。

当然也可以说往生还有一个最低条件,你如果没有得到真信切愿,但是你平时如果注重修出离心,就像我们前一段时间大家观修死无常、轮回苦、人生的八苦等等,这就叫修出离心。出离心如果修好了,你心中"厌离娑婆、欣求极乐"这个占了上风,力量比较大,平时就这样的,就像大树向西倾斜,倒下来的时候也是往西倒,这样子也基本上,不说百分之百的话,那也是百分之九十九也能往生。

因为你平时念佛的信愿这个力量就比较大,虽然没有达到真信切愿,没有达到胜解信,虽然可能临终的时候遇到特别大的违缘破坏,因为你的信心还没有达到不退,所以有可能还会破坏,所以也有点不保险;但是你平时这个力量很大,那你临终的时候基本上也能往生,往生的这种几率极大。所以我们可以说这个是很可能往生,这也是一种往生的最低条件,但这个不是决定往生的最低条件,这是很可能往生,基本上能往生,这样的一个最低条件。

只要我们在临终的时候,往生的"信愿"要大过"业力"这样的力量就可以。当然这个也可以平时观察,你平时的时候往生信愿是否占上风?所以我们还是要经常去熏修自己的信愿,这个非常重要。

这个对我们来说非常非常重要,没有得到一心不乱,你要相信自己,只要有真信切愿绝对能够往生,所 以这个是非常重要的。

念佛的人,这个疑惑你如果没有断除,那你虽然精进地念佛,甚至你也在修无常、轮回苦这些法,但是这种粗大的疑惑没有断除,那非常麻烦,你要想修无常、轮回苦恐怕也很难相应。边在那里念苦"娑婆世界苦是很苦的,极乐世界确实好,我也想往生。"但是能不能往生呢?"我都没有到一心不乱",这样子就麻烦了。

所以这些都是极大的障碍。这些欣厌心的修法,无常、轮回苦、出离心的修法,也必须要建立在最起码的净土教理闻思的基础上。没有这个,那你怎么产生胜解信呢?没有这个它会障碍你,障碍你往生。所以这个是最重要的。

"信愿行"里面"信愿"最重要,"信愿"是根本。**得生与否全凭信愿有无**,"信愿二因"中又以"信"为根本,因为是"由信发愿,由愿导行"的。信心是根本,信为欲依,信心所是欲心所所依的,欲心所就是愿,这是唯识宗里面讲的。信为欲依,或者就是按三缘起链,"胜解信、欲、勤"三缘起链。它是前前为因、后后为果,所以我们要从前前为因这个根源上、根本上去用功。

所以千万不要忽视"通过闻思生胜解",再结合这些出离心修法,无常、轮回苦的修法,再结合精进地持名念佛,当然还要结合积资净障,方方面面结合起来,这样子往生希望就很大。否则你不注重最根本的"通过闻思断疑生信",那就非常麻烦。

下面还有一点时间,本来准备把第二个疑惑"没有世俗菩提心能不能往生"这个问题在这里一起学习,时

间差不多了,还剩下十几分钟,那就让大家提问,这里现场答疑。



课后答疑

