### 净土信愿关要05

地藏占察入净土 2018-10-30



【信愿引导】净土信愿关要05

#### 【观修文】

依视频整理,内部参考,未经校对!



# 信愿念佛

信愿观修 净土信愿关要 第05讲

无欺三宝之自性 除恶趣怖大勇士 接引净土胜导师 阿弥陀佛赐吉祥

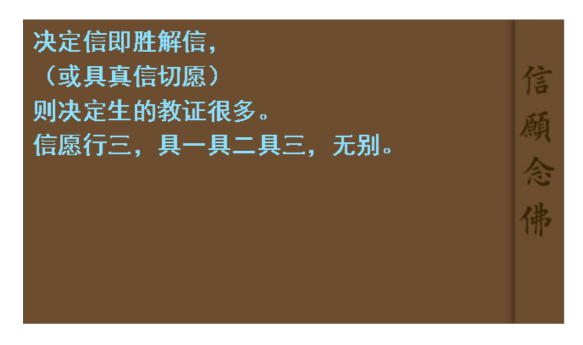


为使自他一切众生临命终时 能自在无碍地往生西方极乐, 究竟圆成佛果, 请大家发菩提心作如法听闻。





今天我们接着信愿观修中第二部分:净土信愿关要。前面我们学了两方面内容,第一个是净土法门应注重信愿:第二是信愿又以胜解为根本,说明信愿的重要:今天是第三部分:决定信则决定生。



(三)决定信则决定生

这里的决定信就是胜解信。如果你生起了胜解信或者决定信,就能决定往生,这是净土法门最大的关要。当然我们这里要注意,说是信愿行当中,你只要具足了决定信或者胜解信就能决定往生,但是就像我们前面课上讲的,因为信愿行三,虽然说缺一不可,但是信愿行不可能分离,单独成立的。所以信愿行三个,你说必须都具足才能往生,也对;如果说得生与否全由信愿之有无,也对;或者说,你生起了胜解信,有了决定信就能决定往生,也对。所以你说具一具二具三,都没有差别。本来因为信愿行三个,就是不可以分离的。所以这样我们就知道,这里的决定信,就是胜解信,或者说就是具足真信切愿,或者说就是具足信愿行。

虽然具一具二具三没有差别,但是同时要知道,能否往生不在于你是否有念佛功夫,而是看你是否有真信切愿,或者说看你是否生起了决定信、胜解信。往生不是在临终的时候才定下来,往生是看你是否生

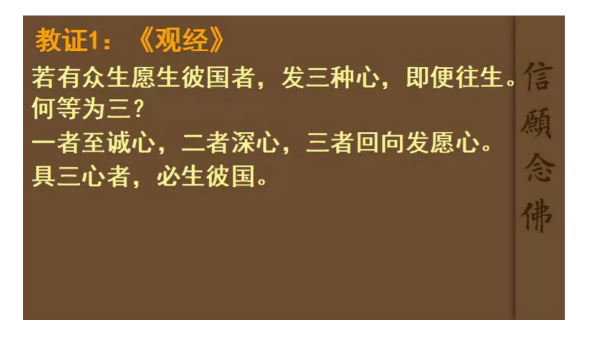
起了真信切愿,或者胜解信,生起的刹那也可以说就是往生决定了。一信之后更不再疑,往生就决定了。

就像我们前面介绍的王仲回公案一样,他生起决定无疑的胜解信的时候,往生就决定了。关于这些道理,佛经、祖师大德教言中很多,这里引用部分内容作为一个我们生起胜解的所依,也就是教证理证的这个教证。我们要依教证理证这样断疑生信,而生起胜解,生起决定信。

下面我们看一下,依教证说明分七。



第一个教证,我们来看《观经》:



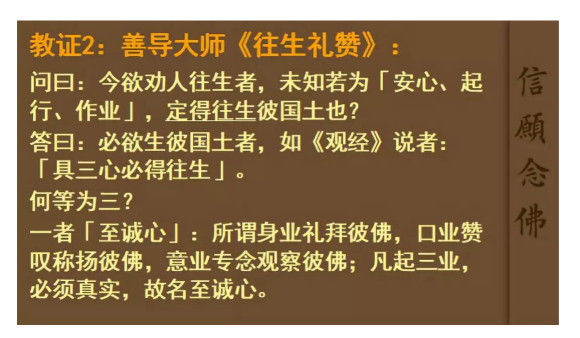
教证1: 《观经》

若有众生愿生彼国者,发三种心,即便往生。何等为三?一者至诚心,二者深心,三者回向发愿心。具三心者,必生彼国。

三心就是至诚心、深心、回向发愿心。善导大师解释,至诚心就是真实心,深心就是深信之心,回向发 愿心当然就是信愿的愿。所以至诚心就是真实心,它是修饰后面二心,后面二心就是信与愿,所以就是 真实的信愿,或者说就是真信切愿。

你如果"具足真信切愿决定往生";或者说"具足三心就必定往生";或者换句话讲,就是"决定信则决定生";或者就是蕅益大师讲的"得生与否全由信愿之有无",都是一个意思。所以这个决定信则决定生,或者具足信愿,或者具足三心就能绝对往生,这不是后代祖师大德发明的,而是我们本师释迦牟尼佛金口玉言,在像《观经》这些经典中亲口宣讲的。

下面我们再来看第二个教证:善导大师《往生礼赞》。当然善导大师像"决定信则决定生"这些教言非常 多,这里引用《往生礼赞》中专门讲这个道理的一个问答。



教证2: 善导大师《往生礼赞》:

问曰: 今欲劝人往生者, 未知若为「安心、起行、作业」, 定得往生彼国土也?

这里就问:"现在想劝人往生,但不知道怎样'安心、起行、作业',就能决定往生极乐世界?"这里实际上就是问了一个我们许多人普遍存在的一个问题,怎样安心、起行、作业?先要安心,我们许多人念佛就是因为有怀疑、有疑惑:"我这样念佛能往生吗?"——这样子念佛就是心不安的表现。而这里首先就是要安心,没有怀疑、没有疑惑,相信这样自己念佛决定能够往生。所以这样子"安心、起行、作业,定得往生",是决定往生的。

下面我们看善导大师的回答:

答曰:必欲生彼国土者,这个地方我们要注意是"必欲生彼国土者,具三心必得往生",他是决定往生。如《观经》说者:具三心必得往生。善导大师这里直接就用《观经》的经文"具三心必得往生"。下面就介绍三心:何等为三?一者「至诚心」:所谓身业礼拜彼佛,口业赞叹称扬彼佛,意业专念观察彼佛;凡起三业,必须真实,故名至诚心。怎样体现出至诚心呢?要从身语意三业上,三业要真实。

下面再看:

二者「深心」:即是真实信心:信知自身是具足烦恼凡夫,善根薄少,流转三界,不出火宅;今信知弥陀本弘誓愿,及称名号,下至十声、一声等,定得往生;乃至一念无有疑心,故名深心。三者「回向发愿心」:所作一切善根,悉皆回愿往生,故名回向发愿心。具此三心,必得生也;若少一心,即不得生。如《观经》具说。应知。

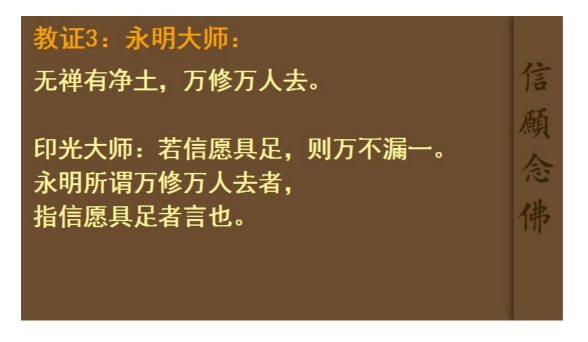
二者「深心」: 即是真实信心: 信知自身是具足烦恼凡夫,善根薄少,流转三界,不出火宅;今信知弥陀本弘誓愿,及称名号,下至十声、一声等,定得往生:乃至一念无有疑心,故名深心。

解释深心,就说"下至十声、一声等,定得往生","乃至一念无有疑心",没有怀疑,他是决定信、胜解信,这样就能定得往生,有这样的信心。

三者「回向发愿心」: 所作一切善根,悉皆回愿往生,故名回向发愿心。具此三心,必得生也;若少一心,即不得生。如《观经》具说。应知。

这里善导大师就告诉我们,依本师释迦佛《观经》中所讲"具三心者必生彼国",这样才是净土法门的安心法门。就像禅宗二祖慧可大师请达摩祖师安心,这是禅宗的安心法门。而我们净土法门的安心法门,就是善导大师所讲的: 先要安心,再起行、作业。心不安你有怀疑,这样就不能决定往生。所以净土的安心,这个非常重要。当然这也可以说是善导大师对《观经》"具三心者必生彼国"的一个解释。

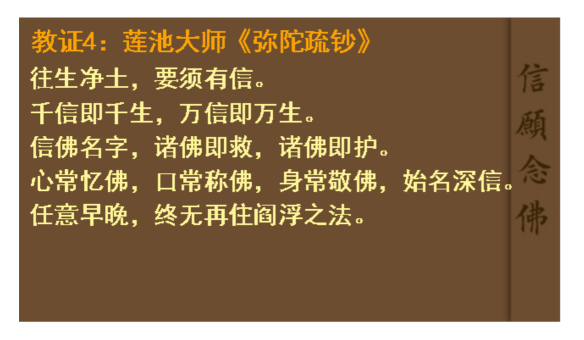
下面再来看其他祖师大德的解释,比如永明延寿大师《禅净四料简》中讲的:



无禅有净土,万修万人去。

无禅有净土,有净土是什么意思呢?就是有真信切愿。这是印光大师的解释:若信愿具足,则万不漏一。永明所谓万修万人去者,指信愿具足者言也。即使你无禅,但你只要有净土,就能万修万人去,所以净土法门是绝对万修万人去的,万不漏一的。但是它有最起码的条件,就是要信愿具足,就是要具三心,这样我们就知道,这里佛菩萨、祖师大德观点完全一致。

下面再来看教证四:



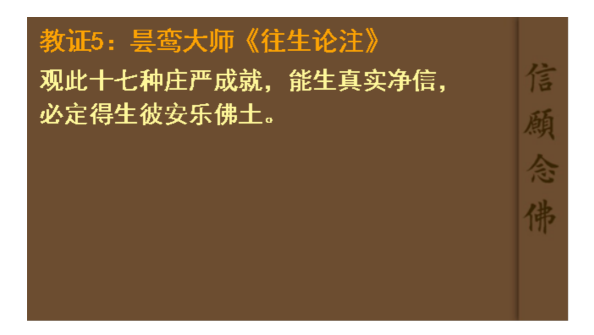
教证4: 莲池大师《弥陀疏钞》

往生净土,要须有信。千信即千生,万信即万生。信佛名字,诸佛即救,诸佛即护。心常忆佛,口 常称佛,身常敬佛,始名深信。任意早晚,终无再住阎浮之法。

往生净土,要须有信,信最重要。千信即千生,万信即万生。——说明信是最重要的;千信即千生,万信即万生。——说明是万修万人去的。如果你能够这样生信,则任意早晚,终无再住阎浮之法。你只要有这样的深信,那你任意早晚,是必定往生的。具三心者必生彼国,有决定信则决定生,所以终无再住阎浮之法,早晚必定往生。你是等着往生,往生因为是决定的事情,他不是不定,不要还要等到临终的时候再看:阿弥陀佛会不会来接引,甚至有些阿弥陀佛来了,他可能都还要怀疑,那就闹笑话了。

所以能否往生,就看你是否有真信切愿,是否生起了胜解信、决定信,生起的时候就决定往生,任意早晚,等着往生,终无再住阎浮之法,因为往生已经决定了。所以往生不是到临终的时候才决定,是生起深信切愿、生起决定信就已经决定了。所以往生最关键的在这里——你是否生起了胜解信、决定信。

下面再来看教证五:



教证5: 昙鸾大师《往生论注》

**观此十七种庄严成就,能生真实净信**,这是器世间的十七种庄严成就,**能生真实净信,必定得生彼安** 乐佛土。他是必定得生,决定得生。你只要生起真实净信,也就是说决定信,就必定得生。

下面再来看教证六:《印祖文钞》当中像这样的教言非常多,这里引用几个:

先来看《印光法师文钞·复邓伯诚居士书一》:

## 教证6:《印光法师文钞》 《印光法师文钞·复邓伯诚居士书一》: 果能生死心切,信得及,不生一念疑惑之心。 则虽未出娑婆,已非娑婆之久客。 未生极乐,即是极乐之嘉宾。 《印光法师文钞》: 此则全仗佛力,不论功之深浅,惑之有无。 但具真信切愿,决定万不漏一。

教证6:《印光法师文钞》

果能生死心切,信得及,不生一念疑惑之心。则虽未出娑婆,已非娑婆之久客。未生极乐,即是极 乐之嘉宾。

所以你如果能够生死心切,信得及,"信得及"要信到什么程度呢?不生一念疑惑之心,也就是要生起真信切愿、生起决定信。这样则虽未出娑婆,还没有往生,未出娑婆,已非娑婆之久客,因为你是等着往生,往生决定了,就像莲池大师所讲的"任意早晚,终无再住阎浮之法",所以已非娑婆之久客。未生极乐,即是极乐之嘉宾,虽然还没有往生到极乐世界,当下即是极乐之嘉宾,等同已经往生西方了。

下面再看《文钞》:

此则全仗佛力,不论功之深浅,惑之有无。但具真信切愿,决定万不漏一。所以不论你念佛功夫的 深浅是否已经断惑,是否念佛的时候还有妄想,不管这些,但具真信切愿,决定万不漏一,百分之百往 生,绝对是万修万人去。

下面再看《文钞》:《与陈锡周居士书》:

《印光法师文钞·与陈锡周居士书》:
欲说净土修法,若不略陈诸法仗自力了脱之难,此法仗佛力往生之易,则不是疑法,便是疑自。若有丝毫疑心,则因疑成障。
莫道不修,修亦不得究竟实益也。由是言之,信之一法,可不急急讲求,以期深造其极乎哉。

欲说净土修法,若不略陈诸法仗自力了脱之难,此法仗佛力往生之易,则不是疑法,便是疑自。所以念佛人没有真信切愿,无非这两种情况:要么疑法,要么疑自,他没有一个决定信。

若有丝毫疑心,则因疑成障。莫道不修,修亦不得究竟实益也。你如果有丝毫疑心未断,那就因疑成障。所以没有人障碍我们往生,而是我们自己障碍自己——因疑成障。这样,莫道不修,修亦不得究竟实益,因为你没有胜解信、决定信,所以后面的愿与精进的行,这一些很难生起来,所以你即使修亦不得究竟实益。

由是言之,信之一法,可不急急讲求,以期深造其极乎哉。所以印祖这里就给我们讲了:信之一法,可不急急讲求,就是信心最重要。所以信愿行缺一不可,但是它是前前为因,后后为果的,前面是基础、是源泉,所以信之一法,可不急急讲求,要深造其极,要信到了无疑惑,要生起决定信。

下面再来看《印祖文钞》:

《印光法师文钞·复马宗道居士书一》: 净土法门,但恐信不及。 若信得及,一切人皆得往生。 《印光法师文钞·复慧空大师书》: 祈但 一心念,勿以不相应不得往生为疑惧。所 有境界,皆不理会,也不问他好死坏死。 除念佛之外,不使起第二念。如此,方可

**净土法门,但恐信不及。若信得及,一切人皆得往生。**就怕你信不及,如果信得及,没有人往生不了的,五逆十恶的人都能往生。

下面再来看《文钞》:

得决定往生之益。

祈但一心念,勿以不相应不得往生为疑惧。所有境界,皆不理会,也不问他好死坏死。除念佛之外,不使起第二念。如此,方可得决定往生之益。所以念佛的人,你不要自己因疑成障,自己怀疑自己,不要以不相应不得往生为疑惧,怀疑畏惧,你什么境界都不要理会,也不要问好死坏死,不要管它。

除念佛之外,不使起第二念,没有丝毫怀疑,要以这样的心来念佛。如此,方可得决定往生之益,这样决定往生。要像善导大师讲的无疑无虑,没有怀疑没有顾虑,你也不要管它好死坏死等等,这样就能决定往生。

下面再来看教证七:



教证7: 彭际清《无量寿经起信论》

**有决定智,方能决定信。有决定信,方能决定生。**所以你一定要有决定智,这样就能决定信;有了这样的决定信,方能决定生。所以决定信则决定生,生起这个决定信最重要,就能决定往生。当然,这些教证非常非常多,我们这里不过略举一二,九牛一毛而已。但是这个非常重要,修学净土法门最大的关要就在这里。

净土的殊胜,可能许多人没有真正地了解,净土法门首先我们知道它是易行道,它可以不断惑业而出轮回,它不要求你要断惑证真,要有禅定功夫,你只要有真信切愿就决定往生;它是带业往生,没有要求你一定要有怎样的念佛功夫,甚至要转凡成圣;同时更殊胜的,更不可思议的,净土法门是靠信心成就的法门,信心成就就决定往生,这个信心成就,就是要生起决定信、胜解信;而且它不是靠你临终的时候决定的:阿弥陀佛来接引了,坐上莲花台了。——不是靠那个时候决定,而是看你是否生起了真信切愿,生起了胜解信、不退信,这时候往生就决定。

任意早晚,终无再住阎浮之法。所以决定信则决定生,你任意早晚,因为往生是决定的,你等着往生而已,等着往生。因为往生已经决定了,你只要生起了决定信,任意早晚,终无再住阎浮之法。决定往生,等着往生。

所以这个是净土法门最大的关要,最殊胜的地方:它是靠信心成就。我们也可以说,净土法门就像密乘一样,它是不修而成就的法门,不修不是说不念佛的意思,它是靠信心成就的法门,所以说是不修而成就的法门。你只要有真信切愿,生起决定信,就决定生。但是有些人误会了,以为净土法门可以不用念佛,我有信心就行了,所以到时候他真的不念佛,那说明你没有真信切愿,没有真正理解。

有真信切愿的人,决定会在身语意三业上表现出来。就像前面善导大师解释什么叫至诚心,就是从身语意三业上体现出来的。所以有"决定信"的人,"决定"他会念佛,甚至于比我们一般的人精进得多,他空下来一有时间肯定会提起来,因为他内心有真信切愿,所以往生念佛是绝对放在第一位,他绝对有一种猛利欲,他会有一种精进心。

**信为欲依,欲为勤依。**有了胜解信后面的欲心所自然起来,勤心所自然起来,猛利欲、精进念佛的心自然而然起来,所以这样我们就知道有真信切愿的人,为什么决定往生。说是真信切愿,实际上必定有行,或者说有决定信则决定生。因为有决定信必有切愿,必定会力行。所以深信、切愿、力行这三个是不能脱离的,三个具一必定具三。但是虽然这三个不能脱离,缺一不可,但是最重要最根本的源头是决定信、胜解信。生起了决定信、胜解信必定具有后面的切愿和力行,所以决定信是最重要、最根本的。

所以我们修学净土就像印光大师讲的:要注重信愿,这是净土法门的扼要、关要。你如果不注重信愿,就未得净土法门之扼要;如果你再生起一个未得一心不乱、恐怕不能往生的怀疑,那就完全与真信切愿相反矣,这是印光大师讲的。所以念佛人必须要有真信切愿,要有决定信,有决定信则决定生。这个非常重要。

下面我们来举个往生公案:

### 公案: 惟岸禅师与童子往生

惟岸,并州人。平生行方等忏,回向净土。遇微疾,禅观无间。一日,见观音势至二菩萨现空中,迟久不灭。岸顶礼雨泪曰,幸以肉眼,得睹圣容。所恨后世无传。乃召画工,无能画者。忽有二人,自言从西京来,欲往五台,愿画菩萨像。画毕,忽不见。岸知西方缘熟,告诸弟子曰:吾今往生,谁偕行者?有小童子稽颡曰:愿随师去。岸令辞父母。父母谓为戏言,未信也。顷之,沐浴更衣,入道场坐,念佛而化。岸抚其背曰,小子先我行耶。因索笔作偈,赞所画二菩萨像。赞毕,别诸弟子,入道场,命门徒助称佛名,端坐而逝,年八十。时垂拱元年正月七日也。(《宋高僧传》)

唐朝的惟岸禅师, 并州人。平时行方等忏, 回向净土。

下面我们来看,有一天惟岸禅师,他正在法座上讲法,这时突然对法会的弟子讲:"我今天马上就要往生了,谁跟我一起去?"相当于老和尚要出行,要有一个侍者陪着往生西方,谁愿意一起去?这时候大家谁都不敢吭声,甚至都不敢相信。

这个时候有一个小童子,一个小孩子,他看怎么大家怎么都没有人吭声?就说:"我愿意陪师父一起去。"惟岸禅师就说:"你年纪还这么小,要你父母同意才行,你要回家跟你父母讲一下。"这个孩子连忙跑回家跟他父母讲,要陪惟岸禅师去西方极乐世界。他父母以为这个是惟岸禅师跟他开玩笑,但是这个孩子这么着急,也就随顺他。去西方当然要表示恭敬,要做一个准备,就是要沐浴更衣,于是换上新衣服洗了澡。

这个小孩子又回到道场,在惟岸禅师面前这样坐着念佛,很快就往生了。这时候惟岸禅师抚摸着他的背就说:"小子先我行耶",也就是说怎么跑得这么快,先我而走了呢?应该本来是一起去的,当然接着惟岸禅师就要了笔写了一首偈子,写完了也坐着,马上就往生了。这样一老一少两个人一前一后很快都往生了。

这个童子往生的公案值得我们深思:惟岸禅师下面有许多跟在他身边饱参饱学的这些大人,为什么没有人吭声?为什么一个小孩子他相信,他不会有怀疑?那恐怕我们年纪大的人,他就以为这惟岸禅师是不是开玩笑?去西方极乐世界怎么可能陪着去呢?——但是这个童子他相信,他不会有丝毫怀疑,所以最后就真的往生了。这个公案可见信心的重要:决定信则决定生。你要没有丝毫的怀疑,这个非常重要,不应该有丝毫怀疑。

就像印光大师讲的,**要不生一念疑惑之心,你要信得及**,要信得及才行。不生一念疑惑之心,这样就能决定往生。**任意早晚,终无再住阎浮之法**,决定往生。所以**决定信则决定生**,确实是这样子,它是万修万人去,万不漏一的。这个绝对没有丝毫夸张,但是有一个前提:你要有真信切愿,要有决定信、胜解信、不退信。

而这个胜解信、不退信或者决定信,可能古人像这个童子,或者像以前介绍的公案王仲回,这些居士他们的根机利,一信之后更不再疑,就生起了决定信,往生就决定了。但我们现在这个时代,众生根机不够,信心不够,所以他就很难信得及;如果你能信得及,当然就当下,一言半句就可以决定往生。信不及,这时候我们要通过教证理证,断疑生信;通过积资净障,精进地念佛;还要靠佛力加持,遣除种种障碍。需要这样再再地观修断疑,生起决定信,这是跟古人差别的地方。

所以,如果生起了这样的决定信,就能决定往生,这是净土法门最大的关要。往生不是在于你是否一心不乱,念佛功夫。就像善导大师讲的"不问罪福,时节久近",不管你有福报还是没有福报,有罪业还是没有罪业,也不论你时节久近——也就是你念佛时间的长短、念佛的功夫,他是决定往生的。你只要有真信切愿,只要有胜解信、决定信,就决定往生。

好,我们今天的课就到这里。





课后答疑

