### 净土信愿关要总结观修02

地藏占察入净土 2018-11-24



【信愿引导】净土信愿关要总结观修02

### 【观修文】

依视频整理,内部参考,未经校对!



### 信愿念佛

信愿观修 净土信愿关要 第07讲 (总结观修)



无欺三宝之自性 除恶趣怖大勇士 接引净土胜导师 阿弥陀佛赐吉祥



为使自他一切众生临命终时 能自在无碍地往生西方极乐, 究竟圆成佛果, 请大家发菩提心作如法听闻。



法门比较抉择 净土修道次第一决定信则决定生 信愿生起方法

净土法门应注重信愿-信愿又以胜解为根本

今天我们接着信愿观修——总结观修的内容,对净土关要作一个总结观修。净土信愿关要,我们先来看 第一部分, 净土法门应注重信愿, 接着上一堂课遗疑的内容。

前面我们主要遣除了最容易产生的、普遍的一种疑惑: 就是念佛的时候还有妄想,没有念到一心不乱, 是否可以往生的问题。下面是第二个疑惑:

### 1. 净土法门应注重信愿

正明所立:净土法门应注重信愿,有真信切愿必定往生气

疑惑一:我未得一心不乱,念佛时还有妄想, 可以往生吗?

遣

疑惑二:没有世俗菩提心可以往生吗?

疑惑三:没有如量的中士道出离心,以求享乐

的心可以往生吗?

. <mark>疑惑四:我<u>福报不够、业障深重</u>,可以往生吗</mark>?

疑惑二:没有世俗菩提心可以往生吗?

所立宗:即使没有世俗菩提心,只要有真信切愿,也必定往生。

### 遣疑二:

所立宗:即使没有世俗菩提心,只要有真信切愿,也必定往生。

能立因 教证: 善导大师《观经四帖疏》:

上品三人是遇大凡夫, 中品三人是遇小凡夫, 下品三人是遇恶凡夫。

正由托佛愿以作强缘、致使五乘齐入。

也就是现在有些人怀疑或者争论的:没有世俗菩提心是否不能往生?这也是争论很大的问题。这个疑惑,我们也是根据教证来作能立因,当然教证很多,我们这里举例,依善导大师《观经四帖疏》一个教证来说明,来作观修。

这是依教证作为能立因,也就是能成立的理由。我们看《观经四帖疏》善导大师的判断,善导大师是阿 弥陀佛化身、莲宗二祖,所以学净土的人应该没有怀疑。

能立因:善导大师《观经四帖疏》:上品三人是遇大凡夫,中品三人是遇小凡夫,下品三人是遇恶凡夫。

这是善导大师对九品的判断。上三品是遇到大乘教法的凡夫;中三品是小乘,当然小乘就包括了人天乘,世间善法,这是中品下生,专门针对这种世间善法的;下品三人是遇恶凡夫,五逆十恶的众生,忏悔了也可以往生。

所以善导大师总结:"正由托佛愿以作强缘,致使五乘齐入。"

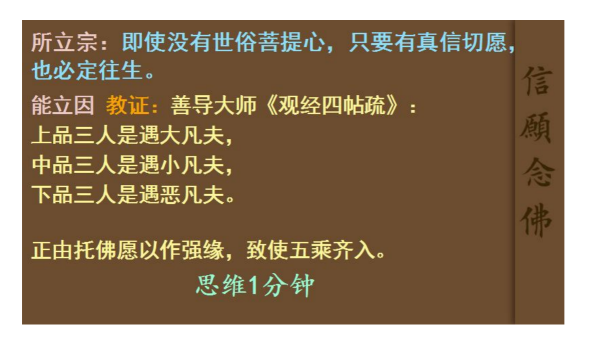
所以净土法门非常奇特,一往生之后都是大乘,都是发菩提心的。但是往生前,净土法门可以摄受一切根机:不用说大乘,乃至小乘,甚至人天乘的一种发心。所以这里的**五乘齐入**这四个字非常重要。五乘,哪五乘?当然就是人天乘——人乘或者天乘分开,以及声闻乘、缘觉乘、菩萨乘,五乘齐入。

当然这个五乘是以发心的差别来划分的,它不是说仅仅修什么法,有些道友理解成:"我如果发个菩提心,也修个人天乘的世间的善法,这个就叫人天乘。"如果这样解释就有点搞笑了。

这个五乘或者三士道都是以发心来划分的,你如果发一个菩提心,修世间的善法,这个当然就属于大乘;你如果观察轮回种种过患修这些出离心,你就是小乘,或者中士道修法,这个不可能属于人天乘;人天乘它就没有去观察轮回种种过患,没有这样去希求解脱,他是把极乐世界当天堂,以这样求享乐的心,当然他还是有最起码下士道的、对现世的出离——舍弃今生,希求下一世的人天善趣,这个下士道的出离心他是有的,这个是五乘齐入。

通过这个教证我们也就可以知道,不用说没有发世俗菩提心,甚至没有真正中士道的出离心,五乘中人天乘的这样的修法也可以往生。

下面我们把善导大师《观经四帖疏》这个殊胜的教证,来观修思维一分钟。



好,因为时间缘故,我们课上只是给大家做一个提倡,主要靠我们自己课后,对这些教理、教证,做细致、深入的闻思、讨论,到时候才能座上来观修。

# 造疑三 所立宗: 即使没有如量的中士道出离心,只要有真信切愿,以求享乐的心也可以往生。 能立因: 教证

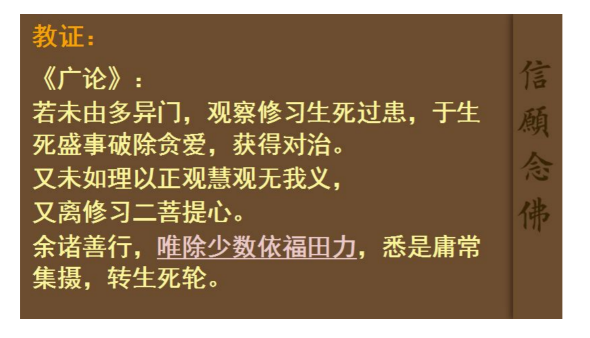
### 遣疑三

所立宗:即使没有如量的中士道出离心,只要有真信切愿,以求享乐的心也可以往生。

这也就是第三种常见的疑惑:即使没有如量的中士道出离心,中士道出离心也就是对整个轮回,要去观察它的过患,对整个轮回生起厌离,经常要修"观身不净、观受是苦、观心无常、观法无我"四念处这些修法,要对轮回厌离,要希求解脱,这样中士道的出离心。

如果没有中士道对轮回的厌离,只要有真信切愿,你即使求享乐的下士道的这样的一个心,把极 乐世界作天堂修也可以往生。实际上这就是指人天乘的修法,也就是前面像我们提到的善导大师的教证:正由托佛愿以作强缘,致使五乘齐入。这个教证也可以放在这里。

下面我们来看一下《广论》里的教证:



### 教证:

《广论》: 若未由多异门,观察修习生死过患,于生死盛事破除贪爱,获得对治。

又未如理以正观慧观无我义,又离修习二菩提心。余诸善行,唯除少数依福田力,悉是庸常集

### 摄, 转生死轮。

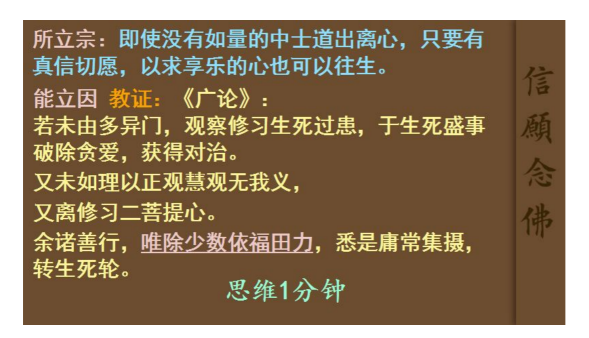
我这里用白话尽量通俗地介绍一下《广论》的这个教证,也就像刚才讲的,如果没有从多种侧面、不同角度来观察、修习轮回生死的过患,于轮回中的比如说人天乘-天王的这些福报——生死盛事,没有去破除贪爱,获得对治。它是一种对人天善法、人天善趣求享乐的心,也就是没有以出离心、愿行两种菩提心,也没有以无我慧这三种情况摄持,那这个善行当然就是指人天乘的善法,本来都是庸常集摄,要轮转生死的,它是人天乘的有漏的善法,当然他还是会在轮回中转生。

这样的人天乘修法当然会轮转生死,因为他没有以出离心、菩提心、无二慧摄持,这样的善法当然就是 人天乘的善法,肯定要轮转生死。

但是这里指出来有个特殊情况——**唯除少数依福田力**,福田当然就是三宝,比如依佛力,比如往生极 乐世界这个净土法门,就是这里所摄: **唯除少数依福田力**。本来是人天乘的善法,他必定要轮转生 死,最多得一个人天善趣。但是即使这样的人天乘修法,如果你结合净土这个少数依福田力——净土法 门,那就是特殊情况,所以唯除少数依福田力。即使你依人天乘的发心,这样的修法、这样的善法回向 净土,虽然你没有多异门去观察修习轮回生死的过患,破除贪爱,但是你即使把极乐世界作天堂,人天 乘的善法也可以出轮回,因为这个是靠佛力。

所以这个是特殊情况,就像我们净土法门经常讲的,净土是特别法门,那我们就要知道为什么特别,像《广论》里面这个教证非常殊胜。当然《广论》这是通途法门,但这里实际上给我们透露了净土的这种殊胜的、不共的这样的教法。

对这个教证我们下面也来思维观修一分钟。



好,接着我们来看遣疑四,也是常见的一种疑惑,有些人觉得自己福报浅薄、业障深重,恐怕不能往 生,要遣除这个疑惑。

### 遣疑四

所立宗:即使福报少、业障重,只要有真信切 愿,也能往生。

能立因:

教证:

善导大师《观经四帖疏》: 一切凡夫,不问<u>罪福多少</u>,时节久近, 但能上尽百年,下至一日七日,一心专念弥陀 名号,<u>定得往生,必无疑也</u>。

### 遺疑四

所立宗:即使福报少、业障重,只要有真信切愿,也能往生。这是所立宗。

能立因教证:善导大师《观经四帖疏》:

下面我们来看教证,当然教证很多,这里举其中的一个,善导大师《观经四帖疏》:一切凡夫,不问 罪福多少,时节久近,但能上尽百年,下至一日七日,一心专念弥陀名号,定得往生,必无疑 也。

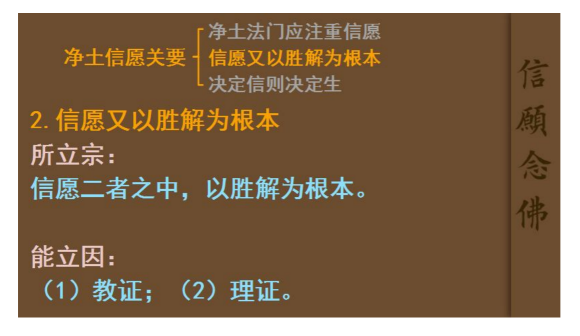
首先给我们指出来这是一切凡夫, 九品皆为凡夫, 不是为了圣人。不问罪福多少, 不要怀疑自己, 我的福报不够; 也不要怀疑自己, 我以前造过罪业, 即使忏悔了能不能往生呢? 自己恐怕罪业深重没有清净, 或者时节久近, 就是念佛时间长短, 你不要管这些, 不问罪福, 也不问时节久近, 你只要有真信切愿, 也能上尽百年, 下至一日七日, 甚至十声一声, 临终的时候念佛, 也能往生。

所以能否往生,关键看你有没有真信切愿,得生与否全由信愿之有无。所以善导大师就说"定得往生,必无疑也"。所以这里再再重复"决定往生的,必定无疑的",所以不应该有怀疑。这是《四帖疏》的教证。

下面我们把这个内容观修思维一分钟。

所立宗:即使福报少、业障重,只要有真信切愿,也能往生。 能立因: 教证: 善导大师《观经四帖疏》: 一切凡夫,不问<u>罪福多少</u>,时节久近,但能上尽百年,下至一日七日,一心专念弥陀名号,定得往生,必无疑也。

好,我们接着来看净土信愿关要第二部分内容。



2.信愿又以胜解为根本

前面第一部分是讲要以信愿为根本,要注重信愿,有真信切愿就能够决定往生,信愿当中又以胜解为根本,所以第二部分内容,信愿又以胜解为根本。现在我们如果按因明立量,所立宗:净土真信切愿,信愿二者之中,又以胜解为根本。下面分教证、理证作为能立的因。

# 教证1:《成唯识论》: 忍谓胜解,此即信因。 乐欲谓欲,即是信果。 窥基大师《成唯识论述记》: 信为欲依,欲为精进依,即入佛法次第依也。 ※闻思→ 胜解 → 信 → 欲 → 精进 (信之因) (信之果)

### (1) 教证

教证1: 《成唯识论》: 忍谓胜解,此即信因。乐欲谓欲,即是信果。

首先来看教证,《成唯识论》里面对信心所的解释,就是深忍乐欲。这个深忍的忍什么意思呢?**忍谓胜解,即是信因;乐欲谓欲,**欲就是欲心所,欲乐,**即是信果,**就是信心所的果。所以说信心所里面实际上就是包含了信因信果,信因是胜解,乐欲就是信果,就是欲心所,这里面是这样的关系。

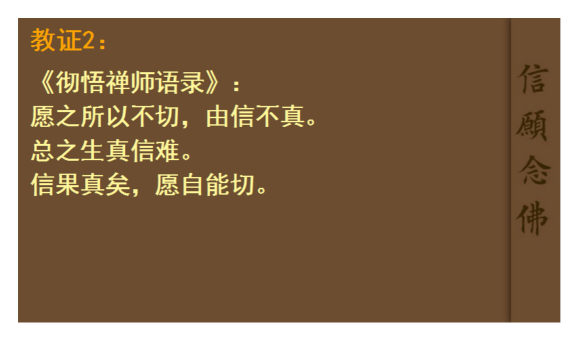
**窥基大师《成唯识论述记》**就指出来信心所这个**信为欲依,**是欲心所所依的。**欲心所又为精进 依。**精进就是勤心所,**即入佛法次第依也。**你要想修学佛法,就是按这样修学次第来,要前前为因后 后为果。

所以先要通过闻思教证理证,断疑生信生起胜解,先要生起胜解,这是信之因;有了胜解,自然有胜解信;有了胜解信,以这个信心为基础,信为欲依,后面欲心所自然也就会生起来;有了欲心所,也就是信愿行的这个愿,那么后面勤心所,精进自然也会起来的,它是这样的一个次第。我们把这个内容作为教证,这样就知道信愿二者当中,又以胜解信为根本。

下面把这个教证观修思维一分钟。

所立宗:信愿二者之中,以胜解为根本。 能立因 教证1: 《成唯识论》:忍谓胜解,此即信因。乐欲谓欲,即是<u>信果。</u> 窥基大师《成唯识论述记》: 信为欲依,欲为精进依,即入佛法次第依也。 ※闻思→ 胜解 → 信 → 欲 → 精进 (信之因) (信之果)

好,下面再来看第二个教证,《彻悟禅师语录》讲信愿的关系:



教证2:《彻悟禅师语录》:愿之所以不切,由信不真。总之生真信难。信果真矣,愿自能切。

最初要生起真信,也就是胜解信,这是最难的。之所以愿生西方的这个发愿不真切,就是因为信心不真。信果真矣,愿自能切。这是从正反两方面来推理说明信跟愿的关系,就像我们前面引用的这些唯识的教证,胜解信跟欲心所这个愿的关系是怎样的——信为欲依,胜解信是欲心所也就是愿所依的,由信发愿,由愿导行。这样我们就知道信就是根本,它是源头,前前为因后后为果,是这样的关系。所以,信愿二者之间,我们再去分析,那就是胜解信为根本。

下面对这个教证,也就是信愿的关系,根据莲宗十二祖《彻悟禅师语录》,我们来思维观修一分钟。

所立宗:信愿二者之中,以胜解为根本。 能立因 教证2:

《彻悟禅师语录》: 愿之所以不切,由信不真。总之生真信难。 信果真矣,愿自能切。

念佛

### 思维1分钟

### (2) 理证

问:信和愿何者更重要?是否愿更重要?虽 然没有信,只要发愿也能往生? 答:

- ①产生真信切愿的情况,胜解信是切愿的因, 自然更重要。
- ②即使未生真信切愿,也是信更重要。没有 信则不可能有愿,一般的愿也由一般的信而 来。

好,下面接着我们以理证来证成,当然理证主要为了大家容易懂,以这种分析的方式,这里有个问答, 有这样的一个疑问:

### (2) 理证

问: 也就前面讲的**胜解信与愿**,或者真信切愿,信愿二者,何者更重要?当然你要加上行来辨析也行,信愿行三者之间,因为我们前面已经专门抉择了信愿为根本,所以这里就省略了。实际上信愿与行,你先可以做一个辨析何者更重要,接着信愿当中再来辨析何者更重要。

现在比如说:有时候我们强调要发出离心,出离心实际上是愿的一个侧面。你要厌离娑婆,你要修出离心,才能欣求极乐。但是有一些没有学好,没有抓住关要,他这个地方就错认了,以为:"我修出离,我这个"愿"先生起来了,有了这个"愿"就行了,即使没有真信,我有这个"愿"就能往生,所以愿更重要。" 甚至有一些以为:"我通过念佛,佛力加持自然就会生起真信切愿,所以没必要这样通过教证理证、闻思

断疑。而且传统从古以来不都是要强调念佛的吗?"所以,有些人就觉得信愿行三者,不一定前前为因,

后后为果的,这个次第不决定的。不一定非要**由信发愿,由愿导行**的。"我有这个行也可以生起信愿,由愿也可以生起胜解信。我先生起愿,再生起胜解信。愿来生信,行来生信愿。"他是这样的想法。但实际上这个想法是不对的。

由信发愿,由愿导行。这里面它是次第依的关系,这个是决定的,这个不可能混乱。所以,你如果说可以由行,或者由勤心所再生起欲心所,欲心所生起信心所,你这样的教证恐怕找不出来。就像唯识里面讲的,胜解就是信心所的因,欲心所是信心所的果,它是这样的关系。

所以我们如果自己没有根据,自己不能随便想当然,这个非常重要。当然这里我们主要探讨信和愿二者 之间,何者更重要,这里可以分两种情况来分析:

### (2) 理证

问:信和愿何者更重要?是否愿更重要?虽 然没有信,只要发愿也能往生?



- ①产生真信切愿的情况, 胜解信是切愿的因, 自然更重要。
- ②即使未生真信切愿,也是信更重要。没有信则不可能有愿,一般的愿也由一般的信而来。

答:

①产生真信切愿的情况,胜解信是切愿的因,自然更重要。

如果以真信切愿这样的情况我们来分析,那当然胜解信是这个切愿的"愿"的因。信为欲依,胜解是信心 所的因,所以最初产生胜解信这个是最根本的。当然真信跟切愿,或者信心所跟欲心所,是信心所为根 本、为因的,更重要,这个应该没有争论。

②即使未生真信切愿,也是信更重要。没有信则不可能有愿,一般的愿也由一般的信而来。

下面再来看第二种情况,我们大多数人常见的,他没有真信切愿,一般般的信愿,那是否是:不一定信 更重要,而是愿更重要呢?

现在有一些道友就有这样的一种观点:"我没有生起胜解信,这个胜解信感觉似乎太难了、太高了,但是我只要有发愿就行了,没有真信,但是我有切愿。"——实际上这个挺搞笑的。

我们要严格地按唯识法相名词来: 欲心所、勤心所都是在胜解信的基础上, 甚至这个信心所也是在胜解的基础上, 信心所只有一种没有两种。还有一个真信, 还有一个非真信, 两种信心所? 没有这样的。只有一种信心所, 一种定义; 欲心所也是一样, 这个愿就是欲心所。

所以要按严格的唯识法相名词,不能自己想当然。所以你如果说有切愿却没有真信,那不是无因之果

吗?那你的这个切愿从哪里来的呢?所以这个是很不合理的。你不能说没有真信,但我有切愿。

有些道友甚至说,像《无量寿经》里面不是说:有疑惑心往生边地疑城吗?——这个就是教证。

《无量寿经》里面对佛的智慧有怀疑,以这种疑惑心往生,你不能说这个是切愿。虽然他确实没有真信,他的愿也不是切愿,只是一般般的这一种发愿求往生,但是这个你不能说也决定往生。必须有决定信才能决定生,你没有胜解信、决定信,像《无量寿经》里面这种情况,经里面可没有说决定往生。这就要碰运气了,看临终的时候有没有人来助念啊,提起佛号啊,所以这个就要看情况;还要看你求愿往生的这种力量大小。你如果平时确实很注重修出离心、欣求心,这个力量比较大,能压过对世间的贪恋,那你往生的可能性就比较大。即使你没有真信,当然你也没有切愿,但你愿修的比较好,虽然没有达到切愿(欲心所),这种在胜解信基础上的欲心所的程度,但是你力量比较大,那当然你往生的可能性就比较大。

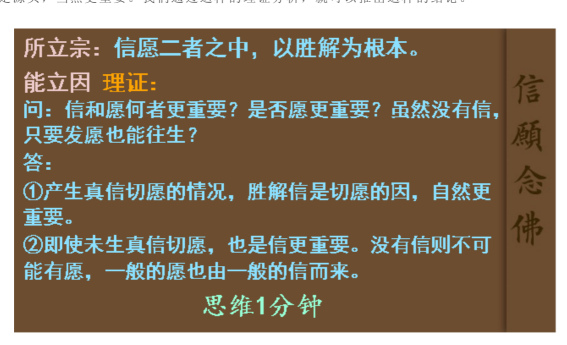
你如果有胜解信了,那就决定往生。能够有胜解信、不退信那就决定往生。但你如果没有胜解信,当然你的愿、切愿也不可能存在,无因不可能有果的。因为欲心所是信心所的果,它是因果的关系。这样我们就知道,因为没有真信,也没有切愿,所以你不能保证绝对往生。

当然你如果平时也没有注重出离心的修法、欣求心的修法,经常是将世间轮回中的事情放到第一位,那 你临终往生的可能性几乎就是很小很小。

这样我们去分析也知道:有真信切愿的情况,那当然也是胜解信更重要;没有真信切愿的情况, 也是胜解信更重要。即使你没有真信切愿,也是通过信心加强一分,你求愿往生的愿也就会增加一 分。这里面是这样的关系。

你不能说真信切愿是这样因果的关系:前前为因,后后为果;我没有真信切愿,就可以倒过来,那是不合理的。这个我们做一个推理就知道。

所以,对这个我们要详细地去分析。这样就知道信和愿何者更重要。当然这个就是**前前为因**,前面的是根本、是源头,当然更重要。我们通过这样的理证分析,就可以推出这样的结论。



好,下面观修完了,接着我们来看第三部分内容: **决定信则决定生。**这里也分教证和理证,所立宗: 决定信则决定生。能立的因呢? 我们先来看教证:



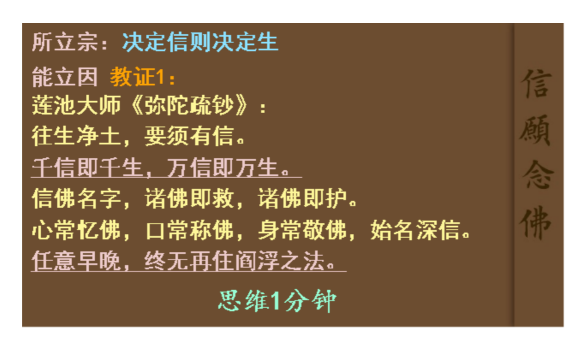
(1) 教证

### 教证1:

莲池大师《弥陀疏钞》:往生净土,要须有信。千信即千生,万信即万生。信佛名字,诸佛即救,诸佛即护。心常忆佛,口常称佛,身常敬佛,始名深信。所以首先深信、或者胜解信,这个最重要,这样任意早晚,终无再住阎浮之法。

这里莲池大师所引的教证就是:你如果有深信,只要生起了胜解信,那你就**任意早晚,终无再住阎浮**之法,往生就决定了。所以千信即千生,万信即万生。所以能否往生,不在你念佛功夫,也不是一定要等临终的时候才定下来,你生起胜解信、不退信,你有真信切愿,这时候就可以定下来。所以任意早晚,终无再住阎浮之法。等着往生,你已经决定往生了。就像你考大学的录取通知书已经发下来了,只是现在还没有去报道而已。

下面对这个教证再来观修一分钟。



### 教证2:

《印光法师文钞·复邓伯诚居士书一》: 果能生死心切,信得及,不生一念疑惑之心。 则虽未出娑婆,已非娑婆之久客。未生极乐, 即是极乐之嘉宾。

念佛

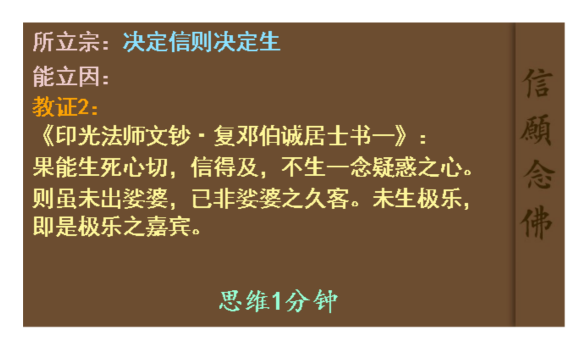
好,下面我们接着来看第二个教证,《印光大师文钞》:

### 教证2:

《印光法师文钞·复邓伯诚居士书一》:果能生死心切,信得及,不生一念疑惑之心。则虽未出娑婆,已非娑婆之久客。未生极乐,即是极乐之嘉宾。

你如果能信得及,对于你自己这样深信发愿求生净土,能不生一念疑惑之心,相信我这样子绝对能够往生,当然这个就是胜解信、决定信。**不生一念疑惑之心——**这样**虽然未出娑婆,已非娑婆之久** 客。你等着往生,娑婆世界对你来说是最后生,最后一次的轮回。相当于你就已经是极乐世界的人了, 虽然没有往生,等同往生,等着往生。

好,下面把《印祖文钞》这个教证观修一分钟。



### (2) 理证 信愿行三,具一具二具三无别。 否则,非真信愿行故。 (本)

好,这样前面通过教证来证成观修,接着我们来看理证。

### (2) 理证

信愿行三,具一具二具三无别。否则,非真信愿行故。

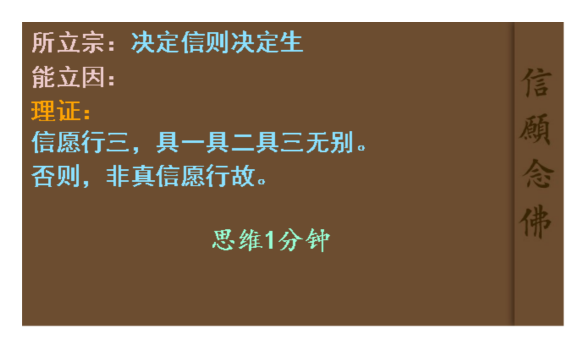
为什么可以说决定信则决定生? 这个理证推理,也可以是在教证基础上的理证推理。也就是说首先我们要辨析信愿行三者的关系。这个信愿行或者就是胜解信、决定信,这个信的内容是这样的: 有了胜解信就必定有欲心所这个愿,有真信必然就会发愿。你不能说我有真信,我就不往生,那就搞笑了,这也叫真信吗? 这不可能是真信。

这里的真信就是对往生西方净土生起真信,不是说通途法门的一种信心而已、胜解信而已。对净土真信,自然会有切愿;有切愿,自然就会有力行。你如果念佛很懈怠,那也不可能有真信切愿。

所以信愿行三者,它是具一、具二、具三,实际上没有差别。说**信愿行三如鼎三足缺一不可**也可以;说**得生与否全由信愿有无**也可以;说**有决定信方能决定生**也可以;或者你**发起了切愿就决定往**生也可以,就像《阿弥陀经》里面经常讲,要我们发愿往生;乃至你能真正在**信愿基础上的念佛**行,具足这一个也可以,因为具一就是具三。

所以这样我们就可以成立: 你说决定信实际上就是具三,就是有信愿行的; 如果缺了一个就不是真信切愿, 缺一个都不行。这样我们通过推理来辨析信愿行三者的关系, 就知道**决定信则决定生,因为这个决定信实际上就包含了信愿行。**这样跟佛菩萨、祖师大德一些讲法"信愿行具足才能往生", 也完全没有相违。

当然这里行是不离信愿的念佛、忆佛,身口意上的这样的一种行,而不是功夫,这个行不是念佛的功夫。这样通过理证辨析,以这个推理作为一个教证。



下面我们来以这个作为理证,来思维观修一分钟。

好,这样对净土信愿的关要,我们通过教证或者理证来举例观修。时间的缘故只能举例,有许多的教证,我们这里没有时间一一地去观修。主要靠大家自己课后,对这个教证首先你必须要字句上没有任何的疑惑,全部搞得很清楚。这样断除了障碍、怀疑,字句上的这种错误的理解,有必要可以再讨论,通过教证、理证在座上拿来观修。

时间的缘故,今天课就到这里,下面还有十分钟时间,在这里现场答疑。





课后答疑

## 回息

私開見佛悟無生 九品蓮華為父母 不退菩薩為伴任無生





