### 信愿生起方法02

地藏占察入净土 2018-12-04



【信愿引导】信愿生起方法02

### 【观修文】

依视频整理,内部参考,未经校对!





为使自他一切众生临命终时 能自在无碍地往生西方极乐, 究竟圆成佛果, 请大家发菩提心作如法听闻。





今天我们接着信**愿观修**第四部分内容:信愿生起方法。方法分两种:信的修法、愿的修法。信就是 胜解信的修法,又分观修理论和观修引导。

前面我们学习了**观修理论**,首先理论的认识非常重要。胜解信的修法以及愿的修法,虽然分两种,但这里千万不要误会,实际上还是一种。即使愿的修法,它也是为了生起胜解信。因为愿的修法肯定会增上信愿,所以有些人就觉得愿的修法肯定是先生起愿,再由愿来生信。——如果这样理解,那因果次第就错乱了。由信而发愿,由愿导行,这是必然的次第。所以信跟愿,这里分不同的修法,主要是从它不同的修法侧面、特点这个角度上分。

同时我们要知道,就像我们前面介绍信的修法、愿的修法,又以信为根本,生起胜解信为根本、为目的,必须围绕着这个中心。所以即使是愿的修法,你修无常、轮回苦这些出离心,但是也不能脱离信的修法,脱离净土教理的闻思。完全不注重这方面,仅仅修一个出离,你就仅仅出离,出离就能断疑生信

吗?净土的教理不懂,或者有错误的理解,这些疑惑、障碍,你仅仅修一个出离,恐怕还是很难断除。

所以最直接的就是通过净土教理,针对性每一个疑惑都要打破,在闻思打破这些疑惑的基础上,再来修出离心等等这些愿的修法,甚至包括我们积资净障、忏悔、培福,以及持念"南无阿弥陀佛"名号,这些所有的修法全部集合在一起,都是为了生起胜解信。

所以我们这里有些人在这里搞错了,特别是大多数人念佛的方法实际上是错的,因为他并没有真正地掌握净土法门的关要,他念佛的目的是为了生起一心不乱,忘记了就像印光大师等这些祖师大德讲的"念佛法门要注重信愿",它是一个他力法门,你要注重信愿,不要把他力法门作自力修。

当然有些人觉得:"我这是靠一句佛号,我不是他力法门作自力修,我靠佛号直接就生起信愿难道不行吗?"佛号确实有不可思议的加持,可以断除我们的障碍,积资净障通过念佛当然也可以,但是通过闻思这个信的修法直接断疑,净土的教理直接针对性地来断疑,这个非常直接。

而且你对这句佛号能得到加持的基础是什么?也还是信愿。但是现在信愿不够,你说通过佛号直接就让信愿生起来,但是你信愿不够,你得到佛力的加持就打了很大的折扣。这个勤心所、欲心所这些都没有生起来,因为前面的因(信心所)没有生起来,你通过后面的果,一下子由果生因恐怕也不是这么容易,虽然佛号确实具有很大加持力,但是在你身上恐怕就很难。

信愿行虽然是一体的、不可分的,但是它是前前为因,后后为果,前面的是最重要的,甚至信愿里面信最重要,所以即使是愿的修法也要在信的修法的基础上。现在有一些兼修其它法门的以为:"我把所修的功德回向一下就可以了。"但净土的教理不懂,没有在"通过教理断疑生信"这个地方下一番功夫,仅仅就回向一下,信愿还没有达到真信切愿的程度,这样恐怕也不是你想象的,回向一下就可以了这么容易。——这是指兼修净土的一些人。

即使专修净土的人,他不知道自己的信愿不是真信切愿,他以为我也生信了,我也在发愿,我也在念佛,难道还不行吗?他不知道这个不是真信切愿,所以这里他又错认了或者方法弄错了,仅仅在表面上,这句佛号、念佛功夫上讲究,而不注重信愿。所以我们一开始对这些观修理论正面、反面这些都要了解,否则后面修行的大方向可能都会错了,修了一辈子,错了一辈子,这样就非常可惜。

下面我们趣入今天的观修引导的内容。

# 2. 观修引导

前几科判所讲"决定信则决定生"之所有教证,皆可用于观修产生胜解,前面课上已进行过观修引导。(如十八愿,观经三心等。)此处再依善导大师《观念法门》之"摄生增上缘"及"证生增上缘",举例进行观修引导,思维观修决定往生之关要。

分二: (1) 摄生增上缘; (2) 证生增上缘。

2.观修引导

前几科判所讲"决定信则决定生"之所有教证,皆可用于观修产生胜解,前面课上已进行过观修引导。(如十八愿,观经三心等)此处再依善导大师《观念法门》之"摄生增上缘"及"证生增上缘",举例进行观修引导,思维观修决定往生之关要。分二: (1)摄生增上缘; (2)证生增上缘

我们选择性地、举例地,比如第十八愿或者观经的三心,三心具足就必定往生的道理,都已经观修过了。这些所学的教证都可以拿来观修,不是仅仅一个知识理论。

这个观修在这里再简单地说一下,观修首先你要非常认真细致地闻思学习净土的教理,学了之后有疑问道友之间讨论,向有些学的好的道友去请教,这样字面上、法义上完全搞清楚了,一字一句不能滑过,而且教证理论要掌握得越广越好,所以最初要**博学之**,接着要审问之。有问题自己最好能提出来,自己提不出来,大家讨论,别人帮你提出来,把所有问题解决,接着座上把这些教证拿来再来观修,而不是学完之后又把它丢一边去了,闭着眼睛只管念一句佛号,学的跟修的没有任何关系,这样子学修就脱节了。

你修的时候又不注重信愿,不注重这些净土的教理,学一套修一套这样就大错特错了。所以接着不管是 念佛的时候,座上专门观修的时候,要把所学的内容拿来结合在一起。念佛的时候也可以结合在一起, 你可以边念佛边思维或者你不能一心二用,那你就先念佛,专门把闻思教理座上来观修。

观修的时候要针对自心,你可以先念几句佛号问自己:我相信这样自己念佛能决定往生吗?念佛法门本来是万修万人去的,自己内心问一问自己,有没有这样的信心?——恐怕大多数人还是对自己没有信心,心里面是虚的,这样子你要观察到自己的问题,不足,再把所学的教证拿来,针对自心的这种怀疑,打破这种怀疑。我为什么没有这样信心呢?比如说根据第十八愿,十念一念就能往生。只要有真信切愿,至心信乐,欲生我国,就是真信切愿,那我为什么还要怀疑自己呢?——这样针对自心的问题,把这个教证拿来好好地反省,对治自己的疑心。

当然这个教证刚才讲的是前面的闻思断疑,这个非常重要。这个教证好像一个工具,就像榔头一样的。你能掌握这个工具,这个榔头你能举得起来,而且你要有力量能打破比如这个瓶子。你这个工具没有掌

握, 闻思不够彻底, 不够认真细致或者闻思的时候马马虎虎的, 或者好多字句上还有疑问那你怎么观修呢? 所以必须要打好前面的基础,接着要针对自己内心,再再地来观察、思维, 断除疑惑。

这个教证是绝对能够断除我们疑惑的,断除不了是自己原因。如果断除不了,那就需要再再地回过头来 去闻思、讨论,而且越广泛越好。到了观修的时候,反省到自己内心问题的时候能打破疑问,而且必须 要有这个力量,或者通俗一点讲你能通过这个教证说服自己:"我的怀疑这个肯定是不对的。"

通过教证要把这个疑惑打破,打破之后自然断疑就能生信。信心生起来了就安住这样的信心,接着来念一句"南无阿弥陀佛"名号,这就完全不一样了。但有可能念着念着你疑心又起来了,原来的信心退了,因为你刚开始力量不够,退了重新把教证拿起来再来对治,这样观察修、安住修,轮番地反反复复地这样来思维、观修。

所以我们现在课上大家一起观修,这不过是做一个提倡,主要还是靠自己课后平时安排时间,或者念佛的时候能拿来用。下面我们今天主要根据善导大师《观念法门》的一些教证,里面提到增上生的问题,分几种增上生,比如灭罪增上生等等。

这里只是跟我们往生有直接关系的**摄生增上缘、证生增上缘,**当然这个增上缘内容也比较多,这也是 选了几个**举例进行观修引导,思维观修决定往生之关要,**先来看第一个**摄生增上缘**。

摄生也就是摄受众生,阿弥陀佛的大愿摄受众生,这个做为增上缘。为什么叫增上缘呢?因缘结合才能生果,果就是往生,因是我们往生者自心的信愿念佛。但这个不是自力法门,靠自己还不够,所以必须要佛力、佛的大愿,这是一个最强大的增上缘。什么叫增上缘?增上缘比如说我们眼睛,对你看到的色法来说,这个眼根是最大的增上缘。所以对我们往生来说,最大的增上缘当然是阿弥陀佛所发的大愿,以及十方诸佛来做证明等等,这个是最强大的增上缘。

下面来看摄生增上缘, 分三。



先来看第一个:

# 摄生增上缘1

又言摄生增上缘者:即如无量寿经四十八愿中说:佛言,若我成佛,十方众生,愿生我国,称我名字,下至十声。乘我愿力,若不生者不取正觉。此即是愿往生行人命终时,愿力摄得往生,故名摄生增上缘。

有法: 十方众生

所立: 真信切愿, 决定往生

能立:第十八愿。

### 摄生增上缘1

善导大师《观念法门》:"又言摄生增上缘者:即如无量寿经四十八愿中说:佛言,若我成佛,十方众生,愿生我国,称我名字,下至十声。乘我愿力,若不生者不取正觉。此即是愿往生行人命终时,愿力摄得往生,故名摄生增上缘。"有法:十方众生;所立:真信切愿,决定往生;能立:依第十八愿。

所以摄生增上缘首先举例就是四十八大愿中第十八愿——十念必生愿。这里善导大师就说**"此即是愿往生行人命终时,愿力"**,愿力是阿弥陀佛愿力,**"摄得往生"**所以叫摄生,摄得往生,愿力摄得往生,故名摄生增上缘。

对这个教证我们下面再用因明立量,这样思维的时候会更清晰,把这个教证也可以作为一个理证,推理可以成立。首先,有法是十方众生,所立的宗、观点或者所持的观点就是真信切愿决定往生,因为第十八愿中"至心信乐,欲生我国"这个就是真信切愿,所以决定往生。能立的依据,可以把这里整个第十八愿拿来作为一个教证依据,这整个作为一个能立,教证可以拿来作为一个能立、依据、理由。通过第十八愿这个教证作为理由,可以成立"真信切愿,决定往生"。

"至心信乐,欲生我国,乃至十念,若不生者,不取正觉","至心信乐"就是真信切愿。"至心"就是指 至诚心,"至心信乐"这是信心,"欲生我国"就是愿心,这就是信愿具足。所以这样我们就通过摄 生增上缘,主要是根据第十八大愿,通过这个来观修、来对治自己内心的怀疑。

# 摄生增上缘1

有法: 十方众生

所立: 真信切愿, 决定往生

能立:第十八愿:若我成佛,十方众生, 愿生我国,称我名字,下至十声。乘我愿

力, 若不生者不取正觉。

# 观修1分钟

下面我们把这个教证的内容座上来观修一分钟。

好,这样我们观修了第一个"摄生增上缘"下面接着来看,"摄生增上缘2"。

# 摄生增上缘2

又此经下卷初云:佛说一切众生,根性不同,有上中下。随其根性,佛皆劝专念无量寿佛名。其人命欲终时,佛与圣众自来迎接,尽得往生。此亦是摄生增上缘。

有法: 十方众生: 所立: 尽得往生;

能立:《无量寿经》:一切众生,根性不同, 有上中下。随其根性,佛皆劝专念无量寿佛名。 其人命欲终时,佛与圣众自来迎接,尽得往生。

### 摄生增上缘2

又此经下卷初云(此经当然是指《无量寿经》):佛说一切众生,根性不同,有上中下。随其根性,佛皆劝专念无量寿佛名。其人命欲终时,佛与圣众自来迎接,尽得往生。此亦是摄生增上缘。有法:十方众生;所立:尽得往生;能立:《无量寿经》:一切众生,根性不同,有上中下。随其根性,佛皆劝专念无量寿佛名。其人命欲终时,佛与圣众自来迎接,尽得往生。

所以这里善导大师以总结的方式,往生不管什么根性的众生,佛皆劝专念无量寿佛名,而且命终的时候 作了保证"佛与圣众自来迎接,尽得往生","尽得往生",绝对往生,万修万人去,"此亦是摄生 增上缘"。

# 摄生增上缘2

有法:十方众生 所立:尽得往生

能立:《无量寿经》:一切众生,根性不同,有上中下。随其根性,佛皆劝专念无量寿佛名。 其人命欲终时,佛与圣众自来迎接,尽得往生。

观修1分钟

这里也可以因明立量,有法是"十方众生",所立是"尽得往生",能立就是这里《无量寿经》这段教证。下面我们把这段教证,通过因明立量的方式来观修一分钟。

好,接着我们来看,摄生增上缘3:

# 摄生增上缘3

又如《观经》第十一观及下九品,皆是佛自说。修定散二行,人命终时,一一尽是弥陀世尊自与圣众华台授手,迎接往生。此亦是摄生增上缘。

有法: 修定散二行众生;

所立: 弥陀世尊, 尽皆来迎。

能立:《观经》:修定散二行,人命终时,一 一尽是弥陀世尊自与圣众华台授手,迎接往生。

### 摄生增上缘3

又如《观经》第十一观及下九品,皆是佛自说。修定散二行,人命终时,一一尽是弥陀世尊自与圣众华台授手,迎接往生。此亦是摄生增上缘。

所以这里也是善导大师以总结的方式,举了《观经》第十一观及下九品——九品往生章内容。当然这里我们可以不去管它这里的第十一观,反正修定散二行,以善导大师观点,十三观这是修定的,而这个后面三观也就是九品的内容,九品往生,上品上生至下品下生,这个九品内容属于散善,它可以是一种散动善根,所以称为定散二行。不管你是有禅定、没有禅定、散心的、定心的,《观经》里面讲:人命终时,一一尽是,都是弥陀世尊与圣众迎接往生。

所以我们不要担心念佛的时候有没有一心不乱,有没有妄想。这里告诉我们定散二行,三福九品,你只

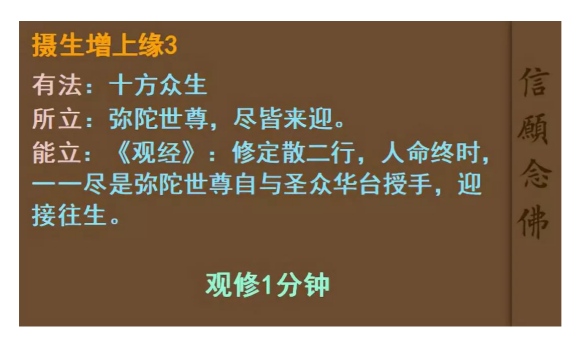
要具三心者,就必生彼国。只要具足了三心,或者真信切愿,你不管是有禅定没禅定,定散二行,尽皆来迎,都是决定往生的。下面我们也把这个教证做一个因明立量。

有法: 修定散二行众生; 不管有禅定、没有禅定,这样定散二行众生。

所立: 弥陀世尊, 尽皆来迎。都是决定往生的。

能立: 就是《观经》这个教证作为一个能立, 所以这个教证可以拿来作为我们一个理证的能立。当然这些都是《观经》当中释迦牟尼佛亲口宣讲的, 所以我们学净土的人对这个必须要有信心。依这个教证, 在教证的基础上我们再通过理证分析, 这样来思维观修。

下面我们把这个内容再来观修一分钟。



好,这样我们前面就观修了**摄生增上缘**,下面是**证生增上缘**。证生是什么意思呢?可能有些道友对这个很陌生,**摄生增上缘**比较常见,但这个**证生增上缘**,这是善导大师著作中出现的,而且这个非常重要。

证生,就是要证明,要专门做证明、保证,给我们做保证,你是可以决定往生的,就是为了断疑生信,给我们做证明、做保证。但是我们众生总是怀疑自己:我这样念佛能往生吗?所以阿弥陀佛、释迦佛、乃至十方诸佛,就是为了我们断疑生信,生起真信切愿,不惜出广长舌相,把舌头吐出来,这样苦口婆心来给我们做证明,但我们就是怀疑,这就是善根不够的表现,信心不够、善根不够。

下面来看善导大师《观念法门》中讲的:

# (2) 证生增上缘

证生增上缘:保证、证明决定往生。

善导大师《观念法门》:

又言证生增上缘者。

问曰: 今既言弥陀四十八愿摄一切众生得生净土者,未知摄何等众生得生,又是何

人保证得生也?

以下分三:

(2) 证生增上缘

信

又言证生增上缘者。问曰:今既言弥陀四十八愿摄一切众生得生净土者,因为前面介绍了摄生增上缘,未知摄何等众生得生,又是何人保证得生也?

**摄何等众生?**——不是圣者,是凡夫。所以是一切的凡夫众生,所以我们人人有份。**又是何人保证得生呢?**下面会以教证举例来说明何人保证得生,给我们做的保证,证明决定能够往生。

# 证生增上缘1:

答曰:即如《观经》说云,佛告韦提,汝今知不?阿弥陀佛去此不远。汝当计念谛观彼国,净业成者,亦令未来世一切凡夫得生西方极乐国土。今以此经证,但是佛灭后,凡夫乘佛愿力,定得往生。即是证生增上缘。

有法: 一切凡夫

所立: 得生西方极乐国土

能立: 《观经》, 释迦佛作保证

下面我们看证生增上缘1:

# 证生增上缘1:

答曰:即如《观经》说云,佛告韦提,汝今知不?阿弥陀佛去此不远。汝当计念谛观彼国,净业成者,亦令未来世一切凡夫得生西方极乐国土。今以此经证,但是佛灭后,凡夫乘佛愿力,定得往生。即是证生增上缘。

有法: 一切凡夫

所立: 得生西方极乐国土

能立: 《观经》, 释迦佛作保证

### 证生增上缘1

答曰:即如《观经》说云,佛告韦提,汝今知不?阿弥陀佛去此不远。汝当计念谛观彼国,净业成者,亦令未来世一切凡夫得生西方极乐国土。今以此经证,但是佛灭后,凡夫乘佛愿力,定得往生。即是证生增上缘。今以此经证,首先这个经、教证,可以作为一种证明,但这个经当中,"佛告韦提",也就是说明这是释迦牟尼佛、娑婆教主给我们做的保证,所以这个是证生增上缘。

下面也可以把这个教证做一个因明立量:

有法: 是一切凡夫;

**所立:是得生西方极乐国土**或者说是乘佛愿力定得往生,这是决定往生的,不是不定的或者可能往生,是决定往生、定得往生;

能立:就是《观经》这里释迦佛作的保证。

这是"证生增上缘",就是证明决定得生的一个增上缘。所以这样一种殊胜的强大的增上缘,我们竟然不用,或者学了还不明白,那就太可惜了,这就是我们断疑生信的最殊胜的教证,而善导大师在《观念法门》中全部给我们选好了,汇集在一起。但我们学净土的人,还不知道拿来用,拿来断疑生信,那确实太可惜了。

下面时间的缘故,这里的观修就省略了,希望大家课后自己可以再再思维观修。

# 证生增上缘1:

有法: 一切凡夫

所立: 得生西方极乐国土

能立:《观经》: "佛告韦提,汝今知不?阿弥陀佛去此不远。汝当计念谛观彼国,净业成者,亦令未来世一切凡夫得生西方极乐国土。"

释迦佛作保证。

观修1分钟

下面进入第二个证生增上缘:

# 证生增上缘2:

又如《观经》九品云: 一一品中所告众生者, 皆是若佛在世, 若佛灭后五浊凡夫, 遇善知识劝令生信。持戒念佛诵经礼赞, 决定往生。以佛愿力尽得往生。此亦是证生增上缘。

有法: 若佛在世, 若佛灭后五浊凡夫;

所立: 真信切愿, 决定往生;

能立:《观经》,释迦佛作保证。

### 证生增上缘2

又如《观经》九品云:一一品中所告众生者,皆是若佛在世,若佛灭后五浊凡夫,遇善知识劝令生信。持戒念佛诵经礼赞,决定往生。以佛愿力尽得往生。此亦是证生增上缘。

这里善导大师主要说《观经》九品,九品里面每一品都是这样讲的:**若佛在世,若佛灭后五浊凡** 夫。所以这里再次给我们指出来,是五浊恶世的凡夫,不管你修什么法,是**持戒念佛诵经礼赞,**甚至 五逆十恶,忏悔了也可以决定往生。

**所立就是真信切愿,决定往生。**怕我们还不生信,就下面再说:**以佛愿力尽得往生。**这是靠佛力,不是靠自力,所以你没必要怀疑自己。所以尽得往生、决定往生,是万修万人去,万不漏一。

有法就是若佛在世,若佛灭后五浊凡夫:

所立就是真信切愿,决定往生;或者说以佛愿力尽得往生.

能立:就是《观经》,这里是《观经》的九品文,或者也可以说是释迦牟尼佛,通过《观经》九品文给

我们做了保证,决定得生,尽得往生,这是证生增上缘2。

所以这些都是再再地给我们作证明,作保证,决定往生。那我们问一问自己:你还在怀疑吗?还不相信自己这样念佛能决定往生吗?那就不要怪阿弥陀佛,不要以为释迦佛太夸张,那是你自己的缘故,你自己没有信心,你自己因疑生障,自己障碍自己往生,没有人障碍你,这是我们自己的过失。

下面再来看证牛增上缘3:

### 证生増上缘3:

又如《弥陀经》云: '六方各有恒河沙等诸佛,皆舒 舌遍覆三千世界说诚实言。若佛在世若佛灭后一切造 罪凡夫。但回心念阿弥陀佛。愿生净土。上尽百年, 下至七日一日十声三声一声等。命欲终时,佛与圣众 自来迎接,即得往生。'

如上六方等佛舒舌,定为凡夫作证。罪灭得生。若不依此证得生者。六方诸佛舒舌一出口已后,终不还入口,自然坏烂。此亦是证生增上缘。

有法:十方凡夫众生;所立:但回心念阿弥陀佛,愿生净土,罪灭得生;能立:《阿弥陀经》,六方(十方)诸佛作保证。

证生增上缘3

又如《弥陀经》云:"六方各有恒河沙等诸佛,皆舒舌遍覆三千世界说诚实言。若佛在世若佛灭后一切造罪凡夫。但回心念阿弥陀佛。愿生净土。上尽百年,下至七日一日十声三声一声等。命欲终时,佛与圣众自来迎接,即得往生。"如上六方等佛舒舌,定为凡夫作证。罪灭得生。若不依此证得生者。六方诸佛舒舌一出口已后,终不还入口,自然坏烂。此亦是证生增上缘。

这里根据《阿弥陀经》: 六方各有恒河沙等诸佛,皆出广长舌相,遍覆三千大千世界说诚实言。**"汝等众生当信是不可思议功德,一切诸佛所护念经。"**这是经文,我们这里也可以把这个教证做一个因明立量。

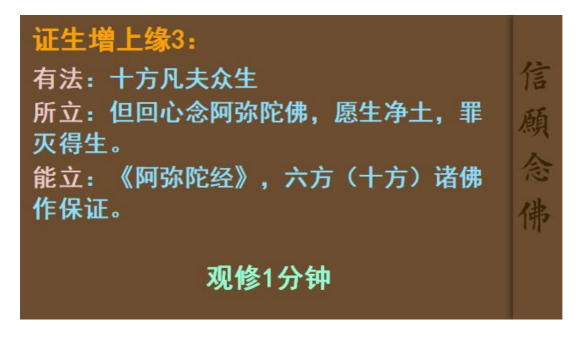
**有法:就是十方凡夫众生**;或者有法就是**若佛在世若佛灭后一切造罪凡夫。**当然不是说就仅仅造罪,所以这里改成十方凡夫众生,所有的众生。

**所立:但回心念阿弥陀佛,愿生净土,罪灭得生**;不管你是上尽百年,下至七日一日十声三声一声等,都决定得生。

能立:就是这里的教证《阿弥陀经》,或者六方(十方)诸佛出广长舌来作保证。佛把舌头吐出来作证明。我们这个世界,一般舌头你能够到鼻尖,证明你不打妄语。像释迦牟尼佛,他的舌头吐出来能够盖住整个脸,一直到法界,说明绝对不会有妄语的。而十方诸佛,他吐出来的广长舌相更不可思议,可以遍覆三千大千世界,来做证明。因为这不是小小的因缘,这是大因缘,所以就要出广长舌相来作证明。

但是佛把舌头都吐出来了,有些人还是不相信,还是怀疑自己,或者有些人说:"佛讲的我信是信的,但 是就是不相信。"所以这个说话有时候自己都不知道自己是颠倒的:"佛的话我肯定是信的,但就是怀疑 自己能不能往生。"表面好像很有道理,实际上是很可笑,完全自相矛盾。

下面我们把《阿弥陀经》这个教证,通过因明立量,来观修一分钟。



好,这样我们观修了一分钟。这一个证生增上缘《阿弥陀经》的教证,十方诸佛出广长舌相来作证明,就是让我们要断疑生信,相信自己,你只要有真信切愿就决定往生,百分之百往生。

净土法门就是信心成就的法门,也可以说就是不修成就的法门。说不修,不是说不念佛,而是说你要信心成就,往生就决定了。你只要有决定信就决定往生,所以生起胜解信最重要。所以这个"信的修法"最重要,这是最根本的。我们"愿的修法"、乃至念阿弥陀佛名号、积资净障,都是为了生起这个胜解信。

所以这是净土最根本的、最关要的地方,是以生起胜解信或者决定信为目标、为宗旨、为归宿,一切都 归于生起胜解信,不管是通过闻思断疑、乃至愿的修法、出离心的修法,或者念佛积资净障,皆是为了 这个目的,生起决定往生的胜解信。

好,今天因为时间的缘故,下面留十分钟时间给大家提问,现场答疑。





课后答疑

# 回息

私開見佛悟無生 九品蓮華為父母 不退菩薩為伴任無生





