### 信愿生起的方法11

地藏占察入净土 2019-01-08



【信愿引导】信愿生起的方法11

#### 【观修文】

依视频整理,内部参考,未经校对!

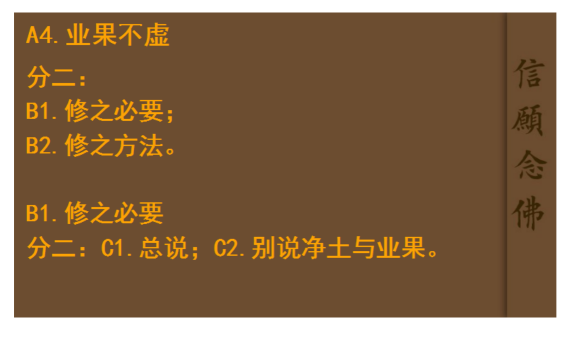


无欺三宝之自性 除恶趣怖大勇士 接引净土胜导师 阿弥陀佛赐吉祥





现在我们正在**次第观修厌离心**,分四个科判:**暇满、无常、轮回、业果**四方面。今天我们主要观修第四部分内容:**业果不**虚。



A4.业果不虚

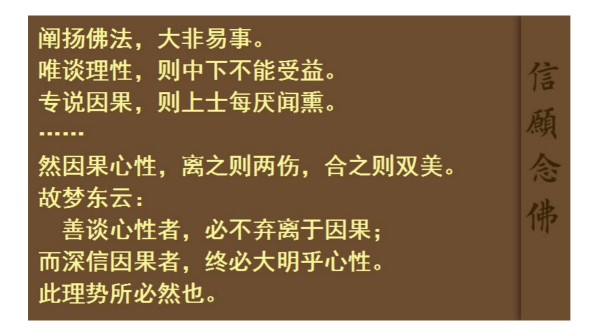
"业果不虚"又分两方面:一个是"修之必要",再一个是"修之方法"。今天我们主要观修"修之必要"。 这个千万不要以为是理论上的讲法,实际上也是让我们去观修的内容。"修之必要"又分"总说"和"别说 净土与业果"。

先来看"总说"。"总说"中,我们看《印光法师文钞》对这个道理的讲解。

# C1. 总说 《印光法师文钞·与佛学报馆书》: 世出世间之理,不出心性二字。 世出世间之事,不出因果二字。 众生沉九界,如来证一乘,于心性毫无增减。 其所以升沉迥异,苦乐悬殊者。 由因地之修德不一, 致果地之受用各别耳。

#### C1.总说

《印光法师文钞·与佛学报馆书》:世出世间之理,不出心性二字。世出世间之事,不出因果二字。 这个因果虽然是从事相上讲,但实际上事相没有离开理体。"众生沉九界,如来证一乘,于心性毫无增减。其所以升沉迥异,苦乐悬殊者。由因地之修德不一,致果地之受用各别耳。"本来生佛平等,但 之所以"升沉迥异,苦乐悬殊",善道与恶道、凡夫与圣人这里有极大差别,就是因为"由因地之修德不一",虽然性德平等,生佛不二,但是后天的修德,事相上还是有差别,所以"致果地之受用各别"。 下面再看:



"阐扬佛法,大非易事。唯谈理性,则中下不能受益。专说因果,则上士每厌闻熏。"

阐述弘扬佛法,这不是一件容易的事情。如果专门谈甚深的理性,中下根机的人就不能受益;但如果仅仅专说事相的因果,那上根机的人每每会厌烦,不愿听闻。但实际上因果和理性——事理是不分的。但对中下根机的人来说,你先可以跟他谈因果,即使理性不明,也能受益。但是对这些上士来说,最好事相、理性结合在一起,事理圆融地讲法。

下面看:"然因果心性,离之则两伤,合之则双美。"事与理、因果与心性,不能完全脱离。"离之则两伤",仅仅谈一个事相的因果,跟心性没有任何关系,这样也不行;要合在一起,"合之则双美"。

"故梦东(梦东也就是彻悟禅师)云:'善谈心性者,必不弃离于因果;而深信因果者,终必大明乎心性。此理势所必然也'"。所以真正能"善谈心性"的人,他不可能弃离因果。比如说讲中观、唯识、天台、华严、禅宗这些高的法,还是要强调因果,不能完全弃离因果。"而深信因果者,终必大明乎心性。"你如果真正深信因果,断恶行善、积资净障去做,最后"终必大明乎心性",必然到时候会明心见性的,此是"理势所必然"也。当然这里我们还可以去分析,众生根机有差别,所以最好你能事理圆融来弘扬佛法。

如果仅仅谈心性,如果你根机不够,就很容易落空,修不上去。绝大多数人,如果让他在中观、唯识这些甚深的法上去修,往往会落空。因为大多数人根机不够,基础不够。但你如果能深信因果,一开始在这个地方去做,即使理性不明,但还是可以得到极大的利益,不会落空(高法容易落空),而且你如果真能对世间、出世间因果深信,那"终必大明乎心性"。

它是一个次第:先从事相再到理体。当然这个一开始事理方面的道理必须要明白,修的时候你可以先从事相因果开始,理上要事理圆融,"离之则两伤,合之则双美"。《印祖文钞》中谈到,修的时候最好注重事相上的因果,这个非常重要。

下面我们再来看《广论》怎么讲的:



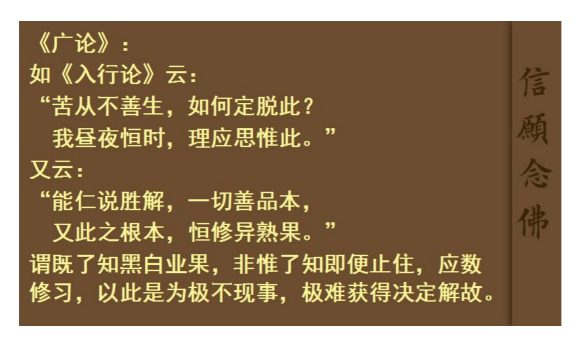
《广论》:

"若于业果,或决定相,或无欺罔,获定解者,是为一切内佛弟子所有正见,赞为一切白法根本。" 对这个业果(因果),"或决定相",因果"善有善报,恶有恶报",未做不会遇,已做绝对不会失坏,这 些因果道理的决定相,"或无欺罔",它绝对是没有欺罔的,绝对成立的,对这个没有怀疑,而且要"获 定解者",决定无疑的这样一个胜解。"获定解者",这个地方我们要注意,不是一般般的对因果的这样 一个信仰而已,要获定解或胜解,对因果真正深信无疑,生起定解。 "是为一切内佛弟子所有正见",作为佛弟子必须具备的一个正见,因果的正见。"赞为一切白法根本",这个"白法"范围很广,包括世间、出世间所有的善法,而因果、业果不虚,这是一切白法根本。如果你对业果没有定解,相当于你对一切白法的根本没有了,那不但出世间大小乘的佛法,甚至世间人天善趣这样的善法、这样的修法,你也够不上,不可能获得,可见因果的重要。这是佛弟子必须具备的一个正见,不管大乘、小乘或者三士道中人天乘的修法也必须要有"因果不虚"这样的一个正见,可见它的重要。

如果你对理体心性不了解,甚至没有真正生信心还不要紧,但是对业果要生信,没有怀疑,这个正见绝对要具足而且不能丧失。特别是有些比如说最基本的三世轮回、佛菩萨存在——这些因果正见你如果都不具足,那任何利益你都不会得到。

甚至受了五戒八戒,得了戒,如果生起对因果的怀疑——前世后世不存在因果报应,你如果不相信,那这个三皈依戒体都会失去。等什么时候你又生起正见的时候,三皈依戒体又会恢复。可见这个因果的正见非常重要,是最根本的,没有这个你任何利益都得不到。可见修学佛法业果不虚的重要,它是最根本的核心,内在的正见。

下面再来看《广论》:



《广论》:

"如《入行论》云:'苦从不善生,如何定脱此?我昼夜恒时,理应思惟此。'"

痛苦是从不善业产生的,那我现在要想脱离痛苦,就要断除恶业去忏悔,这样修持。所以"如何定脱 此"?要这样去思惟因果的道理。苦是一个果报,它的因就是业因,那就要从这个业因、这个源头上去断 除、忏悔。"我昼夜恒时,理应思惟此。""昼夜恒时",要不断地去思惟这个道理,对因果有没有生起 正见?有没有生起定解?

下面再看"又云:'能仁说胜解,一切善品本,又此之根本,恒修异熟果'"。"能仁"也就是佛,佛说胜解是一切善品的根本,就像前面《广论》讲的,它是"一切白法根本"。所以"胜解"是一切善法的根本,世间、出世间一切白法的根本,可见胜解的重要。

而"此之根本",也就是胜解这个根本是什么?相当于说胜解是一切白法的因、基础。那胜解的因又是什么?胜解怎么产生?这里实际上告诉我们修法,就是"恒修异熟果",平时经常要修持这种异熟果报,有什么因产生什么果,"异熟果报"。

比如杀生业因,会产生杀生的果报:短命、夭折、堕入恶趣等。——要经常这样去思惟,对这个最后你就能产生胜解,有了胜解就得到了一切**"善品本"**,没有这个胜解,那你就不可能产生世间、出世间任何佛法的利益。所以这里实际上不但告诉我们这个道理,而且也告诉了我们修法。

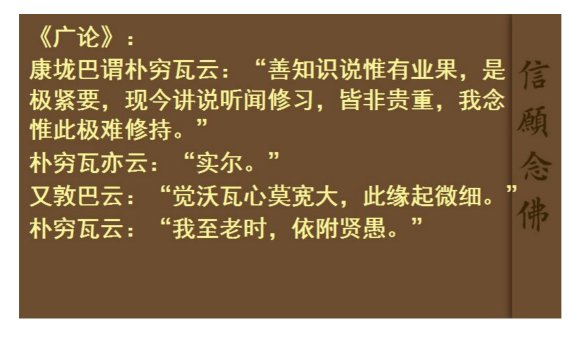
"谓既了知黑白业果,非惟了知即便止住,应数修习,以此是为极不现事,极难获得决定解故。"对这个"黑白业果",就是十黑业果、十白业果,十善业这些,善有善报,恶有恶报,"非惟了知即便止住"——这句话要注意,我们看一看,实际上现在绝大多数学佛人就是"惟了知即便止住",这个因果道理懂了,就觉得可以了,就放一边去了。这也是现在绝大多数学佛人的一个根本问题,对这个业果以为了知就可以了。

"应数修习",要数数地修习,要昼夜恒思惟,"我昼夜恒时,理应思惟此。"要恒修异熟果,要这样再再地、持续地去思惟。为什么呢?因为"以此是为极不现事",这个因果报应是"极不现事",我们眼根、耳根不能亲见亲闻,所以"极难获得决定解故",因为不是我们凡夫众生眼耳能够现量见闻的,所以它是"极不现事",极隐蔽事。

比如说前世造业,今世投胎受苦报,这些我们如果没有天眼通,就不知道。告诉你,你也不相信,因为你没有看到。所以我们跟世间人讲:"有前世后世、因果报应。"世间人马上就要问:"你拿出来给我看看!"因为他看不到,所以他就不相信。

所以"极难获得决定解故",即使佛弟子了知了因果报应的道理,也生起了一点信心,但因为这个也不是他现量能见到的,所以也"极难获得决定解故",很难生起定解。他内心说不定还是有许多怀疑,表面上信了,内心有没有真正信还不好讲。所以这个是需要数数地去修习,昼夜恒时思惟,这样才行。

下面我们再来看《广论》:

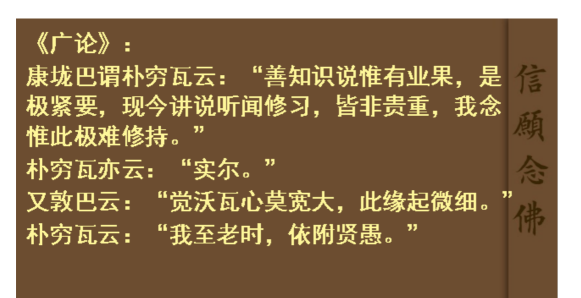


"康垅巴谓朴穷瓦云:'善知识说惟有业果,是极紧要,现今讲说听闻修习,皆非贵重,我念惟此极难修持。'""善知识说",也就是这些传承的善知识说:"惟有业果,是极紧要。"业果极紧要,不是一般紧要,最紧要的,甚至现在这些"讲说听闻修习,皆非贵重",这些很广的、很深的经论,"讲说听闻修习,皆非贵重",都不是贵重、重要的。

"我念惟此极难修持",也就是"业果不虚"这是极难修持的,你要非常注重。最初在这里要下一番功夫,"极难修持"。

本来我们一开始学佛肯定是讲说听闻,这是很重要的,但这个地方跟我们一般的讲法好像有差别。当然这里的"讲说听闻"我们要注意:他是不注重内心的修持,把佛法作为一个知识一样,这样来讲说听闻。这种讲法在我们南山律祖——道宣律师的《净心诫观法》中也有讲到,说最初修行的时候,要注重"五停心观"、"四念处",直接要来对治这些烦恼,而不是去"讲说听闻"做法师。

学了之后,不是去对治自己的烦恼。一开始学佛就想做法师、做律师,这样就麻烦了。如果对因果没有深信,现行的烦恼没有去对治,即使表面上学律、持律,但内心没有真正信,那就麻烦了,这是表面功夫,实际上是做不到的。所以一开始在业果上下一番功夫,这是一切白法根本,世出世间善法的根本。



下面"朴穷瓦亦云:'实尔'",表示也是完全认同。"又敦巴云: (敦巴也是宗敦巴,阿底峡尊者的接班人。)'觉沃瓦心莫宽大,此缘起微细。'""缘起"也就是业果极为微细,我们心不要太粗了,因果的取舍要非常注重,因为因果取舍这个地方必须要很细致,不能违背因果,所以"心莫宽大"。我们学佛人必须心越细越好,有些因果取舍心都很粗,说明佛法没有真正相应,没有真正入心,所以"此缘起微细",像印光大师强调的,作为一个律师的弘一大师也经常这样讲。

印光大师就提到,一般像云居山这些丛林的库房有个对联:杨岐灯盏明千古,宝寿生姜辣万年。方丈和尚受了风寒要点生姜,侍者过来拿,宝寿禅师说:"你拿钱来买。常住东西,你方丈和尚也不能随便拿的";"杨岐灯盏明千古",杨岐禅师佛前的这些供灯,他要看经的时候,都不敢用,要自己点蜡烛、点灯再来看。因果取舍如此微细。像印光大师做库头的时候,手上沾的一点儿糖都不敢拿到嘴里舔,得用废纸把它擦干净,是这样子的。

下面再看"朴穷瓦云:'我至老时,依附贤愚。'"朴穷瓦尊者说:我到老的时候,相当于一辈子就依附《贤愚经》。《贤愚经》《百业经》都是佛专门讲因果报应的一些公案故事,像这些我估计绝大多数人不注重,即使看了一遍,当故事一样看完,就放一边去了。但实际上这个要拿来修习的,一辈子依附《贤愚经》——这些古德都是我们随学的榜样。

这些因果报应的书,我们要特别注重。你要经常去看,而且要特别喜欢看,如果对这些很浅显的因果报应、公案,经常看,特别喜欢看,那说明你跟业果这个法相应。现在我们学佛人当中有不少对这些根本不重视,觉得这些法太浅了,没意思。"你学佛多年了还在看这个呀?!"他就起轻视心,这样就很难脚踏实地,很难得到佛法利益。

阿底峡尊者: "所谓的深法,唯有业果。 较诸现见本尊来说,能于业果获得决定信, 则更为超上。" 在阿里三年即以讲解业果为主,而被称为 "业果喇嘛"。

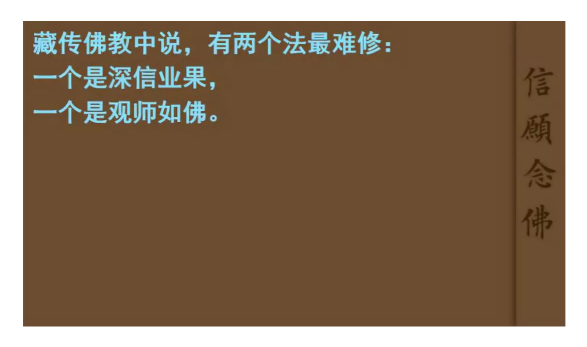
下面我们再来看**阿底峡尊者讲的:"所谓的深法,唯有业果。"**当时藏地的人向阿底峡尊者(印度过来的大班智达)求深法,但阿底峡尊者就是不传深法,唯传业果。而且怎么说呢:"这个业果**'较诸现见本尊来说,能于业果获得决定信,则更为超上'。"**阿底峡尊者就说:"对业果不虚的道理生起决定信,这个比你现见本尊还要殊胜,还要超上。"对我们一般人来说,如果修法能现见本尊这个不得了。就像我们念"阿弥陀佛"的人,得了念佛三昧,阿弥陀佛就直接现量现前了。但是这里阿底峡尊者讲,对业果获得决定信,比现见本尊、现见佛菩萨还要重要、还要殊胜。

当然说是这么说,我们内心有没有真正认识?阿底峡尊者给我们讲的这个是绝对有很大利益的,但你如果不信就没有办法;或者表面上信,内心还是追求这些现见本尊的高法,对业果还是不重视,那就无药可救了。所以对业果获得决定信,深信业果,这个更为超上。

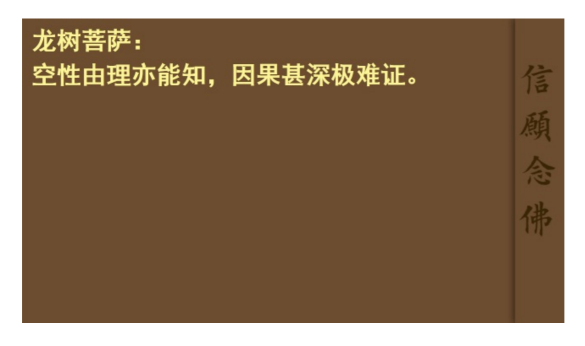
"在阿里三年即以讲解业果为主,而被称为'业果喇嘛'",三年的时间专门讲解业果,讲就讲了三年,那修学应该修多少年?那我们问一问自己,我们每位道友,你有没有这样三年持续不断地专门去学业果?

像我们现在老人家正在讲的暇满、无常、轮回苦、业果不虚,还没有讲多少时间,但有些人觉得时间已 经够长的了。实际上跟阿底峡尊者比,"三年讲业果",我们实际上还没有达到"三年讲业果"这样的程度。 但有些人就觉得:"啊呀,学了这么久。"经常会听到有人这样讲,说最初听一听,感觉"嗯"确实有很大触 动,越听到后来就越觉得没意思,他还问别人:"这个到底怎么回事?是不是这个法师讲者的缘故?"他没有去反省是自己的原因,他觉得不是自己的原因,是法师讲到后来,越讲越马虎了,老在那里讲这个道理。如果这样的话那真的就麻烦了。

所以我们看这里,阿底峡尊者三年讲业果、讲因果,如果我们有些道友去听的话,估计用不了三年,甚至半年听得就受不了了。刚开始觉得可能挺震撼,到后面就越来越疲了。所以,如果说让他去看第二遍第三遍,往往就提不起精神来,就是这样不死不活、无精打采地在那里看,看了还要唉声叹气,经常是这样的一种情况。这样把法作为知识一样,学完了一遍,第二遍再也不想学了,这样就不可能有任何希望,一切白法的根本——业果不虚根本就不可能产生,不可能获得定解。



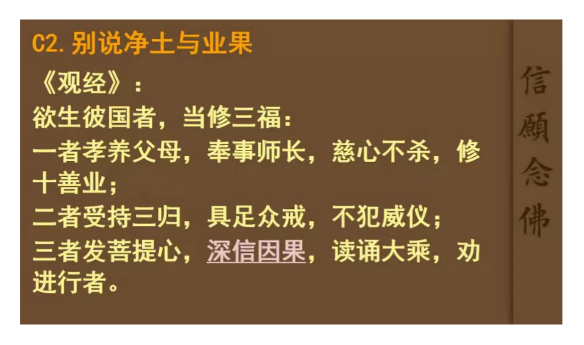
所以有这样一种讲法,有些佛教大德就说:"有两个法最难修",一个是"业果不虚",也就是深信业果,还有一个就是"观师如佛",这个是最难修的。因为这都不是现量能见到的,只能靠比量,靠圣教量,靠教证。所以如果在业果不虚这个地方没有去注重下功夫,那佛法世出世间利益都不可能得到。



下面我们再来看龙树菩萨讲:"空性由理亦能知",万法都是空性的,这个是通过推理也能了知的;"因果甚深极难证",因为因果没法靠推理:比如杀生得到什么果报。像戒律里面的制定,只有佛一人才能

定下来。佛经可以通五种人说,菩萨、乃至幻化的天人依佛力,有些加持印证也可以;但是,戒律唯有佛才能制定。所以"因果甚深极难证。"对这个要生起胜解来很难,它不是我们现量境界,也不是通过推理能推出来的,要靠教证,所以"因果甚深极难证"。

下面我们再来看第二科判。前面让我们了知了因果的重要,它是一切白法的根本。对因果生起决定的信解,非常重要!



C2.别说净土与业果

下面再来看"别说净土与业果"。我们修学净土法门,跟这个业果不虚是什么关系呢?

#### 《观经》:

"欲生彼国者,当修三福:一者孝养父母,奉事师长,慈心不杀,修十善业",讲十善业这些,当然 它实际上也是因果的范围。这个地方"孝养父母、奉事师长",注重的是人天乘的修法;

下面"二**者受持三归,具足众戒,不犯威仪**;"三皈依以及戒律,当然这里也是不离因果的。我们刚才讲到,如果对因果没有生信,戒律也很难受持。所以戒律是离不开因果的,离不开对业果不虚的信心。

下面再来看:"三者发菩提心,深信因果,读诵大乘,劝进行者。"大乘发菩提心,这个地方竟然出现了深信因果,按道理发菩提心、修大乘,跟因果有什么关系呢?大乘发世俗菩提心、胜义菩提心这个很高的修法,竟然这里出现了深信因果。这个地方我们要好好地思惟一下:发菩提心,接着深信因果,这样放在一起,可见深信因果的重要。三士道、大小乘、显密一切佛法离不开深信因果。所以如果没有深信因果,世间、出世间一切白法善法的利益都得不到,确实是这样的,它是一切白法根本,任何法都离不开因果、业果不虚。

对这个我们有没有生起重视呢?对这个内心有没有真正地改变呢?从此之后,在深信业果上下一番功夫,甚至要一辈子去修习,因为这个是极隐蔽的事情,很难现量见到的事情,很难生起定解,所以需要我们一辈子去修习。古德一辈子依止《贤愚经》《百业经》这些,看起来好像是很浅显的因果公案,但这个非常重要。

不管你修什么法,高法大法都离不开深信因果,《观经》里面实际上也是给我们讲了这个道理。所以三福当中第三个"发菩提心,读诵大乘",中间有一个深信因果,这里很有意思,值得我们好好去思惟。可见净土法门这个三福,每一福都离不开深信因果。所以修学净土有一个基础,你就是要深信因果,因果不信,你还修学什么净土法门呢?

这个道理我们不妨来分析一下:

## 私云:

虽然净土法门,人皆可修,但还是需要基础的。信 三世轮回、业果不虚等法是净土法门的基础, 若未深信因果,那么,你还不能说真正信佛! 若未真信佛, 却先念佛, 岂非本末倒置,岂不 念 荒唐!

"私云:虽然净土法门,人皆可修,"你只要有真信切愿就决定往生,所以三岁小孩、八十岁老太太念佛都能够往生。但是它还是需要基础的,不是说什么条件都没有,要不然那为什么还是有不少念佛的人往生不了呢?——他的基础不够。

所以这些"三世轮回",佛菩萨存在,善有善报、恶有恶报,"业果不虚等法",这些法"是净土法门的基础"。"等"字包括贤善的人格、业果不虚,这个是最基础的,是修学净土法门的基础。

为什么这么讲呢?我们来分析一下:"若未深信因果",你对业果如果还有怀疑,有没有前世后世、有没有佛菩萨、有没有极乐世界你都怀疑,那也可以说"你还不能说真正信佛!"你连一个佛弟子都算不上,三皈依你都得不到的;你如果对佛菩萨是否存在,前世、三世因果轮回,这个你都不相信,那即使得到三皈依,也会失去,因为你还不是真正的佛弟子。

"若未真信佛",你还不是一个佛弟子,说明你还没有真正信佛,"却先念佛",没有信佛你就念"阿弥陀佛"求生净土,修学净土法门,那"岂非本末倒置,岂不荒唐!"你都没有信佛,还在那里念佛,还想往生,那不是搞笑吗?你先要信佛,再来念佛,这样才能相应。所以这个应该是非常浅显易懂,很明白的道理。

但这个信佛——业果不虚的道理,不是说你大约地信就行了,这个必须要信到什么程度呢?要对这个"业果决定无欺罔",要真正地深信无疑,没有丝毫怀疑,这样才能得到真正的利益。你要生起定解、生起胜解,这个是要通过观修、思惟、抉择的,所以这些古德一辈子"依附贤愚",这样子来修。

阿底峡尊者还讲了三年的业果,所以我想,我们最少最少也要三年。阿底峡尊者是在宋朝的时候,那时候人的根机还是比较猛利的,都至少需要三年,那我们最少得六年、十几年,专门在业果上,天天在上

面修,这样才会得到真正的利益。我们这个时代人的根机跟古人还不能比,所以一辈子来修学业果也不为过,这才有真正的利益,这个非常重要,非常重要!

下面我们把刚才学的深信因果、业果不虚的道理、业果不虚的重要性(重要性就是让我们去思惟、观修,引起要强烈地修持这个业果不虚法门的欲乐,所以这个也是要拿来修的。)从正面、反面两方面去思惟:如果深信因果,我们就能得到佛法真正的利益;如果不注重,对因果没有深信,那就不可能得到任何的利益。这样多方面去思惟。

以这样深信因果的一种定解(能生起定解当然是最好的);即使没有生起定解,我们也要在这里不断地去修持,以深信因果的信心来持佛名号——毕竟净土也是一个因果,来念"阿弥陀佛"名号。

下面我们这样念佛三分钟。接着现场答疑。





课后答疑



阅读原文