#### 信愿生起的方法13

地藏占察入净土 2019-01-15



【信愿引导】信愿生起的方法13

#### 【观修文】

依视频整理,内部参考,未经校对!



# 信愿念佛

信愿观修 信愿生起方法 第13讲

无欺三宝之自性 除恶趣怖大勇士 接引净土胜导师 阿弥陀佛赐吉祥



为使自他一切众生临命终时 能自在无碍地往生西方极乐, 究竟圆成佛果, 请大家发菩提心作如法听闻。

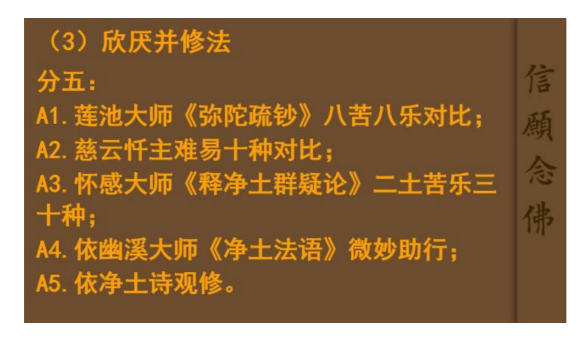




我们接着信愿观修的内容,现在正在学习"信愿生起方法"中"愿的修法",前面我们"次第观修厌离心",观修了暇满、无常以及轮回、业果这些出离心的法门,今天开始"欣厌并修法"。

前面出离心的修法,专门修厌离心。今天要学习的"欣厌并修法"是净土法门不共的一种修法,我们给它安立个名字,可以叫"欣厌并修"。厌离心、欣求心,苦乐对比,这样"欣厌并修"。同时,娑婆世界、极乐世界,一苦一乐,一净一秽,放在你面前,直接进行对比。这样我们心中自然就会生起离苦得乐,厌离娑婆、欣求极乐之心。就像我们前面课上提到的"镬汤在后,莲池在前。"镬汤也就是地狱的油锅镬汤在后;极乐世界的莲池在前。这样"镬汤在后,莲池在前,虽千万人阻我不念,不可得也。"自然就会生起这样的一种欣厌之心。

共分五方面内容:



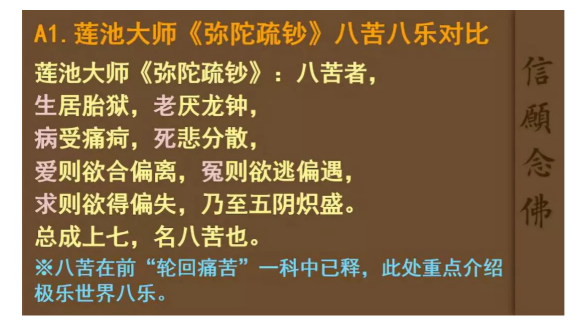
(3) 欣厌并修法

分五:

A1. 莲池大师《弥陀疏钞》八苦八乐对比;

- A2.慈云忏主难易十种对比;
- A3.怀感大师《释净土群疑论》二土苦乐三十种;
- A4.依幽溪大师《净土法语》微妙助行; (这是我们前面提到过的。)
- A5.依净土诗观修。(净土诗当中这样欣厌并修的。)

先来看第一个:



#### A1. 莲池大师《弥陀疏钞》八苦八乐对比

八苦的内容在前面"轮回痛苦"一课中已经做过解释,这里就不再详细介绍。此处主要侧重介绍极乐世界 八乐。所以这个"**欣厌并修法**",最好有一定基础,对这个苦(比如以八苦为例)你要有所了解,极乐世 界相关对应的八乐也要有所了解,这样才能欣厌并修。

我们来看《弥陀疏钞》:

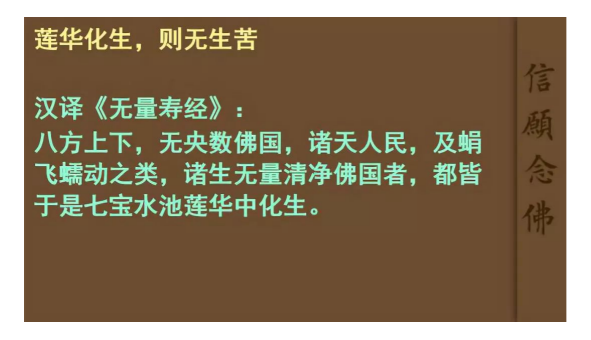
"莲池大师《弥陀疏钞》:八苦者,生居胎狱,老厌龙钟,病受痛疴,死悲分散,爱则欲合偏离,冤则欲逃偏遇,求则欲得偏失,乃至五阴炽盛。总成上七,名八苦也。" 下面再看: 而彼国 莲华化生,则无生苦; 寒暑不迁,则无老苦; 身离分段,则无病苦; 寿命无量,则无死苦; 无父母妻子,则无爱别离苦; 诸上善人同会一处,则无冤憎会苦; 所欲自至,则无求不得苦; 观照空寂,则无五阴盛苦。

"而彼国莲华化生,则无生苦;寒暑不迁,则无老苦;身离分段,则无病苦;寿命无量,则无死苦;无父母妻子,则无爱别离苦;诸上善人同会一处,则无冤憎会苦;所欲自至,则无求不得苦;观照空寂,则无五阴盛苦。"这是《疏钞》当中八苦八乐对比的这段教言。

下面我们来做一个详细的了解。八苦容易理解,前面也做过解释,这里就不详细介绍。这里主要介绍的是与八苦对应的八乐。

"莲华化生,则无生苦。"这是对应前面"生居胎狱",这是生苦,在胎中就象在牢狱一样。而极乐世界是莲花化生。一般胎卵湿化中,化生这种情况比较特殊,它没有住胎、出生的痛苦,所以一般化生没有生苦,这是一种特殊情况。不但极乐世界"莲花化生"无苦,我们这个世界如果是化生的情况,也没有住胎以及出生的痛苦。因为化生是忽然一下就产生了,是这样的一个特殊情况。所以极乐世界"莲花化生,则无生苦。"

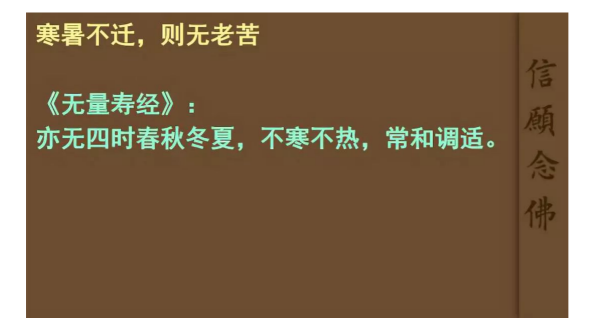
我们来看汉译《无量寿经》:



"八方上下,无央数佛国,诸天人民,及蜎飞蠕动之类,诸生无量清净佛国者,都皆于是七宝水池 莲华中化生。"极乐世界众生都是莲花化生,所以也就没有生苦。

下面再看:"寒暑不迁,则无老苦"。娑婆世界是老厌龙钟,老人一副龙钟、衰老相。而极乐世界没有老苦,所以"寒暑不迁,则无老苦"。

我们看《无量寿经》:



#### 《无量寿经》:

下面再来看:

"亦无四时春秋冬夏,不寒不热,常和调适。"

极乐世界没有四季寒热的情况,所以"寒暑不迁"。"寒暑不迁"主要对于器世间来讲,有情世间则有老苦。极乐世界众生没有老态龙钟相,永远十八岁青春相,他不会老,所以没有衰老这样的老苦。

## 身离分段,则无病苦

《弥陀疏钞》:分段者,四大所成,有分齐段落。

《无量寿经》:皆受自然虚无之身,无极之体。

汉译《无量寿经》:便则自然长大,亦无乳养之者,皆食自然之饮食。其身体者,亦非世间人之身体也,亦非天上人之身体也。皆积众善之德,悉受自然虚无之身体,甚姝好无比。

《印光法师文钞·与陈锡周居士书》: 纯童男相,寿 等虚空,身无灾变。老病死等,名尚不闻,况有其实。

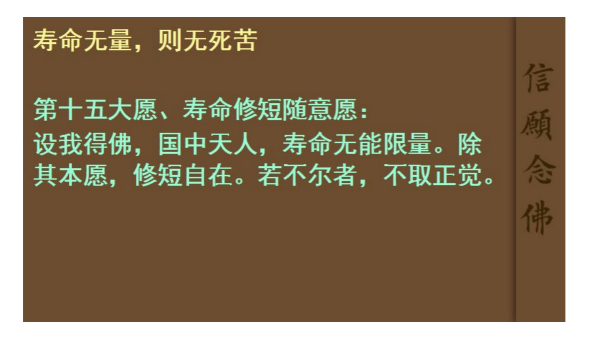
"身离分段,则无病苦"。

极乐世界"**身离分段**",分段生死已经断除了,所以没有病苦;我们娑婆"病受痛疴",这种病苦是极乐世界没有的,因为他已经离开分段生死(像我们一期的生命,这样的分段生死。)极乐世界只要一往生在那里,不管是圣者凡夫都没有分段生死。

所以《无量寿经》中说:"皆受自然虚无之身,无极之体。"汉译《无量寿经》:"便则自然长大,亦 无乳养之者,皆食自然之饮食。其身体者,亦非世间人之身体也,亦非天上人之身体也。皆积众善 之德,悉受自然虚无之身体,甚姝好无比。"这是《无量寿经》中详细描述的。

《印祖文钞》中也有介绍:"纯童男相,寿等虚空,身无灾变。老病死等,名尚不闻,况有其实。"所以极乐世界没有病苦,因为他"身离分段",没有这样的分段生死。

下面再看:



"寿命无量,则无死苦"。

而婆婆世界**"死悲分散",**死的时候四大分离,死亡降临,必须要舍离这个世界。但是极乐世界因为寿命无量,所以没有死苦。

我们看《无量寿经》第十五大愿:寿命修短随意愿。

"设我得佛,国中天人,寿命无能限量。除其本愿,修短自在。若不尔者,不取正觉。"极乐世界的众生,不但圣者,乃至人天凡夫的寿命都是"无能限量"。就像我们前面介绍的,他已经离开分段生死,所以他的寿命无量,跟阿弥陀佛一样也是无量寿。同时他又是"修短随意"、"修短自在"的——你如果想去他方世界度众生,寿命可以自在。

关于这个我们下面再引用一些内容。因为刚才提到的,比如说极乐世界众生,乃至人天凡夫都是寿命无量,都是彻底远离、断除了分段生死。但这个可能会有很大的争论。因为通途教法里面讲:你只要是人天凡夫,那你就在轮回里面,必定有分段生死。甚至小乘初果还要七返人天,还有分段生死。按通途教理讲,你一个凡夫,怎么可能没有分段生死呢?——一般人很难接受。只有圣者(阿罗汉以上、大乘登地以上)才可能断除分段生死,现在极乐世界人天凡夫就断除分段生死,这是通途教法中没有的。

另外也有古大德对极乐世界有没有分段生死,有一些不同讲法。比如善导大师的亲传弟子怀感大师就说,极乐世界除了八地以上完全没有分段生死,八地以下、小乘初果以上这些,要么是变易生死,要么是分段生死,之下的就完全都是分段生死,他有这样的一种解释。所以关于这个,古来还是有些争论。

下面我们稍微详细地引用莲池大师《弥陀疏钞问辩》里面的内容,做一个了解:

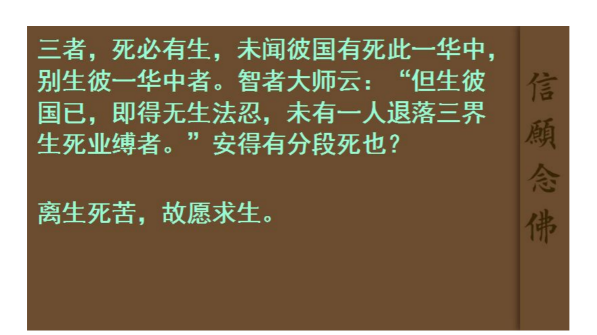
産池大师《弥陀疏钞问辩》: 言莲华化生,则便离分段。······略说有三: 一者,分段乃有质有碍,故有生死。大本云: "生彼国者,皆清虚之身。"安得有分段死也? 二者,只闻从莲华中生,未闻于莲华中死。故此经云: "及其人民,寿命无量。"大本云: "若我成佛,国中有情,寿有齐限者,不取正觉。"智者大师云: "生彼国者,即得寿命永劫,共佛菩萨齐等。"安得有分段死也?

莲池大师《弥陀疏钞问辩》:

下面再看:

"言**莲华化生**,则便离分段。"这个分段生死已经远离了。"略说有三:一者,分段乃有质有碍,故有生死。大本云:"生彼国者,皆清虚之身。"清虚之身无极之体,"安得有分段死也"?分段生死本身有一个质碍的身体,一期的生命。极乐世界众生是清虚之身、无极之体,没有质碍,所以怎么有分段生死呢?

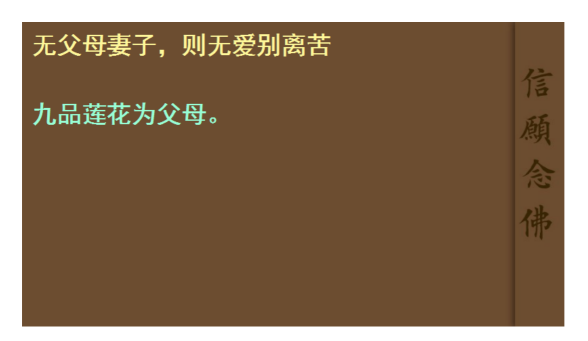
"二者,只闻从莲华中生,未闻于莲华中死。"只有莲花化生,没有听说莲花化死。下面看:"大本云:'若我成佛,国中有情,寿有齐限者,不取正觉。'"寿命没有齐限,寿命无量的。"智者大师云:'生彼国者,即得寿命永劫,共佛菩萨齐等。'安得有分段死也?"这是智者大师的解释。



"三者,死必有生,未闻彼国有死此一莲华中,别生彼一华中者。智者大师云:'但生彼国已,即得 无生法忍,未有一人退落三界生死业缚者。'安得有分段死也?"这是第三。

所以**"离生死苦,故愿求生"。**生到极乐世界,以人天凡夫的身份就可以超越轮回,远离分段生死。这是通途法门中、一切经论中、一切修法中没有的。所以净土为什么称为特别法门、奇特法门,确实以我们一般的教理很难去判断它。

下面再来看:



"无父母妻子,则无爱别离苦"。

所以极乐世界众生都是"九品莲花为父母。"没有像我们这个世界父母妻子,所以自然"则无爱别离苦。""娑婆世界"爱者欲合偏离",所以有爱别离苦。极乐世界没有父母妻子,都是莲花化生的,当然也就"则无爱别离苦。"

下面:

# 诸上善人同会一处,则无冤憎会苦

《阿弥陀经》: 与如是诸上善人,俱会一处。

《印光法师文钞·与陈锡周居士书》: 亲尚了不可得,何况有怨。

"诸上善人同会一处,则无冤憎会苦"。极乐世界都是上善人,没有魔王外道,也没有冤亲债主,当然就"无冤憎会苦"。就像前面讲的:"冤者欲逃偏遇。"冤家债主你虽然想逃离,但偏偏要遇上。不是冤家不聚头,越不想看见,他就越在你前面晃,越要找你麻烦,往往是这样子。

就像《阿弥陀经》里面讲的"与如是诸上善人,俱会一处"。《印祖文钞》中说:"亲尚了不可得,何况有怨。"所以没有"亲、怨"的差别。

下面再看:

## 所欲自至.则无求不得苦

《无量寿经》:无量寿国,其诸天人,衣服饮食,花香璎珞,缯盖幢幡,微妙音声,所居舍宅,宫殿楼阁,称其形色,高下大小,或一宝二宝,乃至无量众宝,随意所欲,应念即至。

《无量寿经》: 若欲食时, 七宝钵器, 自然在前。金、银、琉璃、砗磲、玛瑙、珊瑚、琥珀、明月、真珠, 如是诸钵, 随意而至。百味饮食, 自然盈满。

佛

"所欲自至,则无求不得苦。"

极乐世界"所欲自至,"想得到什么马上就能得到。只要一想,衣食之类任何受用自然就能现前,所以"所欲自至,则无求不得苦";而娑婆世界"求则欲得偏失",有求不得苦,但在极乐世界"所欲自至"。

我们看《无量寿经》:

### 所欲自至.则无求不得苦

《无量寿经》:无量寿国,其诸天人,衣服饮食,花香璎珞,缯盖幢幡,微妙音声,所居舍宅,宫殿楼阁,称其形色,高下大小,或一宝二宝,乃至无量众宝,随意所欲,应念即至。

《无量寿经》: 若欲食时,七宝钵器,自然在前。金、银、琉璃、砗磲、玛瑙、珊瑚、琥珀、明月、真珠,如是诸钵,随意而至。百味饮食,自然盈满。

念佛

《无量寿经》:"无量寿国,其诸天人,衣服饮食,花香璎珞,缯盖幢幡,微妙音声,所居舍宅,宫殿楼阁,称其形色,高下大小,或一宝二宝,乃至无量众宝,随意所欲,应念即至。"极乐世界人天凡夫的衣服饮食,花香璎珞,以及宫殿楼阁,甚至你要想供养的无量众宝,随意即至,"随意所欲,应念即至。"所以前面说"所欲自至。"

在极乐世界你只要念头一动,想要什么马上就现前。所以《无量寿经》里面说:"若欲食时,七宝钵器,自然在前。金、银、琉璃、砗磲、玛瑙、珊瑚、琥珀、明月、真珠,如是诸钵,随意而至。百味饮食,自然盈满。"你想要吃什么,念头一动马上现前,"百味饮食,自然盈满。"不像我们这个世界,想要什么,往往不能满你所愿,所以"不如意者十有八九",很难让我们满愿的;而极乐世界:"随意所欲,应念即至。"没有不能满愿的,所以没有"求不得苦"。

下面再来看第三十八大愿:妙服自然在身愿。

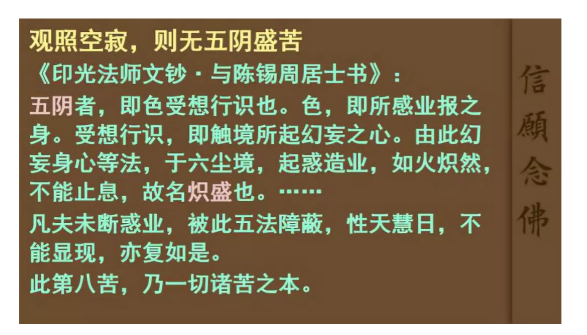
第三十八大愿、妙服自然在身愿: 设我得佛,国中天人欲得衣服,随念即至, 如佛所赞应法妙服,自然在身,有求裁缝 捣染浣濯者,不取正觉。 《往生论》: 众生所愿乐,一切能满足。 (庄严一切所求满足功德成就)

第三十八大愿:妙服自然在身愿:"设我得佛,国中天人欲得衣服,随念即至,如佛所赞应法妙服,自然在身,有求裁缝捣染浣濯者,不取正觉。"

衣服你也不用这么麻烦去做,也是念头一动,马上就在你身上了,"自然在身。"所以极乐世界众生就像《往生论》讲的:"众生所愿乐,一切能满足。"这是一种功德成就:庄严一切所求满足功德成就。一切所求满足,没有不能满足的,所以没有"求不得苦"。

可以说极乐世界众生,乃至人天凡夫的福报,我们这个世界无法想像。真正富有四海:天下的珍宝,念头一动马上现前。十方无量佛土诸佛面前,都可以拿来供养。所以极乐世界众生的福报,我们这个世界所有人加在一起恐怕也无法和他比,确实太不可思议了。如果你相信佛所说的,有这么好的地方还不想去,那真是没有福报,颠倒到极点。

下面再看:



"观照空寂,则无五阴盛苦。"

五阴,就是色受想行识,我们前面介绍过。这里的"五阴炽盛苦"是指我们"色受想行识,即触境所起幻妄之心",根识缘外境的一种状态。"由此幻妄身心等法,于六尘境,起惑造业,如火炽然,不能止息,故名炽盛也。"五阴炽盛,也可以说叫五取蕴苦。"凡夫未断惑业,被此五法障蔽,性天慧日,不能显现,亦复如是。"所以第八苦"五阴炽盛苦",是一切诸苦之本。幻妄的身心,五阴或者五蕴,根识缘尘去造业,就称为"五阴炽盛苦"。

《无量寿经》: 皆受自然虚无之身, 无极之体。

第十大愿、不起贪计身见愿:设我得佛,国中 天人,若起想念贪计身者,不取正觉。

唐译: 若我成佛, 国中有情起于少分我、我所

想者,不取菩提。

《印光法师文钞·与陈锡周居士书》: 无五阴炽盛之苦,享身心寂灭之乐。

而极乐世界是"皆受自然虚无之身,无极之体。"所以它不是我们这个世界这样的五阴炽盛。我们看第十大愿:不起贪计身见愿:"设我得佛,国中天人,若起想念贪计身者,不取正觉。"看唐译《无量寿经》:"若我成佛,国中有情起于少分我、我所想者,不取菩提。"所以极乐世界众生没有我、我所执。前面愿中的"身见"也就是萨迦耶见,他不起"贪计身见愿",这个确实不可思议!

本来相当于阿罗汉才会有这样的不起烦恼,不起我、我所执,但极乐世界人天凡夫就可以这样子。所以《印光法师文钞·与陈锡周居士书》中讲:"无五阴炽盛之苦,享身心寂灭之乐。"在极乐世界没有五阴盛苦,不会起惑造业,没有我、我所执,没有身见,这个是非常奇特的,也是不可思议的!

这个是八苦八乐这样做对比。我们前面根据《弥陀疏钞》,再引用《无量寿经》等经典,以及《印光大师文钞》的一些内容,做了一个比较全面的了解。八苦八乐一一作对比,这样欣厌并修,"苦乐"放在你面前,何去何从就一目了然了。

下面对这个内容画一个图表,八苦以及八乐,娑婆世界、极乐世界这里可以做一个对比。

| 八生老病死别憎不知 爱怨求 | <ul><li>娑と と お の の の の の の の の の の の の の の の の の</li></ul> | 极乐世界<br>莲华化生<br>寒暑不迁<br>身离分段<br>寿命无量<br>无父母妻子<br>诸上善人同会一处<br>所欲自至 | 观修2分钟 | 信願念佛 |
|---------------|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-------|------|
| 永不得苦<br>五阴盛苦  | 放得偏失<br>五阴炽盛                                               | 所欲目至<br>观照空寂                                                      | 分钟    |      |

乐世界,他又是**"无有众苦,但受诸乐。"**可以说就是八乐。下面的生、老、病、死、五阴盛苦这八苦,对应极乐世界这些内容。

对于八苦、八乐,下面我们总地作一个回顾、观修。前面我们刚刚学完八苦,这里再"八苦、八乐"合在一起,作一个"欣厌并修"。

依这个科判图表,做一个"欣厌并修",下面观修两分钟......

好!八苦、八乐,我们作了一个观修。这样欣厌并修、苦乐对比,自然就会生起避苦求乐、欣厌之心。 净土法门中独特的修法:"欣厌并修法"非常殊胜,非常直接,欣厌心通过这样的方式很容易生起来。因 为这种避苦求乐的心,任何众生甚至一个蚂蚁昆虫都有,你去碰它一下,它就赶快逃命,它也知道避苦 求乐,何况我们万物之灵的人类?!我们这样去思惟很容易生起欣厌心,这是一种"欣厌并修法"。

下面再来看印祖《印光法师文钞·与陈锡周居士书》:

《印光法师文钞·与陈锡周居士书》:
则翻娑婆之七苦,以成七乐。
至于身则有大神通,有大威力。不离当处,便能于一念中,普于十方诸佛世界,作诸佛事,上求下化。心则有大智慧,有大辩才,于一法中,遍知诸法实相,随机说法,无有错谬。虽说世谛语言,皆契实相妙理。无五阴炽盛之苦,享身心寂灭之乐。故经云,无有众苦,但受诸乐,故名极乐也。
娑婆之苦,苦不可言。极乐之乐,乐莫能喻。深信佛言,了无疑惑,方名真信。

《文钞》中介绍了八苦中前面的七苦,后面总结说:"则翻娑婆之七苦,以成七乐。"所以没有这个七苦,"以成七乐"。"至于身则有大神通,有大威力。不离当处,便能于一念中,普于十方诸佛世界,作诸佛事,上求下化。心则有大智慧,有大辩才,于一法中,遍知诸法实相,随机说法,无有错谬。虽说世谛语言,皆契实相妙理。"这是前面八苦、八乐中,讲的七苦以及七乐。

下面再讲第八苦: "无五阴炽盛之苦,享身心寂灭之乐。故经云,无有众苦,但受诸乐,故名极乐也。"这样八苦、八乐给我们介绍完了,所以《阿弥陀经》里面讲: "无有众苦,但受诸乐。"

通过八苦、八乐对比,我们了知为什么《阿弥陀经》中讲:"无有众苦,但受诸乐"?我们学净土的人,一般每天都会念《阿弥陀经》:"无有众苦,但受诸乐",这八个字里面有很多内容。通过这样八苦八乐对比,我们才能了解"无有众苦,但受诸乐"是什么意思。

下面再看:"娑婆之苦,苦不可言。极乐之乐,乐莫能喻。"所以娑婆世界的这种痛苦"苦不可言",说 也说不尽。而"极乐之乐,乐莫能喻",用我们这个世界的快乐,很难了解极乐世界的乐,"极乐之乐, 乐莫能喻"。极乐世界众生,比如说触受产生的快乐,甚至可以胜过比丘入灭尽定、三禅天的这种快乐, 所以用我们这个世界的快乐无法去形容它。

"深信佛言,了无疑惑,方名真信。"通过前面八苦八乐的对比、观修,了解之后才能"深信佛言,了无疑惑。"就像前面讲的"无有众苦,但受诸乐"这个佛言,"佛言"我们做佛弟子肯定要相信,但是我们如果没有好好去观修、去体会,有可能浮于表面,内心没有真正地生起胜解。所以要详细地来观察、了知,内心要对它产生真正的认可,不会有丝毫怀疑,所以"深信佛言,了无疑惑,方名真信。"

欣厌心的修法不是说仅仅让我们生一个欣厌。当然"欣厌"是直接产生的效果,但是我们观修(就像前面轮回痛苦、八苦八乐),还要对这个道理生起胜解,而且要达到"了无疑惑",这样"方名真信"。这样的心生起之后,对八苦八乐详细观修、了知之后,生起厌离娑婆、欣求极乐之心,而且同时还要生起真信切愿。

我们这里是**"愿的修法",**但愿的修法不是仅仅生一个欣厌心,也不是说让我们先生起愿,实际上最后还是要落到真信上,生起胜解信。因为真信了自然就会起切愿,所以观修的原理我们要知道。通过**"苦乐欣厌并修",**是要生起**"胜解信"。**对这个道理深信无疑,这样就会生起"我要发愿往生"的一个切愿。

所以,先要有真信才有切愿,先要生起胜解信。所以最后还是落在胜解信、真信上,这一点非常重要, 这是观修的一个总的原理——还是要落在胜解信上。生起胜解信,生起真信,有真信才会有切愿。

虽然我们这里是愿的修法,但不是说先生起愿,以愿再来生信,这样就不合理了。虽然是愿的修法,它还是先生起胜解信,再生起切愿,自然后面就会有力行念佛,所以这样也是信愿行具足,这样也就能决定往生。

真正的欣厌具足,也是决定往生的。因为真正的欣厌具足,就能生起真信、切愿以及力行。智者大师《净土十疑论》里面提到:"你如果能够具足欣厌二行,也就能决定往生。"因为欣厌如果能够具足,也就能够生起胜解信,自然也会有真信切愿。

这是我们通过观修生起胜解信、生起决定信,有决定信就能决定往生,百分之百往生。我们前面介绍了修学净土法门"净土信愿关要": **能否往生关键在信愿上。**所以净土法门要注重信愿,《印光大师文钞》中再再强调的:要注重信愿,这是净土法门的扼要。

而现在有许多人都是这样的观点:在真信切愿基础上,必须再加"一心不乱"才能决定往生。这些都是印光大师等祖师大德批评的。昨天有一个人跑来跟我辩论,就说:"真信切愿基础上必须要一心不乱,因为这是《阿弥陀经》里面讲的,所以祖师大德讲了没有用,《阿弥陀经》佛讲的才是最权威的。"

学净土的人如果对印祖、蕅益大师、善导大师这些祖师大德不信,依自己个人分别念去理解《阿弥陀 经》,难道祖师大德对《阿弥陀经》的理解,还不如你的理解?说起来好像以佛经来压祖师大德,实际 上这是一种狂妄知见而已。你的理解难道比龙树菩萨还要深?能够真正地理解《阿弥陀经》?

所以这些都是我们自己的一些傲慢、分别念,我们必须要依祖师大德来。佛经甚深,靠我们自力恐怕很 难理解,必须要依祖师大德来解经。

现在佛门中流行的一种观点就是"依经不依论",好像很有道理,但实际上如果依经来打压祖师大德是非常颠倒的。我们要深信佛言祖语,当然权威的祖师大德的祖语跟佛言,我们可以平等地、都可以作为权

威的教证。依这样的教证再来观修,生起欣厌心; 欣厌具足,自然生起真信切愿,也就绝对可以往生。

净土法门的修行主要在这个地方:通过教理闻思,再通过欣厌心这些观修,而生起真信切愿,这样就能决定往生;而不是在一心不乱,念佛功夫上。现在大多数念佛人都在这个功夫上去讲究,而没有在信愿这个根本上去用功,这样实际上念佛方法错了,修行的方向错了,这样子非常可惜。

下面我们就依前面介绍的方法,就像印光大师讲的八苦八乐:"娑婆之苦,苦不可言。极乐之乐,乐莫能喻。"以这个教言来厌离娑婆、欣求极乐,苦乐对比、欣厌并修,这样来欣厌念佛。

下面以这样八苦八乐对比的欣厌心来念"阿弥陀佛"名号3分钟。

南无阿弥陀佛……

好,下面现场答疑。







阅读原文