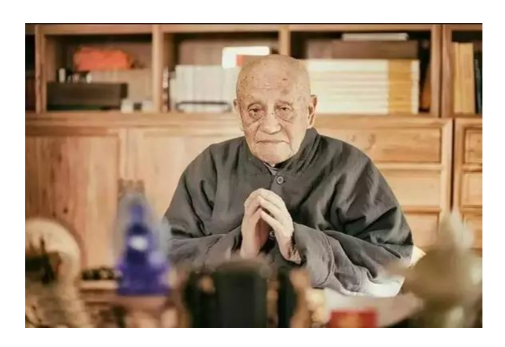
# 别人得过灵验的特多,为什么到我们这儿就不灵了?|梦老讲《地藏经》

地藏占察入净土 2020-04-17



"文殊师利,时长者子因发愿言:'我今尽未来际,不可计劫,为是罪苦六道众生,广设方便,尽令解脱, 而我自身方成佛道。'"

这是地藏王菩萨第一次发愿,不过,还没有说"地狱不空,誓不成佛",后面还有发愿,这一世是男子身。

有位居士问我:"地藏王菩萨尽变成女的,怎么不变成男的?"我说:

"地藏王菩萨最初因地的时候是做长者子的,后面才做婆罗门女光目。"

"际"是边际的意思,"未来际",未来际是没有结束的,哪有边际呢?就是他的这个愿,"尽未来际",永远的不计时间,不管时分长短,反正尽未来际,未来还有未来,未来无边无际,未来是不停止的。三际本来不存在的,过去没有了,现在过去了就是未来了,我正说这句话是现在,这句话一听,过去没有了,哪一个是未来?我正说话的时候就是未来。

未来定不出来,三际也是不可分的,勉强的说这是现在,是今年的现在,正说话的时候就是现在,可是这现在不存在了,没有了,哪个时候才是现在?这个界限划不清楚,你刚说的这句话过去了,过去不可得,过去已经过去了,什么时候是未来?我们有些问题是没有经过思考,没有动过脑筋,你去参,开悟了你会得到的。

"为是罪苦六道众生,广设方便",我们认为人、天比地狱、饿鬼、畜生好得多,阿修罗是哪一道都有,人间的恶人就是阿修罗。在街上抢钱,无缘无故打死人的那个就是阿修罗,他不是人,没有人性了。

天、人、阿修罗、地狱、饿鬼、众生,就是在这六道之间来来回回转,有一些人不承认六道轮回,因为他只知道人道,以为人不会变畜生的,信基督教、天主教的人不信轮回。

我有一次跟他们辩,他说:"我们不信鬼神、不信轮回,没有轮回!"我说:"基督耶稣怎么到人间来的?"他说:"他是从天上来的!"我说:"他的弟子把他告发到监狱,他被钉到十字架上,死了上哪儿去?"他说:"上天了!"我说:"不是断灭的?"他说:"不是断灭的,又回天上去了。"我说:"天上到人间,人间回天上,这就是轮回。"

像我们从中国到美国来,这也叫轮回,轮了一道了,现在你已经到这儿来,完全变了。这儿的生活方式,一切的文化跟以前不同,在现世之中就轮回了。你们大家的福报好,我的罪业重,我住了几十年监狱,我也轮回了,那就是地狱!要另外去找地狱吗?在人间相就是佛经上所说的诸种种相,一样的。以前很多人都是这种感想,说地狱一定是在地底下十八层,大家看一看《地藏经》,在阎浮提的西方,我们去极乐世界可能要经过地狱,因为它在西方!不过这是意识到的,你看不到,我刚才说了,没有这个业是见不到。

地藏王菩萨是为了度六道众生,但是度六道众生没有那么简便,很不好度的,这里观世音菩萨、地藏王菩萨都有,晓得哪一位是化身的?劝人家信佛、念经、拜忏的,说不定就是地藏王菩萨的化身。地藏王菩萨化的身比我们现在地球上的五、六十亿人多得多,他度的人集合起来就那么多人,当然不只是我们这个娑婆世界一个地方,无量的世界,在这虚空中的很多世界。

你必须有善巧方便,没有善巧方便,你度了他,他不是那么听话的,此中众生刚强难调难伏,不是很容易度的。

我们大家都有这个感觉,当你劝不信佛的六亲眷属信佛,他不信,还不如度别的众生,度你身边的众生很不好度。

什么叫"众生"?在佛经当中说:一者是众人共生叫众生,大众共生的。因为在这个世界刚一成立的时候,就在虚空中,所以地球上什么都有,因为虚空什么都有,虚空不是空的,里头含的成分太多了。组成虚空的时候,光音天的人下来玩,看见地上有一种地肥,他一吃这个地肥就飞不起来了,因为是共同而生的,那是化人,没有男女,化现生的。我们到极乐世界去,大家说念佛到那儿去,没有父母,在莲花里化生。我们这个世界上现在有没有化生人呢?有,你没有缘不认识。

像在终南山里头有些老修行他见到化生人,来自别的星球,语言不通,但是他修得三昧、修得神通了,就能跟他共语,反正不是我们这个世界的语言了。就像我们这个世界的共同语言,你也没有办法沟通,现在到了美国,我们都是学英语,以前如果没有学的话,语言的隔阂很大。这是一种众生,就是共同而生的。

还有一种是众缘假合而生的,我们现在是众缘假合,父精、母血、地、水、火、风所组成,这些都是假的,没有一样是真实的。无自性,也就是所谓坏性,凡是可坏的东西,没自性的东西都不是真实的,这叫做假合。我们经常讲四大五蕴假合,地、水、火、风,和色、受、想、行、识五蕴,说这些法合成了才有这么一个人,这是和合生存的。

# "以是于彼佛前立斯大愿,于今百千万亿那由他不可说劫,尚为菩萨。"

这是说地藏王菩萨从他最初发心以来,虽然经过的时间很长,但是众生界没有尽,他一直在因位做菩萨,因为他度众生是尽未来际的!未来际还有未来际,未来际是尽不了。

这是释迦牟尼佛跟文殊师利两个人的对话。释迦牟尼佛对文殊师利说,地藏王菩萨在师子奋迅具足万行

如来前立了这么一个愿,经过了百千万亿那由他劫的长时间。"那由他"是印度数量的一个名词,在我们这儿 说是亿,这个亿就像万亿那样子,有时候也翻"不可说","不可说"这个数字就不能再计算了,经过这么一个 长时间,就是到释迦牟尼佛这个时期来说地藏法门的时候,已经经过这么长的时间了。他不仅发这一次愿。

#### "又于过去不可思议阿僧祇劫。"

"阿僧祇"翻为"无量数",无量数就是计算不出来的数字,说不可思议;一个不知道数,两个不知道数,到 不可思议的无量数。

### "时世有佛,号曰觉华定自在王如来,彼佛寿命四百千万亿阿僧祇劫。"

在过去不可思议的阿僧祇劫,到了觉华定自在王如来这一尊佛的时候。那尊佛的寿命就活了四百千万亿阿僧祇劫,佛的寿命这么长,众生也是这么长,这距离在我们这个世界算起来就太久了!

怎么知道佛的寿命那么长,那个世界的众生也那么长呢?释迦牟尼佛活了八十岁就入涅槃了,因为我们的人间是百岁,距现在两千多年了,现在的人寿命活百岁的人已经不多。但是觉华定自在王如来的寿命是四百千万亿阿僧祇劫,那个时候我们是不是也在降生?**我们种的因缘也久了,也不是一天、两天了,我们流转得太长了。** 

"觉华","觉"是果,"华"是因。"定自在",有因果都能够自在,自在是因三昧而得自在的,"如来"跟前面一样。佛的圣号要是讲起来太多了,大致知道一个佛,他因什么德号要利益众生,视当时的情况而定的德号。这个"定"字,佛在《楞伽经》讲"楞伽常在定",是说佛在度众生的时候,做什么事都在定中的。

我是没见到佛,以前我有位老师父,就是大家都知道的虚云老和尚,他的威仪特别的好,我在鼓山四、 五年没有看见过他的眼睛,我问他说:"老和尚您常在定吗?"他笑了说:"没有!我哪有那种定力?"有定力的 人无论做什么事情,他心里头都是在定中的,就是不被境转,这是指佛说的。我是举这么个例子,这是我所 见到的。

有些定力好的人,你看他在这儿也应酬,也跟你谈话,他又在那儿入定的。我们脑子里头有多少的线? 我们可以拿录音机来比,那里头有很多的线路,我们的脑子也是这样,这个思想眼你说这句话,另一个思想则想着别的事情,每个人都是这样,做着这个的时候又想别的事情。你要是能把所有的思路集中成为一条线是很不容易,集中的时候又能放出去很多条线,这叫做出三昧而发智慧,做一切事情而不离定,能收能放,这必须是大菩萨,非得到三昧不可,没有得到三昧是没有这种功力。

## "像法之中,有一婆罗门女,宿福深厚,众所钦敬,行住坐卧,诸天卫护。"

佛经过四百千万亿阿僧祇劫寿命还是尽了,示现的化身完了。"像法",就是佛涅槃之后。

"像法"是对着"正法"、"末法"说的。刚才我讲的没有正、像、末,也没有过去、现在、未来,那是就理上说,事上还是不通的。事是事,理是理。佛灭后五百年,这个时候还算是"正法"。

"正法"跟"像法"怎么分别呢?"正法"时期成道者多,闻了佛法就能成道;什么叫"像法"?"正法"后的第一个千年都叫"像法","像法"得道的就没有"正法"那么多了,但是闻法、信法的还是很殊胜,还是很多。"末法"有一万年,"末法"信的不那么诚恳,而且信的也少了,毁灭佛法都是在"末法"的时候,"正法"时期绝对没有。

在觉华定自在王如来像法的时候,有一个女孩子,是净裔的女孩子。净裔在印度是贵族种姓,四大种姓之一。"宿"就是过去,宿世种的福德很深厚,所以一切人都很尊敬她。"众所钦敬",钦佩她、恭敬她、尊敬

她,"行住坐卧,诸天卫护",不论她走路也好、行动也好,坐也好乃至于卧,行住坐卧的时候都有诸天来卫护她。

像我们念经,感觉到好像念得不对,有点恐惧感,或者念得有点烦热或者发冷。或者念得很高兴、很愉悦,心很舒服,这是你的周围环境变了。像《地藏经》讲的恶鬼神也来护法,他来听《地藏经》,虽然转善了,可是善根不具足,他给你的感觉就不是很舒适。或者感觉心里头毛毛冷冷的,后面好像有什么东西,总觉得后面站着有人。或有时感觉很愉快,那是护法的善神。如果你受了五戒,受一戒有五个护法神护着你,五戒总共有二十五位,你要是犯一条戒,就少了五个护法神。三皈依没有破还好,还有根本的护法。"诸天卫护"就是指这个意思,当你有危险时候,诸天会护卫你。

今天有位居士跟我说,他的同事开着日本丰田小车,跟一部砂石车撞上了,一下子这部车子就把他开的 小车撞飞了,到了路边上,他下车看一看,什么事都没有,只有他的车门有一点问题,撞扁了一点,载砂石 的车子确坏了,人也受伤住院,他却没有事。在当时他也没有害怕,但是很不服气,骂说:"今天真倒霉!"

第二天他害怕了,班也上不成,听到警察的侦讯笔录把他吓着了,警察说:"戴砂石的车是钢铁做的,你这部小车一定会撞碎的,是什么原因造成那辆载砂石的车子碎了,你这部车子却没有呢?"因为这位居士教这位同事念《地藏经》,他才念了七天,你说他信不信?当然信!

上面提到那位开大车的人死了,开小车的居士却没有事,怎么理解呢?大家想一想,问题的答案就在这儿。你说这位居士为什么有感应,而他没有感应?不能这么理解!感应都是一样的,各有各的因缘,各有各的业。

说到"末法",我们现在都在末法,末法一万年,已经过一千年了,还有九千年,都是属于末法。解放初期,大陆上的人说佛教从此灭了,我说:"还早呢!没有那么容易!"后来落实政策,又都平反了,要印经比较容易了。佛法兴了?也不见得,反反复覆的!隔没有多久又变了。就是这么兴兴灭灭,灭灭兴兴。这里要拖一万年,时间还早,等到都灭完了之后,《阿弥陀经》还要延长一百年。由于诸佛菩萨的护持力,还有人能看到《弥陀经》,这不是我们随便说说而已,具体的事实确实是这样。

以前我从监狱出来,想找一部〈普贤行愿品〉,各个寺庙都有,但是都用封条贴起来,找不到一本经可让我念的,每间寺庙都封起来了。等到七九年之后,逐渐开放,由香港寄、台湾寄可以吧?根本收不到的,这些道友们寄的书都在海关上没收起来。因此我们知道法灭,一个政治命令,可以让你都见不到了。没有也很容易,但是有了也很容易,好像一变化就有了,怎么有的?怎么没有的?这里头有因果,我还没有神通,有神通就会知道。

因此我们能有这样殊胜的因缘见到佛经,很不容易了。我现在念的佛经一直是偷出来的那两本,在哪里偷的?监守自盗。我以前有位道友,他说:"这部经不能借,借了犯法的!"我说:"我都住了几十年监,你就大点胆子拿出一本,你不会住那么长的,要是住监我替你去。"就是这样拿出来的。拿出来后我就找人油印,散出去了。有人说:"你不怕再坐牢?"我说:"我早准备死了,根本就没有想活着!"大家在有佛经的时候没有感觉到困难,到了没有佛经的时候,你想找一本经难极了,等到法灭的时候,你想看,困难极了,没有了!

所以"像法"、"末法"跟"正法"当中的区别相当大。我们现在是末法,你碰到几个证道果的?碰到几个很了不得的僧人?你没有那个福报了,原因就在此。我在厦门的时候,学生要求我们再请几位好法师,我说:"你看我们中国哪个地方还有,说出来我就去请!"他说:"为什么没有了?"我说:"你没有那个福报了,

你有那个福报、有那个因缘,文殊菩萨还在你面前现身,你没有那个福报有什么办法呢?你的福报跟我的福报差不多,你也就听听我这种没有神通也没有道德的法师给你讲,你要找再好的法师,还得修行三大劫,你遇到我算不容易了!"他说:"怎么不容易?"我说:"我在监狱住了三十多年出来,还能够到佛学院来讲,已经很不容易了!这就是大家的感应。"

我们不要往高处想,要看看自己的份量,做事不要做过分的事,我们只有这么大的福报,也只能配听这个瘪脚的法师讲一讲,所以到了末法的时候不能够依法行持。将来大家学完《地藏经》,我们依法行持,哪怕七天都好,光说不做,得不到什么好处,一天二十四小时,就是在那儿名、利、贪、瞋、癡、慢、疑,绞脑汁做事情,但是在佛法上,你用了几分钟真正修行?拨了多长的时间?

你要求感应,稍微一不如意,"我不信这个了,这个不灵!"你不信跟我有什么关系?你信是你的福报,我 只会感觉到我没有能力劝你,觉得自己道德不够。我只能忏悔,也不能要你非信不可,因为我的德行不够, 若我的德行够了,能够折服你、摄受你,让你相信。

佛、菩萨天天在你跟前,佛、菩萨也很着急,你就是看不见、听不着,有什么办法呢?因为我们没有证果,所以得不到加持力,这要怨自己!如果你相信我说的话,把世缘放下,修行一个七,七天不行,再来一个七,我的命不要了,不想活了来修行,三个七过了一定得到效果,不要太长,念阿弥陀佛七天就行了,念地藏王菩萨还有地藏王菩萨加持的特殊方便。

所以佛法是叫我们做的,它只是个方法。"法"就是方法,知道方法了,你不去做怨谁呢?我肯定我们这里没有完全吃素的弟子还不少,连这点口福都舍不得,你还想要佛菩萨加持你?

我希望大家念一念《地藏经》或者是念一念地藏王菩萨,你也要利益众生啊!要我们舍很多钱?我们都是打工吃饭的,钱很少,没有那个力量。况且你往哪儿舍去?念一念地藏王菩萨以法布施加持,转这个业。这个世界上的人五、六十多亿,有五亿人口来一起修行,我们就能把末法变成正法。法也没有正法,也没有什么末法、像法,而是我们人心坏了!如果有道,法就变正法,没有道,正法也变成末法了。

因此我们诸位道友共同来给这个世界消火,念一念《地藏经》。我们说的很多,做的很少,乃至于说的 很多,一点都没有做,怎么会有效果呢?不会有的!现在很多的火难,投人寿保险也好、汽车保险也好,不过 是赔点钱,人都没有了,钱有什么用?

我感觉到佛教导我们的是真正的保险,你要是做了,真正保险,绝不是欺骗。我们每一个人都有很多的苦难,因为不自在、不自由就是苦难。你何妨下一点功夫试一下子,试一试是不是灵?如果不灵的话,我们一个礼拜花两个钟头听经也可惜了!看电视还高高兴兴的,不比这个好?坐这儿听我这么样说有什么用处呢?你真正做了才知道它的用处。

比如说你有病,把药拿回来却不吃,病怎么会好?这个就是药,就是告诉我们的方法,贪怎么对治?瞋怎么对治?癡怎么对治?如果没有这种智慧,就想方法怎么样增长智慧,但是要诚恳。有的居士问我:"我喝了不少地藏水,智慧还是没有增加!"我说:"还有几件事你有没有做到?"他问:"哪些事?"我说:"你不许吃荤,三七日不吃荤。"他说:"不吃荤还行吗?"我说:"没有办法不吃荤,不要增加智慧,就吃肉去吧!还有,你别打妄语、别说瞎话,三七日别说瞎话。"很多事你做不到就要求菩萨灵,灵不了的!你要是按照经上所说的去做,绝对灵。

不灵还要信吗?这几千年当中,别人得过灵验的特多,为什么到我们这儿就不灵了?因为我们没有照样去做。你如果断绝一切缘,静下心来,平静的做一下子,做七天就行,你的思想、意识跟你的睡梦、行住坐卧

大家学佛法,不是标榜说我是信佛的人,我也在听经、念佛,顶着这么一个善人的名义,没有什么意思。我们佛教徒应该做点实在的事情,要对得起自己,对得起诸佛菩萨,否则种的善根还要经过很多的苦难,才能够离苦得乐,苦是不容易离的,等苦来了,你后悔就晚了。

我是经常准备要死的人,不过还没有死,也不知道什么时候死,但是死必须准备点资本,准备死不是烧几个纸钱到阴间。阴间是不用纸钱的,没有这回事!要是提到功德,虽然说没有大神通,该知道自己的死亡吧! 现在眼睛越来越花,耳朵越来越听不见,牙齿咬不动的东西越来越多,还有这个痛那个痛,不是告诉你要死了吗?你怎么还不注意?你的眼睛晃晃摇摇的,一跟人谈起闲话来,一高兴把什么都忘了,等到五欲境现前的时候,一点办法都没有!你有什么把握呢?

我劝我们道友们今后在行的方面要注意一点,"哎哟!太困难了,我做不到。"你一天利用一个小时,办不到,半个小时,办不到,早晨起来对着西方念十称佛号该办得到吧!花不到几分钟,你再想一想,想想极乐世界,这样子都引导你往善路走,能够生到极乐世界了;如果这一点都不做,佛菩萨要加持你,他也无能为力。

如果火难过去了,或者加持我能够发财,就到这间庙来修庙,或者给菩萨换一个金,换一个袍,或者供一个幢,供个幡、供香、供花,那要看你当初是发什么愿,等以后好了,当然到庙里去,这是一种还愿。他发这个愿,要把一切受苦的众生都度尽了,这个愿就不容易还,所以他是以无量生来还的,还到他度的人全成大菩萨了,也成了佛了。地藏菩萨自己示现比丘相,而且说地狱还有没空,这是就"有"说的,他的愿没有满,愿没有满他不成佛。

实际上他的愿早满了,为什么呢?说地狱未空,那是我们的看法。在《占察善恶业报经》上讲"一实境界",一实境界",晓得我跟一切众生性体平等的,自性是空的,没有天堂,也没有地狱,也没有十法界,因此没有众生可度,这是从菩萨观点说的。但是从众生观点说呢?不行!苦真是苦,我们就空不了,尽管身体没有了,寿命尽了,但在意识当中、八识田中,又转去了,没有空,也没有达到这种境界,这是随业而转。

地藏王菩萨现的千百亿化身,化现的就不实。我们一切众生何尝不是自性化现的呢?也是这么自性化现,但是我们把它执着起来了,就空不了。空不了就要受苦,一执着就苦,不执着不苦。我们每天要经过很多的事情,有心烦的时候,也有不如意的时候,如果放不下就苦了。要放下,晓得人生一切诸法都如是,如梦如幻,不要过分的当真,如果心里想开了,就不苦了。

某位女居士的伴侣死了,一天到晚地哭,他死了还是死了,你能把他抓回来吗?不可能!如果你放下了,他走他的,你做你的,从你的观点说,现在不苦恼了,晓得这是因缘假合的。我们在座的任何人都得走,不是这样吗?我们就是像住旅店一样的,到时候办完事了你还不走吗?这段因缘了了,你也得走。看别人走了,我们也跟着悲哀,人家哭得很厉害,我们也跟着伤心,有的人心软,也照样跟人家掉眼泪,那是他不认识这一切法都是假的。我们自己也如是,别人也如是,看开一点就自在了,自在就解脱,解脱就不苦恼了。

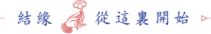
所以观世音菩萨大慈大悲的救众生,观世音不苦恼啊?地藏王菩萨在地狱救众生,地藏王菩萨不苦恼啊? 要是像我们这种境界,那苦死了!为什么他现在不苦恼了?不苦恼是现在,是他已成了大菩萨。过去的时候他 照样苦恼,我们是讲他过去的故事,大家就以轻松的心情来听故事。

在觉华定自在王如来入灭了之后,在像法之中有婆罗门女这么一个童女,她过去做的功德不少。"宿"就是宿世,不是现在了。由于这位婆罗门女过去世尽做好事,做了很多的功德,因此她这次转世做了婆罗门女,大家对她很恭敬,很钦佩她,因为她有道德。有福德的人,谁见到都欢喜,就像我们见到佛像都很欢喜,为什么呢?福德大,他过去有福有慧;如果没有福的人,别人见了就讨厌,但是这种人也有因缘,也会有不讨厌的,那是跟他同等没有福的人。

因为她受人家恭敬,过去宿世一定有种善根。说这个是让我们学习,我们懂得这种道理了,我们也要学习,走到哪里都有人帮忙,帮你的那些人也是护持你的法!我们念经的时候,有些人感觉到奇异的现象,你不要执着,如果一执着,它可能变成干扰你的现象。例如你念经,念得看见光,或者看见像,或者身上发热,或者身上发冷,不管它,照样念你的经,那个境界就没有了。

如果因为出现这种境界,你把经本一合不念了,下回再也拿不起来。这种境界这样一现,你便念不成了,这就阻碍你的修行,成为逆境。如果你不执着,更增加你的信心,就知道你逐渐的销业了。业不是一次就销尽的,因为业太多了,我们一定要懂得这种道理。

这位婆罗门女在觉华定自在王如来的像法当中,由于她过去的善根,"行住坐卧,诸天卫护",不论她走路也好,在家里住着也好,反正在四威仪当中,都得到天人的护卫;到哪儿去,护法的天神就跟着她,但是她自己不见得知道。我们每个人信了佛之后,念经也好、拜忏也好,每天都要做些佛事,受了三皈依,就有些护法神跟着你,很多的事情可以遇难成祥,减少很多火难的事情;但是你要行,不行的话,渐渐会消失的。





更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

