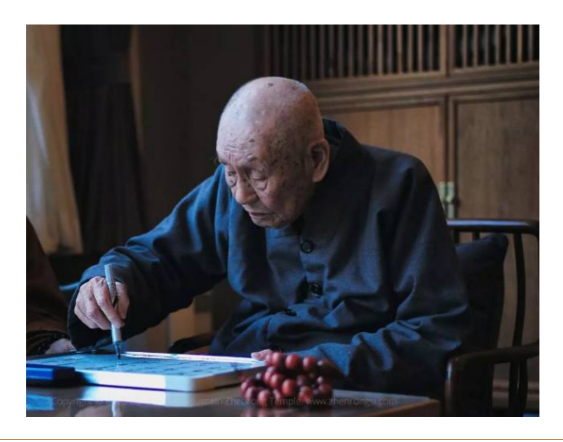
## 大家可以想一想,佛对那么多大菩萨都没有那么做,为什么对地藏菩萨这样做?|梦老讲《地藏经》

地藏占察入净土 2020-04-28



4

分身集会品第二浅译

## 梦参老和尚主讲

"尔时百千万亿不可思不可议不可量不可说无量阿僧祇世界,所有地狱处,分身地藏菩萨,俱来集在忉 利天宫。"

这是因佛的感召,佛跟菩萨是身身相通、心心相应的,要说《地藏经》,法主必须来,地藏王菩萨是这一法会的主人,这部经的名字叫《地藏经》,但不是一个菩萨、两个菩萨,有多少呢?百千万亿,把这百千万亿增加到不可说,把不可说再说到不可说,都是从一数起的,一亿数到百千万亿,再把百千万亿再说到不可说,把不可说再说到不可说不可说,没有办法思量,心里头想不到,口里头说不出来,还是不可量不可说。

"阿僧祇"是"无量数",这个无量的阿僧祇世界,都有地狱,凡是有地狱处都有地藏王菩萨在那儿教 化度众生。这么多地狱处的分身地藏王菩萨都来到忉利天了。大家不要认为是像我们这样坐在讲堂似 的,这样子忉利天也搁不下。忉利天怎么容得下这么多呢?忉利天不是像虚空似的,忉利天不是像四空天 上的,四空天什么都容得下,是空的!忉利天还是地表之上,在须弥山顶上,还没有离开地,应当作不可 思议会; 化身, 把那些化身都收摄起来就是一个身。

"以如来神力故,各以方面,与诸得解脱,从业道出者,亦各有千万亿那由他数,共持香华,来供养佛。"

"以如来神力故",受佛的加持。凡是在佛法会中诸大菩萨所有一切神通,都把功德归给佛,是佛神力所加持的,这些化身还有他所度的解脱者,或是从地狱出来的,或者"从业道出者,亦有千万亿那由他数",也有不可思议那么多。"共持香华,来供养佛",手里拿着香或者鲜花来供养佛。



## "彼诸同来等辈,皆因地藏菩萨教化,永不退转于阿耨多罗三藐三菩提。"

这些来者就是地藏王菩萨从业道教化出来,千万亿不可思议,"等辈"就是这些人,都是地藏王菩萨 教化来的。教化到什么程度呢?阿耨多罗三藐三菩提都不退转了。这是跟地藏王菩萨同来的大众,到阿耨 多罗三藐三菩提,拔出地狱当了菩萨,永不退转了。

"是诸众等,久远劫来,流浪生死,六道受苦,暂无休息;以地藏菩萨广大慈悲,深誓愿故,各获果证;既至忉利,心怀踊跃,瞻仰如来,目不暂舍。"

这些人都经过长远的时间受苦,在六道轮回里,因为地藏王菩萨慈悲教化的关系,使他们都能够出离苦海,获得果证,因此才能够随地藏王菩萨到忉利天。"瞻仰如来,目不暂舍",我想可能是第一次见佛,所以那种殊胜感非常的亲切,眼光连极短的时间都舍不得转移。

我们如果见闻《地藏经》之后,不管你的理解如何,深浅各有不同,但是从事上来说,你信仰心恳切的话,对事缘绝对放得下,能够一心一意的读诵、礼拜、作观想。然而因为我们没有这种信仰力,不能够目不暂舍,看了《地藏经》,看一看乃至于念一念就搁在那里了。一天二十四小时,究竟有多少时间观想地藏王菩萨?跟《地藏经》的经文对照起来,这些人到了天上见了佛的时候,他是什么心情?当然他是断了惑的,而我们是没有断,具足颠倒想。

现在我们讲地藏王菩萨在因地之中,他是一感佛就应。我之前跟大家提过,为什么婆罗门女要念圣号?因为觉华定自在王如来已经入灭之后,在像法时期,如果我们拿常情论断,人死就不能复生了,怎么还能来到空中说话啊?还能知道她母亲到哪儿去了?这是情,不是智。为什么觉华定自在王如来现身之后,让她念他的名号?就是让她念佛的时候,她的心跟佛的心相应。要是念念从心起,念念不离心,就能够感应道交。

地藏王菩萨以他大慈大悲的力量加被我们这一些人,我们现在虽然没有完全相应,这个种子种下去了,还得一生一生的相续不断,切忌中断。你经常诵《地藏经》或者〈普门品〉,经常的念观音圣号或者念地藏圣号,念一念突然之间又不念了,或者碰到一个机会,碰到什么境界,有什么感应,你又再念了,这可以用几种例子来说明。

母鸡孵小鸡的时候,所谓母鸡跳窝就是它不愿意孵,孵一孵拔腿跑了,它这一窝就是瞎蛋,一个也 孵不出来。我说这个意思就是,我们要想求一种感应,得下苦功夫,万缘放下,或者七天,或者十四 天,或者二十一天。

自从去年讲《占察善恶业报经》起,我跟大家说,供地藏水绝对能够开智慧,增加相应,这是《地藏经》说的,《占察善恶业报经》也说了。喝水的不少,要想开智慧还早呢!



像经上说的,疑难经典听到耳根,或者见到眼睛的眼根,一律在,永不忘失。为什么没有开智慧呢? 经文所说的,要三七日内勿杀害,至心思念大士名,还有不能打妄语,不准邪淫,不准一切的口过。我想三七天不打妄语的,单就这一点的要求很多人做不到。还有就是你念《地藏经》的时候,没有吃素,还在吃荤,那么你要求修得到的感应来相应,这是不合理的。就拿一般的理说,他叫你做你不做,没有照他那个方法去做,你怎么能收到效果呢?

有没有感应呢?我想感应是不少的。就拿吴居士的例子来说,自从他发生车祸开始,很多道友给他念经,也给他回向,现在有明显的效果。据我所知,我在纽约来来去去的两年多,他往生了之后,各个寺庙都给他念经,这种情况是很少的。就拿慈云寺、东初禅寺,还有我们这些道友,有的在庙里念,有的在他的家里念,一直都没有中断。如果他不是念《地藏经》,不是皈依了,跟这些道友结了缘,大家会给他念经吗?而且念到很晚,那天念到十点半钟,难道这不是感应吗?要说把这个业转动,不受这个果,他的力量不行,他那种作法也不行。

大家都知道目犍连尊者神通第一,为什么会被外道打死呢?迦留陀夷尊者为什么会被外道打死,把他埋到粪堆里去呢?他的弟子后来在粪堆把他找出来。他们都有神通的,可以不受这个报的。安世高尊者为什么到中国来,还要到河南跟山东的地方还报?这种例子很多,这是业果不失。佛所说法,一切法、一切事物,都在转变当中,这当中有不变的,现在我们得不到,那就是体不变,在用上、相上都在转变。变的程度的大小,时间的快慢,或者长久,或者短暂,这要看力量,看你猛利不猛利,千万不要堕邪知邪见,因为外头的境界相会影响我们内心的观念。

听人家一说:"是啊!他信了佛、受了皈依了,还给汽车撞死,没有信佛还不会有事。"我说,他不信佛,还是照样会出事,只是少了大家给他做佛事的殊胜境界。信了佛就可以让这一切事故都不会发生?能做得到吗?因为发生事故了,都推说信佛没有效果,这是不大合理的,就常情来说也不合理。就你自己的信仰力,你信的程度,外人不知道,你自己内心很清楚,或者这些道友跟你家庭眷属也很清楚。你说得很好,可是你做不到,完了又想得到经上所说的做到了才能有的境况,那是不行的!



比如你行医,如果认为医生一治就好,是不可能的,哪一个医生都不能保证。我说这段话的意思,可能有些信力没有扎根、没有具足的时候,一个境界现前了,具体的事实在面前,信力就不坚定了,"我在这儿受罪,肉也没有吃到,福也没有享到,东方该享受的没有享受到,西方的佛也没有成就,两头都耽误了!"不是这么一回事!这种想法、这种思想的逻辑是不合理的。我这一段的叙说,就想解决这么样一个疑问。

我为什么要住三十三年监狱?"你要是有德行就应该转变果报,为什么要去坐?为什么要受报?没有转变,表示你没有得道!"这要承认没有得道,没有那种转变的力量。但是有时候自己一比较,连圣人尚且不免,何况我呢?所以我自己心安理得。我虽然是坐了监,但是我现在在说话毕竟有变化,我认为佛菩萨的加持相当大的,不然是不可能的,住三十三年的时间太久了。

每一个问题都可以用两面来想。今天下午一位不信佛法的医生,在纽约法拉盛区很有名,要见我,跟我谈。他谈的许多话,我们就知道他不太懂因果的观念。他说:"我们医生给人治病是好心好意给人治病,有人问我说:'你是讲医德还是讲医钱?'"他答复不出来,问我:"法师!这怎么回复他?"我说:"很简单啊!我要医德,也要医钱。"他说:"这样说对吗?"我说:"怎么不对!当一位医生当然要注重医德,你说

不要钱?我要吃饭,我有妻子、父母,得对他们负责任,所以我两个都要,不过我不收昧心的钱。"

类似这种问题,我们在生活当中发生太多了,如果你只要按经文来解释,解释不通的,也许会退失你的信仰力、道心。"是啊!你看他信了佛之后还撞死,不信佛还好一点,要是不信佛也许不会撞到呢!"每一年车祸那么多,我们登记究竟有多少个信佛的人,汽车并不会专门往信佛的身上撞,我想不会这样子吧!这是因为他不信,他要找些一理由,使信的人也不信。

深奥的理论要能够观空、观假,观一切诸法无常、苦、空、无我,真能有这样的证得,像我刚才说的这么多问题一个也不会存在,可以坚定的信仰。我这样说,是因为他不信,他找出不信的理由,但是我们佛教徒就说出很多信的理由。信跟不信,有感应没有感应,跟你做的功夫分别很大。有些人心里动摇,也在那儿漂浮,但是他过去宿世善根相当深厚,再怎么动摇也不会不信的,就用不着我们担心;但是他如果宿世的根性不厚,再遇到外境就会完全垮了。我说这些是增加大家的信仰力。

这好像不是经文的内容,但也是经里所要求的,地藏王菩萨教你修持的方法,你一定要照这个方法 去修持。要是照这个方法修持,让地藏王菩萨加持你,你想求得就得到。**菩萨是平等的,他的心没有** 污染,是清净的,这种求是你的心,感应是你自己的感应,跟菩萨相应了,你自己就得到感应。我 们这个心跟一切社会上的事物,都是在不断的运转、不断的变化,就看你怎么转、怎么变。

"尔时世尊舒金色臂,摩百千万亿不可思不可议不可量不可说无量阿僧祇世界,诸分身地藏菩萨摩诃 萨顶,而作是言:吾于五浊恶世,教化如是刚强众生,令心调伏,舍邪归正,十有一二,尚恶习在。"

释迦牟尼佛摸地藏王菩萨的顶。这是佛教的一个仪式,这个摩顶,佛在世时候就如是了:"加持你!"或者是用我们现代话说:"你度众生太辛苦了!"

"世尊舒金色臂",形容佛那个臂跟我们不一样,这是三十二相里头的。我们以黄色、金色性上,我们塑像都要贴金色的,表示尊重、庄严,而佛是功德感应的。有多少位地藏王菩萨到了忉利天宫?数字很不容易知道,也数不清,"百千万亿"完了,又"不可思不可议不可量不可说无量阿僧祇世界",这是处所,地藏王菩萨就在这些地方度一切众生,绝不是像我们所想的,只有南瞻部洲五十多亿人。

有人问我:"地藏王菩萨那么多,比我们这里的五十多亿人不晓得多好多倍,我们怎么还没有看见地藏王菩萨?一尊也没有看见!"这句话问得合理不合理?没有信佛的人不懂我们佛教些好的道理,已信佛的弟子也对于这个意思不理解,分不清楚地藏王菩萨的化身跟他的报身、法身。现在这个世界上有很多的地藏王菩萨,但是你不认识!你能认识他是地藏王菩萨吗?

在唐朝的时候,大家不知道金乔觉是地藏王菩萨。观世音菩萨也是千百亿化身度人的,你也不知道是观世音菩萨。我们看他或者现一个女人身,或者现一个老太婆,而且看经文所描述的,乃至现为山川、河水、泉水,不但是有情,乃至于无情,菩萨都现身了。这只能意会,不能言传,说也说不清楚,不可思不可议,想也想不到。



佛的金色臂就摸这么多地藏王菩萨的顶,这可不是要我们排队摸顶。我们信佛这么久了,你有没有梦见佛给你摩顶?乃至于有没有梦见观世音菩萨给你摩顶?或者有没有梦见地藏王菩萨摩顶?我想这种事情很少发生。为什么没有呢?为什么有人有呢?就是你没有感应到。**释迦牟尼佛对那么多大菩萨都没有那么做,为什么对地藏王菩萨这样做?这个大家可以想一想。** 

而且地藏王菩萨住的处所, 不是像我们所想象的, 只有我们这个小小南赡部洲, 是无量阿僧祇世

界,再加上不可思不可议不可量不可说,这么多无量的阿僧祇世界,一个世界又有很多众生,一个菩萨化身要度很多众生。所以摸地藏菩萨摩诃萨顶的意思,是嘱托他,释迦牟尼佛就拿他自己做的例子说:"众生难度!"众生难度的这个义涵,我是体会出来了,众生有种种欲,有种种的根性,佛菩萨要将就众生,而不是众生将就佛菩萨。他得随缘,随他善根的力量,还有种种语言、种种民族的个性等等不同的层次!

一边摸着他的顶,一边安慰他,一边向他说,在这个五浊恶世的地方,世道不好。我们经常说这个世界不好、不清净,这个地点没有那个地点好,那个地点没有另一个地点好,哪有好地方?在这五浊恶世里没有一片干净土!要教化恶世的这些"刚强"众生,在社会上,我们把"刚强"当成好的字眼,说勇猛刚强,意志坚定。佛教则认为"刚强"是不好的,要柔软善顺。刚强的众生也不喜欢刚强的人,也认为柔软好、善顺好,找对象,男的找女的都要找一个善顺的、柔和的,不会找很粗暴的,动辄就发脾气的,他不敢找,道理就是这样子。

佛菩萨度众生也是这样子,你要度化他或者帮助他,他则设下种种的难题,想尽一切方法把你问住,第一个把你问住,第二个让你答复不出来,乃至于出一点事,他还拿你开玩笑,这种事情我碰见很多了,所以说刚强众生不好度。我有一个眷属跟我讲:"你不要一天净讲度众生,我就不度众生,我度的众生跟你不同。"我说:"你度什么众生呢?"他说:"畜生好度人难度,愿度畜生不度人!"我说:"好!你去度狮子、虎、狼,你把它们度了,免得它们害人!"

这都是偏见,或者说是邪见,人有一定的福德,怎么能跟老鼠、苍蝇、蚊、虫,跟那些畜生来比呢? 虽然这世界上的众生是刚强的,难调难伏。要是好调好伏的话,他就不需要菩萨来度,自己就度了,那 又怎么能显出你的大悲心呢?在菩萨度众生这一个境界要具足大悲心,要具足深心,你要有一切的善 法,能够有取之不尽的宝物,施与众生,要是没有这两点,你怎么去度众生?

所以释迦牟尼佛说:"你这个大悲心、这个智慧,我是理解的,因为我也如是。我在五浊恶世教化刚强众生,使他们调伏、舍邪归正很难,就是现在舍邪归正的,十有一二。""舍邪归正,十有一二",有两种讲法:第一种,我已经度的有七八成,还有一二成没有度脱,还是有邪知邪见;或者想让他们舍邪归正的,仅仅度了十分之一二,已经得度了的那个恶习还在。

就像装过臭豆腐的杯子,你就算洗很多次,臭豆腐味道还是有,那叫习气。我们很多的烦恼,说我降伏、克服了,不这么冒火了,到时候又生起烦恼了。就像我们看人家的相面,说这个人从体质上看不出来,但是一看,有股气就告诉你了。察言观色就是这个意思,那就叫习气。这种故事很多,佛在世的时候,有很多阿罗汉,他虽然见思惑断了,习气还存在。

有一个阿罗汉,他过去多生多劫都是生在贵族家,这回当了比丘,他的习气还是照样存在。那位阿罗汉有时候过河,他可以令河神断流:"把这个水断了,我过去!"河神因为尊敬阿罗汉,就给他断流了。他怎么说呢?他说:"小婢(他不称河神)!断流!"河神因为为恭敬他,断了水让他过河,回来就向佛告状说:"你这个弟子太骄傲了!"阿罗汉就向河神忏悔说:"小婢!你莫瞋啊!"(大家都笑了。)佛就是讲这个习气,这种无量劫来的习气不容易断。"尚恶习在",我虽然是把他度了,舍邪归正了,但是他的恶习还在。



更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』



