## 强制性的方法是行不通的,得广设方便,动脑筋,多给他种种的方便,梦老讲《地藏经》

地藏占察入净土 2020-05-08





第四品就是"阎浮众生业感品",说明这个地狱的苦果是怎么来的,"业感"两个字,就是你做业所感应、感召的果。

"尔时地藏菩萨摩诃萨白佛言:世尊!我承佛如来威神力故,遍百千万亿世界,分是身形,救拔一切 业报众生。若非如来大慈力故,即不能作如是变化。"

以下就说明阎浮众生的业感。做业,我们大家都知道了;感果,我们要是讲深一点,因果不失。

现在我们修空观,很多人都念《金刚经》或者念《心经》,《心经》最平常了,很普遍的。"色不异空,空不异色,色即是空,空即是色",地狱是不是属于色法?如果你空了,那么"对境本空唯心造",是你心造的。心要是没有了?还有什么!没有体了,无所依了,就是这样子。

听了《地藏经》,你要跟《金刚经》合起来思惟。这个有也是不可思议的有,众生的心,众生造的业,是不可思议的。现在我们才五、六十个人,如果把这五、六十个人总合起来,我们这个心用多少张纸也写不完。我们一个人累积几十年,心里所想的,内心所做的,做的已经成业了,还有心里所想的发诸于身、口七支,这是有的。这个有的东西,依着什么而有?我们从生下来,有了,死了之后,没有了,断了吗?怎么来的呢?从什么地方来的?死了,去了,去到什么地方?不一定都下地狱吧!地狱本来没有的,也是你自己的业力所幻现的。如果你这样修观,经常思惟,你就不会造业了,苦果也就没有了。

但是现在不是这样,假如我们有造业,这个果就一定得感。为什么要造业?当你做一桩事,或想做一件事情,你得问一问为什么要做这件事?当你做这件事,并不一定掌握得住目的、后果。

例如说,想经营商业,经营商业的目的是想发财,想多赚几个钱,你能挣得到吗?你有把握吗?在果上,你能有百分之百的掌握,一做就赚钱?我看不可能吧!好多做的业,在果上,你是掌握不住的。

当你听了这部经,称了圣号,你相信吗?信将来这个果是这样子的?信不信?或者是一时的殊胜感,觉得菩萨说的、佛说的我哪能不信呢?一定不信!

"我今又蒙佛付嘱:'至阿逸多成佛已来,六道众生遣令度脱。'唯然,世尊!愿不有虑!尔时,佛告地藏菩萨:'一切众生未解脱者,性识无定,恶习结业,善习结果,为善为恶逐境而生,轮转五道暂无休息,动经尘劫迷惑障难;如鱼游网,将是长流脱入暂出,又复遭网。以是等辈,吾当忧念,汝既毕是往愿,累劫重誓广度罪辈,吾复何虑?"

从这个对话当中,我们体会到,这是完全就事上来说的,不是说理。就事来说,因为你所做业的因果是不亡的,你做什么业就受什么果。**释迦牟尼佛嘱托地藏王菩萨度众生的时候,还是要众生自己**度自己,只能显示一种方法。持咒,或者持佛的圣号,或者拜忏、读诵大乘,你要去做才能得脱。同时要仰仗地藏王菩萨的慈悲加持力,以种种方便的方法,让你脱离这个苦难。所以佛对地藏王菩萨说:"我已经没有忧虑了,我知道你过去发了很多的愿是要度尽众生的。我就是不嘱累你,你也是要度众生,从你往昔的愿故;不过你再增加你的力量,嘱托你。"涵义是这样子的。

## "说是语时,会中有一菩萨摩诃萨,名定自在王。"

就在佛跟地藏王菩萨说话的时候, 忉利天的法会当中, 有一位菩萨摩诃萨, 叫"定自在王"。

"白佛言:世尊!地藏菩萨累劫以来各发何愿,今蒙世尊殷勤赞叹,唯愿世尊略而说之。"

这有两种原因。一个原因是前面在赞叹地藏王菩萨功德的时候,定自在王菩萨还没有来。另一种原因,定自在王对前面所说的功德,觉得还没有圆满,所以他又请示一下。他说:"究竟地藏王菩萨在过去劫当中,他都发了什么愿?"因为前面有句话,世尊说累劫重誓是地藏王菩萨发的愿,说:"过去发了许多的愿,发了很多的誓,要把一切有罪众生度尽。"定自在王菩萨是根据佛所教授的语言来请问,说:"现在世尊一再的赞扬、赞叹地藏王菩萨的功德,我希望世尊再说一说。"是略说,不是广说。"略"的意思,就是定自在王菩萨了解地藏王菩萨的功德很多,那么希望佛能扼要的说一说,使与会的大众生起欣乐心。

在〈阎浮众生业感品〉当中,发起因缘的是地藏王菩萨。每一品都有一个发起的因缘,这是第四品。第一品是佛放光。这一品告诉我们,修行的方法就是发愿。发愿的业是善业,这种业能够感招善果,脱离地狱,脱离三涂。众生的罪业很多,因此感招地狱的苦果。这一品,因为有愿,有感招的苦果,也有感招的善果,就看你的发愿、誓愿如何,这就是这一品的要义。

所以我们要修行,就要发愿,看见什么境界相就发什么愿。地藏王菩萨看见众生苦、地狱苦,我们看到人间的求不得苦、现在种种的火害苦,不管是在报纸上看见或是在什么地方听到,就发愿利益众生,同时把闻法的功德、皈依三宝的功德,乃至于自己持诵大乘称扬圣号的功德,回向给他们,使他们免难。

"尔时世尊告、定自在王菩萨、谛听谛听、善思念之、吾当为汝分别解说。"

佛就答应定自在王菩萨,说地藏王菩萨过去累劫所发的愿。这个当机众是定自在王菩萨。"定"大

家都知道了,就是"三昧",也可以说是"思惟修"。也就是说人要有定力,不要太浮躁了,太浮躁了,你什么也得不到。你必须要沉静的思惟、观察,就是修观、修行的意思,也就是思惟修。因为你修才能得到自在。

"王"本身也是"自在"意;有了定的功夫你就自在了,就像王一样,有权有财势。这位菩萨一定是由三摩地而证得的解脱,是由定修的入门而得解脱。观世音菩萨是因为得到耳根圆通,而得到自在解脱,定自在王菩萨是以定,而得到自在解脱。

所以佛就嘱咐他了:"你请问的,我可以给你说,但是你必须谛听谛听。"每一品都有对请问的说"谛听谛听",只要佛对他的弟子开示的时候都嘱咐他谛听。"谛听"是说你不要尽在色相上琢磨,你得如理的观察,"谛"就是"实"的意思,叫"谛实"。换句话说,不要随音声转,而要符合实相义,这个实相义很深。只要是闻法的都是色,必须跟我们自己的自性相结合。我们要是修这种观的话,能够得到体,才能够不在色相上执着。闻法要会闻,必须要如实闻,如理观察,所以要"谛听谛听"。

"善思念之",听是闻慧,闻慧必须加上思,思是观照的意思。听了这个话了,你就思惟想一下,用到世间上去,不论什么人跟你说什么,你要冷静的听听人家说话的意思是什么,要观察它的原因、目的、所指,这属于闻慧。经过反复的思惟之后,你就要去做。佛教导给我们的法门很多,有哪一个法门对你相应呢?你就要"谛听谛听"。听过了之后你就要观,要如实的观察,所以叫"谛观谛观"。如实的观察之后,你要如实的修,也就是"谛修谛修"。好比听了任何的事情、任何的话,你用你的思想观察一下子:"他说这话的目的何在?"这样你就知道怎么去处理这个问题了。

"谛听谛听,善思念之,吾当为汝分别解说,"也就是嘱咐他:"你可以谛观谛观地藏王菩萨的功德,你要是想知道地藏王菩萨是怎么样发的愿,是怎么度众生的,我再详细的跟你说。"

"乃往过去无量阿僧祇那由他不可说劫,尔时有佛,号一切智成就如来、应供、正遍知、明行足、 善逝、世间解、无上士、调御丈夫、天人师、佛、世尊。"

在"过去无量阿增祇那由他劫"的时候,是什么时候呢?"阿僧祇"翻"无量数",无量数就是没有数字可以说的。

把"无量数"再加上"那由他"那么多数字,重重迭迭的,显示时间很长,也就是说地藏王菩萨发愿的时间很长很长。

在很久远很久远的时候,那个时候有佛出世,号"一切智成就如来"。"切智"就是佛所证得的智慧光明,是究竟成就的智慧,就是阿耨多罗三藐三菩提的意思,就是无上正等正觉,真正的智慧。

以下是佛的十号。"一切智成就"是别名,就像"释迦牟尼"、"阿弥陀"、"药师琉璃光",这都是别号;以下的"如来、应供、正遍知、明行足、善逝、世间解、无上士、调御丈夫、天人师、佛、世尊",这是通号,一成了佛果了,都具足这十号。这十号是经常讲的,不过我们再把它重复一下子。

"如来"的"如"是不动的意思,不动怎么又会来了呢?就是没有来,来即无来。"如"者是体,就像我们讲《大方广佛华严经》的"大"是体。此处"如"字的体,包括了一切众生,我们跟佛无二无别,就是"如"。所不同的是"来",我们的"来"是业来;佛的"来"是功德来,是为利益众生来,是愿来,由于他的愿,要自愿度众生的,他证得体之后要利益众生。所以这就是大用,这个"用"里头含有从体而起的相、用,这个涵义在哪部大乘经典都是这个意思,像"大方广"就是体、相、用。

"如来"的意思,不论是大乘、小乘的精神都是一样的,小乘也如是解释。"如"者就是寂灭的般若,证得般若一切智了,它的智慧光明,如体上而起的妙用。我们众生虽然也有这个体,但我们的体已经迷

了,没有这个智慧了。

所以我们的"来"不是乘愿的,而是业报感来的;我们的"来"不是乘体而来的,是迷体而来的。对于"如来"解释,各家的解释很多了,怎么解释都可以。你要是能得到这个"体",你就能够"于一毫端现宝王刹,一微尘里转大法轮",一个毫毛尖上就收摄十方世界,就是把体变为妙用,这就是如来的涵义。

"应供","供"是谁供呢?天、人—天道、人道。阿罗汉也叫"应供",但是跟佛的"应供"不同,因为他不是究竟的。出家的比丘,有居士或在家的信徒请你吃饭受斋,也都叫"应供"。佛是示现比丘相,"应供"就是接受众生的供养,给众生消火。

"正遍知","遍"者普遍的意思,所有法界一切事物都能知。我们在《金刚经》上说:"如微尘、如恒河沙数那样的众生,他们所有的心—过去心、现在心、未来心,我都能够知道。""遍"的意思,是指一切众生的心,也知道菩萨、声闻、缘觉,所有九法界众生心里所要做的事情乃至他们的业果,佛都是清清楚楚的。"正"的意思,就是"无上正等正觉"的那个"正",是正觉,能够遍一切都知道的意思。"正遍知"就是无遗余的意思。

"明行足","明",一般小乘是指三明;在大乘,"明"者就是智慧,"明"就是照了的意思。就像《心经》上"观自在菩萨行深般若波罗蜜多","般若波罗蜜"就是"明",就是"照",用智明照了。"行"就是他所有利益众生的事业,"足"是满足了,圆满成就,自利、利他都圆满了。

"善逝"是指佛去的时候,跟"如来"是相对的,"善逝"就是"涅盘"。佛走的时候也是如理而走的,叫"善逝",佛的涅槃也就是没有涅槃。

"善逝"、"世间解",这两个是相对的。

"世间解"就是世、出世间法,广说是世间法,就是不失一切众生机,能够满足众生机的愿而说一切法。就像佛在世的时候,他示现的是人类,是以人类而成佛的,那么在人类就有人类的一切世间法;如五明菩萨一切皆明,所以叫做"世间解"。在世间一切法上,佛全是解脱的,没有一法不知的,而不着一切法。

"无上士",在人法界、天法界,没有人再比他更高贵的。

"调御丈夫","调御"就是调御众生的意思。就像现在我们掌着方向盘调御汽车似的,或是驾马的、调象的,但是这里是指驾驭一切众生,这是大丈夫的事业。

"天人师",给天给人做师,"师"者就是我们的先生,教导我们做一切事的。

"佛",就是智者、觉者的意思。

"世尊",印度话叫做"薄伽梵",是三世所尊重的。这个名词,有六种尊重,所以称为"世尊"。这六种尊重,大家如果想学,查一查词典就知道了。

"其佛寿命六万劫。未出家时为小国王,与一邻国王为友,同行十善,饶益众生。"

这是无量劫以前的事,"一切智成就如来"未成佛以前,在他还没有出家的时候,是一位小国的国 王;像现在我们地球上分成好多个国家的一个国王。跟他相邻的国家也有一位国王,他们两人做了朋 友。两个国家共同的行十善业,教育他们的国民不贪、不瞋、不癡、不杀、不盗、不淫、不妄言、不两 舌、不恶口、不绮语——这就是十善业,以这十善业来做为他们的国策,国家里的所有国民都要遵守的。

"其邻国内所有人民,多造众恶。二王议计,广设方便。"

一切智成就如来担任小国的国王, 地藏王菩萨那时候也担任一个小国的国王, 两人是很好的朋友, 两人订下要以十善业做为两国的法律。邻国国王所教化的人民则造了很多的恶业, 也就是不按他们的法律规章去做。这种情形我们可以理解, 就像我们现在当前的世界, 尽管订好多的法律, 但是只要把报纸一打开, 每天都有枪杀案。如果看看台湾、看看大陆、看看全世界, 那太多了。众生造的业是很不容易教化过来的。

这两位国王共同商量:"我们得用什么方便来教化呢?""广设方便",就是想种种的方便法子来教育人民。

要怎么样能够使这一切世界的罪消除,不造罪业呢?要用疏导的方法,让他心里明白,单用强制性的方法是行不通的。所以得广设方便,就是你得动脑筋。我们大家都明了,如果那个水流,我们用泥土或什么工具来堵都不好,最好是把它疏导,让它流到湖里去,从湖里再流到海里去,使它不至于为害,所以最好的方法是疏导。换句话说,就是多给他种种的方便。《地藏经》就是方便,所说的那些地狱,就是要你别造业,要你生起恐怖感,这也是一种方便。

<u>"一王发愿,早成佛道,当度是辈,令使无余。一王发愿,若不先度罪苦,令是安乐,得至菩提,</u> 我终未愿成佛。"

这两个王,各人的思想不同,也就是说愿力不同。一个国王发愿说:"我要成佛,成了佛我才能度众生。"这就是一切智王发的愿。

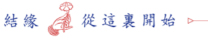
地藏王发的愿,他说:"不!如果众生没有度尽的话,我绝不成佛。"

从这个发愿,我们知道,佛也好、菩萨也好,永远度众生的,你将来也如此。所以你从凡夫地就发心要度众生,因你这个发心,有这个愿力,你得道了,一直到成了佛,你还是度众生的;你的任务、职业就是度众生。虽然发愿不同,还是殊途同归的。这里是彰显地藏王菩萨的愿力之大、愿力之深,与一切菩萨、诸佛都不同。所以赞叹地藏王菩萨的功德,意义就在这里。

这两种愿力、两种情况,尔后产生的效果就是两种事实了。由于过去宿世的因缘,或者像定自在王赞叹地藏王菩萨:"你看!地藏王菩萨的愿力大不大?"但如果地藏王菩萨那时候发愿成佛,他当然也是跟一切智如来一起成就了。

"佛告定自在王菩萨:一王发愿早成佛者,即一切智成就如来是。一王发愿永度罪苦众生,未愿成佛者,即地藏菩萨是。"

定自在王菩萨不是请佛赞叹地藏王菩萨的功德吗?说一说他往昔都发了什么愿?这就是他发的愿。这个愿就是后来总结说的"地狱不空,誓不成佛"。"众生不尽,誓不成佛",还不仅仅是地狱不空;就是地狱空了,众生界还有众生,他也不成佛。不仅仅是这一世的愿,而是累劫的誓愿。





## 更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』



