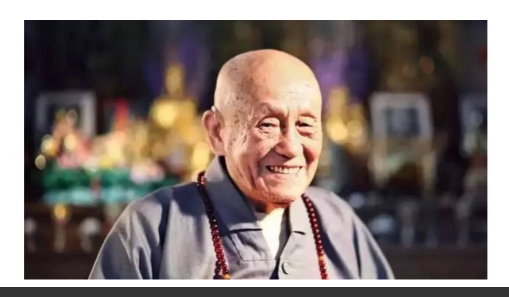
## 一念之间就脱离三涂苦了,这就是地藏菩萨的化身,百千亿的方便|梦老讲《地藏经》

地藏占察入净土 2020-05-15



### 阎浮众生业感品第四浅译

"过去久远劫中,如是慈愍发恒河沙愿,广度众生。未来世中,若有男子、女人不行善者、行恶者,乃至不信因果者、邪淫妄语者、两舌恶口者、毁谤大乘者,如是诸业众生必堕恶趣。若遇善知识,劝令一弹指间归依地藏菩萨,是诸众生即得解脱三恶道报。"

我们的现在世就是佛在忉利天说法的未来世,从现在起,未来的未来是很长远的,未来的众生也是无 穷无尽的。

"有",这是专指做恶业的,善业的不在此限,不论男人、女人,不行善、行恶的人。

"不行善者、行恶者"指意业,甚至于不信因果。因为善有善报,恶有恶报,不是不报,时候未到,他不信因果,如果他认为做恶要偿还、有果报的话,他就不敢作恶,他要是相信未来还要受多少劫来还这个罪,就不敢造恶。他只顾到现时,从事枪杀、盗窃的人,是不相信因果的,如果他相信恶业因果,就不敢做这些事了。

因此,这些不信因果、邪淫妄语者,邪淫是身业,妄语是口业,两舌恶口是口业,邪淫就是滥交,不是夫妇关系;妄语是说瞎话,这里有深、有浅,有大、有小。罪恶也有大小,最大的妄语是欺骗人家的钱财,欺骗的方式不同;或者迷惑众生,或者说自己得道了,这不一定是指出家人,在家人也有,说自己得了什么神通,证了什么道果,这种妄语是大妄语,不是我们一般的说瞎话,这都叫妄语。

存心欺骗人家是有目的,为了名闻利养,这种妄语都算是。两舌是挑拨是非,当彼说此,当此说彼,这种罪要受什么果报,到后面看地狱的名字,就知道了。当时说话没有想到后果,如果人人想到两舌要割舌头,要下地狱受无量劫的痛苦,再也不敢说,既使要说也会考虑一下。

恶口就是说粗话,对人家说粗话、毁谤大乘,这是指经典而言,不知不觉就犯了。我们学显教的毁谤 密教,学密教的毁谤显教,学净土的毁谤禅宗,学禅宗的毁谤净土,乃至学法相的毁谤法性宗,总而言 之,都是毁谤之类。乃至于此经上说,诵《地藏经》功德相当大的,你却说没有功德,或者见人家诵经, 想尽种种方法破坏人家,这些罪都是恶业,而且是重恶业,一定要堕恶道。

趋向于恶趣,这个恶趣是指地狱道而言,假使造了这么多恶业,一定要到恶道受痛苦。在现生当中,我们也造了很多错,大小都有,甚至于自己犯了罪还不知道,没有认识到,也没有认识到后果的严重性,在还没有受报以前,如果遇到一位善知识,对佛法能有深切的了解,能应机帮我们脱离苦海,都叫善知识,意义是很广的。

"劝令一弹指间",时间很短的意思。**劝你皈依地藏菩萨,你造了这么多的罪,将来的后果一定不堪 设想,最好皈依地藏王菩萨吧!**但这不见得一定有效果,看见造业的人去规劝他,即使是你的六亲眷属,乃至于劝你的父母、先生、太太都不见得生效。因为他不信因果;相信的人,弹指间皈依,就解脱三恶道报。像我们念了很多《地藏经》,天天称诵地藏王圣号,当然没有事,一定可以脱离三恶道。但是如果一边赞叹佛,一边在做业,我想我们都如是,天天在犯,一边念经、拜佛、拜忏,一边两舌、恶口、妄语,还有门户之见,皈依这位师父,说那位师父不好,随便说一说,你还不知道其中的厉害关系,这就是毁谤大乘,无论谁这样说、这样做,就是毁谤大乘。

如果你真的悟得了,无我了,人无我,法无我,证道了,不是存心毁谤他,也不是存心去破坏这个 法,目的是想对当前的机,救度他,你能有力量使他入道,这就另当别论。如果你没有这种本事,也没有 证道,以人我之见,毁谤这个法那个法,这都是错误的。修《法华经》的,说修《地藏经》不好,修《地 藏经》的毁谤修《法华经》的,这种罪过很深的。因为,你毕竟还没有成佛,佛不是这样说的,大菩萨也 不是这样做的,文殊、普贤都是互相赞欢,没有说你不如我。记住,这样会在不如不觉当中犯了很严重 的五逆罪恶,破坏大乘,不过只要你有深切的信心,造了这种罪,就皈依地藏王菩萨忏悔。

在《地藏经》中特别推崇地藏王菩萨功德,造了五逆十恶的罪,一弹指间皈依地藏王菩萨就可以解脱三恶道报,不堕三涂;但是必须相信因果,因为相信因果,你的心念就清净了,随顺法性而说。如果你不做这些业,反过来就是善业,十恶不做,就是十善,恶业也是性,什么性?秽性,心里不干净,连性体也不干净。习性的性,是我们原来本具性德的性,那个性也没有染污,也没有清净,这里是说习种性,现前的。一个是能藏的,一个是所藏的,能藏的就是这些业,所藏的就是清净的心,净心做的都是净业,污染心做的都是污染业。因为心是主体,要做什么事,不能离开你的心,不能离开意念、思惟。

这段经文的意思是因为地藏王菩萨在过去发了很多利益众生的大愿,假使在今生,有的众生皈依他, 仗他的力量消除了你的灾难,不堕三涂,因为一皈依地藏王菩萨,你的心就净了,秽业就消失了。

"若能志心归敬及瞻礼赞叹,香华、衣服种种珍宝,或复饮食,如是奉事者,未来百千万亿劫中,常在 诸天受胜妙乐,若天福尽下生人间,犹百千劫常为帝王,能忆宿命因果本末。"

这段经文的意思是,只要你一弹指间念一声"南无地藏王菩萨",并且能诚心,制心一处皈命敬礼,或瞻礼地藏菩萨的相,赞叹地藏王菩萨的功德,或供养香华,诚心供养菩萨种种珍宝。不过这就随意了,因为大珍宝,穷人是没有的,一般家庭吃饭前,最好是中午那一餐盛点米饭、菜供在佛像前或菩萨前,这都叫供佛。心到佛知,我们至诚心归敬,佛菩萨都明了的,一切护法神也明了的,这是表达自己的心,这就不仅仅是免除三涂之难了,在未来百千万亿劫中,从你现在至心恭敬起,经过百千万劫那么长的时间再不受三涂苦了。

"常在诸天受胜妙乐",享受天福,光是乐没有苦,所有圣人看见天人还是苦,为什么?因为还是属于分段身,百千万亿还是有尽的时候,还是一段一段的,但天人本身不觉得苦,假使天福尽了,百千万劫的时

间到了,福德的力量就尽了。

供养地藏王菩萨的福德,还是有时限的。因为这不是证得的,也不是种性的。天福尽了,享受人间的福德,到人间为国王为将相,功德福德无量的。福德还不是最重要的,最重要的是他能知宿命因果,本来有宿命通,能知道过去百千万亿劫中,从什么时候发心供养过地藏王菩萨,经过了百千万亿,这么长的劫分,完了在天上享乐,乐享完了又到人间。他如果知道宿命因果本末,还会造恶吗?他会继续为善,重点在此。也就是说他的恶止了,他能继续为善,福德又增长了;闻法之后悟解,悟解后修了道了,断了人我,证了阿罗汉果;了生死,六道不轮回,如果发了大菩提心和地藏王菩萨一样的,这样就无穷无尽了。

П

现在大家不知宿命因果,如果知道,就知道什么事该做,什么事不该做;就有了智慧,也绝对不会造业。如果大家认为我有钱了,生活好了,不造业了,那就相反了,生活愈好愈造业。

这段经文告诉我们不只是脱离三涂,不受苦了,还要享乐,但皈依的方式、情景不一样。前面是弹指 皈依,这里是至诚皈敬,还要瞻礼赞叹供养。如果读过〈普贤行愿品〉,皈敬赞叹供养,是普贤菩萨十大 愿王的三个愿,皈敬不只是皈依一位地藏王菩萨,也不只是一尊菩萨,而是尽虚空遍法界的诸佛菩萨,无 穷无尽,这样的皈敬,这样的赞叹、供养,同时把自己化现无数身在那里礼敬,乃至于世间所有的事物, 想到什么,就供养什么。

如果这样用心,走到花店,用你的心力把这里的花移去供养佛菩萨,这就是普贤菩萨的供养。如果扩 大一点,那不只是未来百千万亿劫,也就是无穷无尽不可思议的劫,而且你本身就是地藏王菩萨,这样的 供养,供养自己,供养无边的身云。

所以端看你怎么用心,也就是指我们现在凡夫的一念心,你一天当中是怎么想的,做些什么,想些什么,也不需要打卦、算命,这些经上,都告诉你了,只要一念间就行了,一弹指间皈依就脱离三涂了,如果至心诚恳的念一部《地藏经》,经经都是互通的,或者念〈普门品〉、〈普贤行愿品〉、《金刚经》。每部经典都是相通的,就看修行的人,受持读诵的人怎样用心,把孩子、父母都观成地藏王菩萨,我替他们服务的,跟给地藏王菩萨服务的,一样是通的。

地是心地,性是藏性,人人都有心地,都有藏性,你供养谁都一样,不过这种境界、这种观不容易 修,你临时想一下都行,如果静下来十分钟都可以,如果你赞叹一切佛,赞叹一切菩萨,文殊、普贤、观 音、弥勒菩萨都可以。

我这样是概括的说,刚才那段经文是局限的,你要是这样来讲因果,这个因所得的果就不可思议,最后就成就佛果。如果你一天就做家事,每月拿点工资吃饭,有空就随便念念经,你的功德很小。要是把它和日常生活结合起来,把他变化一下,反正都是想,为什么不想好一点,大一点?你的心愈开阔愈好,总比想烦恼好,烦恼到这里来就会产生变化,烦恼到这里也变成智慧了,烦恼即菩提,涵义就在此。

如果你一天到晚在想烦恼,你的一点经历或皈依地藏王菩萨的功德也变成烦恼了,你正在念经,家人打闲岔,心里过意不去,刚拿起经本,家人就来了,你就做烦恼想?应做智慧想,这下刚好,他也得到好处了,就给他回向一下,千万莫作烦恼想,就看你的用心怎么用。所以要是能至心归敬瞻礼赞叹供养,当然要得福报,不要求世福,也不要求天福,而是要求智慧,求佛的福德,把这个百千万劫在天上受胜妙的福德布施了,这就叫布施。

"定自在王!如是地藏菩萨有如此不可思议大威神力,广利众生,汝等诸菩萨当记是经,广宣流布。"

这段经文是定自在王请佛说地藏王菩萨过去的种种功德,利生的行门。佛就说了,说地藏王菩萨就有 这么大的威德力,有这么大利生的方便善巧,使众生得到很好的利益。

"汝等诸菩萨当记是经,广宣流布",佛对每一位菩萨都嘱托他要去流通《地藏经》,应当把地藏王菩萨利益众生的事迹向一切众生宣传,"广宣流布",广者是无限量的意思,宣是宣扬,流布是流通,不让它丧失,永远流布人间。

"定自在王白佛言:世尊!愿不有虑,我等千万亿菩萨摩诃萨必能承佛威神,广演是经,于阎浮提,利 益众生。"

定自在王在佛嘱托之后,就向佛发愿表白说,世尊不要为这件事忧虑,现在在这个法会上有千万亿菩萨摩诃萨,也就是大菩萨,摩诃萨是大的意思,必能承佛威力,一定仗着佛的力量"广演是经",到处宣扬《地藏经》。"于阎浮提利益众生",应为广宣流布一切法界;"广演是经"是普遍性的,阎浮提为重点,前面佛说阎浮众生,性识无定,恶习结业,所以提出"于阎浮提,利益众生",因为阎浮提这个地方的众生性识无定,造恶业的多,行一点善事,又去做恶,因此着重于南赡部洲。

## "定自在王菩萨白世尊已,合掌恭敬,作礼而退。"

第四品是定自在王请佛演说地藏菩萨的功德,现在说完了,他是当机众,佛的解释也圆满了,定自在 王也发了愿流通这部经,便向佛合掌恭敬顶礼而退,不在当机演法的位置上了,他退下去,四天王又请法 了。



"尔时,四方天王俱从座起,合掌恭敬白佛言:世尊!地藏菩萨于久远劫来,发如是大愿。云何至今犹 度未绝,更发广大誓言?唯愿世尊为我等说。"

四天王怀疑说:"地藏王菩萨有这么大的愿,早该把众生度完了,为什么还有众生没有度呢?现在度不 尽又继续发广大誓愿?惟愿世尊为我等说。"

四天王是忉利天之下,在须弥山的山腰,属于善神,是拥护四大部洲的众生。他们住的地方是由他的福所感召的,比在人间好多了。但是他也在地表上,并没有脱离地表,忉利天也跟人间相连接的,他住的地点和《弥陀经》上所说的也差不多,也有七宝池、七宝宫殿、七重栏楯、七重宝铃,**这是他福报所感的,也是很好的,但是跟极乐世界不能比,极乐世界是不可思议的,是阿弥陀佛的愿力所化现的。** 

四大天王分东西南北,东方表金色的持国天王,南方是表琉璃的增长天王,西方是广目天王,北方是水境宝城的多闻天王,四大天王管四大部洲,南瞻部洲,北俱卢洲,东胜神洲,西牛货洲,四大天王以北方的多闻天王为主,也是有一个领导人物。

四天王又从座起,把心里未了然的事请佛说一说,他们认为,以地藏菩萨这么大的神力度众生,该度得差不多了,为什么现在又发愿要度呢?"惟愿世尊为我等说",这一段经文是以四天王为当机众。

"佛告四大王:善哉,善哉!吾今为汝及未来现在天人众等广利益故,说地藏菩萨于娑婆世界,阎浮提内,生死道中,慈哀救拔,度脱一切罪苦众生方便之事。"

佛是只要有人请法就会说的,慈悲为怀,赞叹他们问得好,因为这种怀疑一般众生都是有的。"善哉,善哉!"即称扬他们问得好极了。"吾今为汝",我现在在忉利天的会场当中,及现在未来的天人众等,也有些没有到会,像人间的四众弟子就没有到会,也没有阿罗汉,这里都是地藏王菩萨所教化的,还有十万菩萨。

所以佛说完之后,就是利益这些现在和未来的天人。未来的要靠传播,《地藏经》的流通,广利益

故,说地藏王菩萨在南阎浮提六道轮回度众生的生死道中,怎样度、怎样慈悲哀悯。慈是给他快乐,哀悯 众生受苦,给他一些快乐,怎么样叫慈哀救拔呢?像我们发生了困难,希望有人拯救拔我们的苦,给我们快 乐,度脱一切罪苦,众生方便之事,方便的事太多了,各个菩萨所用的方便法门也不一样,在《华严经》 中说无量亿的方便法门,如恒河沙的方便法门,每位菩萨用的方便法门太多了,我们有时认识不到。

"四天王言: 唯然, 世尊!愿乐欲闻。佛告四天王: 地藏菩萨久远劫来, 迄至于今, 度脱众生, 犹未毕愿, 慈愍此世罪苦众生。复观未来无量劫中, 因蔓不断, 以是之故, 又发重愿。"

"唯然"就是答应的很快,"佛跟我们说的太好了,世尊,我们极欢喜听一听。" "愿"就是希望之意,"乐"就是很快乐,佛把地藏王菩萨为什么又发愿的原因跟四天王说。地藏菩萨久远劫来,这是前面说的那个四重大愿,做长者子、做婆罗门女、做光目女都是发了愿了,一次发一次愿度脱众生,犹未毕愿,到了现在那个愿还没有满,为什么呢?为了哀愍救济,这个世上受罪苦的众生,不只现在,复观未来无量劫中,在未来无量劫因蔓不断,像藤似的,一个跟一个不中断,因果相续,众生的业缘,永远不尽,因为这种缘故,所以又发重愿,又再发愿。

现在这个世上的灾难,我们总想有清净的一天,可是永远清净不了,现在水灾、火灾,好多战祸,也 是永远没得完,众生业无尽,所以他怎会不感果呢?地藏王菩萨的愿永远满不了,不只如此,观世音菩萨的 愿,普贤菩萨的愿乃至一切诸佛的愿都如是。

我们看到听到这些事就发愿,发愿不是空的吗?现在是有点空的,但你发这个愿有一定时间,就不空了,因为这愿的本身就使你的心清净了。你发一愿就清一愿,就有利益众生的目的,这是很不可思议的。有些愿,现在是空的,将来会不空,你的愿不会虚发;但是发恶愿也是不空的,也是不虚发的,你想整人想害人,那个愿也不虚的,来生遇到时会现前的。

为什么见到一个人不知不觉感到特别讨厌,产生极大的怨恨心,这是前生宿业牵连的。人家对你也是这样,无缘无故给你两枪,你要想到因果,这不是偶然的,而是必然的。因为你欠他的,现在新结的冤业也有,过去没有,那他欠你的,将来再还你。有恶怨有善怨,缘也有善有恶,正因为如此,这两者是相聚的,见了谁都喜欢,把你的冤家当父母一样,那冤家就化解了,再不会冤了,如果你生起欢喜心,他再怎么生气,火也发不起来,这是很有关系。

#### "如是, 菩萨于娑婆世界, 阎浮提中, 百千万亿方便而为教化。"

以下就开始讲地藏王菩萨善巧方便的方法,地藏王菩萨化导众生,现在特别注重娑婆世界阎浮提,因为这个世界的众生恶业特别重,而且地藏王菩萨发愿,特别着重在这个世界的众生,所以说地藏王菩萨跟此土,也就是指娑婆世界的南阎浮提,因特别重,缘特别深,所用的教化方法也有百千万亿方便。应以何身得度者就现什么身,这是一种。应以何种法门得度者说《地藏经》,这也是一个法门。

《地藏经》还有示凡的作用,像在安徽九华山,那是地藏王菩萨化身以此为方便。地藏王菩萨到了北京拈花寺,遍融老和尚是他的化身,他又以打扫清洁为方便,专门打扫寺院的厕所,谁又想到这是地藏王菩萨来做的打扫清洁,到临死时,他现个神通,才知道这是地藏王菩萨化现的。

至于说百千万亿方便,他到这个地方是什么目的,化度那些人,因为我们不在,像在九华山,到了现在还是利益很多的人。凡是朝山的,到那里去礼拜地藏王菩萨的,都会得到一定的好处,乃至于这尊地藏王菩萨像,我们在这里学习《地藏经》,烧香供养,恭敬礼拜,就这么一念之间就脱离三涂苦了,这就是地藏王菩萨的化身,百千亿的方便。

既然是方便,对菩萨就没有约束力了,菩萨利益众生也是没有拘束的,他的意念是要度这个众生,要

度他,乃至示现种种方便,这是没有拘束,没有限量的,示现同事,是女的他就示现女的,是男的就现男的,做生意的就示现做生意的,要度他,你必须跟他建立因缘,无缘还是度不起来的,怎么结缘呢?现在你念念《地藏经》见了地藏像,问讯问讯,磕个头,烧支香,这个缘就结下了,地藏王菩萨现身就会度你。

# 結緣 從這裏開始 ▶



更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

