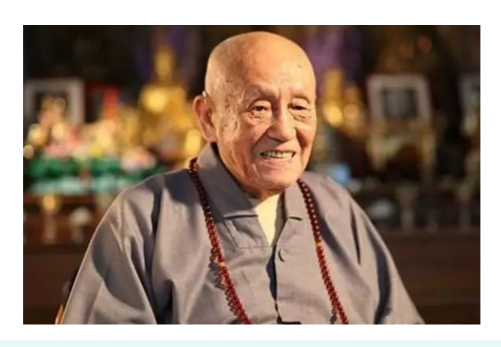
#### 你要是有一切诸愿,专修地藏法门就可以达到|梦老讲《地藏经》

地藏占察入净土 2020-07-21



"复次,观世音菩萨!若未来世,有男子、女人,或乳哺时、或三岁、五岁、十岁以下,亡失父母乃及亡失兄弟姊妹,是人年既长大,思忆父母及诸眷属,不知落在何趣?生何世界?生何天中?是人若能塑画地藏菩萨形像乃至闻名,一瞻一礼,一日至七日,莫退初心,闻名见形,瞻礼供养,是人眷属假因业故堕恶趣者,计当劫数,承斯男女兄弟姊妹塑画地藏形像瞻礼功德,寻即解脱,生人天中受胜妙乐,是人眷属,如有福力,已生人天受胜妙乐者,即承斯功德转增圣因,受无量乐。"

这是忆念六亲眷属亲人。有的小孩子小的时候就失去父母或兄弟姊妹,不得团圆了。"若未来世",佛跟观世音菩萨说,从此以往的未来到未来,不论是男人是女人,在乳哺的时候,就是还不会说话,吃奶的时候乃至于两岁、三岁、五岁,渐渐长大,到十岁为止,在这个时候失去父母,或像孤儿不知道父母是谁,乃至于兄弟姊妹,等到他长大了,想起自己的父母,自己的眷属六亲姊妹,他们到什么地方去了呢?有的在现世界,有的已经死亡,死亡了生到何道去了?到哪个世界去受生去了?

"人若能塑画地藏菩萨形像乃至闻名,一瞻一礼,一日至七日,莫退初心,闻名见形,瞻礼供养。"这几句话就是说,知道有自己的父母,有兄弟姊妹,想见自己的亲人,想知道他们现在在什么地方?或者他已经死了生在哪一道去了,你怎么办呢?你塑画地藏菩萨形像,或塑或画都可以,乃至于没有塑像只是听到,闻名就是闻到地藏王菩萨的名号,一听到名号心里很感动。

"瞻"就是瞻望一下看一下,"礼"就是顶礼一下,磕几个头一天做这么一次,或者做到七天,这是一种。如果你一闻名了,就勇猛精进连续不断的,我们所谓的打七,修行七天,念地藏王菩萨的名号,乃至于见到地藏王菩萨的形像,顶礼赞叹乃至于供养,只要你在七天当中就是这么做、这么修行、这么回向,对于已故的眷亲就会有所帮助!假如父母或者兄弟姊妹眷属已经不在人间,随着个人的业而堕到三涂了,凡是恶趣就是三涂,地狱恶鬼畜生,已堕到三涂就不是一天两天能出得来的,堕到地狱恶趣的时间是很长的。

"承斯男女兄弟姊妹塑画地藏形像瞻礼功德,寻即解脱",不论他堕到三涂的时间有多长,由于你给他称地藏王菩萨名号,塑画地藏王菩萨的形像,以这个功德他就超脱三涂了,由三涂生天上就受胜妙乐了,享受快乐了,在《地藏经》上是这么说的。有时候也可以用《占察善恶业报经》的方法,也就是念一千声地藏王菩萨的名号,再用占察轮去问,问我的兄弟姊妹父母死亡到哪一道了?掷完了知道他到哪一道,你就给他忏罪消灾。《占察善恶业报经》是这样说的,你如果闻到地藏王菩萨的名号,乃至于相信地藏王菩萨所说的话,你就能离一切障碍,速即离一切障碍,而且能够成佛即至无上道。我记得《占察善恶业报经》是这样说的,《占察善恶业报经》、《大集十轮经》、《地藏经》这三部经合起来观更全面一点。

假使说你要想知道你的六亲眷属,他们的去处,想给他们消灾,不管他们离得多久,或者三十年五十年,或你现在听到地藏王菩萨圣号,过去没有听到,《地藏经》也没有听到,《占察善恶业报经》现在才听到,就想让你的六亲得到一点利益,你现在做也可以,不论他们堕到哪一道。但是你自己对你的弟兄姊妹或是你还在乳哺时候,或者你家庭就没有人了,或从小被人抱养,等你长大了,你知道你还有自己的六亲眷属,你想要知道他们怎么了,怎么办呢?你连相貌也没有见过,也无从回忆,你就这么思念都可以,给他们做佛事,念地藏王菩萨圣号,也许你在梦中能见得到。我们在梦中梦见了许多我们不认识的人,而且感到很亲切,那就是你过去的六亲眷属,这类梦恐怕谁都梦见得到的。

或者在梦中遇到危难的事情,过来一个不相干的人来救你,对你表示亲切,那就是你的六亲眷属,如果你醒了之后,赶紧给他念念地藏王菩萨,拜拜忏,他就能得到好处;他得到好处,他又回馈给你,那就增长你的福利;这样辗转回向,功德就大了。这是属于多生累劫的,不是一生两生的。若说我过去的六亲眷属并没有到三恶道,他的福报也不错,你给他念了地藏王菩萨,增加他的福慧,他可以修出世道了。

"是人眷属如有福力已生人天",就是说你这个眷属已经生到人道天道了,已经在那里受妙乐了,但是你又给他回向,这个就是出世的圣因,"转增圣因",以你这个回向,持地藏圣号诵经的功德,他又得到出世的圣因,圣因就是超出三界之外的圣因,成圣人了,成大菩萨,成佛了,那就是永远的享受快乐了,自性的快乐就无穷无尽很快就成佛了,也就是免三恶道苦,身心俱得快乐,这就是从浅入深,渐明,如果你又进一步修行呢?

### "是人更能三七日中,一心瞻礼地藏形像,念其名字满于万遍,当得菩萨现无边身,具告是人 眷属生界。"

因为你只能给他做功德回向,他究竟有没有得到呢?你自己不知道,该怎么办呢?就多用点功力。三七日,三七二十一天,你放下身心,修行三个七,修行二十一天。作什么呢?拜忏,念地藏菩萨的名号满万遍,满万遍不行,十万遍成不成呢?有时候也不行,你就念一百万遍,念到一百万遍绝对成。因为念的时候大多有散乱心,不能一心,你念的遍数多了就容易一心,而且念的愈绵密不断愈快愈好,为什么呢?妄想就挤不进来了。我过去念一万声地藏王菩萨圣号要三个小时,这里头夹着很多妄想,现在缩短了,一个半小时能念一万声,妄想少,除了"南无地藏菩萨"这六个字之外,别的都不知道了,要能念到这样子,那就是一心了。因为一切妄想挤不进来了,如果能缩短到一钟头一万声圣号,一部《地藏经》只念半个小时,这中间什么妄想都撵跑了,没有了,不容易打妄想。

如果你继续这样三个七,三个七不行,十个七,七十天,七个七,七七四十九天,效果就很好了。

有的时候十个七一定见效果,或是地藏王菩萨梦中给你现身,或者你梦中得了感应,三业虽然没有完全清净也大致差不多了,这个时候的身心会生起一种特殊的感觉。

一九三六年,我在青岛,要请弘一法师之前,就开始拜〈占察忏〉,也就是学打地藏七,感应很好,可是在很好的当中,局势改变了,日本打来了,占领青岛,修不成了。因为我住的地点,日军天天来骚扰,功课就中断了。由于以前用功得很猛力,有种降伏的力量,把一切恶业或不善业降伏下去了,等这个力量消失了,外界干扰的力量一来,心简直不能定下来,接着那几年间东跑西跑,一下到北京,一下到天津,完了去东北。四○年又到了拉萨,也跑印度,这一跑功力都没有了。

修行不是很容易就可以成道的,功力一散,面对魔障的时候就很容易堕落,从五°年元月份起,就住在 监狱,一直到一九八二年平反,这一住就是三十多年。

有时自己静坐,从一九三六年想起,想一想那时候的境界,我个人这几十年的经过,就知道想成道断烦恼,不是几句话,也不是一年两年的事。所以三七日并不是很长的时间,以我们现在的业、现在的智能跟我们在修行上付出的代价,三七日是不行的。不信的话,哪位发心菩萨将来试验一下就知道了,真正能够制心一处的三七天,地藏王菩萨一定给你现身,现无边身,不是现这么一个相而已,也不只是在梦中现的,遍虚空都是地藏菩萨像,不但告诉你的眷属生界,你成道了,他虽然不告诉你,你自己也会知道了。

#### "或于梦中,菩萨现大神力,亲领是人,于诸世界,见诸眷属。"

在梦中地藏王菩萨就把你带去了,一念之间就把你带去了,看看这是你的父亲,这是你的妈妈。就像《地藏经》上前面说的,婆罗门女念觉华定自在王如来,就带她到地狱去了。在经文上说得很简单,你必须修行三七日二十一天,但是有两个字不容易做,就是"一心",三七日中,我们能够达到三个小时"一心"就不得了了,由三个小时就能延续到三十个小时,三百个小时!我们的心定过吗?我们这个妄想心定过吗?要能定过三个小时的"一心",你到临终只要一念,几秒钟的"一心"就到极乐世界了。

这些我们都要想办法达到,我们可以试验,什么时候试验呢?最近就试验一下子,看能不能达到,估算一下,如果用苦功,一天能用十四个小时,另外八个小时,可以用来睡眠、吃饭,乃至接触点别的事情。一天要能是能用上十四个小时,拜三部忏,念三万声地藏王菩萨圣号,完了再坐着修止观,一个七两个七,你修这么几个七,完了,用《占察善恶业报经》占察的方式,了解自己修行的状况,我想七个七,或许能有所转变。像这段"是人更能三七日中……菩萨当现无边体",到时候也现不着,好像经上尽是在骗人的,佛教所说的话,我们都转变不了业力,什么原因呢?功夫不到,我们不妨试一下子,多用点功夫。

在梦中菩萨现大神力,有时候现相,梦中有时还容易;现在我们要求的不是在梦中,而是在你修行当中,或静坐、拜忏当中,正拜的时候菩萨现身,要这样来现身更确切一些,大家不要认为拜忏的时候是不是着魔了,不会的。唯独拜忏不会着魔的,你要是打坐参禅,那就不一定,只有拜忏不会的;正在磕头礼拜持诵名号,用的很猛利,这个时候所现的相绝对是真的,因为你念的时候魔进不来,在你用功的时候,一天称圣号拜忏称诸佛名号的时候,魔进不来,道场之中,魔也进不来,所以你见到的绝对是真实的。

为什么我们坐禅不行呢?像我们平常都是散心杂话的,虽然也是在用功,一天夹杂着很多世间上的

事,或者跟人闲聊,聊得很长的时间,所聊的那些事物又入了你的脑筋意识了,或者你自己打妄想,一想想了几个钟头,大家想一想,当你失眠的时候,夜间睡不着,或者想发财发不到,或者被外面讨债的逼得很苦,黑夜睡觉睡不着,几个钟头的妄想,你感觉时间很短,睡不着一下子天亮了。在这种时候所现的,不论你看见佛,看见菩萨,都是妄想,都是魔,那不是圣境。

如果你在称圣号、拜忏的时候所现的,都是圣境,绝不是魔,因为你现在求的是仗他力,不是自力,因为你求地藏王菩萨,拜忏是求了很多的佛,求着佛菩萨求着地藏王菩萨加持你,这个法会的主角是地藏王菩萨,你求地藏王菩萨,地藏王菩萨就护持你,若地藏王菩萨没有在,护持地藏王菩萨的那些护法神也一定在,乃至于那些魔王想害你的也进不来,若你不拜了,道心退了,那时候会来,在你正用功的时候,正在求的时候,不会来,所以说拜忏绝不会遭魔,从来没有听过拜忏拜到遭魔了,没有的。修禅定、持咒心里胡思乱想的,那种易遭魔,你拜忏称圣号,昼夜二十四小时这样做,不会遭魔。

# "更能每日念菩萨名千遍,至于千日,是人当得菩萨遗所在土地鬼神,终身卫护,现世衣食丰溢,无诸疾苦,乃至横事不入其门,何况及身!是人毕竟得菩萨摩顶授记。"

这一品是观世音菩萨请法,观世音菩萨要护持《地藏经》,这个还得要有点福德,不然四十天念一百万声,还不一定能顺利念得完,这四十天当中要是出了点事,就使你念不下去。好比说经常打七,结果一个七都打不下来,真正要用功的时候,一下子家里来电报,一下子庙里出什么事,使这个七圆满不了。印光老法师打七经常出问题,他曾经闭观闭了二十年,他的经验很多。现在妙运法师来了,我看妙运法师也是闭关二十年,大家可以请教他一下,问问他这二十年闭关的经验,我想打地藏七不要二十年,两年怎么样?把两年再缩短为两个月,谁肯?能坐两个月,放下身心,我看你会开智能的,你能降伏的,在这两个月当中不出问题,能够坐下来,一天当中拜三遍〈占察忏〉,三个小时念三万声地藏王菩萨,要是念得慢,九个小时念不到,再加三个小时,十二个小时,你还有十二个小时,睡觉也足够,饭也够吃了,时间是有的。你要是这样子一天拜三遍忏,念三万声地藏菩萨,在末法时候你就不得了了,你能够这样做,当时你就是菩萨,做一天算一天,做不下去再说,有机会就做,这就叫验证。

在过去我们是求大德验证,现在到哪里求验证? 你不懂,他还是不懂。我年轻当小和尚二十多岁时也是满天跑,听到哪个山里有大德,我就找去了,求他印证,让他指示修行的方法。他说:"我有啥法子,佛经都告诉你了,佛不是说了很多,你学了就去做。"我说:"我想找个更方便更善巧的。"他说:"那就念南无阿弥陀佛六个字。"我说:不要这个,我已经知道了。"他说:"知道了! 你找我做什么,你去吧!"都是这样。

我感觉过去的大德,没有我们现在有耐心,你找他,三言两语就说:"你走吧!"站起来就走了,没有时间跟你讲这些闲话,你还是得走,这还是出家人请示出家人。要是在家人去了,他在外头给你挂个牌子禁语,禁语就是他不说话,再不然我现在打七,再不我现在休息,不是像善财童子五十三参那么容易,也不是现在听到哪个法师一跟他谈就几个小时。像我这样的法师,我自己也没有修行,你要谈,我就陪着你谈,谈多少时间都可以,因为我没想了生死,我也没想求地藏王菩萨加持。但现在我也改变主意,也想求地藏王菩萨加持一下子,我说这个就是我自己想试验做一下,因为过去条件不具备,也没有地点,现在有人发心,有这么个地点,那我就试验一下,要能这样做,打完了三七天之后,再能够一天念一千声地藏王菩萨的圣号,不但现在的衣食丰满,一切如意,菩萨还给你摩顶授记,授记你一定成佛,一定能了生死。

"复次,观世音菩萨!若未来世有善男子、善女子欲发广大慈心救度一切众生者,欲修无上菩提者,欲出离三界者,是诸人等见地藏形像及闻名者,至心归依,或以香华、衣服、宝贝、饮食供养膽礼,是善男、女等,所愿速成,永无障碍。复次,观世音!若未来世有善男子、善女人欲求现在、未来百千万亿等愿,百千万亿等事,但当归依瞻礼、供养赞叹地藏菩萨形像,如是所愿所求,悉皆成就。复愿地藏菩萨具大慈悲,永拥护我,是人于睡梦中即得菩萨摩顶授记。"

未来世是指我们这个时候,有人想发心要利益众生,不论男子女人发广大慈心,不求自己现实得到 衣食丰满,也不要求给自己授记成佛;他发心让一切众生授记成佛,以一个大慈悲心效法地藏菩萨救度 一切众生。他发菩提心,欲修无上菩提、欲出离三界,说得广泛一点,欲一切众生出三界,就是把大家 都度成佛,他这个心就跟地藏菩萨合了。换句话说,他就是地藏王菩萨了,谁要是这么做,谁就是地藏 王菩萨,我只做一天,那么这一天是地藏王菩萨,明天不做了又是众生,哪天做哪天是,哪念心做 哪念心是,一念心做一念心是,念念心做念念是,地藏王菩萨就加持你了。

"是诸人等",这个发大心的人,如果以这个心见了地藏的形像,听了地藏的名字,诚诚恳恳至心的 归依地藏王菩萨,再加以供养香华、衣服、宝贝、饮食,那么地藏王菩萨就加持他,他发这个愿一定能 成就,"所愿速成永无障碍"。因为见了地藏菩萨像,闻了地藏王菩萨的名,又能够皈依地藏王菩萨,所 以地藏王菩萨给他消除障碍,心是自己发、自己加持,也就是地藏王菩萨加持。

我常这样想,如果我发了菩提心利益一切众生,不会再找个靠山;如果不闻法,不生起殊胜感,怎么能发起菩提心来了呢?发菩提心者,这个心就是藏性,就是地藏菩萨本身所具足的,我们发了这个心,我们也具足。那么你不求加持,地藏王菩萨就是你,也就是自身加持自身;又皈依地藏王菩萨,也就是自心皈依自心。《占察善恶业报经》的下半卷就讲一实境界相,因为一实境界相成就你的定,成就你的慧,定慧均等,你才能够发菩提心。发心之后,你逐步的完成这个心愿,岂止地藏菩萨,普贤菩萨也在加持你,文殊菩萨也在加持你,本师释迦牟尼佛也在加持你,你放心的去做,因为心只是一个心,所以说一心念地藏王菩萨圣号,这一念心就是地藏王菩萨。

但是我们现在做起来有困难,这些道友,不论是听法的弟子,皈依的弟子,我们登记一下,现在能有几个人一天念一千声地藏王菩萨圣号的?一千声圣号要多少时间呢?念快一点,十几分钟就念完了,我们不说至心,你没有散乱心念又怎么达到至心呢?我念一千声,念一千声不能声声都是一心,总有几个一心吧!念念从心起,念念不离心,用这个心来念又不离开这个心,一千声当中给他打一半的折扣五百声,五百声也不行,我们就取一百声能够心里很清净的念,十声总该有吧!但多数的人还是没有念。

尽管听了《占察经》,听了《地藏经》,虽有念经的,但要说至心很诚恳的念,总是为了众生而念,这样发菩提心的人还是不多,我们怎能说地藏王菩萨不加持我们呢?经上要求我们做的都没有做,方法再好也是不行的,为什么?方法再好,你不做还是得不到。经上是不是骗我们的呢?能够消灾免难,能够得到一切的好处,能够衣食丰足,现世衣食丰溢,什么疾苦都没有了,在具体的事实上恐怕信不及,不但一般人信不及,甚至于出家几十年的还信不及。

这是什么原因呢?就是他没有照经上所说的方法去做,现在应该做了,无论什么方法都是叫我们做的,信解行证,要行才能证,要行才能兑现,你要是不做兑不了现,而且这个兑现绝不假的。不像世间法,这个是跟你至心相合的,业障一消失,你的智能就显现,有智能的人他不会只说不做的;他是边说边做,在做当中随时随地利益众生。修行的时候是利益众生,不是为了自己成道。自己在屋里修行,怎

么利益众生呢?要是不修行,没有道力如何利益到别人呢?你要师父加持你,现在有困难,师父帮我想个办法吧!自己都自顾不暇,拿什么力量来加持你!

所以自己得修。修行的时候就是利益别人,给别人回向,让别人得到好处,自己受一点苦就值得了。但这是实事求是的,真正的去做,这样来求你加持的人才能真正得到好处。如果你自己只说不做,大家都不做,那就是自己骗自己,自欺欺人。很多的事情都是自己欺骗自己,马马虎虎的,不论作什么都不认真。特别是修行人,修行不认真,是自讨苦吃,你会毫无所得。虽然得到一点果报,受点好处,但好处是有限的,随时会消失。

经过一百劫这样的供养大菩萨,都不如于食顷之间礼拜供养地藏王菩萨。这个问题我跟大家说过很多次,因为在某一个法会以某一个菩萨为主的时候,就特别赞扬赞叹他、推崇他,如果在〈普门品〉上,就是以观世音菩萨为主。在《华严经》〈普贤行愿品〉上,普贤菩萨的功德又不可思议了。但是我们现在讲的是地藏王菩萨,佛跟这些大菩萨说完之后,为什么还要这样推崇地藏王菩萨呢?因为地藏王菩萨在这个世界的因缘特别多,功德特别大。

如果求地藏王菩萨,你的愿速得圆满,求文殊、普贤、观音、弥勒,乃至于百亿恒河沙那么多大菩萨,都不如求地藏王菩萨,本来法界之内十方世界的净佛国土有很多的诸佛,为什么我们单单要求生西方极乐世界?因为阿弥陀佛有这个愿心,他跟我们有缘,他发愿要度娑婆世界的众生生到他的佛国净土;其它的净佛国土的佛,没有发这个愿。就像我们要想买家俱,要到家俱店,要是到超级市场、菜蔬市场,你就买不到,想买凳子都没有,原因就在此。

因为他的愿跟你所要求的两者相合了,因此在《地藏经》、《地藏三经》上,特别推崇地藏王菩萨,乃至我们前面说这里面有文殊、普贤、观音、虚空藏,这些菩萨都是来护持《地藏经》的。在佛经里并不是推崇那一个贬低另一个,不是这个意思,在哪部经就赞叹哪位殊胜的功德,使你有一种特殊的信仰力。如果你供养了文殊、普贤、观音、弥勒,像这样的大菩萨百亿恒河沙这么多,都不如一食顷供养地藏王菩萨,**好像这些菩萨功德没有地藏王菩萨大,不是这个意思**。因为你所要求的事情,大多数是人天层次的事情,这是地藏王菩萨发的愿,他专度受苦的众生,所以他的功德大,能够生起大的饶

地藏王菩萨手里拿着一个红珠子,叫如意珠,就是满众生愿,如你的意,你求什么他就满足你什么。因为在这个世界成熟众生,他有大悲福藏,能够满一切众生的心愿,因此这段经文说,你有百千万亿的要求都可以求地藏王菩萨,因为他而速得成就。

"复愿地藏菩萨具大慈悲,永拥护我,是人于睡梦中即得菩萨摩顶授记。"我们都是佛授记成佛,这里是地藏菩萨授记,因为你的至诚感应,地藏王菩萨就现,因为他的愿力无边,使你的信心坚固了。《占察善恶业报经》叫坚净信,你必须清净信,信心坚固了,能够感到菩萨跟你授记。授记是指说你在什么劫,将来一定能够成佛;多数人没有要求菩萨给我授记成佛,只是要求免除现在的灾难,将来不堕三涂,这就是一般人的最大要求了。

但是从《占察善恶业报经》的下半卷可以看出来,我们一定要有成佛的要求,要求我们自己作佛, 我们更祈求地藏王菩萨加持我们。"复愿"就是又愿地藏王菩萨加持我们,因为他具足大慈悲了,使他永 远拥护我们。我今生遇到地藏王菩萨,求他生生世世的永远一直到我成佛,你在睡梦中就能感应到菩萨 摩顶授记。 每一位学过《地藏经》、学过《占察经》的人,你可以测验一下,证实一下,证实地藏王菩萨灵不灵,无论有什么危难的事情,你要是至诚恳切的求,从三藩市到纽约,我所知道的不只一、二十件,确实是求什么得什么。个人求的不同,一样能满足。今天你的脑壳痛了,医生说没有病检查不出来,你没有办法,医生都不能治,但因为你听到《地藏经》,念地藏王菩萨圣号,念完了,在睡梦中或者过了两天,真的好了,你也不知道怎么好的。有时候很明显的在梦中加持,他不一定是地藏王菩萨,或者你梦到有一个人跟你说都可以,他无数亿化身,有些一事情你求了之后,也不很明显,冥冥之中这件事情就没有了,这都算是感应。

在使用占察轮相的时候,只要礼拜完了,念了一千声地藏王菩萨圣号,占一次就成功了,有很多人占了多少次都不成功,那是你的心不至诚,在你求的时候,总是三心二意的,要是你能至心皈依,供养赞叹,你自然能得到感应。有时在睡梦中,有时在惊醒当中,你念着地藏王菩萨圣号,在屋子里走或者你心里有一种恐怖感,你一念,恐怖感就消失了,这就是感应。不过大家不要在世间相上比较。

《十轮经》所说的,拿文殊、普贤、弥勒、观音,以他们为上首,百千亿恒河沙这么多大菩萨,你供养赞叹了一百劫,你所求的愿,或者圆满了,或者没有圆满,你不如求地藏菩萨一食顷礼拜,这是佛独赞地藏王菩萨的时候,所以举这个例子,不要起分别心。如果你是修观音法的,当你听到《地藏经》这么一说,就把观音法撂下了来修这个法门,这是不对的。你修那个法,应当照那个修;学法学经要会学,不会学,你自己就成为障碍。因为这是讲地藏王菩萨,他推崇地藏王菩萨,所以把地藏王菩萨抬得特别高,要是你跟观世音菩萨特别有缘,你跟地藏王菩萨缘不这么大,你把观音法放下了,不修观音法,改修地藏法门,修完了效果反不如以前,自己应当验证你修哪一个法门的加持力大,你就修哪一法。

修地藏法门时,身心放下,至诚恳切的求他救护,在求的时候一定要至心,我们的生死轮转痛苦没有那么逼迫,好像没有那么重,你要是这样求,也有感应,只是感应的效果不大。前面一再说到,临命终时,最后那一念闻到了,效果大,因为那个时候不同,应当好好的培护我们的信心,坚固我们的信心,求什么都灵。在第十二品当中,释迦牟尼跟观世音菩萨说的特别多,为什么呢?前面释迦牟尼佛就赞叹观世音菩萨说,你跟这个世界的因缘,跟地藏王菩萨差不多,意思是,如果以你来护持,使众生学地藏法门,感应就特别大,更好一些,因此佛跟观世音菩萨说的就多一些。

"复次,观世音菩萨!若未来世善男子、善女人于大乘经典深生珍重,发不思议心欲读欲诵,纵遇明师,教视令熟,旋得旋忘,动经年月不能读诵,是善男子等有宿业障,未得销除,故于大乘经典无读诵性,如是之人闻地藏菩萨名,见地藏菩萨像,具以本心,恭敬陈白,更以香华、衣服、饮食、一切玩具供养菩萨,以净水一盏,经一日一夜安菩萨前,然后合掌请服,回首向南,临入口时,至心郑重: 服水既毕,慎五辛、酒肉、邪淫、妄语及诸杀害,一七日或三七日,是善男子、善女人于睡梦中,具见地藏菩萨现无边身,于是人处授灌顶水,其人梦觉即获聪明,应是经典一历耳根,即当永记,更不忘失一句一偈。"

这就是没有记性。对着经念叫"读",合上经本念叫"诵",连读都不能读,当然不能诵。大家都是有善根有智能的人,照着经本谁都能把《地藏经》念下来,是这样子吗?不是这样。有些出家人出家好多年

了,《地藏经》念不下来,字是认得了,就是连不成句。如果是以前没有受过教育,出了家还不认识字,在庙里入门的时候就是一句一句的教;五堂功课,教一句念一句,教一句念一句背下来,这还谈不到教别的经书。没有读书相的,你教他上句,他忘了下句,教了下句他忘了上句,这部经就是念不下来,这叫无读诵性。

因为他对大乘经典,佛所说的这些妙法,生起了珍重心,也愿意发菩提心救护一切众生,想读是很不容易的。就像我个人在鼓山时听《华严经》,我确实念不下来,《华严经》的句子,有二十四个字才一句的,连句点都不知道在那里,经文特别长,就是念不下来,念不下来就听不懂了。或者是以前你很熟悉,突然之间害个什么病,结果全都忘了,就像印刷似的,你印完了把那个版一抹,什么都没有了。我们的脑子也是这样,害一场病把过去的事情都忘了,就变成了白痴,有好多人得到这样的病。

我们前生或是多生累劫,读过佛经,今生一读就会;若从来没有读过,今生读起来就很困难;纵然是碰见再好的师父教你,虽然也看得懂,但是一下就忘了。"动经年月不能读诵",经年累月这部经都念不下来,什么缘故呢?过去有宿业障,没有智能,被业障障住了,因为这个业没有消除,所以你就记不得大乘经典,没有读诵性。

另外有些人一读就懂,不但懂还会背,像东晋时道安法师他就如此。他的像貌长得奇丑无比,出家的时候,他师父看他的像貌很丑,不大喜欢他,出了家就让他出坡,我们出家人出坡就是到山坡上种地,打扫清洁,行堂,他做这些事,做了很久,看他的师兄弟们在庙里学经,他也要求师父,教他念点经,师父看看他:"你这个样子还念什么经!"就给他一本很浅短的经,大概是《四十二章经》这一类的经。早上交他,他拿着书本就去种地了,种地都有休息的时候,读一读,晚上他又拿回来了,他说:"师父这部经文太少了。""怎么少了?""你教我的都背下来了!"师父考考他,果真背下来了,又给他一个长一点的经文,他出去,晚上照样拿回来,还是背下来了,这个时候师父才开始注意他,晓得他不是一般的人。这种就叫宿世有大善根。

在当时的佛教界,道安法师是最了不得的,道安法师有过目成诵之才。但是我们是笨人,没有智能怎么办呢?**求菩萨!有什么方法呢?《地藏经》告诉我们一个方法,这个人如果没有读诵的智能,你去求地藏王菩萨,**怎么求呢?"如是之人闻地藏菩萨名、见地藏菩萨像,具以本心恭敬陈白。"用你自己的心陈白,也就是表白的意思,陈述你对大乘经不能读诵的情形,天天向地藏王菩萨求,那么地藏王菩萨一定加持你。你能够真心实意的至心诚恳的说:"我向往大乘经典,我想求智能,求了智能,我想利益众生,让业障销除。"今生如果是读大乘经,经过千百亿恒河沙那么多的劫,再也不忘失了,也就是业障消了,慧根生起了,大乘经典一历耳根永不忘失,闻到一遍就记得住。

另外,还要准备点香或者华(花),或者衣服、饮食、珍玩、玩具都可以,供养地藏王菩萨,以至诚心,顶礼、礼拜、供养,这些都做了;再准备一碗净水,供养地藏王菩萨像前,今天早晨供上,明天早晨喝的时候一定面向南方。你可别用供杯喝,因为你第二天还要供,你要预备两个杯子,今天早晨你起来洗完脸,先烧碗水供菩萨,以后再做其他的事情。第二天早晨洗完脸了漱完口了,把昨天供的水倒到另外一个杯子,再供上一杯,连续七天。因为一天的效果恐怕不见得好,但一定要以至诚恳切心,经一日一夜安菩萨像前,然后合掌请佛,合起掌以慎重的心把这地藏水请下来喝。面对南方,因为地藏王菩萨是从南方世界来的,面对南方就等于面对地藏王菩萨,如果你分不出南北东西,你面对地藏像也可以。至心郑重的把

这件事当大事情,如果你要想销除宿业障,开大智能,得郑重其事才行,随随便便轻心慢心是不行的,这就表示你的一心,恭恭敬敬把这个水请地藏王菩萨加持喝着,这叫什么呢?这叫慧水。

水都是表智能的,一般来说水表情感,智能翻过来就是情感。我们说烦恼,烦恼即菩提,烦恼就是情,情重的心遇事就流眼泪;女性比男性的情重,女性就爱流眼泪,上火的事发脾气,怒就容易上火,上火就往上冲,不是往下坠,水就是往下坠,在江为江水,在河为河水,在井为井水。水都是表智慧的,他能够洗污浊,什么衣服脏了得用水洗,我们喝这杯智能水下去,把我们肠胃的垢染洗除,生长智能,把这个水变成清净功德水。为什么作佛事时要洒净?那是用观世音菩萨大悲水,把道场或场所变成清净的意思。地藏王菩萨说的这个水,则是专门增加智能的水。

"一日一夜"表示制心一处的意思。心要至心,要诚诚恳恳的,喝完之后,要"慎五辛酒肉邪淫妄语及诸杀害",供水,或者供一个七天,三个七天;或者供一次服完了水之后,那么一定得做到这么几件事,不能吃葱蒜,还有韭菜类的。吃了葱蒜,容易起瞋恨心,一定要谨慎;不能吃酒,不能吃肉,除了夫妇正当的性关系之外不要乱搞。还有不杀害,所谓杀害包括杀畜生都在内,什么杀害都不可以,能够这样子七天或者三七天,你的智能就开了,你念经就开智能,或者记忆力增强了。

我是求过地藏水的,有没有效果呢?效果是有,怎么样开大智能倒是没有,因为我曾经中断好几十年,好多 经文都记不得了。后来我就求地藏水,求完了确实又能把以前的恢复了,这就是加持力。如果这几件事都 能做得清净,大智能还是会开的。

## "是善男子、善女人于睡梦中具足地藏菩萨现无边身,于是人处受灌顶水,其人梦觉即获聪明,应是经典,一历耳根即当永记,更不忘失一句一偈。"

这是获得了智能,怎么获得呢?就是这个供水的人,不论是善男子、善女人他能够在梦中得到地藏王菩萨的加持。在五部大律当中的《善见律》里说,梦有四种,第一种是地水火风四大不调,身心不调了,会常做梦。第二种是先见梦,过去看事物的影子反应出来了做梦。第三种是天人梦,有天人加持你,或者人跟人之间的往还。第四种是梦想,我们不是常打妄想吗?妄想容易化成一种梦境,化成一种幻境。

这四种梦当中,四大不调就是你睡觉的时候梦见山崩,河水暴涨,或者你飞腾虚空,这些都是四大不调所得的梦。或者梦见碰到了虎狼狮子,有这些危难,都是四大不调的梦。这些梦都是假的,有的是过去多生的,有的是白天见的,黑夜就做梦了。白天看见一件事,晚上就做梦了,这种梦就叫先见的梦,这都是假的。凡是梦都不是真的。天人梦,或者因为善知识,或者是过去你的眷属生天的,跟他有特别因缘,他给你现这个善梦;因此你得善果或者使你生警觉心,这叫天人梦。这种梦很少出现,得这种梦要有善根的,或者你由读诵的大乘经反应出来的;或者你一心向善,天天读经,容易有这种梦,令人得善的。如果碰见恶知识,他教了你很多的恶事,你也做了,但是在白天警觉的时候,你并不能分别是善是恶,但等你做梦时就反应出来了,这也叫天人梦。

跟人交往,有善知识有恶知识,恶知识教你做的是恶事,这个不是梦;虽然是在梦里头的,但这个天人梦 是真实的;因为这个梦会感果。梦见善知识在梦中教化你,或者恶知识反应的,这种梦是现实的,所谓现 实者就是感果的。

想梦就不同了,或者你前生有福德,或者前生有罪恶有罪障,反应到你的思想当中,这个想是指你八识里

的第七识, 我执传送到你的梦境当中, 在梦中现, 这叫想梦。

这段经文所说的梦就属于天人梦,也就是地藏王菩萨现无边身,无边身不一定是现人相也不一定现天相;也不一定现鬼神相,乃至于现一切动物相,反正是使你得到利益。天人,善知识会现无边身的相,或给你灌顶。灌顶在密宗仪式中可以看到,那是随顺世间法的,原不是佛教本身的法。在印度,国王叫灌顶王,根据印度的说法,凡是太子继承王位的时候就要举行灌顶;就像现在举行的加冕礼,就是灌顶的意思。这是受灌顶水,用这个水灌在你头上代表给你智能,取这个形容词。这个人梦一醒了,就聪明了。"经典一历耳根即当永记,更不忘失一句一偈",那就是得到大智能,就是如你所求的,能够有读诵性,能够有记忆力,所以在早晨供上一杯水,第二天早晨去喝,手续一定要记清楚。如果你想开智能想供水,杯子一定要干净,早晨起来第一件事就是洗完脸之后,清净完了之后供水,供完了第二天早晨还是这个时间才能喝,喝完了一定要做到不吃荤、腥、酒肉、邪淫妄语,还要不吃葱、韭、蒜,这样做到了,才能得到效果。

假使你有病求病好,你在梦中或者梦见菩萨现身,现什么身不一定,你就感觉清净了,病就消失了,还有 所求的能够达到。你也可以用"占察轮",念一千声地藏王菩萨圣号,之后拿"占察轮"占察,看你所求的能 不能够如意,如果所求的不能够满足,就再忏罪再求。

其他的经并没有这样说,为什么说求地藏王菩萨效果比较好呢?地藏王菩萨加持我们是很入微的,即便是很细微的事情,经上都给你说出来,其他的经没有说得这么详细。现在我们说的是修行,其实你听哪部经都是修行,你学哪部经,哪部经就告诉你怎么修,我们都想开智能,地藏王菩萨说得很清楚,你想开智能很简单,你早晨起来供上一杯水,供点香,供点香花,第二天早晨你可以再点上一枝香,或者玩具,什么东西都可以供养,完了发愿,你要是这样修就开智能了。

修行的方法很简单,就这几样事情,有些人感觉这几样事情不困难,但是对有些人确实很困难,不 发心还可以,他发心供水这一天,天天有人请他客,又是吃荤,一吃荤他就得不到了;不去又怕生意做 不成,又怕事情给砸锅了,反正总是不如意。当你没有发心的时候没有事情,一发心,障碍都来了。

还有说瞎话妄语,这个很难治,所以这几件事必须能做得彻底清净,确实能得到加持,修行就这样修行,这是开智能。大家想一想,如果你有记忆力的话,学英语简直不费事,别人一天能记十句,你能记一百句,乃至记一千句,别人跟你说一千句话,一历耳根永不忘了,你的语言三昧就得到了,语言的记忆力不是一般的。

为什么他没有智能呢?就是他有障碍,有障碍就是有业,如果这样供水,一喝就能开智能了,有的人感觉到这是不可靠的,因为这件事太便宜了,太容易做到了,但是你详细想,并不容易做到。你想七天当中不说假话很难,像出家人在山里头,这几样应该做得清净,在山里头不杀生很难,山里都是一个人,你不能不做饭,做饭烧柴,柴里有虫子,你烧火,你把它烧死了,你犯了杀生;你是无意不晓得,你要做法,把这个业免了。

有很多的事情看起很容易,做起来却很难。所以修行很容易也很不容易,听听经很容易,但这里面 也有很多障碍。这一回你听了,下回也许你听不成,等到要听经了,刚要出门,来个朋友有要紧事跟你 一说,你就回去了,就听不成了,好事多磨,障碍多得很。 我们在三藩市经常的供水,也求开智能,也是喝,但感觉说瞎话特别难。所谓说瞎话不是存心有意欺骗人家,妄语包括很多,妄言、两舌、绮语、恶口,绮语最难持的;有些弟子或有些道友来了,随便谈谈,谈些跟修行无关的话,尽说他家庭的事或看见世俗的事,这法师陪着他说绮语,没有什么意思,说这件事作什么呢?但是能不能让那些到这里来的道友尽说修道事?常接近我的道友,你们想一想,你们是不是到我这里来了,没有说绮语?好多都是跟修道跟戒定慧完全不相干,这就是绮语,有没有犯吗?很容易犯。

我跟宏觉法师两人不说绮语都很不容易,一天当中每句话都在道上很不容易,怎么办呢?不说话,少说话,说话的时候先考虑好。为什么要闭关,打七,就是防备说绮语。你来了我不见你,电话我不接,就行了,一天当中就是修行,修个三七天,就差不多,三七天之后就算你没有开这样的智能,自己也感觉不同了。

前几天有位弟子跟我说,他说他七个七念《地藏经》圆满了,他自己就感觉跟以前不同。如果这七七四十 九天当中都像经上所说的这样做,不需要七七四十九日,三个七的就行了。如果没有,是在这个修行当中 还有许多不如法的地方。

我们这里说的是事,不是理,要是讲理,我们在理上所犯的错误就多了,有些事我们做不到。像洒净,那个屋子里头能让他结界修行,这个道场时候做得很清净,这个不可能,这里头还有很多的,那就更深入了。但是地藏王菩萨在《地藏经》上对我们的要求并不怎么深,你供养一杯水,第二天早晨把它喝了,完了你应该做到那些事,这不是很简单!可是我们连最简单的修行都做不到。

"复次,观世音菩萨,若未来世有诸人等衣食不足,求者乖愿,或多病疾或多凶衰,家宅不安 眷属分散,或诸横事多来忤身,睡梦之间,多有惊怖。如是人等,闻地藏名见地藏形,至心恭敬, 念满万遍。是诸不如意事,渐渐消灭,即得安乐,衣食丰溢,乃至于睡梦中悉皆安乐。"

这个里面包括很多事,这些事都是恶相,我们想念地藏王菩萨的名号比供水还简单,念念名字就能把这些恶事情转变成善事。佛又跟观世音菩萨说,地藏王菩萨还有些功德,可以满众生的愿;未来世中,末法众生苦难很多,那些人或者没有衣服穿,没有饮食吃,衣食不足饥寒交迫,现实环境跟他的心愿都是相违背的。不说别的事,像在美国打工,凭劳力挣钱,也不是那么称心所愿,来时没有绿卡,还是黑户,人家工作八个小时拿的钱比你工作十五个小时还多,这都是所愿不遂。"求者乖愿",乖是乖违的意思,跟你的愿你的心,你所要求的两个不一样。在末法的时候疾病又多,不是脑壳痛,就是肚子痛,很多的怪毛病,有时候医生看不出来。

"眷属分散",有的亲人在台湾,你自己到这里来,有的还有在大陆上,有的来了六、七年拿不到绿卡,家庭不能够团圆,这就是眷属分散了。横事包括太多了,横事也是不如意的事,不晓得怎么出了问题,这都叫横事。"忤"者就是扰乱你的身心。还有睡觉的时候害怕,尽做恐怖梦,睡着了就做恐怖梦。应当知道贫穷就跟地狱差不多,贫困的生活,生不如死,想死又死不了,他有多种因缘牵扯着,死又死不下去,活又活不成。还有一种,以前过惯了富贵的生活,突然之间垮了,像股票一跌,从一万二千点跌到两千多点,很多人倾家荡产一下赔了,以前的富裕日子过惯了,一下子穷下来是最苦恼的事情。还有一种人处处都不如意,干什么都不遂心。

"求者乖愿",总是事与愿违,总是碰到凶险的事、衰败的事。二十多岁本来很英俊很美丽的,害了一场病,相貌都变了,都衰败了。还有,以前人家看见你都很尊敬的,一旦你的运气消失了,福报一过去,本

来对你很好的, 六亲都很和睦的, 突然之间变了, 连六亲都不和睦了, 这种现象很多人都经历过的。

所以古来说:"黄金宝马财色心,不是亲来也是亲,一场马死黄金尽,亲者不如陌路人。"六亲眷属都是看着财富的关系,生活环境的关系,等到你财富一去了,还不如路人,为什么?路人看你,他也不防备你,跟你没有关系,你走你的路,他走他的路。亲人可不行了,等你倒霉了,人衰败了,你要是再见他,他离得远远的,看见你从那条街来了,他岔去另一条街,怕你跟他借钱,跟他求,这是形容衰败的。衰跟凶,凶跟横差不多,这都是说一些灾难的事情。

"如是人等",像这种人怎么办呢?"闻地藏名见地藏形",听到别人念地藏王菩萨的圣号,或者看见一尊像,知道这是地藏王菩萨。面对地藏像跟观音像,能至心恭敬。要诚诚恳恳恭恭敬敬的,磕头礼拜,念满万遍念一万声,这么多不如意的事情,念一万声地藏王菩萨圣号,就能够转变。"至心恭敬念满万遍,是诸不如意事渐渐消灭。"这个很灵,特别是小孩子念观世音菩萨、念地藏王菩萨特别灵,小孩子考试的时候怕考不上,要升学的时候担心升不上,我就叫他们念了,他心里也至诚,他因为想达到考试的目的,这一念就考上了。

除了一个至诚心,只念地藏王菩萨一万遍,念完一万遍换来什么情况呢?你前面的贫穷困难一切灾害都解决了,起码能解决一个问题,睡觉绝对不会做恶梦,这是千真万确的。如果在临睡眠的时候,你坐在那里念一千声,念完了倒头就睡,绝不会做恶梦。"如是人等",能够念一万遍地藏王菩萨圣号,那些不如意事情渐渐就会消灭了,从痛苦当中就变成安乐了,再不忧愁,衣食丰溢。

这个灵不灵?我也试验过,好多年前了我也持怀疑态度说,这件事太容易,念了一万声地藏王菩萨圣号这些事情就会转好,衣食不足,或做生意很不发财,渐渐就好了,怎么可能?但是确实是改观了。在北京有个卖柴米油盐酱醋茶的一个小铺子,这种生意本来发不了什么财的,能够温饱就不错了。但是只靠这个铺子不够,夫妇俩人还有一个小孩念书,那时我们的庙在他前面,他问说能有什么法子不受冻馁之忧啊?我说:"有!你肯信就有,你念观世音菩萨、地藏王菩萨、念阿弥陀佛都行,念一个名号,你渐渐就会好了!"他信我的,他们一家子连那个小孩都念。隔了好几年,我从福建回北京的时候,看见那间小铺子开大了。他说,自从他念了之后,他的酱油醋一天卖的很多,就像济公显神通似的,客人本来不想买,走到门口也打点酱油回去,这是不可思议的,要说出个道理我说不出来,但是他确实好了。

我们和尚对这些问题就是净信坚固,没有净信绝对办不到;修庙跑到外头去化缘,我感觉这不是办法。在家里面对着地藏像拜,你不是想修庙吗?你就拜,拜观音菩萨拜地藏菩萨像,有人会送钱到你这里来。我师公修庙就这么修的,人家都叫他老修行。他在北京城一个城郊的地方,自己一个人,连吃饭都没有得吃的,要修那间大庙,设想的很好,怎么办呢?他就拜佛。没有别的办法,他没有读过书,出家之后只晓得修行,也不会做佛事,做佛事还得敲引磬,他完全不会。他在家拜佛,就碰见北京城里一位姓周的老先生,很有名望的人,有一天他经过这里,心血一动就进这间庙看一看,一看,他发了大心了,就替他当施主,到处化缘,就把这间庙修起来了,我师公连这间庙都没有离开,就修了庙。

还有〈影尘回忆录〉里,倓虚老法师在东北修了那么多大庙,朱子桥老将军就替他化缘,朱子桥化缘化到朋友都不敢见他,躲在厕所不出来,他就坐在客厅不走,非化不可,对他朋友说:"你在厕所待得太臭了,出来吧,我给你香的。"把他叫了出来,化了他五十个大洋,在那时候是很不容易的。

修庙求财富也好,或你要想发财,你就在家里念观世音菩萨或念地藏王菩萨,你坐那里什么都不干,念七天看看,说菩萨你再不加持我,我就要饿死了,坐屋里念观世音菩萨念地藏王菩萨,会改观

的。如果我们大家都念,制止中东的战争不要发生,你得有这个信心,我们大家都念,就凭我们现在学《地藏经》的这些人,也不要太多,有这么三、五十个人念,大家天天都念回向,如果有坚固的净信心,他们就打不起来。反正七错八错的打不起来,我们的业力超过他的业力,我们念圣号的力量比那个力量强了;众生业力大了,善业自然小了,发展不起来了;恶势力强了,善的力量自然就没有了。如果善的力量强了,恶的力量自然就没有了,逐渐的消失了。把不快乐都转成快乐,没有衣食缺乏的情形,就丰溢了,乃至于睡觉都是快乐的。

这些地藏王菩萨都能加持得到,这是佛所说的,是佛跟观世音菩萨说的。其实观世音菩萨也是做这些事,观世音菩萨是"千处祈求千处应,苦海常作度人舟",其实地藏王菩萨比观世音菩萨的愿更大的,更有加持力的,地藏王菩萨本身很苦,别的菩萨示现的是大菩萨,璎珞宝冠,地藏王菩萨现的是比丘身,什么都没有,但他的加持力相当大,所以我们应当生坚固净信

"复次,观世音菩萨!若未来世有善男子、善女人或因治生、或因公私、或因生死、或因急事, 入山林中,过渡河海乃及大水,或经险道,是人先当念地藏菩萨名万遍,所过土地鬼神卫护,行住 坐卧永保安乐,乃至逢于虎狼师子,一切毒害不能损之。"

"若未来世有善男子、善女人,或因治生",治生就是从事生活上的事物,我们活着总要做些事情, 建造一些生活上的事,这叫治生。"或因公私",或者因公因私要出门,或者派你出差,或者明明知道到 战场上说不定要死,但是你当了兵,就必须去,这是因公。或者你为了发财冒险,人说做贼,当强盗也 不容易,强盗也是拿生命去换,逮到就被枪毙,抢到就是我的了。

世间上的物质总是有限的,我得多了,别人就得少了。要是治生,或者是急事入山林中,或者过渡河海,或是经过险道,这都是不安全的。所以走到山林河海都是很危险的,现在交通方便了,但是也很危险,开汽车怕撞车,飞机也常出空难。怕有这个危难你就念一万声地藏王菩萨,可以保一半的险,念得诚恳了完全保险;念得不诚恳保一半,就看你的用功如何了。

**凡是属于险难的,念了就化险为夷。假使说险难一发生你就念,可以使你转危为安,化险为夷,这个有好处的。**如果说本来就没有灾难,你念了更增加快乐。这里所说的事情就是你一天的生活当中所必须经过的事情,为了生活你得做事业,或给人打工也得要做,自己的财产你得经营,有时候体力脑力都要动,有时只动脑力不动体力,但是要拿钱当资本。替大家服务的做一些事情,这就叫公。无论在哪个国家,当公职的,替大家做事情的也叫公,为自己筹画的就叫私。人在生死存亡的关头总想有位救护者,这位救护者就是地藏菩萨,你要想有位救护者,你就求求地藏王菩萨,他能够救护你。

总之,在一切痛苦厄难的环境当中,你应当念一万声地藏王菩萨,那么你所经过的土地有鬼神保护,别人有危难你没有事,行住坐卧永保安乐,黑夜睡觉有时也有危险,如果正在睡觉时心脏病发作,就死了。在睡觉时还有很多种病,有飞天摄人精魂,就在你睡觉当中把你摄走了,使你的魂再不能归体了,但是你有事先的防备,念一万声地藏王菩萨,乃至于遇到老虎,狮子,一切毒兽,都不能伤害到你,毒兽见到你自然会走开,这种事很多。

我在上房山住的时候,有一天一条很粗的蛇不知怎么出来了,横在山路上。我跟贯一法师俩个人正要回去,走到路上碰见它了,它的身上被太阳光照就像龙似的,全身闪闪发光,我们在很远的地方就被射到,他:"说怎么办?"我说:"跑都跑不了,我们没它得快!"我说:"我们就这么走,过去吧!"他说:"过不去!他

横在路上,在它身上过不去。"我们俩人就念圣号,我就跟它说:"你走开,我们不伤害你,你也别伤害我们!"我们俩人就这么念圣号,它就走了。

住监狱,受王法系缚,你要是念了一万声地藏王菩萨圣号,你永远看不到,连看都看不到,更不用说身受了,个别的业又不同了,但这是普遍说的。

一切末法众生谁要是感觉不安全,没有安全感,你就念一万声地藏王菩萨圣号好了,也不必让人家知道,你自己心里默念;别人遇到的危险,你遇不到,平平安安的过一生;但是不要贪名,不要求利,平平安安修道,为一切未来做准备。

以前苏东坡他生个儿子,给儿子做了一首诗,我对这首诗有点意见,所以记得很清楚。他说:"人皆生子望聪明",不论谁生小孩希望这小孩长大聪明伶俐。"我被聪明误一生",我就是因为太聪明了,所以误了一生。"但愿吾儿愚且鲁",但愿这个小孩又胡涂又傻,又愚痴又鲁,鲁是没有知识,粗鲁的意思。"无灾无害到公卿",这句话我反对,愚且鲁,好好的修行,念念佛了生死,就算了,"无灾无害到公卿",那有这么便宜的事。还想要做官,他自己就是当官受了罪,一下贬这一下贬那,还让他儿子做官。

所以如果大家想行住坐卧永保安乐,念一万声地藏王菩萨圣号,现在你念适中的话,两个多钟头,快点一个半钟头,再慢一点三个钟头,念一个数一个,念快一点,就"地藏菩萨"四个字。如果再尊敬一点就念"南无地藏王菩萨",这样子十分钟念九百声,我念得慢,五分钟三百。我最近天天测验看能念到好多,念的时候要尊敬,慢一点的就念"南无地藏王菩萨",嘴里这么念,心里想地藏王菩萨就在我头顶上。口里念、心里想、身体在这里经行,走完了之后,看走几圈念一串或者看念完一串要多少分钟,念一串以后你不用念珠都可以了,这就是时间,时间就是数字,总是这个速度也不用计数了,我两个钟头下去准念好多声。

念一万声"地藏王菩萨"免这个灾难,我们要想求成佛,岂止是免灾难,我们念十万声,十万声比一万声多,念一百万声,那就什么灾难都免了。但是这个要静下来好好修行,你自己证实一下,不然你听完了自己没有把握,只是听我说的,经本上说的,真的假的,你试验一下。比如说那个菜馆的菜好吃,你到他那买一样吃一吃,你才知道,光登广告不行,登广告不见得是真的。我们这个讲演也是做宣传,我劝你们信,没有用处,效果低,你自己念完了之后,你得到实际好处了,那是真实的。

我们往往对佛经上的这些一修行方法都不求实证,听一听就完了,我们要学就要照佛那样做,你要是做了,你也就是佛。我们念地藏王菩萨圣号就能做得到,这个道理我跟大家讲过好多次,你念地藏王菩萨就回光返照,假他的外力影响你自己的心力,使你自己那个清明的不胡涂的心显现出来,就是这个目的。

"佛告观世音菩萨:是地藏菩萨于阎浮提有大因缘,若说于诸众生见闻利益等事,百千劫中说不能尽。是故,观世音!汝以神力流布是经,令娑婆世界众生,百千万劫永受安乐。

- 尔时,世尊而说偈言:吾观地藏威神力,恒河沙劫说难尽,见闻瞻礼一念间,利益人天无量事。
  - 若男若女若龙神,报尽应当堕恶道,
  - 至心归依大士身,寿命转增除罪障。

| 少失父母恩爱者,未知魂神在何趣,  |
|-------------------|
| 兄弟姊妹及诸亲,生长以来皆不识。  |
| 或塑或画大士身,悲恋瞻礼不暂舍,  |
| 三七日中念其名,菩萨当现无边体。  |
| 示其眷属所生界, 纵堕恶趣寻出离, |
| 若能不退是初心,即获摩顶受圣记。  |
| 欲修无上菩提者,乃至出离三界苦,  |
| 是人既发大悲心,先当瞻礼大士像,  |
| 一切诸愿速成就,永无业障能遮止。  |
| 有人发心念经典, 欲度群迷超彼岸, |
| 虽立是愿不思议,旋读旋忘多废失,  |
| 斯人有业障惑故,于大乘经不能记。  |
| 供养地藏以香华, 衣服饮食诸玩具, |
| 以净水安大士前,一日一夜求服之。  |
| 发殷重心慎五辛,酒肉邪淫及妄语,  |
| 三七日内勿杀害,至心思念大士名。  |
| 即于梦中见无边,觉来便得利根耳,  |
| 应是经教历耳闻,千万生中永不忘,  |
| 以是大士不思议,能使斯人获此慧。  |
| 贫穷众生及疾病,家宅凶衰眷属离,  |
| 睡梦之中悉不安,求者乖违无称遂,  |
| 至心瞻礼地藏像,一切恶事皆消灭,  |
| 至于梦中尽得安,衣食丰饶神鬼护。" |

这一品是见闻利益,把见了地藏王菩萨,闻了地藏王菩萨的名,见了这部经或者见了地藏像的功德,讲上百千劫都说不完。跟谁说呢?跟观世音菩萨说的,因为是观世音菩萨请佛说地藏王菩萨对阎浮提利益众生的事,佛就告诉他了。最后总结说,地藏王菩萨对阎浮提因缘深厚,他利益众生事业的功德,百千劫都说不完。除了以上说的这么多,以下的偈诵还要重复一次,普贤、文殊、观音、弥勒的圣号,如是等大菩萨有百恒河沙数之多,都不如一食顷恭敬礼赞地藏王菩萨。

《大乘大集十轮经》也说,我们念一天地藏圣号的功德胜于念俱胝亿劫,俱胝就是阿僧祇,俱胝就是无量数,亿劫就是最长的,都不如念一日的地藏功德,称这么多大菩萨的名号都不能相比,这是显什么呢?因为《地藏经》说的是地藏王菩萨的功德,而且前面每一品都说,我们如果能够见闻就永远脱离三涂,再不堕畜生、饿鬼、地狱。因此这都是称赞地藏王菩萨的功德。

这一品是观世音菩萨请佛说,所以佛都是对着观世音菩萨说的,观世音菩萨也就如是的护持这部 经。如果我们念观世音菩萨也就等于念地藏王菩萨,我们不起这个分别心,念地藏王菩萨,就感激观 世音菩萨的护持。因为我们念观世音菩萨,观世音菩萨能使我们闻到《地藏经》,见到地藏王菩萨形像。

但是凡是有大菩萨的地方很少有地藏王菩萨,在密宗当中,受地藏王菩萨灌顶的少,因为喇嘛上师说,地藏王菩萨只在汉族因缘深厚,我对这种说法不大同意。南阎浮提的种族太多了,地藏王菩萨岂止对汉人的因缘深厚,是南阎浮提特别深厚,因此释迦牟尼佛赞叹说完地藏王菩萨的功德之后,又嘱咐观世音菩萨,因为地藏王菩萨有这么多利益众生的功德,不可思议,所以你应当以你的神力,也就是以观世音菩萨的神力来弘扬这部《地藏经》,使这部经广宣流布。因为这部经能够令娑婆世界的众生,百千万劫永远享受安乐;这种安乐就不只是离开三涂,做人的时候少忧恼,不被贫穷病苦逼迫,永远得安乐。

以下的偈诵是恐怕有众生来参加法会,来晚了没有听到,佛又用偈诵的方式重复一次,以下就说偈子。偈诵在佛经里全部不一样的,有八个字一句,也有七个字的,我们这里说的都是七个字,长行说完了,再重复一遍,这叫重诵。如果前面没有长行,一开始就用偈诵体说,这叫孤起诵,就是没有前文,提了种种的偈诵题材,这就叫孤起诵。

现在讲的偈诵是重诵的,因为佛恐怕众生不注意,所以再重诵一下,也恐怕观世音菩萨没有听清楚,因为这个法门是对观世音菩萨说的,所以"尔时世尊而说偈言,吾观地藏威神力,恒河沙劫说难尽,见闻瞻礼一念间,利益人天无量事。"要是把地藏王菩萨利益人天的事情说一说,无量劫也说不完。这个赞诵体材跟前面长行的意思是一样的。

佛说我用佛眼观看地藏王菩萨威神的力量有好多?恒河沙劫都说不完。佛说法常用印度的恒河作比喻,恒河跟长江差不多,但是沙粒不同,长江的沙粒大,印度恒河的沙子,像面粉似的,沙很细,分不出个数来。像数千里这样一条河的沙子,把这一颗沙粒做一劫,要把这个恒河沙一粒做一劫,时间是无法数的。这是说地藏王菩萨威神力,以佛的智能来宣扬,这么长的时间都说不完。好多的功德,做了好多的事,众生只要见一下地藏菩萨,给地藏王菩萨顶个礼,就这一念间的功德利益也说不完,这么长劫都说不完,见闻瞻礼一念间的利益也说不完。

"欲修无上菩提者,乃至出离三界苦,是人既发大悲心,先当瞻礼大士像,一切诸愿速成就,永无业障能遮止。"这一共是六句,六句就叫一偈半,这个一偈半说的是,瞻礼地藏王菩萨就能成就众生,满足众生的愿。因为这是地藏王菩萨所发的愿,我们一般认为他只是度地狱,地狱不空誓不成佛,其实并不是只在地狱度。

有人问我说:"地藏王菩萨在地狱里度众生,地藏王菩萨住哪?还度不度人间?"地藏王菩萨发的愿是地狱不空誓不成佛,并不是说他永远在地狱里度众生,人间就不度了,天上也不度了,并不是这个意思,这样理解就错了。你在人间造业,在天上造业,福报享尽了,还是要下地狱。他是说把你的罪业度清净了,你就不再下地狱了,那就再没有下地狱的众生了,是这个意思,并不是地藏王菩萨总在地狱里头。他到人间来也是住到人间,佛在忉利天说法,地藏王菩萨就住在忉利天。

在《占察善恶业报经》的下卷,地藏王菩萨住在什么地方?住在每一个境界,修的是二种观行,他终日度众生,并没有执着众生相,这个说的都是按众生分别心而说的。真正到地狱里的众生,哪有福德去见地藏王菩萨呢?已经堕到地狱了,连地藏名字都听不见,哪还看得到《地藏经》。地狱就是无暇,他受的痛苦一分钟一秒钟接续的发生,一点闲暇时间都没有,又怎么能见到地藏王菩萨呢?地藏王菩萨无处不在。现在我们这个会中就有地藏王菩萨,你信吗?有时是可相见的,但你见到也不认识,你知道我们哪一位是地藏王菩萨化身?无处不在,要体会这种法界相。

所以你要是想修无上的菩提,就是发了菩提心想成佛,乃至于我发的心就是出离三界苦,脱离生死苦就行了。有时我们发愿,愿心很小,佛给我增一点智能就行了。像小道友就增长一点智能,考试能考优等就行了,他没有特别的大愿心。像我们受苦,很痛苦了,也就是求地藏王菩萨免除现时的痛苦,哪还有成佛的心,脱离生死?并不是大家都发这个心的。

有人发心再也别受生死苦,永断三界,不要在欲界色界无色界流转了,发这个心的很少。不过以我自己的经验,大多数的人,或者家庭有什么困难,他的父母过去了,求佛菩萨加被,求地藏王菩萨加被 超度,就是没有一个人像我说的:"我要离三界了,我求地藏王菩萨加持我!"我还没有碰到,乃至于说我要成佛。所以瞻礼地藏王菩萨,读诵《地藏经》,我不求现世福利也不求未来福利,也不求人天乘,也 不求二乘,也不求权教菩萨,我求的是发大菩提心,增大菩提果,直至成佛,有没有人这样求的?所以我们要发一个出离三界苦,究竟证菩提的心,这样才能彻底的解决问题,就像《占察善恶业报经》,我想要达到"一实境界",就要修二种观行,这样才是发大心的众生。

是人既发大悲心,要是发了大悲心,要想成佛怎么办呢?有一个方法就是礼地藏王菩萨,"先当瞻礼大士像"。你要想成佛,想离三界痛苦,也想让一切众生都成佛,让一切众生都离三界痛苦,这个心是大悲心。我们有时候为了自己离苦得乐,算不算大悲心呢?这个太狭隘了,只为自己就是狭隘,随时随地想到一切众生,想救一切众生的苦难,这才叫大悲心,才是菩提。

用什么方法可以达到呢?顶礼地藏王菩萨,称地藏王菩萨圣号,念《地藏经》就可以了,专修地藏法门,因为地藏王菩萨发的愿能够满足一切众生的愿,你要是有一切愿一切诸愿,那么地藏王菩萨就加持你维护你,使你速得成就,不被业障障碍束缚,不被遮止,使你达到目的成佛,出三界、了生死都能做到,你求一点人天的福报,得一点人天现实的利益,还得不到吗?一定能够得到。

但是有一种情形就得不到,你不信得不到,或者你信心不具足得不到,一定要至心至诚恳切的信。 我们往往因为这种方便的情况反而使我们信心不具足,感觉这样太方便了,或是太浅显了,总想究竟 一点,或深奥一点,或秘密一点不是更有成就?念一声地藏王菩萨,礼地藏王菩萨就能够成佛,太 容易了,信心不具足!信心不具足,你得到的利益非常的小,建立在信心上,地藏王菩萨能使你一切 诸愿都能成就。佛不会打妄语的,而且这是佛对观世音菩萨说的,让观世音菩萨利益众生的时候宣 扬地藏王菩萨,让一切众生称地藏王菩萨圣号,能够发起大慈大悲的心,能够利益众生。

这样念地藏王菩萨,就是念你自性的地藏王菩萨,这种大悲心就是"一实境界"里发的真心,因为这个心把你含藏的无漏性功德都显现了,因为你就是地藏王菩萨,大家一定要有这个信心,乃至于你所救的一切众生,一切众生都跟地藏王菩萨无二无别的,跟释迦牟尼佛无二无别的,跟毗卢遮那佛、大日如来,一切诸佛无二无别的。无二无别的就是没有两样,"一实境界"只有"一"没有"多",乃至于"一"都是多余安立的,"一"是对着妄而安立的。

"有人发心念经典,欲度群迷超彼岸,虽立是愿不思议,旋读旋忘多废失,斯人有业障惑故,于大乘经不能记,供养地藏以香华、衣服、饮食、诸玩具,以净水安立大士前,一日一夜求服之,发殷重心慎五辛,酒肉邪淫及妄语,三七日内勿杀害,至心思念大士名,即于梦中见无边,觉来便得利根耳,应是经教历耳闻,千万生中永不忘,以是大士不思议,能使斯人获此慧。"这一共是五个偈子,四五二十句,这五个偈子是说你想现在得到智能,能够有记慧,读经就能记住,另外有了智能了,才能相信得及,你

希望不被感染,不被其他的境界所迷惑,必须得有智能;如果智能不具足,容易被现象所迷惑,也就是你信的不真诚。有人要想发心念经,不只是《地藏经》,也包括一切的大乘经典。为什么要发心念经呢?想度一切众生,想把一切众生,都度到成佛。

彼岸就是成佛,此岸者就是苦恼,成佛就是究竟快乐,我们念般若波罗蜜多就是到彼岸,从苦海此岸到涅槃彼岸,靠什么呢?得靠智能。智能是怎么来的呢?"一实境界、二种观行"就是修毗婆舍那,因为修观,你的智能就能生得起,观什么呢?不要多,观地藏王菩萨就行了。这部经推崇地藏王菩萨,要怎样观呢?每天早晨你心里清清净净的,漱完口了洗完脸了,其他的事情不要做,烧完开水供了佛,地藏王菩萨面前供一杯水,到了明天清晨把这杯水喝了。在这中间让你做几件事,三个七不要杀害众生,包括吃肉,吃肉者也就是吃众生肉,不要再说瞎话,不要饮酒,不要邪淫,这几件事一定要做到。妄语要特别注意,父母对子女千万莫说一句瞎话,要说真实的话,如果你三七天都能做到,就能感应到地藏王菩萨在梦中现身,或者灌顶加持,他现无边身,不一定现菩萨相或者来了这么一个人,跟你说都算是。

"有人发心念经典,欲度群迷起彼岸,虽立是愿不思议,旋读旋忘多废失,斯人有业障惑故,于大乘经不能记。"一共六句,这六句是一偈半,这是说什么呢?刚才我说了,我过去做什么,虽然不知道,但是从你没有这个智能就可以知道,你有宿业障,根基很钝,人家一听就会,为什么你不会?例如别人念《地藏经》,有的念四十五分钟,有的念一个小时,为什么你要念一个半小时,为什么别人听了经能懂你不懂,有的人要修行,有的不修行,为什么有这些差距?这跟宿业有关,这一个半偈诵是说钝根的,钝根就依着钝根的方法去修行。

为什么说供养呢?因为我们多生累劫来供养地藏王菩萨的事情也许做过,也许没有做过,为什么说做过呢?因为你现在又能够见到地藏像,又闻到《地藏经》,你一定供养过地藏王菩萨;过去供养可能不够深入,所以现在智能不大;虽然智能不大,但还没有落到饿鬼、地狱、畜生;现在能够做一个人,很不容易,而且是六根具全的人。什么叫六根具全?眼耳鼻舌身意,没有一根是坏的,不是瞎子不是瘸子不是跛子,都叫六根具全。意根就是神经失常。善根的大小就是你前生修的精进与不精进的关系,这里教我们这么一个修法,这个修法是开智能的一个修法。

我们现在穷,想转变成富有,也念地藏王菩萨,供养地藏王菩萨,持《地藏经》也能得到。以下两个偈子 是说能够转贫为富,"贫穷众生及疾病,家宅凶衰眷属离,睡梦之中悉不安,求者乖违无称遂,至心瞻礼地 藏像,一切恶事皆消灭,至于梦中尽得安,衣食丰饶神鬼护。"这两个偈子就是两种意思,一个要转贫穷成 为富有,一个要转病苦成为快乐。现在我们修善因会得善果,这个善因是怎么修呢?持诵礼拜地藏菩萨,就 是你至诚恳切的瞻礼地藏王菩萨,能够使你家宅不如意的事情,转成如意,眷属要分散的可以不分散。

"欲入山林及渡海,毒恶禽兽及恶人,

恶神恶鬼并恶风,一切诸难诸苦恼,

但当瞻礼及供养, 地藏菩萨大士像,

如是山林大海中, 应是诸恶皆消灭。

观音至心听吾说,地藏无尽不思议,

百千万劫说不周,广宣大士如是力,

地藏名字人若闻, 乃至见像瞻礼者,

香华衣服饮食奉,供养百千受妙乐。

若能以此回法界, 毕竟成佛超生死,

是故观音汝当知, 普告恒沙诸国土。"

这偈子是说你不论是在水里或陆地、空中,如果感觉有恐怖,只要念一万声地藏王菩萨圣号,这种 恐怖心就会消失了。

"观音至心听吾说,地藏无尽不思议,百千万劫说不周,广宣大士如是力。"佛不但嘱托一切众生要 至心,也嘱托观世音菩萨要至心。"百千万劫说不周",一百劫一千劫一万劫想把地藏王菩萨不可思议的 这些事情说也说不完。无尽就是他利益众生的事,众生是无穷无尽的,每个众生都有无穷无尽的愿望要 求,一念地藏王菩萨圣号,地藏王菩萨就加持你,念得更多,还度你一直到成 佛,岂止消灾免难。我即 使用上百千万劫的时间来宣扬地藏王菩萨的不可思议的威神力量都说不完的,无穷无尽。

"地藏名字人若闻,乃至见像瞻礼者,香华衣服饮食奉,供养百千受妙乐,若能以此回法界,毕竟成 佛超生死。"这是总说。就是见闻见像瞻礼供养,不是只求自己一点人天的福报,也不只是为了自己,而 是为了一切众生,把求地藏菩萨这个功德、成果,回向给一切众生。有什么效果呢?那不仅仅是消灾免难 了, 能够了生死, 证菩提、成佛的方便法门。

在《占察善恶业报经》中说这是方便之中的方便,这种方便是地藏王菩萨愿力的缘故,他是方 便之中的方便,可是往往过份方便了,大家反而不信,总想找一个不方便的,找一个神秘的、困难 的, 说那个修了才可以成, 你又克服不了困难, 有很多问题你又做不到。即身成佛, 地藏王菩萨没 有说即身成佛,只是说你要经过一段时间或经过很长的时间。

念地藏王菩萨就很容易,随时随地任何时间,任何处所都可以。我们虽然当不了百亿富翁,也当不 了亿万富翁,但是我们求个温饱总该可以吧!能够不受逼迫,就已经很好了,就把这个比喻成你念念地藏 王菩萨,起码你暂时的现生安乐,地藏王菩萨又保证你不堕三涂,乃至于未来你多生累劫的修行,自然 能成就佛果了, 所以他说是毕竟成佛, 能够超脱生死的。

"是故观音汝当知",观世音你应当知道,这是佛的口吻,释迦牟尼佛对观世音菩萨说的。"普告恒沙 诸国土",你的缘特多,你的威力也特大,以你的神力来宣扬地藏王菩萨以及《地藏经》的功德更容易一 些。

见闻利益就是,你见一见闻一闻都算,至于得到什么利益,我们说了老半天了,前面长行也说了, 今天的偈诵也说了,就得到这么多利益。我再嘱托一句,大家要信别怀疑,我信了,有没有修,功德都 在, 你一定能得到利益; 未来你一定了生死, 成就佛果。不信, 就是拒绝, 你没有接受。信了, 你就接

₽有做到,现在接受 我总有一天要做到的,就是这么个涵义





### 更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』



