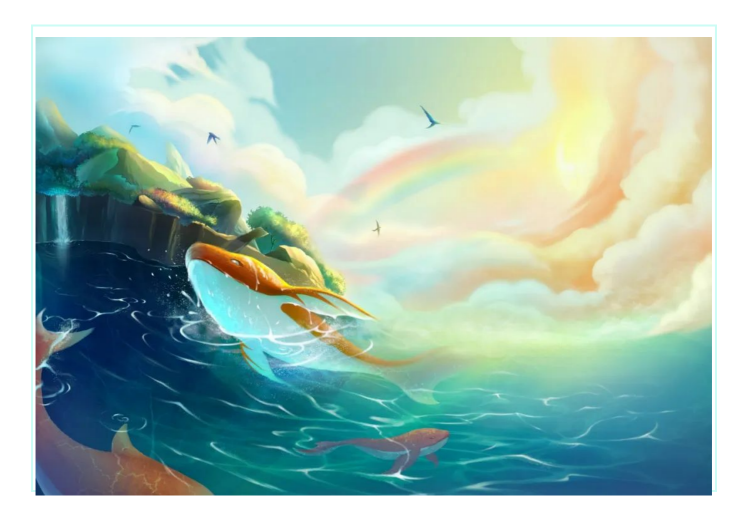
## 深知其难1

原创 智坤法师 地藏占察入净土 2020-07-27



## 深知其难

我们上周讲到了《无量寿经》说净土法门的各种难,然后也讲了《占察善恶业报经》上佛说占察难遇。但因为补充的内容太多了,讲着讲着就讲到其他地方去了。其实我们应该先讲占察净土难在什么地方?它的特点是什么?讲了这个难,后面再讲它的殊胜、它的关联性,这才是正确的顺序。



"诸佛功德智慧,虽皆平等,而施化则有难易。"十方三世佛,共同一法身。从佛所证得的功德智慧上讲,十方一切诸佛的能力、智慧、神通,通通都是一样的。但是在与众生的因缘上有深广和浅薄的差别,在宣传法门和救度众生的情况上有困难和容易的差别。

这里就有几重对比,"净土成菩提易,浊世难",在净土里成就佛果很容易,在五浊恶世就很困难。"为 净土众生说法易,为浊世众生说法难。"这里的净土指的是十方净土。净土的众生本身就身心清净,善 根福德深厚。为他们说解脱法很容易。给五浊恶世的众生说佛法就很难了。我们生活在五浊恶世、末法 时代,从小到大接受的都是无神论唯物论的教育,所以我们要给亲朋好友说佛法太难了。"为浊世众生说渐法犹易,说顿法难。"给浊世的众生说渐次修行、断烦恼出轮回了生死的方法还很容易。《占察善恶业报经》上卷讲的就是渐法。给众生说一步一步地修行,从凡夫渐次证获小乘的四个沙门道果,烦恼一点点地断,一个楼梯一个楼梯地走。说这样的渐次解脱法门还很容易。如果对这些众生说可以顿超,很快很直接就断烦恼了生死的这些法门就很困难。

"为浊世众生说余顿法犹易,说净土横超顿法尤难。"佛教里边的圆顿法门很多,典型的是禅宗,明心见性见性成佛,快啊!但是禅宗还是通途法门,也是要断烦恼的。所以见道而后修道,修道而后证道,这是禅宗的次第。禅宗是通途法门里边最圆顿的法门了,首先要明心见性(见道),在这个基础上不断修行(修道),断除惑业才能够证得果位(证道),所以禅宗的话叫——不识本心修法无益。明心见性都没有就去修种种法门,对解脱生死没有太大的利益,所以叫做修法无益。这一段就是说跟这些众生讲以禅宗为代表的圆顿法门,大家还很容易接受得了。但是要去说"净土横超顿法"尤其难。为什么说净土法门"横超"?因为通途法门叫做竖出,什么叫做竖出?打个比方,有一只小虫子在竹子里边,这个小虫子用自己的嘴巴把这个竹节一节节地咬穿,把所有的竹节咬穿了才能够从竹子里面出来,叫做竖出,也就是烦恼要一个一个断。但净土法门横超是什么意思?它不从竹节的上面一节节走,它从旁边咬一个洞就出来了。这个横超就是阿弥陀佛直接把我们从六道轮回里边拉出去、捞出去、接出去,自己什么烦恼都不用断,这叫横超,这叫圆顿。讲净土的横超很难啊。

"为浊世众生说净土横超顿修顿证妙观,已自不易,说此无藉劬(qú)劳修证,但持名号,径登不 退, 奇特胜妙超出思议第一方便, 更为难中之难。"给五浊恶世的众生说用一辈子的时间去修学《观无 量寿经》里的十三定观能够很快修学成功,很快证得十三定观的功德利益,灭除重罪上品往生已经很不 容易了。后面还有更不可思议的是什么呢?"说此无藉劬劳修证","劬劳"就是费很大劲儿。根本不需要这 么辛苦去修证,因为前面说的观想成就得观佛三昧,其实也是很不容易的。"但持名号,径登不退",但 如果是什么其他事儿都不用干,只持"南无阿弥陀佛"名号,就直接能够达到三不退。"奇特胜妙超出思议 第一方便"太奇特了。十三定观修起来其实是很痛苦、很辛苦的。观想的细节操作,大家去看《佛说观无 量寿经》就行了,首先也是像《占察经》上说的,要业障清净,在业障清净的基础上十三定观要一步一 步来,然后修成了是什么样子,如果修错了又是什么样子,这个已经很复杂了,另外对众生的根基也有 要求。但是净土法门里边有个最简单的,"无藉劬劳"就是一点劲儿都不费,一点都不辛苦,也不讲任何 修证。从能否往生的角度上说,不需要在功夫上有任何成就。印光大师的话叫"不论断证,唯恃信愿"。 从念佛往生的最低标准上讲,念佛功夫,断烦恼的程度,有没有禅定是不谈的,所以叫不论断证,只论 信愿。如果要谈修证那是通途法门的事情了。在特别法门上不谈修证的,这么轻松这么容易,叫"但持名 号, 径登不退", 所以相对通途法门来说就极其特殊、神奇、殊胜、微妙, 超出凡夫的想象, 叫做"超出 思议第一方便"。"但持名号"就是只需要念佛就好了,不需要去添油加醋。比如有的人说念佛不保险,还 要加点其他的经、咒,拜忏等等,这样往生才保险。错了,其实念佛就是最保险的。之所以有些人念佛 不老实,就是因为不知道、不相信信愿念佛往生就搞定了。所以他们才会在念佛的基础上自以为是地添 加各种各样的东西,觉得这样往生才更保险。有这种想法、做法的人,统统都是信愿不到位,所以叫做 难中之难。在这个五浊恶世说信愿念佛就决定往生的法门是最难的。

"故十方诸佛,无不推我释迦偏为勇猛也。"所以十方诸佛赞叹释迦牟尼佛在五浊恶世的时候讲《佛说阿弥陀经》。就是因为太难了,十方诸佛都说我特别勇猛,最难信的且最容易操作的法门也敢在这个最糟糕的五浊恶世给众生讲出来,太勇猛了。



"劫浊者,浊法聚会之时。劫浊中,非带业横出之行,必不能度。"这里就讲为什么在五浊恶世必须要修学净土法门才能够出去。我们之前已经普及了五浊恶世的概念,劫浊的时候,浊法、恶法、不善之法遍地都是。在这个时代造作罪业的行为、因缘、境界到处都是。这些人、事、现象扎堆地出现在这个时代。众生平时就是造恶业的时候多,行善积德的时候少。"非带业横出之行必不能度",在这种情况下,只有不用断烦恼,不用消干净恶业,直接阿弥陀佛接出轮回去的殊胜法门才能够度,其他的法门度不了。

"见浊者,五利使,邪见增盛。谓身见、边见、见取、戒取及诸邪见。"在见解浊乱的时代。众生的烦恼体现在"身见",特别执着这个身体就是自己等等。"五利使"这些名词普及太麻烦,佛学大辞典大家一查就搞定了。在这个五浊恶世见解浊乱的时代,各种各样外道的学说、邪思邪法普遍盛行。众生都淹没在邪知邪见里面了。我们从小到大接触很多,比如人死如灯灭,没有三世因果六道轮回,及时行乐等等,从小到大逼着我们熏习。学的教材是这些,接触的信息也是这些!

"非不假方便之行,必不能度。"在这个快节奏的时代,见解学说五花八门的时代,必须要给一个最容易最直接最方便的法门来救度,不要搞复杂了。也就是南无阿弥陀佛六个字。但凭六字出乾坤,念六个字就搞定了,这已经是最方便的法门了。占察法门也没有那么高的要求,只要念地藏菩萨摩诃萨的圣号,感应随时随地都有,这就叫做方便之行。在这个时代为什么我们要学占察法门,因为它太方便了。但持名号就能感应。通过感应破疑生信,通过感应断恶修善,通过感应趋吉避凶,通过感应离苦得乐,方便中的第一方便。

"烦恼浊者,五钝使,烦惑增盛"。"烦恼浊"是说这个时代众生的烦恼特别重。我们自己的烦恼也已经很重了,每天都要起贪嗔痴慢疑,搞得身心不安。我们现在这个时代的众生,精神疾病、心理疾病越来越严重。在这个时代,"非即凡心是佛心之行,必不能度。"净土法门高超在什么地方?占察法门高超在什么地方?为什么持名得往生?持名就感应?因为凡心就是佛心呀。念佛的时候,一念相应一念佛,念念相应念念佛。念地藏菩萨的时候,一念至心,地藏菩萨的神通力智慧力大愿力就跟我们合二为一,所以能够得占察感应,能够马上可以观察自己和别人的三世因果。虽然没有得神通但也相当于有神通,这就是"即凡心是佛心之行必不能度"。这么直接、痛快、殊胜的法门才能够救度末法时代的众生,所以末法时代占察法门第一津梁!净土法门第一津梁!占察法门殊胜方便,净土法门奇特方便。

"众生浊者,见烦恼所感粗弊五阴和合,假名众生,色心并皆陋劣,故名为浊。众生浊中,非欣厌之行,必不能度。"众生的身体是业力的产物,烦恼所感。我们的生死业力感召来的都是什么?粗陋、鄙陋的五阴和合之身。这个身体是很粗糙、种种不净的。为什么说很粗鄙?因为先别跟净土众生比了,就是跟天人的身体比起来,我们这个身体就已经极其粗糙,极其不干净了。身业和合、五阴和合,众苦充满、不净充满,这么一个业报身,就得了一个众生的名号。"众生浊":"色心并皆陋劣,故名为浊。"。从我们的身体相貌上讲,跟天人比起来是非常粗陋、丑陋的,从我们的心理素质上讲,精神文明和各种修养也是非常低下的,内心非常脆弱,所以叫做"浊"。

"众生浊中,非欣厌之行,必不能度。"在这种众生浊的情况下,为什么要厌此欣彼之行才能够救度?因

为即使这么垃圾的身心也能让众生贪执不舍,一辈子都执著迷恋自己的身体,都以自己的心理感受为主,在娑婆世界苦中作乐。为什么要以欣厌之行才能救度? 厌此就是认识到身心的陋劣、娑婆的痛苦、轮回的痛苦,从而对自己的身心产生厌离。反过来说欣彼就是对西方极乐世界,往生之后莲花化身的三十二相八十种好、获得的智慧光明产生欣求。只有这样的对比,厌此欣彼这么直接的修行法门,才能够救度众生浊里面的凡夫。

"命浊者,因果并劣,寿命短促,乃至不满百岁,故名为浊。"为什么叫命浊?因为众生修的善因感召的果报都是非常下劣的。在《悲华经》里面有讲,我们之所以五浊恶世出生在释迦牟尼佛的娑婆世界,是因为我们就是他方世界造作五逆十恶重罪的罪人,因为释迦牟尼佛的愿力,加上往昔的善根,所以来到了释迦牟尼佛的娑婆世界投胎做人。所以寿命特别短,绝大多数人(包括我们自己)是活不到一百岁的,所以叫"因果并劣"。因此叫做命浊。

"命浊中,非不费时劫,不劳勤苦之行,必不能度。"所以在命浊当中,不能够用这些要花很长的时间甚至要多劫修行的法门来救度众生,必须要不费时劫、不劳勤苦之行来救度。我们学习占察法门,如法占察,感应很快,不费时劫。仪轨做好、提问如法、木轮容易转动、至心到位了,一把出感应、三把出感应,分分钟就有感应,这叫不费时劫。就动动嘴巴或者心里边念念地藏菩萨,扔扔占察轮(也很轻),动动手一点都不辛苦,叫不劳勤苦。占察法门获得占察感应叫不费时劫不劳勤苦,就是这个特点。这里说的是净土法门,净土法门时间短,临终十念叫作短,只需要信愿持名,嘴巴念佛不辛苦的。不学佛的时候,一天到晚网络聊天,语音聊天,和亲朋好友聊天讲废话,都不觉得很辛苦嘛。不费时劫不劳勤苦的代表就是临终十念往生。那么为什么净土法门殊胜,为什么持名法门殊胜?因为占察法门和净土法门都是信愿持名,所以不费时劫不劳勤苦。从占察上讲很轻松就有感应。如果去修其他的法门,念经多少遍,磕头磕多少个,基本都不会有明显的感应。学占察动动手,动动嘴,心里面念一念,感应马上就来。快得不得了,这还不轻松这还不容易呀?这样的法门很多人还不珍惜,真的是聪明过头了。净土法门也是这样,不费时劫不劳勤苦,一辈子出轮回,一生成佛。所以净土法门最殊胜了。



"只此信愿庄严一声阿弥陀佛,转劫浊为清净海会。转见浊为无量光,转烦恼浊为常寂光。"信愿念佛决定往生!就可以从五浊恶世的凡夫变成莲池海会中人,转见浊为无量光,转烦恼浊为常寂光,都是说信愿念佛的果报非常殊胜。能获得无量光寿,转五浊为五乐。

所以后面就说:"一声阿弥陀佛,即释迦本师于五浊恶世,所得之阿耨多罗三藐三菩提法。今以此果觉全体授与浊恶众生,乃诸佛所行境界,唯佛与佛能究尽,非九界自力所能信解也。诸众生,别指五浊恶人。"这里告诉我们这一声阿弥陀佛名号就是释迦牟尼佛在五浊恶世传授给众生直接成佛的法!信愿念佛就能成佛!这是佛究竟果地的境界和修证功德。也就是说本师释迦牟尼佛所有的修行成果就是这一句阿弥陀佛。然后把这一句阿弥陀佛毫无保留地教给我们五浊恶世的众生。这样的行为、这样的法门是佛与佛才能够宣说的,佛与佛才能够用这样的方法来救度众生。只有佛跟佛的智慧才能够全部明了通达净土法门究竟的理论、事相。信愿念佛,众生就能往生成佛的义理,连菩萨都理解不了。"非九界自力所能信解"也就是说要把净土法门信到底、了解到底只有佛才可以,即便是大菩萨都没有办法把净土法门了解透彻,都没有办法真正理解净土法门是怎么一回事。为什么一句阿弥陀佛就可以让五浊恶世的众生横超轮回,直接成佛,只有佛跟佛才能知道。"唯佛与佛方能究竟"。其实简单说就是《无量寿经》上说的——"如来智慧海,深广无崖底,二乘非所测,唯佛独明了。"

其实我讲这些课的目的是给大家提供一个思路,让大家清晰地认识到占察入净土为什么殊胜?我并没有系统地宣讲占察法门的经典或者净土法门的经典,因为这些只是本人梳理的占察入净土的理论脉络。怎样认识到占察殊胜、净土殊胜?占察为什么可以入净土?这只是理论引导,如果要系统学习占察法门,有满益大师的注解、梦参老法师的讲解可以参考。如果要学习净土法门,有祖师大德的注解,也有当代讲解净土经典的善知识,像仁禅法师、智圆法师,讲得都比我好得多。我只是引导大家建立占察入净土的思维。在这个思维的基础上,再去学习占察法门、净土法门,那么在占察上也能受益,在净土上也能受益,在占察入净土上更能受益。因此建立占察入净土的思维模式、修行模式才是重点,才是我讲课的目的。如果要系统地讲《占察善恶业报经》、讲净土三经,我没有精力,也没有能力。为什么我讲课叫

漫谈?就是给大家开小灶,把这些精华的内容集中在一起,让大家针对性地学习、精华式地学习,掌握 了精华、关要,再去全面学习,说事半功倍完全没有问题。

——智坤法师

《占察入净土值天时处地利得人和03》



## 往期推荐

- 1、佛法基本常识01——正法时代、像法时代和末法时代的定义及特点
  - 2、佛法基本常识02——正法时代、像法时代和末法时代的时限
    - 3、约时劝归占察——末法初期努力成就信心
      - 4、被机劝学占察——善根微少
        - 5、约时被机劝归净土
    - 6、学佛的重点——占察和净土的对比及配合
      - 7、两个第一
      - 8、两个难
      - 9、占察法门的殊胜性
      - 10、占察净土的共通性





## 結緣 從這裏開始 ▷



更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

