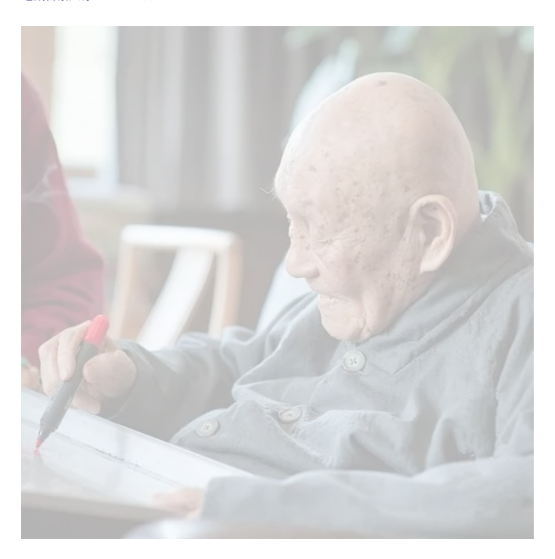
## 佛法深如大海,唯信能入|梦老讲《占察经》

## 地藏占察入净土 2020-08-04



如是我闻。一时婆伽婆一切智人。在王舍城耆阇崛山中。以神通力。示广博严净无碍道场。与无量无边诸大众俱。演说甚深根聚法门。

这个一般的说叫序分,叙说这部经刚开始说的是什么。不但这部经,一切经刚开始都是如是我闻,每部经都是。这句话,因为是结集的人阿难尊者,他结集经的时候,第一个让人家信。这六种都是让人家信,一时,佛在什么地方,跟哪些个人说,说的是什么法,这个就叫六成证信序。说六种的法门,法,成就了,证明,说这个法是可以信的,这就序分的证信序,一切经都如是说。因为这个话是阿难尊者说的,阿难尊者他要结集经的时候,如是是指着这部经,这部经是我亲自听到的,就是让大家相信。一个。不是假的,是我亲自听到的。在什么时候听到的、谁说的?佛说的。

凡是佛经都说一时,什么原因?没有时间的标准。一时,这个一时就是听的、说者因缘会遇的时

**候**。佛说法有时在天上说的,有时在人间说的,有时在这个国土说的,有时在那个国土说的,时间都不一样,不能拿那个时间来定时间,只能拿这个说法的时间定。就在这个因缘契合,有说者,有说法者,法主,有听者,这叫一时,这个时间的条件。

佛,他是一切智人,就是智慧非常之大,具足一切智慧,因此才能说一切法。是说法的人,这是人。 在什么地方?在王舍城耆阇崛山中,就咱们普通说的灵鹫山,可能朝礼过印度的人都去过灵鹫山。佛是 神通力量,以佛的神通力量把这个说法的地点庄严得非常殊妙,广博严净,无碍道场。**这个道场就是** 说法的处所,没有障碍,来多少人都容得下,就形容它广博。

听众有好多?无量无边诸大众俱。

演说的什么?甚深根聚法门。既然是甚深,它不是肤浅的,就不是我们讲讲眼耳鼻舌身意。根聚,六根、六尘、六识,十八界,这叫根聚法门。为什么加个甚深?加个甚深就有区别。有些人说这是小乘法,绝对错误的,就告诉你了这个法门是甚深的,六根、六尘、六识,十八界聚在一起,根聚,就是随着经文了。

但是佛说一切经,有的是序品当中,有的通,有的别。如是我闻是通的,在耆阇崛山中,示现无碍的道场,演说这个,这是别的。因为说根聚法门,没有说其他。这不是说《法华经》,《法华经》也在灵鹫山说的。这是别,别就不是通的。但是如是我闻是通的。

佛在某处,这个六成证信序,这六种证明说这一法是可信的,不是伪造的,不是随便说的。

因为佛在涅槃的时候,阿难问佛说:在佛灭度之后,佛所说的经,我要结集时候,经首我怎么样说,起 头我怎么样说,结束我怎么样说,请佛来决定。佛告诉他,前头一定要说如是我闻,佛在什么地方,有 哪些个大众在场,一个时间,一个处所,一个人事,就是时、地、事、物说的这个法,把这标明这一法 是可信的。因为阿难最初请问了,佛就给他指示,前头你应当如是说。如是说了,使人家相信。你这样 说了,人家信仰就成就了。如是者,指这些话不是我说的,我是听来的,我只是结集的。阿难表明他的 态度,结集经人的话。信成就。因为佛说的法像汪洋大海一样的,如果没有个标准定义,你怎么翻都可 以,没出到佛的法海之外,有法味就行。但是佛给你规定了,得按这个规格,按这个规格使人家相信。 尤其是此经,当机是坚净信菩萨。佛法深如大海,唯信能入,这种根聚法门很不容易让人家信,所 以假坚净信菩萨来作发起人。就是清净信,使人家信,信得过。信得什么过?这个法不是伪造 的,是佛亲自说的。成就信,这叫信成就。

第二个是时间。第二个是闻,闻就是指着谁听到的。这法是可信的,但是谁听到的,谁听到的是闻成就。阿难说,闻就是阿难说的话,我亲自听佛说的,我闻。如是,如是就说佛说这一法可信的,是阿难表示说这一法是我亲自听佛说。

但是有个问题,例如说我们讲《地藏经》,阿难没在场,很多的经阿难并没在场,那如何他也如是我闻?因为佛为了未来末后的结集,将来要结集经流传于后世,**凡是佛所说的法,阿难没听到的,佛又重新给他说一道。**例如咱们《地藏经》,阿难并没在场,结集他结集的。还有很多的经阿难没在场,有的经是文殊师利菩萨跟阿难共同结集的,但是一般的是阿难为主的。所以闻成就,就表示佛所说这一法是我亲自听到的。这是信成就、闻成就。

时成就,凡是佛所说的法都叫一时,没有时间。天上的时间怎么跟人间时间定?像《地藏经》天上说的,你拿人间时间怎么定。所以这个时间就标一时。这一时指什么说的?**听、说,听说一时,就是佛** 

## 说这个法的时间, 众生有缘的时间, 感应道交, 因此佛才说这一法。

这叫一者信成就,二者闻成就,三者时成就,有听的,有说的,有一定时间的。说者是主,主是指谁说?佛说的,这叫主成就。信成就、闻成就、时成就、主成就。第五处成就,在什么地方说的,佛说法都有一个处所。前头这六种,每部经都如是,叫六成证信序,六种成就此法是可信的。在什么地方?像此经在王舍城耆阇崛山中说的,有时间,有地点,有听的人,有说法主,还有大众。佛说法都有菩萨大众,或有声闻大众,这叫众成就。凡是一个讲经的法会,都要得具足上述因缘,没有这六种因缘成就不了,这叫六成证信序。这就是如是我闻,就讲这个如是我闻的,闻是阿难,说是释迦牟尼佛,处所在灵鹫山,还有些个菩萨大众,这是众。

因为我经常讲这个自在义,也是成佛自在的意思。为什么上来讲这六种的没有翻?为什么不翻?有的是翻,有的不翻;有的话就翻,有的不翻。不翻的是一种加持义,如来永远他不属于烦恼,没有烦恼,他在一切法的自在,所以如来就不翻。第二,佛的智慧,佛的智慧像火焰一样的,能把一切烦恼都给你炼除,自然炽盛的意思;还有佛的三十二相八十种好,有这种庄严的意思。因为佛具足一切殊胜的功德,所以具足一切功德的殊胜圆满故,有的时候不翻。佛在自己自利的时候,已经圆满了,已经满足了,那他所起的方便慧是利益别人的、利益众生的,里头含着的含义很多。各各经论有的讲得很多,有的不讲,有的从性上头讲,有的从事相上讲。要从性体上讲,那一般都是给大菩萨,像华严境界那样讲,专对哪一部经、哪一部论,各各都有不同的讲法。因为我们这是从略的,所以在前头六种证信序,简略跟大家说一说。

因为此经它表示的要讲的是根聚法门,我们一天经常的把眼耳鼻舌身意、色声香味触法、眼根耳根鼻根舌根身根意根,把这六根、六尘、六识这十八界,这十八个加合一起叫根聚。根聚,就是把这一切境界相聚合到一起来说这个法门。在一般的人认为这是小乘法,讲的都是有相的。根聚法门就是有相的,根、尘、识。但是这是上半部的含义,下半部就不是这样子了,把这根聚法门分开来说,每一个根、每一个尘、每一个识,它包括了很多的义理,这个我们在经文上讲起来,大家就知道了。

这个深一点讲,就是我们的心,含义是心能转境,即同如来。这些根聚法门,每一个法门都是心,心 把外边境界相转了,就是佛。但是我们心被根所转、被尘所转、被识所转,这个十八界都是心,但是一 转了就不是心了,那就叫迷了,心被境转,你见着山就随山转,见着水就随水转。这心不被境转,前十年,观山是山、观水是水;中十年,观山不是山、观水不是水;后十年,观山还是山、观水还是水。这 三个过程,前十年的时候是凡夫,一般人看见山就是山水、就是水;中十年,修道者成就了,山不是山,水也不是水了;等到大菩萨境界、到佛境界,山还是山、水还是水。这是随缘义,随一切众生缘就如是说、跟着说。根聚法门就是这个含义,大家在比喻上就理解了根聚法门的含义了。

由此的法,就是由有相法把它转成了无相法,从这个有相的信解达到无相的目的,不要疑惑,一步一步的转化。坚净信菩萨当机众,所请法的缘因,就是使我们末法众生能够假佛的神力,或者假地藏菩萨神力,用占察轮相。占察轮相完全是地藏菩萨神力,但是依着地藏菩萨所说的方法,我们就处理,我们没有这个力量;但是我们用占察轮,我们能知道过去,也能知道未来。我们发生一件事情,我们一占就知道,我这是哪一部分出了问题了,哪一世、哪一部分你就能知道。那这个问题要怎么解决,不是光知道而已。地藏王菩萨就在《占察善恶业报经》告诉我们,你要转化,你要修道,想成,转凡成

圣。例如说转凡成圣,我们害这个病,医院治不好,那一掷占察轮,地藏菩萨说这是业障,或是教你拜 忏,或是教你念地藏菩萨多少声圣号,你满了,那个业转。因为业转,相也就转了。业没转动时候, 相不会转。但是这个得靠你有,第一个条件得有决定的信心,不要三心二意的,效果没有。

因为我们众生心烦恼特别重,不论信什么不能坚定,也不能产生清净。这个当机众就是坚净信,不但坚净,而且清净,所以这个坚净信来作这个当机众。就在佛集会的时候,大家集会的时候,坚净信就是发起此部经的发起人。他以这大悲心,他看见末法众生,特别乱世,什么也认识不清楚,就是我们糊涂、烦恼,什么也不知道,他的大悲心给我们请求,请求说用什么方法让他能知道。

尔时会中有菩萨名曰坚净信。从座而起。整衣服。偏袒右肩。合掌白佛言。我今于此众中欲有所问。谘请 世尊。愿垂听许。

佛在世时候要请法,要先请求人家答应。咱们现在也如是,你要请求人家做什么事,人家答应你才能做。像人家要我讲《占察善恶业报经》,我答应他了,那就讲了。就是听许的意思,这是一个礼节。坚净信菩萨悲悯未来众生,想请佛说法,他表达一个仪式,出家人披这个衣把那个肩膀放下来,头于地,就顶礼佛。顶礼完了,说我想请佛开示。愿垂听许,人家听许你才说,不听许不能说。

本来就是无中生有,这句话什么意思?在一实境界当中,没有一切形相,没有言说。但是怎么样能达到一实境界?没达到一实境界之前,前方便。最前方便,你要想达到一实境界,你起码得有坚固的信心。咱们三宝弟子相信三宝,那你得有个信心。咱们信心是有,还没到坚固。咱们这个信,咱们经常说发菩提心、行菩萨道,但是这个是建立虚妄的,不是真实的。因为咱们心不知道一实境界,知都不知道,怎么能证入。要想达到一实境界,一实境界是什么境界?坚净信,一实境界是没有境界的才叫一实境界,但有境界相就不是一实了。同时自己有信心,能让别人也有信心,自己信心坚固,让一切众生都能信心坚固,这才是坚净信。

我们把它分开来讲,详细解释。当你正信的心非常坚固,再假外边的缘,缘能使他清净。咱们心虽然发心很真,你得外缘好;外缘不好了,你这个心清净不了。清净心是一个因,还得缘促成,促成这个因成就。那我们这样分,就是你真正的起心叫坚,由外边缘促成叫净,信是明了了,了因叫信,缘因叫因,缘了的叫因,这是详细分别了。不详细分就是坚净信,使我们的信心能够坚固下来,遇到点环境就动摇了,不要动摇。

像我们在人生当中,你挫折多得很,不论哪位道友,当你没有发菩提心的时候,顺顺当当的,发心愈大,挫折愈多,那就考验。这个大家都知道,不受魔不成佛,这普通这样说的。因为你一发心,引起你的一切怨害,在自性当中就产生了障碍。障碍就是业障,我们一般的说障碍就是业障,业障就是你所做过去的事,障碍你现在想发心修道。每位道友都如是,不是一帆风顺的,一直直至成佛,这样的没有。不论哪位菩萨、哪尊佛都发了很多大愿,还有凡是不利于他人的、不度众生的,不能成佛;你自了,自了只能作个阿罗汉。所以佛教导我们,未成佛果,先结人缘,当你未成佛的时候,你先得结人缘,先得帮助别人。你光为自己,不肯帮助别人,就是不行菩萨道想成佛的,没有。

坚净信菩萨他发菩提心、发大悲心,让一切众生,因为他就这样过来的,信心不坚定,现在他能坚定

了,他经过了历程。像我们修道的人,当你最初发心,诚恳的,真实的,一个挫折,两个挫折,你就稳不起了,道心就退了;乃至于行一般的修道者,障碍都如是;就是拜占察忏也会障碍,不是你一发心就坚定的。怎么样的克服这些烦恼?靠你的学习。你经论看得愈多、读得愈多,你对治烦恼、对治障碍的方法也就愈多了。不然你就没办法克服,这障碍一来了,一断,那就不是三天两天了,不晓得多少年了。

我记得我那时修的时候是一九三七年,等我中间经过很多的灾难之后,等到了美国去,你说一九三七年跟一九八九年相距多少年?我才遇见《占察善恶业报经》,我们纽约那批道友才让我讲讲《占察善恶业报经》,讲完了也就算了,我也没去修。从那时候讲又隔了十年,八九年到九九年,在五台山普寿寺,人家又请我讲《占察善恶业报经》,有人提了,我也满人愿,我也想起来了。这到现在又是十年了,我都没再修,我也没用占察轮。这个是要天天用的,一切法等你一断,断了之后再相续,从头再来。我们每位道友,不管你持一个咒、修哪一个法门,你最妨碍最重要的注意到,千万莫中断。

上次我们讲到善用其心,就是说学法要善于学。怎么样叫善于学法?这句话是文殊师利菩萨教授我们善用其心,就是你学法的时候要把你的心用好。用好的含义,你现在到此地来,咱们大家共同学习这一部经,你的身现在是没问题,一点错误都没有,但是心容易产生错误,就是你在此地学经时候,一心一意的,不想其他的,外缘都是放下。文殊菩萨教授我们,你把制心一处就是善用其心了。

善用其心的本身,就是大乘的教义。大乘的教义,你先要修观。当大家来这里,我听大家在外头说,互相谈论;到了这个讲堂了,来听的时候,你先沉静一下,观观你的心,这个叫修观,先使你在外边一天浮动的心停下来。这是听法者,意思就说进了这个道场里面,把你外边的尘缘都把它放下。

听法者如是,说法者也如是。法师是以法为师的,没有我人,我见我执,是以法为师、以法为执的。法师有没有讲错的?如果讲错了,下一个字的定义下错了,犯法。我们在世间法犯了法的有法律规定的,法师要犯了这个规程的犯法,那受因果报应。讲错了法的要受因果报应,下一个字的转语下错了,堕落五百世狐身,这个故事等以后有因缘再跟大家讲。法师的弘法的意思,就是绍隆佛种、继承佛法。所以文殊菩萨教授我们,善用其心,绍隆佛种,这是说法的含义。

那学法的呢?说者要善于说,不违背佛意。讲这部经,这部经是什么意思,不要违背这部经的意思。听法者要是坚定自己的信心。我说这个话,大家可能有点怀疑,说我们到这来听经还没得信心吗?我把信心的标准跟大家讲一讲,什么样算是有信心。高的境界我们要求不到,低的境界呢?我们现在这一个半钟头,我们把外缘暂时放下,清净一点,一心一意的大家共学,我无非是给大家启示,但是用心,还得大家自己去观照,用心学,以心跟法相通。如果我们穿的衣服有尘垢的时候,你感觉不舒服。如果你心里要有尘垢的时候,不是一样吗?在你学法时候就不容易学进去,懂得这个含意吧!因此我们现在就开始学正文。坚净信菩萨请求佛给说说这部经,就说说人间的善恶业报。

佛言。善男子。随汝所问。便可说之。

你现在请求的我答应你。佛称赞坚净信菩萨,善男子,你想问什么?你问什么,我就给你说什么。 佛是有问必答的,不拒绝一切问。

## 結緣 盆 從這裏開始 ▷



更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

