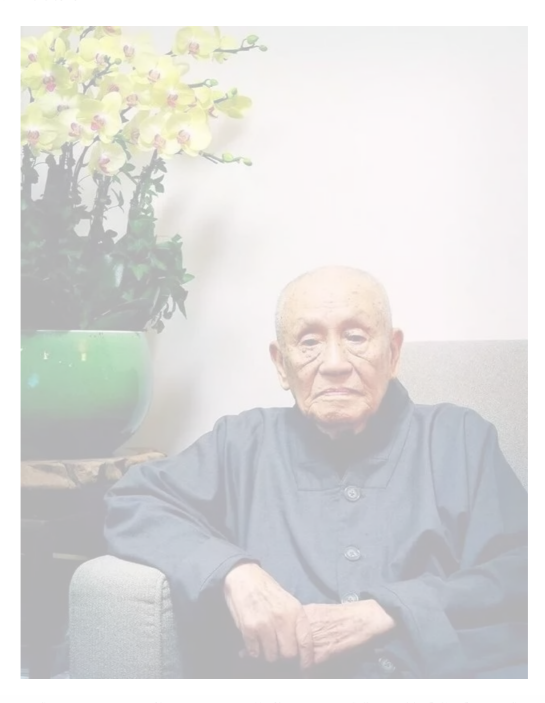
# 有如是等障难事者,当用木轮相法|梦老讲《占察经》

地藏占察入净土 2020-08-25



【又是菩萨名为善安慰说者。所谓巧说深法。能善开导初学发意求大乘者。令不怯弱。】

又者,佛又跟坚净信菩萨说,地藏菩萨名为善安慰说者,他除了地藏名字之外,还有个名字,德称的,德号,善安慰说者。**善安慰说者就是他很会说法,能够善巧显示佛法的深义,善说深法。**为什么这个地方佛向坚净信菩萨说地藏菩萨善说深法?就告诉你了,《占察善恶业报经》不是浅信的,还有甚

深的法。什么样甚深法?就是下半部一实境界二种观道。

在弘一法师跟我谈起来,他把地藏三经列为《华严经》的一部分。为什么?你在地藏三经里头看不见哪个声闻的名字,哪个罗汉的名字,没有。凡是地藏菩萨所说的法里头,没有二乘人,菩萨都是大乘菩萨摩诃萨,他能够开导一切刚发心的人,就教你求大乘。地藏菩萨教化的众生都是求大乘法的,直至成佛。但是修大乘法这个菩提心发不起来,为什么?修大乘法,你就要利益众生,从你开始发心修法的时候,就得利益别人。在你学地藏三经的时候,地藏菩萨教导你,先教你利益别人,然后再说到你自己。例如说咱们这个《占察善恶业报经》,你要给别人占察效果非常好,给自己占察不一定了,效果就来得慢,你问你自己什么事、求什么事,你用占察轮的时候效果非常慢,一回占不成,二回不成,给别人求一占就成。因此对于那个求大乘法的人,他信了勇猛精进。为什么?因为你用他的占察相法的时候,心不怯弱。遇着一切挫折了,像走路走不通,你想走通,那求求地藏王菩萨吧!那会就起变化了。因此令那个发大心的人、修行的人,感觉着前途渺茫,心里定不下来,那你就占察轮占察一下。

同时这个深法,在这多跟大家讲讲。我们一切发菩提心的人,凡是学地藏三经的人,你一定相信自 己。我经常问道友们有信心没有?往往道友都理解错了。他问他有信心没有?他理解错了,说是不是信 三宝,不是这个含义。有信心没有,说你相信你自己的心不?我经常问道友,你发起心来没有?有信心 没有?道友答覆有,我信佛信法信僧,他就是不信心。有信心没有,说你自己相信你自己心不。相信我 心是什么?心是佛,信心是佛,信心成佛,心即是佛,佛即是心,这叫深法。不论你在《大乘大集十 轮经》,乃至于《地藏经》、《占察善恶业报经》,地藏王菩萨都让你发深心,相信自己是佛,这三经 都告诉你通达实相。因此弘一法师跟我讲,他说三经就是《华严经》一部分。《华严经》翻的时候 零 杂 的 , 就 证 得 真 如 法 性 一 真 法 界 。 地 藏 菩 萨 三 经 教 导 你 , 都 是 达 到 最 终 目 的 , 进 入 真 如 法 性 。 <mark>但</mark> 是地藏菩萨他用极善巧方便,像《占察善恶业报经》用占察轮,让你知道善恶因果,目的是让你达 **到深法, 达到你自己成佛。因为一学《地藏经》,**你念地藏王菩萨,你什么恐怖都没有了,没有恐怖 感,没有害怕感,再也不恐怖了。什么道理?地藏王菩萨就是教化鬼的,怕鬼的人,你一念《地藏 经》,鬼就怕你了,鬼见你就给你磕头。你肉眼看不到,当你一念地藏王菩萨,你一念地藏三经时,你 周边有多少护法神护法你。《地藏经》里头坚牢地神,大地都是坚牢地神,坚牢地神别的法池不护,文 殊、普贤、观音祂不护,祂专护地藏,所以祂叫坚牢坚牢地。如果大家念过《地藏经》的,第十一品坚 牢地神,他说这个遍地都是我的子孙,凡是有大地的地方就有我的子孙,我的子孙都在护持地藏菩萨。 因此深信深法,就是我们自心是佛,是心作佛。不过我们没有开光,都没假修炼,开光开不成。因为你 没修,怎么能开光?你经过修炼了,你这尊佛就该开光了,等你成就了就能开光了。

#### 【以如是等因缘。于此世界。众生渴仰受化得度。是故我今令彼说之。】

拜,第一拜一定拜南无地藏王菩萨,完了礼拜十方诸佛,都是十方,十方尊法,十方贤圣僧,十方一切 诸尊菩萨,完了才能用轮。用轮,第一个你用第一次第二次,或者用你十次以上,那个不相应,不相 应你所问非所答,就是你不至心,地藏王菩萨告诉你,心还不诚,不给你现。你要用过,闭关,要用 过三天五天了,或用到一个七以上了,天天都灵了,一用就灵,你问什么就告诉你。一问,告诉你这个 事不该做,你绝对不能做;这个事你该做,你就去做吧,绝对成就,没有毛病。

【尔时坚净信菩萨既解佛意已。寻即劝请地藏菩萨摩诃萨言。善哉救世真士。善哉大智开士。如我 所问。恶世众生以何方便而化导之。使离诸障。得坚固信。如来今者为欲令汝说是方便。宜当知时 。哀愍为说。】

现在经佛跟坚净信菩萨这么一说,坚净信菩萨就理解到了,不怀疑了。以前坚净信菩萨想本来请佛跟我说,佛你不但不说,还给我介绍一个人说,怀疑,心里不情愿。佛就知道坚净信菩萨不情愿,佛才就介绍地藏菩萨功德,这个坚净信菩萨明白了。

一尔时坚净信菩萨既解佛意已,明白佛的意思了,所以他就去到地藏菩萨座下,劝请地藏王菩萨说。善哉,救世真士,你是救度世间真正的大士。这是赞叹地藏菩萨。善哉,大智开士,你是开导一切众生有大智慧的。他就转赞叹地藏菩萨了,就是坚净信菩萨赞叹地藏菩萨。如我所问,刚才我向佛请问,你是听到的,在末法恶世的这个时候,这些众生要以什么方便方法,让他们能够离开一切障碍。每个信众,就每个佛弟子都有很多障碍,他信心不坚定,用什么方法让他信心坚定。

连信心都不坚定,还能成就吗?这个问题跟大家多说一点。我们不要自认为我入了三宝门了,或者十年二十年,我现在大概比大家多一点,我已经入了佛门出家八十年了,现在算起整整八十年了,我感觉着我还是没入门。我说大家可能怀疑,这个入门不是轻容易的。我们能够觉到前念起不好念头,后念就截止了,六根(眼耳鼻舌身意)接触六尘的时候,中间没有分别,做得到吗?那六识马上就分别了,好的、坏的,爱的、不爱的,爱憎分明得很,不爱的就想躲开,爱的就想得到。我想跟我相同的都差不多吧!这个都信心不坚定,能算入佛门吗?要说老实话,不对外人说,你自己对自己该说老实话。我们成道为什么这么困难?我们断个见思惑都这么困难,看见什么分别什么,好的就想得到,赖的就想要把它丢掉,丢也丢不掉,得也得不到,就中间留个造业,这个在你想弃想得,这个弃舍之间要造很多的业,大家可能仔细想想吧!

在这个末法恶世的时候,用什么样的方便善巧,才能使他们修行安心,没有障碍?才能让他们得到 坚固的信不退?信不退,那个力量很大的。刚才我向佛请求,佛就向我说让我来问你,让你给说个方 便。那你就知道时候了,现在正是时候,你哀愍众生说一说吧!时坚净信菩萨向地藏菩萨表白说,这就 是最初的开始发起因缘,这以下就正式的地藏菩萨要给坚净信菩萨说了。

#### 【尔时地藏菩萨摩诃萨语坚净信菩萨摩诃萨言。善男子谛听。当为汝说。】

地藏菩萨就告诉他说现在我可以跟你说,答应给他说。但是你要好好听,谛听如理。每逢佛说法叫 弟子谛听,谛是谛实审视的意思,就你审察观察,如理,可别在事相上摸索,这个谛听含义非常深。所 以佛有一次说法》文殊师利菩萨当维那,文殊师利菩萨就唱个偈子,"法筵龙象众",说这听法的不是龙就是象,就是都是大菩萨的;"法筵龙象众,当观第一谛",说你们都应当观想一下第一义谛;"谛观法王法",如理审实,观照,观不是用语言,要好好来听,如理审实;"谛观法王法,法王法如是",佛就下座了,佛就把法说完了,一句话没说。大家想想,文殊师利唱这个赞子,佛说法说完了。还有一次佛说法,佛也是没有说,佛拿起一朵花,拈一朵花,迦叶尊者微笑,佛把花放下,下座了,说完了。这两种的含义,就是我主要是说谛听谛听。谛听的含义就是如理,不要在事相上像听故事是的,当故事来听,不要在事上去想,观照在理上叫是意会,心照,这叫谛。就是谛听才跟你说,你要不当一回事听听就算了,那不跟你说了。所以佛每一座说法,都好多证果的,好多成道的,就因为谛听,如理的思惟。

【若佛灭后恶世之中。诸有比丘比丘尼优婆塞优婆夷。于世间出世间因果法中未得决定信。不能修学无常想苦想无我想不净想成就现前。不能勤观四圣谛法。及十二因缘法。亦不勤观真如实际。无生无灭等法。以不勤观如是法故。不能毕竟不作十恶根本过罪。于三宝功德种种境界。不能专信。于三乘中皆无定向。】

佛就跟坚净信菩萨说,在佛灭之后,这是指释迦牟尼佛说的,说在释迦牟尼佛灭了之后,这个世界 变成恶世,叫五浊恶世。这个大家都知道,劫浊、见浊、烦恼浊、命浊、众生浊,全是浊的、昏乱的、 不清,到这个时候佛灭后了。现在佛灭后已经两千多年了,那个时候还刚要灭,说完这个地藏三经佛就 入灭了。在这个世间,就在这五浊恶世的时候,想修出世间法;就换句说,咱们想断烦恼,咱们想了生 死,证得出世间的果位。不说证到四果阿罗汉,起码得入位,入位能断了生死、能断了八十八使见惑就 不得了了。但是我们学大乘的人不只这个,不只见思,我们要断尘沙烦恼,不只见思烦恼,还要断尘沙 烦恼。但是在这个末世间,连见思烦恼都断不到,这个时候是什么现象呢?世间出世间的,或者若因 若果,不相信因果。现在的社会就是不相信因果了,他认为做坏事没得报,做好事也没得报,他不相信 因果了,没得信心,信心肯定不了。就是已经的出了家的比丘、比丘尼,或在家三宝弟子优婆塞、优婆 夷,这个时候他信心不坚定。这地藏菩萨在经上说的,在《占察善恶业报经》上说的,这个时候他不能 修行四净法,不能修学无常,也不能修学苦,不修学无我,不能修不净,这个想都没有,那还能成 就吗?成就不了。因为苦集灭道是圣谛法,四种圣谛法是初步的,乃至于十二因缘法,就世间因果 法了。世间因果法, 苦集是世间因果, 苦是世间的果, 集是世间的因, 因为你召集很多的因, 做了很多 坏事,当然就受苦了,就苦果了。灭是出世间的,灭是道,修道成就出世间。苦集灭道,苦集是世间因 果,灭道是出世间因果,道是修因,集,有因必有果就成就了。一般的说,到了四果阿罗汉断了见思烦 恼,那就四圣谛得到成就了。因为大家一般的学佛法时候都学到了,我们这不去讲它四圣谛干啥的,主 要是讲地藏王菩萨的事。

亦不勤观真如实际,这是从苦集灭道四圣谛十二因缘。修十二因缘法的,那是罗汉之中的自修的,在山里自悟,无佛时代他自己悟得。依着佛所教导的四圣谛法修的,那种的阿罗汉叫声闻,依着十二因缘法修的,这叫缘觉。在总乘是二乘,二乘法。修二乘法的人都很少,那修大乘法的人就更少了。以不勤观真如实际,这是唯心法门。唯心法门,观心,这是咱们所说的明心见性。依着行菩萨道,依着《华严经》说,登了十信满心,在三贤位的菩萨,就能认识真如,相继入求,相似证得真如,不是实证。登

了初地的菩萨,证得一分法身,消灭一切无明,这从初地到十地。我讲这些都是根据《华严经》讲的,因为这是华严大乘。这种无生无灭的法更没有了,连修四谛十二因缘的法都很少了,还能有修大乘法的吗?有能勤观如是法的吗?这是地藏菩萨向坚净信菩萨说都没有了。到那时候,修四圣谛的法,修十二因缘的法,二乘的圣人没有了,乃至于修菩萨的法更少了、更没有了。要想断绝十恶业能办得到吗?在这个时候做十恶业的人,做十恶根本罪的人就相当多了。这是咱们现在的现象。

以三宝的功德,乃种种的境界,不能专信,进进退退。这个信心的标准,我上次跟大家说过了。当你信三宝,遇着断命的因缘,迫使你不要信三宝,你能够坚信不疑的,我宁可信三宝而死,不愿不信三宝而生,能有这种毅力吗?能够觉到前念起恶,知道念头不对了赶快止住,止其后念不起,这个信心有吗?佛说的法不是笼统的,都有一定标准的。你自己断了好多的惑,你证得了好多这个清净的位子,你自己很清楚。你能见到一切色都不分别、不起念吗?你能够好的跟坏的没有好坏之分吗?这个好坏之分,不是傻子,别把他当成傻子了,傻子是不分。你在这个当中没简择,不生好丑、善恶,不生分别心,同时不是为了自己求安乐。不为自己求乐,还要做好事干什么?但愿众生得幸福。这是很普通的,这就是菩萨。这个时候要有这样的道友们,能够勤观真如实际,就是观心法门,观自己一心。真如实际就是观心,一切妄念不着,一切生灭法都不着,观一切法都无生无灭的,不垢不净。这些大家都懂,都念过很多大乘经典。因为不常这样的修观,不这样的修行,你就不可能不做恶业。地藏王菩萨跟坚净信菩萨说,他不能够毕竟不做十恶根本罪过,他是要犯罪的。不善就是恶,中间路线没有,不做好事就做恶事,能不能停留到不善不恶的地步?不可能。因为外边的环境、客观的现实,迫使他不做恶就行善;也有少数在中间不善不恶,这是短暂,他都有善恶业的交杂。对于佛法僧三宝的功德和它的力量,他不能专心的信。不能专信,就是进进退退,时而信,合乎利益了,得到安乐了,得到平静了,信!很信三宝,说佛菩萨加持力。一受到挫折,不信了,那三宝一点加持力没有,不信了,抱怨。

不但在家二众,我们出家二众也很多。在我们大陆上的消灭佛法的时候,大家可能知道,从五°年一直到八°年,这三十年寺庙拆毁,不许你当和尚,不许你出家,出家就犯罪了,信佛法就犯罪了,这个时候你还能坚持吗?那就看了,能不能够做十恶业。有些个还俗还不算,还俗之后了去当干部,当干部就造十恶业。灭佛法的是佛的弟子,因为他最清楚,灭佛法他也最清楚。因此这都是十恶不恕的业,对于三宝的功德、三宝的利益还能信吗?不信了。小中大叫三乘,在三乘当中,他一乘也不信,他没有定向。连信心都没有,还能修行吗?所以由此我那时候我感到对于三宝的功德种种境界没有了,在这个时间特别是对我们三宝弟子的考验。在家不说了,特别对于比丘、比丘尼的。考验什么?真正入道,或是真正信仰,说的时候好听的话都会说,做事的时候可就有差别了,都为了现前利益。眼前的,你不信能得到好处。在利害的关头当中,很多人就失去信仰了。平常没有什么关系,看不出来,但利害当中,对他现生生活当中有利益,他放弃他的信念了。地藏王菩萨所说的就是这类的众生,三宝的功德种种境界他全忘了,这个时候你就用用占察轮吧!假如你不认得他,假相,你可以占察占察他,你就知道了,地藏王菩萨就告诉你了。

【如是等人若有种种诸障碍事。增长忧虑。或疑或悔。于一切处心不明了。多求多恼。众事牵缠。 所作不定。思想扰乱。废修道业。】 像这些个人,如是等人,他在修行当中没得障碍吗?种种的障碍就会发生了。在这个末法的时候,信心不坚定,种种障碍就生了。同时只有忧悲,忧愁、悲哀、考虑、疑惑,在任何事物上心不明了,没得智慧,但是所求的非常多,得不到,多求多恼。所谓到无求了,你就没得恼害了。我们都想多求多得,得不到烦恼,得到了怕失掉更烦恼,就这些事把你牵牵扯扯的。所作不定,思想做好、不做好,思想扰乱,心定不下来,没得主意,没得主见。还能修道吗?废修道业,信心都不成,还能修道吗?不能修道了。

我在讲的这些话,讲到这,我自己都亲身经过了。我从五o年到八o年,这三十年所经过的事,我比这三十年还多还多了三年。我住了三十三年监狱,在监狱里头我们佛弟子很多,不止我们出家的和尚。比丘尼很少,比丘尼没有什么,因为她们没有这个胆,她也不会犯罪,政府对比丘尼的要求没有。但是为什么,我自己跟我自己打问号。为什么?我们这些个平日说的是假的,不是真修道者,真修道者有感应,这叫灾难。联想历史的三武灭佛。那时候为什么我们中间断层尽是禅宗的道友?他没办法,经书烧毁了,寺庙扒毁了,你怎么办?那只有参禅,我什么也不要,就修我的心好了,就这样子,在这三十年。八一年,我又恢复自由,我想找一部《普贤行愿品》,没有。有好多问题看见很普通很明显,但是到事实现前了,他就没办法了。没办法,这叫什么呢?我们平常说的业障,作业所有的障难。

# 【有如是等障难事者。当用木轮相法。占察善恶宿世之业。现在苦乐吉凶等事。】

有如是等障难事,这些障难事就我上来所说的,那你就用着木相轮了。可惜那个时候轮相都没有,你想你敢用吗?用不成了,没有了,什么都没有。那现在可以用了。我们有时候想像的跟事实有时距之千里,那时候我这么想,你怎么样灭,还有那山地边地小庙,你总是灭不干净的。事实完全不然,没有了。谁灭的?不是政府,和尚,还有比丘尼。在家居士他家里头根本也不会藏着佛像,也不会藏经书。有没有在家还有佛像的?还是有的,特别观音菩萨像。特别九华山没有动,普陀山也没有动,四大名山今是还保留的,不是那么容易灭尽的。但是这毕竟是障难,有如是等的障难事,你用用木轮相法吧!我那时候看到这,后来讲到这,我就跟地藏王菩萨说,我说地藏王菩萨,那时候哪还能看见占察经,哪还有占察轮,什么都没有了,那就叫业。

你想占察善恶宿世业报苦乐吉凶,要想占察这些事,那你就用占察相法。占察这些个事情,你得先学占察木轮。占察木轮,这个轮第一种有十个,轮子不大,要写上。写上什么?身口意这是三业,主要是身口意。身口意所犯的杀、盗、淫,口里所犯的妄言、绮语、两舌、恶口,意念所犯的贪、瞋、痴,这十种加起来叫十恶业。在那个轮相的时候,这一看看到好多时间?用这十个轮能看到你无量劫。你用占察轮,在经上告诉你,你无量劫来的所有善业恶业都现在这前。文字上告诉你,无量劫来你从来没清净过。但是有过去的,无量劫是指过去的;但现在还在造,有现在的;你现在造的又牵涉到未来,你现在不能把过去业消,不但没消还在造,那就到未来。过去、现在、未来,再加上一个根本无明,这叫十轮,十个轮。轮子的意思,就像咱们车轮似的永远不停的,永远这么转。除非你用十轮,你修道修成了,这个轮停了,没有了。所以第一个轮,十轮。第二个轮三业,只有身口意。并不是你身口意都是很恶的,也不是身业口业都平等的,不是的,有时你身业特别重,有时候口业并不重,身口业不

重,他意业非常严重,所以做出了身口意三轮的三业,身业、口业、意业,口业就包括四种,妄言、绮语、两舌、恶口,身业就包括杀、盗、淫,意念贪、瞋、痴。这个光掷三个轮,就是身口意。第三个轮有六个,这六个是数字,一二三四五六七八九,这个数字三个一掷时候加到一起。因为咱们到讲文的时候还要详细讲,完了用木轮给你们做示范。

这叫三轮。这个轮相占察什么?占察你所过去的业是善是恶。第一个轮,一占就知道我善业比恶业重,就红的多,黑的多?黑的多,恶业重。这三个轮的红的多,就是善业重。但是我们遇到了怎么办?拜仟。这个叫占察忏法,当每天拜,每天早晨掷,那个轮随时变化的,等你拜的什么时候那个轮都是红的了,三业清净。当你占到三业清净时候,不等三业完全清净,你作梦都跟以前不一样。以前做的害怕梦从来没有了,梦见或者是听经或者是说法,或者遇着善人、遇着道友;还不能梦见菩萨,等你都掷了清净之后,轮相清净,你经常梦见菩萨。这就占察宿世的罪业。

## 【缘合故有。缘尽则灭。业集随心。相现果起。不失不坏。相应不差。】

占察宿世罪业,这就讲因缘。所以地藏菩萨跟我们说缘合故有。缘合,因为你的现在求的缘,跟你 过去的缘过去的因因缘和合了,所以相就有。说我缘没有了,缘没有了,轮相没有了,缘相即灭。缘有 则现,缘无则无。这些个业业集,是许多的过去现在集业集到一起,业随心集是你心召感来的,业集随 心。相一现,在这个轮相一现,果就起了,你要受报的。相现果起,不失不坏,相应不差。地藏王菩萨 跟坚净信菩萨说用这个轮相的时候,绝对相应,丝毫不差。你拜忏,天天拜,天天掷,轮相随时变 化。虽然你天天都在拜,心不诚。这文中当讲还有至心、不至心,下至心、中至心、上至心。就是 你制心一处来拜忏、来掷占察轮、制心一处就是心无二用的意思,那个现的不同了。你杂乱的用 心, 东想西想的, 那轮相就告诉你了, 你不要胡思乱想, 不灵, 你得重头再拜。这个说到大乘法, 大乘 法说这个一心就指着真如说的,真如随缘。真如随什么的缘?随你所做的业缘。你造的善业,真如随你 善业缘; 你造的恶业,真如随你恶业缘。我刚才说我们大家都是佛,是本具的、理具的。但是你业缘太 重了,不是了,那个隐了,佛隐了。你得把这些恶业的缘忏悔干净,又现了,你的本性佛又现了。一切 诸法因缘生,缘生诸法刹那不住。一刹那,咱们这心念九十个生灭,一起念一下念,一起念九十个这叫 刹那。刹那之间,就是你起心动念之间,一天的生缘,念念生缘。因此你要用占察轮时候,先得认识它 是真实的、是虚妄的、是消灭的。地藏菩萨就告诉你,什么现相是消灭的,什么现相是生起的。慢慢的 学到后文了,文中会都告诉你的,你用你那个占察轮相现,显现的。你不是不知道你过去业好重?轮相 告诉你了,你就知道了。你经常的忏,减轻了好多,也很明显的告诉你。但是减到了根本无明很不容 易,因此你拜吧!什么时候拜到了全是红的,就是恶业消失是红的。那个轮相正大四面,有时黑, 有时红。红的大的就是大善,红的小的就是小善。黑的大的,黑的恶太重;黑的小点,恶小。这个 **轮相的变化,以你拜忏而定。**我们的人生有祸有福、有善有恶,任何人都不是纯善纯恶,他有时做些好 事、有时做些坏事,善恶交参。但你一拜忏的时候,当你依着地藏菩萨教授法修行时候,红的渐渐增 长,恶的渐渐消失。但是这个不是短时间的,有的拜忏拜个三两年的,有的拜得要相应了障碍出来了。 就在台湾我有个小道友, 他拜占察忏拜得非常相应, 那现在呢? 他还俗了, 这叫业障发现, 他抵制不住 业障。

# 【如是谛占善恶业报。晓喻自心。于所疑事以取决了。】

所以像这样的谛占善恶业报,谛占就是如理的来占,占你善业恶业业报。晓喻自心,让你心很明白哪个是对、哪个是错。你不知道,轮相告诉你了,你可以采取取择。你这个心生的不对,你拜忏的时候不至心,下至心都没有,效果完全没有。第一个要至心,要制心一处,这咱们后面讲到经文再讲。谛占的时候不是事,不是我们到这一占,这是事。谛要心跟它相合,心是理,要理占,不要事占。换句话说,你要如理的占,要实实在在的用心。不是算命,到先生那打卦批八字,我给你几个钱,你给我算一卦就是了。那有什么用?这个可不行,这得全心全意的磕头拜忏。本来是无相,无相变有相,有相又变成无相。有相,你罪恶一切事业有相的;你拜拜无相了,消失了就无相了。你有任何疑惑的事情,这个事该怎么做,自己下不了主宰,那你请地藏王菩萨吧!你烧上香磕头,磕头完了你用占察轮占。它有一百八十九种,为什么?一百八十九种跟你的六根(眼耳鼻舌身意),眼根耳根鼻根舌根身根意根六根,再加眼耳鼻舌身意六识,六根六识,再加上色声香味触法,三六一十八,十八还得加个根本无明,轮相这个轮是十九个,这里头变化很大。这变化哪来的?你的心,你一天一会儿想这个,一会儿想那个,那轮相随时变。但是你拜忏那个时候,你一心一意的拜。如果你今天拜得很相应,相应的就刚讲到相应,相应了就是你所拜忏的功力跟地藏王菩萨教导的相应了,你拜忏的时候地藏王菩萨一定来。

#### 【若佛弟子但当学习如此相法至心归依。所观之事无不成者。】

这个叫木轮相法。木轮相法是有相的,但是至诚心是无相的,地藏王菩萨跟坚净信菩萨说,假使未来众生要是想学习木轮相法,但是得有至心。这个至心,后头经文讲三种至心。至心就是直心的意思,一点弯曲没有,就是没有第二念的心,只有一念心叫直心,这个直心跟至心是一样的含义。如果你这样子来学习这个木轮相法,至诚恳切的相信地藏王菩萨的教授,你照着经文所说,照这个相法所应让你做的你去做,那你所观的事事事都如理。如理的意思就是事事都与心相应,事与心相应,心即是理,理能成事,理能成事就是一切能成就。

#### 【不应弃舍如是之法。而返随逐世间卜筮种种占相吉凶等事。贪着乐习。若乐习者。深障圣道。】

如果不依着占察轮的相法,舍弃这个法门,就像把这个问题当成世间医卜形相来去问吉凶祸福,这个非常障于圣道。因为《占察善恶业报经》的上半部是为下半部做基础的,坚净信菩萨请求的意思,说到这个未法的时期,佛的弟子修道成就得少,成道的人非常少,什么原因? 地藏王菩萨说主要原因是不至心。不至心,心不诚恳就是不至心。所以必须得至心,这个至心下文要详细讲,要讲三种至心,不是咱们一般的说叫达到至心的,藉相生心,心能生相,不要把这个当成人世间的算命批八字,跟那完全不一样的。要学习放弃这个木轮相法而学习世间法,世间的医卜形相法,那不但不能得到利益,

反倒有障碍你修道。如是之法是什么法? 从相上说是木轮相法, 从它意义说, 就是下文的一实境界。舍 弃一实境界之相, 舍弃世间之相, 那对于圣道不但不能成就, 而且很障于圣道。这个一实境界咱们下文 会讲的,单讲一实境界的。在这一实境界相,也就是我们讲禅宗讲的明心见性的性,这是从相而明心, 木轮相法是依着相而能明你自己的心性。那怎么样学习木轮相法?









更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

