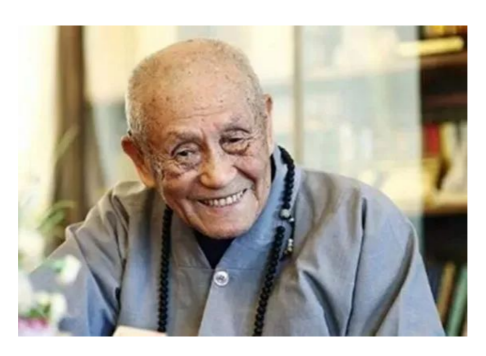
你欠了很多债还没还清,你要想发大财,那办不到,你得把帐还清了再说吧|梦老讲《占察经》

地藏占察入净土 2020-09-15



"

【善男子。若欲占察过去往昔集业久近所作强弱大小差别者。当复刻木为三轮。以身口意各主一轮。书字记之。又于轮正中一面书一画。令粗长使彻畔。次第二面书一画。令细短。使不至畔。次第三面作一傍刻。如画。令其粗深。次第四面亦作傍刻。令使细浅。当知善业庄严。犹如画饰。恶业衰害。犹如损刻。其画长大者。显示积善来久。行业猛利。所作增上。其画细短者。显示积善来近。始习基钝。所作微薄。其刻粗深者。显示习恶来久。所作增上。余殃亦厚。其刻细浅者。显示退善来近。始习恶法。所作之业未至增上。或虽起重恶。已曾改悔。此谓小恶。】

善男子,若欲占察过去往昔集业久近,所作的强弱大小差别。过去究竟我做了些什么事,现在 我感这么个果。像我们出家四众弟子,出家二众在家二众这些佛弟子,如果你过去没有善的因 业,做的业是善因,今生你遇不到三宝,遇到你也不信,没缘。我的善业究竟集的是大是小、是 长久是近,就善业力量强和弱,那自己心里有个数。事事不顺心,虽然信了三宝了,也在三宝之 中有一点修行,不大,不勇猛,力量很弱,那你占察占察轮告诉你了,说你过去种的善因并不 大,你今生得赶快修行,不然今生就把它善因消失了,让你善业增长恶业消失,使这个善业 大恶业就小了,善业强恶业就弱了,这是用占察轮的主要原因。就是这个中间的,你说恶没有 大恶, 你说善也没有大善, 加强你修行的力量, 那应当怎么办, 这就是地藏菩萨教我们的方法了, 这就真正的占察轮开始了。

当复刻木为三轮,拿木头雕成三个轮相。这三轮,一个主口业的,一个主意业的,一个主身业的,就是身口意三业各一个轮。书字记之,身业一个轮,口业一个轮,意业一个轮,各主一个轮,占察占察你过去的积聚的业。我们现在的业不是一生两生,也不是十生八生、千百万亿生,所以积聚到你现在身上,你知道是大是小吗?你身上具足大善,或是具足善不大;或者是大恶,或者恶也不大;或者具足恶很大,那善就小了,或善很大恶就小了;两个都是平行的,也不是大恶,也不是大善,都是中间的就这个样子。善不是一劫两劫,那就亿万万年都是在做善事,善业非常猛利,所以今生遇的都是善缘,心得安乐。入了佛门了,经常的勇猛精进,不懈怠,得到佛菩萨加持,开智慧,这叫大善了,这属于大善。小善不久,或者初发意,就是善业很微薄的。所以善有大有小,恶也有大有小,也有一个积久的恶业,也有做的恶业并不久,小恶也如是,还没到增上的程度,大善大恶你自己不应不清楚,这就正需要占察善恶业报的轮相跟你显示。

这个轮怎么样做法呢?正中是一面,书画一个粗长,粗又长,粗就很重的表现,长就一直到那个方面轮相的顶底。第二个,一个令它细又短,这说是你这个善也不大,就是善业不大很小的意思。第三个,这个相轮刻的让它粗一点,表示大,表示深久,那个要粗长。一个长一个短,一个大一个小,善业是红的,恶业是黑的,这要看那个实物轮相上就知道了。例如这一个轮,这个轮有四面,两面做一个红的,一个短红,一个长红;另两面,一个长黑,一个短黑。红的那个不要刻得太深,画上就行了,黑的要刻深,这叫四面。这个要想做的时候,得照这个尺寸做。这问题是问题不?所以这一法不能很普通流传,不会做占察轮,经上所讲的搞不清楚,长短方圆究竟做大做小,它让你在手里头掷着,让它转就行了。

画长大的,表现红的,就是你积善来很久;不但很久,做善业很猛利,这叫增上。短的,你做善没好久,又细又小,就说你做善很微薄的,刚转过来。恶习也如是,习恶久了又长又深又黑,习恶的近又短又浅又小;但是是黑的又恶,但如果不改,黑的短的就变成长的了,轻的就变成重的了。轮相是种显示,是从你心里观想而起的,是减损就是黑业,增长就是善业。对于善业你心很猛利,对于恶事你很恐怖,那说你善根很厚。

地藏菩萨教我们,若占初轮相,占了初轮相,要想知道我们的三业是善是恶、是重是轻;但是你不知道这个善轻重小,积的业是久是近、是强是弱,这个时候就占第二轮相。

【若占第二轮相者。当依初轮相中所现之业。若属身者掷身轮相。若属口者掷口轮相。若属 意者掷意轮相。不得以此三轮之相。一掷通占。应当随业主念。一一善恶依所属轮别掷占 之。】

占第二轮相,不是一起掷的了。最初十轮,身口意三业十个轮可以一起掷,掷完了你记下来,属于身的单掷身,属于口的单掷口,属于意的单掷意,不能三轮一起掷了。这个红的一面主于善,黑的一面主于恶。如果善业重现的又长又粗,善业短现的又短又细,都是红的。恶业也如是,恶业重现的又黑又长,恶业轻现的又短又细。你个别的占。这个只是三个轮,没有字,就身

口意三轮,每一个上头,一个黑的重,一个黑的轻,一个红的重,一个红的轻,四面,底下那个写的身、口,口写口,身写身,意写意;**但是身做身业占,口做口业占,意做意的占,三业分**开占。

【复次。若占初轮相中。唯得身之善。于此第二轮相中得身恶者。谓无至心。不得相应。名虚谬也。又复不相应者。谓占初轮相中得不杀业及得偷盗业。意先主观不杀业。而于第二轮相中得身恶者。名不相应。复次。若观现在从生以来不乐杀业。无造杀罪。但意主杀业。而于此第二轮相中得身大恶者。谓名不相应。自余口意中业不相应义。亦如是应知。】

你在占十业第一轮的时候,你的身都是善的是红的,等你占第二轮身是恶的,不对了,你心不至心、不诚恳。不至心,心不诚,随随便便掷,不对。那怎么办?重礼拜,重占。有些道友第一轮占的不相应,他连续占。这不对的,这个不能。为什么?重新拜忏,你再照那个拜忏的仪轨重新拜重新求,拜完忏了再掷。我看我们很多道友,第一轮掷不灵了,我再掷。我说这个不行,还得重新拜忏,重新掷。一般的,今天没占灵,你明天再拜,或者你再做第二轮拜。我跟初学的道友说,就是早晨拜第一次占。占完了,不相应,不至心,你白天就念地藏圣号,一万声也好,两万声也好,第二天清晨再来拜,再来忏,再来掷。有的时候一天拜五次、拜四次,就是第一次用占察轮,第二次第三次都不用了,用还是不灵。你把今天过了,拜一天,明天早晨起来先占,占完了再拜忏。

你占初轮得的身是善业,第二轮身又是恶了,这叫不相应了。不相应的原因就是不合适了。 为什么不合适了?对不上号,你心不至诚,经上说的。**地藏王菩萨跟坚净信菩萨说,他心不诚。诚则灵,不诚不灵了**。如果你得初轮不杀,二轮又是杀,第二次掷又是杀,不相应。初轮有偷盗,第二轮说没有偷盗,也是不相应。凡是不对的就叫不相应,所问非所答叫不相应。那你怎么办?你今天就不要再掷了,再拜忏,今天你拜三次五次都不掷了,等明天早晨起来再一掷,掷完了再拜。从你自己能够懂得了佛法之后开始起,你不喜欢杀业,从来不想杀,见着个虫子都不想伤害它们,你没造杀业的罪,等你掷轮相说你杀业很重,有杀业,这绝对不相应;还得验心,等你掷第二轮说你身有大恶,这叫不相应;没有,跟事实不相符,那这就叫不相应了。这个相应跟不相应的时候,就是说你掷轮相的时候对不上号。你心里从来没有杀生的念头,等你掷轮相说你有杀业,这哪能?合不上就叫不相应,这叫虚妄,你自己会验证的。

因为地藏菩萨跟我们指示的必须得相应,地藏菩萨告诉我们说,你不喜欢杀业,你轮相现的是杀业,不相应,轮相不相应,教你重新再忏,重新再掷。有很多道友,你在用掷轮相的时候,你特别注意,你不要一天两天没相应你就退心了,退心了你就不要用了。一天两天,一个七两个七都不相应,天天拜天天拜,这七天你拜的用轮相全不相应,为什么?你心还没收拢来,你心不至心,菩萨不显现。菩萨显现不显现,并不是我们看见地藏王菩萨相,不是这样子。你在轮相的相应不相应,不相应菩萨没有现,相应了菩萨就现了。你通过拜忏,完了念地藏菩萨圣号,这个本身就是业障消了。消业障,消到什么程度?达到你能够至心。一拜忏,心里头非常至心诚恳相应。有的道友们,拜忏拜得痛哭流涕,想到自己的业跟今生所受的苦难,那很容易相应。所以把这个用占察轮跟算命批八字合到一起,那是不行的。那个你给他几个钱,他给你打一卦。这个不

行的,不是你一求一打卦就灵的。

你用这个占察轮的时候就验证你,最初的要用的时候,一个七两个七不见得相应,先把你现行的罪忏了。因为我们浮躁得很,心定不下来,轮相怎么会相应。等你拜一个七或者两个七,业障轻的人拜一个七,再用轮相就相应了;业障稍重一点的,你得拜两个七。有的三个七拜二十一天,轮相硬是不现,现了也不相应,不现就不合适。明明没有杀业,轮相现的杀业。明明你不贪,轮相现的贪,贪瞋痴烦恼了。你平常的从来不打妄语,轮相现的你是妄语,不相应了。例如说你平常爱挑拨是非,当张三说李四,在李四说张三,那轮相说你不两舌,你自己还不清楚,你自己一天两舌。你必须得忏的事实跟轮相相符合了,效果产生了。因为你用轮相,这不是算命、批八字、打卦,知道吧!这是做什么?修行,你修行有地藏菩萨来证明。地藏菩萨没来证明,你得不到相应,就是你所问尽是非所答,那叫没相应,你占察轮相没用好。这不是说我给几个钱就相应了,不行的。

拜忏,用轮相的过程就是忏罪的过程。你能达到,轮相给你现,你罪已经忏了很多了,要明 白这个道理。在你忏罪的时候,增长你的智慧,就是修开智慧,等你的智慧一开了,你就知道你 的拜忏的程度,你已对了占察轮的忏法,还有那一百八十九种的解释,等你拜忏了,告诉你应该 怎么做。一百八十九种到后文会讲得到的,就是你六根六尘六识,加个根本无明,十九个,十 世,十九个乘十世。因为你过去世、现在世、未来世,十世,这一百八十九种,你任何数字超不 出一百八十九种, 六根六识六尘, 三六一十八界加根本无明, 这是一个也离不开的, 无量劫来 的,这样占察来看你的善恶。你的善恶业都是六根六尘六识,还加个根本烦恼无明,这个造成 的。因为你拜忏天天忏罪,忏忏的相应了,业障消了,智慧长了。那个轮相是你自己的智慧,你 智慧增长了,自然就相应了。你可问能生不到生到极乐世界,当生就开大智慧,当生就能拜占察 忏拜到证得四果阿罗汉,或者证得七住菩萨之位。等到你拜忏拜到无相了,成就无相无愿,那是 大菩萨了。所以这个辨别的时候,用轮相的时候,就是你智慧开长的时候,你智慧增长了,你就 知道有了智慧了。不但对于佛所教导、地藏王菩萨教导理论有智慧了。当你处理世间的问题,你 都处理相当的合适,家庭问题、社会问题、贸易问题,那你智慧就来了,有了智慧了,障碍 就没有了。咱们是没得智慧,咱们做的事对不上号,没得智慧。这一百八十九你都对不上, 没得智慧。等你对上号了,反正善也好恶也好,对上号了就开了智慧了,开了智慧了你能得 **到利益了,这是轮相所给你显示的。**但是用轮相法第一个要耐心,不要急躁,这不是像你世间做 一件事要求速成, 不见得速成。

【善男子。若未来世诸众生等。欲求度脱生老病死。始学发心。修习禅定。无相智慧者。应当先观宿世所作恶业多少。及以轻重。若恶业多厚者。不得即学禅定智慧。应当先修忏悔之法。所以者何。此人宿习恶心猛利故。于今现在必多造恶。毁犯重禁。以犯重禁故。若不忏悔令其清净。而修禅定智慧者。则多有障碍。不能克获。或失心错乱。或外邪所恼。或纳受邪法。增长恶见。是故当先修忏悔法。若戒根清净及宿世重罪得微薄者。则离诸障。】

地藏王菩萨又跟坚净信菩萨说,善男子,若未来世众生,欲求度脱生老病死。就是要想了脱生 老病死,就要发心学佛,要发心修习禅定、修习无相的智慧,应当先观宿世所作的恶业多少,乃 至于轻重。若恶业多厚,这个时候不应当学习禅定智慧,修也不得成,自己业障很重,障碍很多。那应当怎么办? 先修习忏悔之法,这就是地藏菩萨教授我们的要修忏悔,这叫拜忏。为什么我们用占察轮一回不相应、两回不相应,因为你有业障在这障着你,等你业障消失了就相应了。业障消失了,轮相现了,也就是你智慧增长,罪业消失。不是消尽,罪业轻了,智慧长了,对于占察轮相的用法忏悔法你就进入了,这就叫智慧。但是你如果不依着轮相相法,地藏王菩萨说你要是恶业很厚,你去修习禅定、学习智慧,你容易着魔,容易进入魔境。其实忏悔法就是消除魔障的,不会现魔的,这跟修习禅定智慧不同。我们经常的躁动,心里静不下来。如果你修习忏悔法再习定,这个定没有魔障的,这是地藏王菩萨依着忏悔法加持的力量,因此而要用占察法的原因就是这样子。

地藏王菩萨又进入深一层说,所以者何,为什么要这样说呢?此人宿习恶心猛利。这个人作恶非常猛利,过去恶业的根子很重,恶习很深。过去恶业恶习,现在他必定作恶多端,多造恶。即使是出家也会犯重戒,重戒就是四根本,假使要不忏悔清净,那修禅定修智慧能成就吗?《占察善恶业报经》主要为了修行,让你先把罪忏而后再修禅定智慧,才能不起邪知邪见,才能不邪觉知;不正当的明白,不正当的了解,都叫邪觉知,这样子增长恶见。所以要想修行定和慧,修行止观法门,或是乃直至成佛,要先修忏悔法。如忏悔清净了,这个时候受三归、受五戒,乃至八戒、菩萨戒,戒更能清净,受戒能守得住。就是过去的业障不太重,那一修障碍就没有了。如果没修忏悔,先修定慧的,自己业障很重,习气很深,恶习恶心所很猛烈,过去不说了,就是今生的所造的新业,新造的业就给你修定修慧作障碍的因缘了,你不但修不成还要着魔。比丘、比丘尼、优婆塞、优婆夷,受了戒,不持戒,甚至于连三归都犯,三归就是戒。受了三归,完了又跑耶稣教那去信教去了,这样很多,不是少数的,连三归都犯了。三归本身也是戒,这样非下地狱不可,决定的。

如果再遇着《占察善恶业报经》,再来拜杆,悔改了再来拜杆。刚才说一个七两个七轮相从来不出现,就是业障很重,你所做的业障碍你,连你用这个法都不能用,必须先把这个罪业忏了,再来用占察善恶业报,再来忏悔业报。这样说,咱们怎认识罪业?如果以大乘教义,罪性本空唯心造,心造的,心造的将心忏,心若灭时罪亦亡,心亡罪灭两俱空,是则名为真忏悔,你做得到吗?那叫无相忏。**地藏菩萨教我们,你从有相要达到无相。有相忏你都做不到,你能做无相忏吗?**因此在这个《占察善恶业报经》下半部就不是了,修定修慧,二种观道,一实境界,直接入法界,那是华严境界了。《占察善恶业报经》的主要的目的是我们修成佛,世间相旁带的,你占察占察你业障轻和重,怎么样能修禅定,怎么样能修智慧,所以要你拜占察忏的。地藏菩萨教授我们用占察忏的目的是给下半部,上半部是给下半部做准备的,目的是成佛的,不是学世间富贵、名闻利养的。

懂得这个道理了。大家知道有人说占察善恶业报是小乘教义,不是大乘的。这个里头没有阿罗汉,只有坚净信菩萨跟地藏菩萨说法,没有其他人参加的,坚净信菩萨请,地藏菩萨说;同时这个下半部告诉你,上半部罪的性是实在的,下半部就推翻了,罪性本空,罪的体性没有,是虚幻的,没有真实的。**真实你就忏不掉了,因为它不是真实的,你才一忏消掉**。罪性本空唯心造,但是造的时候起心动念,罪业造的时候很快很容易,忏的时候可就不容易了,因为我们达不

到一心,能达到一心的当然好了。现在大家都懂得发菩提心,如果跟心相应了,我们大家修 普贤十大愿王,那是唯心的无碍无障法门,你能相应吗? 遍礼十方一切诸佛,第一个大愿礼敬 十方诸佛,那个境界你心里能达得到吗?如果是念地藏、文殊、普贤、观音,或者念佛法僧三 宝,这些念念念不离于心,心即是三宝,念地藏菩萨心是地藏菩萨,念文殊师利菩萨心是文殊师 利菩萨,做得到吗?所以当你罪没忏尽,你欠了很多债还没还清,你要想发大财,那办不到, 你得把帐还清了再说吧!先把罪业还清。

每位大菩萨在利益众生的时候,第一个目的让众生离苦得乐,这个目的是每位菩萨和一切的大菩萨发心,他一切一切都是为了度众生。大乘教义告诉我们,菩萨行菩萨道的时候,不为自己谋幸福,但愿众生得安乐。愿一切众生离苦,你的心跟一切诸佛菩萨合为一体,凡夫心顿成佛心,转念成佛心,能做得到吗?如果做不到,那就发心学佛学菩萨,转变你的心成为佛心。做不到就随你的业,你造什么业把你牵引到什么地方去,那就随业力转。我们现在在座的都是发心学佛的,说佛怎么做,我怎么样做。做不到,连菩萨做的我们都做不到,连个初发意的菩萨我们都做不到。只是称为菩萨,我们都受过菩萨戒,有的三坛大戒一齐受的,出家道友们问你是菩萨不?是菩萨。菩萨做什么事,菩萨心里想什么事,菩萨的意念是什么,如果你念念都是菩萨心,业力非常强,那就随着菩萨道了。但是你经常想到众生的业障,病苦来了随病苦转,要些好吃的多吃两口,不好吃的就不想多吃了,一切处都可以检验我们的心。

我们现在能觉知前念起恶,后念不起,不相续,知道我们过去所作的业障,现在身口意一刀两断,有这个力量吗?善财童子有,《法华经》龙女有,有了就成佛。没有,没有就一点一点消。这个力量我们没有,业性本空是心造的,但我们空不掉。空不掉,果报不失。学大乘教义的道友们,经常的说业性本空,你能在果报上空吗?病是假的,没关系。你在病重爬不起来,我看你怎么办?这是假的,我起来照样上班。做得到吗?大话谁都可以说,大事可做不到了。说我代众生受苦。好,你去代吧!你到医院去了,说所有你们的病人,我都替你们代了,你们出院吧!做得到吗?在这个业报现前时候,说大话没用,身体是身体,心灵是心灵,你两个能分得开吗?医生给你开刀,要给你打麻药针。你说不用打麻药针,我不痛,开吧!你有这个本事吗?你身体害病了,说我心没病,没关系。做不到。要能做得到就是菩萨了,那是菩萨的神通妙用,这可不是说大话,要做大事。所以必须得忏悔。

"





更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

