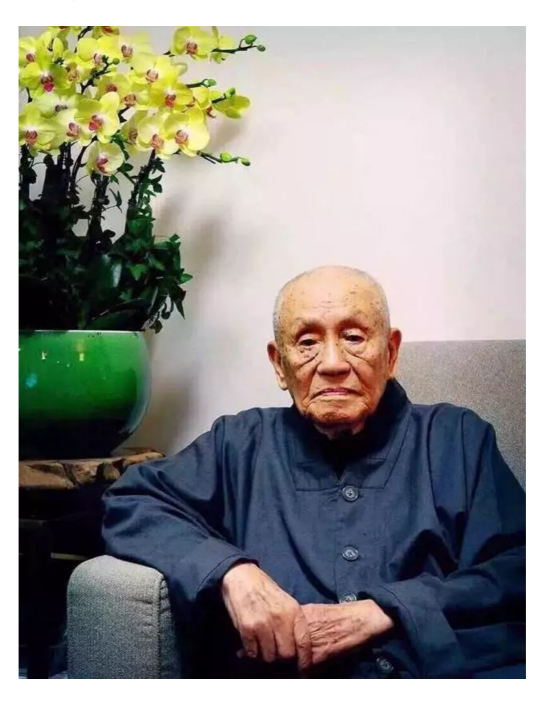
## 最后地藏王菩萨嘱托,轮相全不好,这个事应当怎么办呢|梦老讲《占察经》

地藏占察入净土 2020-11-03





## 【复次。善男子。若自发意观于他人所受果报事亦同尔。】

不是为我自己求,我用占察轮给某某人求,他生病很危险的,我看他寿命尽没尽,一求。告诉你,他能好,那不要担心。说他不能好,你跟他是最好的朋友,或者你亲属,或者你自己的父母,那就替他来拜忏替他求。必须得他知道,跟他说明,我现在给你拜忏给你求,我给你拜地藏菩萨。他心里也知道,那才有效果,才灵。

【若有他人不能自占而来求请欲使占者。应当筹量观察自心。不贪世间。内意清净。然后乃可如上归敬。修行供养至心发愿而为占察。不应贪求世间名利。如行师道。以自妨乱。】

或者有些人不能用占察轮,他不会用,因为他没学过,可以给他代占。他自己不能自占,你可以代占,但是一样的要诚恳心,得跟他说明;但是不要贪世间名闻利养。不要说我帮助别人拜忏,求得个好名,或者得人的供养,这就不灵了。不但不灵了还有罪,有什么罪呢?欺骗,为名闻利养。凡是为名闻利养的一律不相应,你拜也白拜,那轮相也是假的,因为不是这样子。你必须得不贪世间名闻利养,内心是清净的,然后乃可以拜忏,给别人占轮。不是这样子,不可以给别人占的。要不应贪求名闻名利,这样子来行慈悲,行师道。如果不是这样子的话,那自己妨碍自己,那是乱相。这个别把它看成跟世间算命、批八字,那是邪道。如果是把正法当成邪道的时候,效果不但没有功,还有罪,正法不正当去用也变成邪法。



【若内心不清净者。设令占察而不相当。但为虚谬耳。】



同时地藏王菩萨还跟坚净信菩萨说如果内心不清净者,他内心不是清净的,你就占察也不相当。设令占察 而不相当,全是虚谬,虚妄错谬。**这是最后地藏王菩萨嘱咐,你用占察轮可不能贪世间名闻利养,不能假 藉地藏菩萨神通来说自己有神通了,这是不可以的,这是犯根本戒的。** 



【复次。若未来世诸众生等。一切所占不获吉善。所求不得。种种忧虑。逼恼怖惧时。应当昼夜常勤 诵念我之名字。若能至心者。所占则吉。所求皆获。现离衰恼。】

复次若未来世诸众生等,一切所占不获吉善,所占的全不好,不论占多少卦都不吉祥,你所求什么都不满愿,种种的忧虑、烦恼、怖畏、恐怖,这说你业障很重了,你应当怎么办?昼夜,不分黑夜白天,昼夜常勤念我的名字。最后地藏王菩萨嘱托,你用轮相全不好,相应是相应了,都不好,那你恐怖了,这个事应当怎么办呢?昼夜的不要睡觉念我的名字,南无地藏菩萨、南无地藏菩萨。有的经有"王"字,南无地藏王菩萨,有的经没有。《地藏经》都是地藏菩萨,有的本子翻地藏王菩萨,有的没有王字,就是地藏菩萨。说你所求的都不得,轮相都是不吉祥的,这你更加忧虑了,更加苦恼了、烦恼了,这个时候一点办法都没有。那你就只有一个办法了,念我的名字,念我的名号,就能免这个灾难了。那你以后所占的从不吉祥变成吉祥,从求的不得就能求得,就能求得到。

这就是占察相法的用法和它占法。如果要想学的,你还得好好的学。这个从这上讲,你占的时候可能还不会,得用那占察轮示范。但是没有拜忏的,你占了绝不相应,相应的也不是真的,这随便占的,因为地藏菩萨不现前的。等你拜忏了,拜到相应之后,心跟地藏王菩萨所说的法相应合了,这时候你用占察轮都相应的。看下半卷。



这拜忏完了,业障消失了,可以修行了,想求大乘,发菩萨心成佛。前头上卷所说的用占察轮法,都是给末法众生,善根不具足的钝根的说的,那是善巧方便转化的一个方法。如果把障碍都消失了,没有障碍了,咱们经常说业障除了,业障除了善根增长了,这时候就开始修行了,没有障碍修行就可能成就了,可以趣向大乘。所以上半卷都是给下半卷修道者预备的,你照着上半卷去把罪业忏好,这个时候你开始修道了。坚净信问地藏王菩萨,我们忏悔完了,想求大乘,想成佛,应该怎么样修呢?进趣,向趣,向佛果,用什么方便善巧修行才能达得到?



【地藏菩萨摩诃萨言。善男子。若有众生欲向大乘者。应当先知最初所行根本之业。其最初所行根本 业者。所谓依止一实境界以修信解。因修信解力增长故速疾得入菩萨种性。】

地藏王菩萨摩诃萨言。有时候菩萨后头加个摩诃萨,就是菩萨之中的大菩萨,表示登地以上的菩萨都加个摩诃萨。一般的我们众生,我们现在的道友们,凡是受过菩萨戒的;再广泛说,凡是受过三皈的,都称菩萨。 当你"皈依佛、皈依法、皈依僧"之后,你就是菩萨,因为你是佛弟子了。如果没受过三皈的,你自己看很多 经,不能称佛弟子,还没入佛门;必须得受过三皈,正式入佛门,真正成为佛弟子,都叫菩萨。但是可不是称 大菩萨,摩诃萨不能加。菩萨的名词很普遍,凡是发心的想帮助别人的都叫菩萨,帮助别人让别人觉悟的。因 为这个菩萨的名字,菩提萨埵翻我们华言就叫觉有情,让一切有情都能明白觉悟。觉就是佛,就是佛法,能够 觉悟明白佛法。

因此坚净信菩萨就问地藏王菩萨,若想修行菩萨道得有个方便善巧,怎么样才能进入?地藏菩萨就告诉他了,若是有众生想求大乘的。大乘小乘就是一个心的关系,心不是完全为了自己,想利益一切众生,那就叫大了。你心光想自己得好处,不管别人,光想自己求得了生死,不管众生;你的心想让一切众生都了生死,自己生死了不了没关系,让一切众生都了生死,这是大乘心,这叫菩萨。那么要行菩萨道最根本的是什么?他的作业是什么?怎么样做法才是行菩萨道?

根本的业,根本业就是怎么样去修。所谓依止一实境界以修信解,因修信解的力增长缘故,速疾得入菩萨种性。要想成就菩萨怎么样进入?假使有一类的众生,要想行菩萨道成菩萨,那你先知道你所做的业,最根本的业应该怎么样做。所行根本业,业是用,最根本的用用到什么地方?所谓依一实境界以修信解。一实境界是没有境界的,这就是入法界。在《华严经》上说我想进入法界,法界就是一实境界。法就是心,心没有界限的。咱们常说法界法界,法界是无界限的,一切法没有界限。又者界就是心,心生一切法,在《华严经》的界就是心。一实境界就是一心,界即是心,无二无别的就叫一实境界。咱们一听到法界,法是生起一切法,什么生起的?界。界是心,心生一切法,一切法还归于心。

怎么样能进入?一实境界是无境界的境界。什么叫一实境界? 佛境界。佛境界是一实的,其他都是虚妄的。佛境界是什么样? 无境界的境界。咱们的心有什么境界相? 说我观察一下子,那个心不是,你现前的妄心。我们还没认得心,我们还不知道,我们还有个妄心、还有个真心。妄心是依着真起的,妄是因真实起的妄。妄本没有,生的,因为要对一切境对一切事。"心本无生因境有",我们这心本来是不生,因为有一切境界相,我们才有一切心。境界是虚妄的,你那妄心也虚妄的。"心本无生因境有",境要没有了呢? 那心也就没有

了。到这个时候"心亡境寂两俱空",这两个都没有了,成就了。我们不是忏悔吗?这就真正忏悔完了,"心亡境寂两俱空,是则名为真忏悔"。懂得这个道理之后,就知道一切诸法都如是。

如果是所行的专讲根本,最初所行的根本,这个根本是什么?就是依着一实境界。当你发起信心,信心一觉悟,就是我们现在道友们信心了解,了解自己都在妄中,自己本来具足,跟佛没有差别的,无二亦无别。我们自己的心跟十方一切诸佛,乃至一切众生,这三种没有差别,就是一心。那你这个心怎么生的?心本无生。无生因境有,外边境界相有,所以心也就有了。等你境寂了,一切境界相都寂静下来没有了,心也无了。到你"心亡境寂两俱空",这个时候一切罪一切善都不成立了,都没有了。

最初所行的根本就是观心,心为一切诸法之本,或另一个名词叫一实境界。先修信心,这叫有了信心就觉悟开始,这可能跟大家多解释一下。现在我们信仰三宝,乃至于修行,这个是欣乐心,心求非常欢喜。欣乐心,不是信心。什么样才是信心表现呢?真正信了三宝的,真正有了信心的,有标准的。你自己感觉着我心里不起恶念了,一切恶念没有,全是慈悲,乃至于觉到我这个念头不对,觉知前念起恶,能止其后念不起者,入了信位了。当一起不好念头,马上就消灭,绝不相续,这叫有信心了,十信满心,登了初住位。登了初住位,能在三千大千界内示现化众生,这是华严境界。你那个心,你住住在心上,悟什么呢?悟着我们自己的心。开悟了,明心见性,就是悟得这个心。但依华严教义讲,可不是像禅宗讲一明心,开了悟就成佛了,那个没有,还得经过行菩萨道。没有不度众生的佛,哪个佛不度众生?不度众生成不了佛,必须得度众生才成佛。但是说到究竟时候,众生本无。佛度众生,佛看了众生是空的,让众生都入空境。佛看一切法都是空的,众生空不了,为什么空不了呢?因境有。所以诸法无生无灭就这个含义。

最初所行的根本就是依着一实境界,这是我们的根本,一切众生的根本。但是在《起信论》讲,你从真如门起修一心二门。因为要度众生,把这一个心分生灭门、真如门。生灭门,一切诸法是生灭不实的,一切诸法皆有。从一实境界而分二门,一门叫生灭门,一门叫真如门,从生灭进入真如,这个道理《大乘起信论》讲得很多了。因为我们学佛的人,在你修行次第当中,第一个先要信,信而后就解,解就是学。现在我们大家就求解,解就是明白,明白了你去做就是行,行就是修行。不是明白就算了,还得照佛所说的教我们怎么样去做,我们依教奉行就去做。信了,解到了明白了,这个一般说就是开悟,悟了,有学的明白,有自己开发的自证明白。但是我们从学的明白就是解了,解完了去做,做就是行菩萨道,就是利益众生,就是修行;这个行字包括自利利他。

尔时坚净信菩萨摩诃萨问地藏菩萨言,云何开示求向大乘进趣方便。在上一卷告诉我们,如果想学地藏占察法门的,应该用占察轮之后占察。我跟大家讲过,那不是算命、批八字。占察轮用占察相法,它的作用是什么呢?就是为了我们修道的时候,在禅宗说明心见性,我们要想达到明心见性,明白自己的心性,不是上来一掷一修就明心见性了,不是那么容易。所以在中国以前一些教义,禅宗说禅门一炷香,顿超直入,立证菩提,说得非常容易简单;但这是做不到的。地藏菩萨教我们,你要想明心想见性,你得先知道善恶业报。如果你连你自己过去的善恶业报都不知道,你业在何处?什么业重?业本没有的,因境有。因为你有个肉体,这就要受报了,有个肉体必带着因果报应,因果报应就是三世、十世、无量生来的。在上半部你用占察相法,磕头、礼拜、拜忏用占察轮,目的就为你下半部的修习。不是那么一坐,禅门一炷香,顿超直入,立证菩提,这在我们中国那时候传布的都是这个样子。在地藏菩萨教授我们,你先得把善恶业忏完了,这个功夫得用三年。在上半部讲了,用三年的时间拜忏,利根的他拜清净就开始修行了。学会了占察忏法,拜占察忏清净了,这才说趣向大乘。

尔时,就在上卷拜占察忏法的时候,三业清净,得到清净相了,在这个时候应该怎么样修行呢?所以坚净

信菩萨问地藏菩萨,这个时候求向大乘的人,咱们就简单说,求向明心见性的怎么样修行?我们是钝根,已经修忏悔把障碍都除掉了,得了三业清净了,这时候可以趣向大乘道。在你修大乘道法的时候,事先也得有个方便善巧。如何行这个方便善巧呢?地藏菩萨就跟坚净信菩萨说,善男子,这个善男子是指坚净信菩萨说的,这个时候众生想修大乘,修大乘法行菩萨道成佛,那你应该先知道根本之业。根本之业就是你最起码开始修行的方便。什么是根本之业?一实境界。咱们把一实境界就说了明心见性,在《大方广佛华严经》就是体,是明体,明体就是明心。你最初的根本业,这个根本业是指修行,不是业障的业。根本业是什么?一实境界,就是《华严经》说一真法界,在其他经论说是真如,趣向真如,真如就是一实境界根本之业。

但是要想明心见性,直至成佛,前头也得有个方便,修信修解。因为能信的进去,相信自己的心,这个一实境界就是你的根本业。相信心是佛,心跟佛无二无别,心、众生、一切诸佛这三者就是一个,是一个什么呢?一个心。你先得信,"信为道源功德母",唯信能入,解就是明白了。这个解用我们简单的话,明白自己的心、解悟自己的心,自心就是佛,是心是佛,是心成佛。有这么一个信心了,信自己的心就是佛,跟佛无二无别,这就有菩萨种性。这个信心可不是容易生起的,前半部就是拜忏拜的,你才能有这个信心。如果你的业障没消,见思烦恼还没断,你这个信心生不起来。你要想最初的根本,依着《占察善恶业报经》的修行,地藏王菩萨告诉我们,所行的根本之业。这个根本之业,业是作中义,就依止一实境界来信解。信不行,还得明白。解是解悟,就是经过学习,信解而后才能去做。做就是修行,修行才能成道。在前半部,你虽然是业障消除,信解力还不强,还没有发愿"我就是佛,佛就是我自己",必须得有这个信心,相信自己一定能成佛。为什么?因为有佛种子,只要发起现行就行了。

信而后能解,解是禅宗所谓的开悟了、明心见性了,在我们中国禅宗说开悟就成佛了。开了悟只是信解而已,在教义上讲你开悟明心,明了心才好修行,你还得起行,这个时候才能行菩萨道。如果按《华严经》上说,这个地位是信满了,入了初住的菩萨,十信满心入了住位的菩萨,他相信自己与佛无二无别,不但信而后能去做。诸佛怎么样成佛的?他也如是修、如是做,这个是信解力强。我们诸位道友说我们入了佛门,相信三宝,受了三皈了,甚至出家好多年了,假使我们说他信心还没具足,他不会承认的。但是依着教义上讲,确实是信心没有,每个道友可以根据佛的教导,来这样思惟对照一下。

现在我们是跟着地藏王菩萨教导我们信解力增强,增强了才能起修。这个起修不是前半部,拜忏、礼地藏菩萨、礼佛、求相好,这是进深入一步了,你信心已经坚定了不会退了,而且十业全部清净了,身口意业全部清净了,这时候所发的心是依着一实境界的。一实境界,咱们简单说就是明心。我们就过去生来修习信心的话,就是拜占察轮相,那个使我们信心坚定。在你修行次第当中,信解行证。你要想成佛,你必须得走菩提道路,不依着菩提道路成不了佛。依着菩提道,你就先要信解,先修信解。依着什么来修信解?依止一实境界。什么是一实境界?就是相信自己心跟佛无二无别,十法界的众生心同是一心。这个一定要相信,相信自己具足跟佛的性体是一样的。产生了信之后还要求解,解什么?解一切法全是因缘生起的,缘生起的法性体是空的。所以整个的三藏十二部,你用四个字就是缘起性空、性空缘起。因为性空故才能够生起一切法,一切法没有本体,就是缘起的而达到性空。这个缘起性空把它做个题目时候,我以前讲过,有一单行本缘起性空,是在新加坡佛教会讲的,题目就是缘起性空、性空缘起,在这个地方略为引证一下,缘起性空。

一切法产生了之后,从信能入,唯信能入,信什么呢?信一切法缘起性空、性空缘起,无论哪部大乘经典都是性空缘起、缘起性空。我们讲这个经的时候也是如是,地藏菩萨说一切法是缘起的,缘起的法它是依据性空而来的。这个道理要明白了就叫解。信我们自心是佛,因为自心是佛,你才能修得成佛。如果你没这个信心的话,你永远成不了佛。信心是佛,信心成佛,心佛众生是三无差别,三就是一,一就是三。我曾

经跟很多道友,他对于人,人性跟佛无二无别,他心里通得过。看看蚊虫,看看蚂蚁,看着蜉蝣;蜉蝣是一种虫的名字,在那水上有一点点小形体,早晨生了,晚上死了,这是它的一生;人生百年,蜉蝣一样的,平等平等!就是蜉蝣有佛性,它能成佛,它逐渐堕落的,愈堕落愈小,愈堕落愈小,等到恢复的时候,它可以还恢复到人类来。

这个道理就叫真如,真如因为随缘而生起一切法,一切法还归于真如。在《大乘起信论》讲一心二门三大,心生灭、心真如,心生灭、心真如都从一心而起的,体大相大用大,一心生真如门、生灭门,二门不出三大体相用。我经常说《占察善恶业报经》就是《华严经》一部分,大方广,大就是体,方就是相,广就是用,《占察善恶业报经》的下半部就是体相用,大方广的体相用;《大乘起信论》讲心真如门就是体,心生灭门就是相用,就是一心,离开心别无二法。我们要想从真如门来修行不容易进入,那就从生灭门而入。生灭门怎么样入呢?你就从观想来了,就像我们前半部拜忏、占察、消业障,这都叫生灭门的法。所以在你的忏悔三业清净了,地藏王菩萨才跟坚净信菩萨说二种观道一实境界。

什么叫一实境界? 先讲一讲这一实境界,究竟什么是一实境界。要想解释一实境界,得分一实境界的体是什么,体而后有相,相而后叫藏。本来是体相用,但是在《占察善恶业报经》,它叫藏,藏即是用。藏是含藏的意思,含藏无量的妙用,这个就是含着说体相用。法身就指着体说的,这是佛性,一切众生都具足,跟佛无二无别,这个是总体,这是佛性,佛性是遍,也就是在经上说叫法身,正因是佛性。体相用的相,般若。在正因的佛性叫了因,了因的佛性,而因为你证得了修行的解脱德,了因的佛性经过解脱了,真正成就了。就是了因的佛性叫作解脱德,或者说法身德。缘因的佛性,就是一切法都是因缘所生的。佛性没有一切法,因缘所生法全是空义,"因缘所生法,我说即是空,亦名中道义,亦名为假名"。这一部经的实体是什么?是一实境界,也就是四教所说的空假中三观。空假中三观,《华严经》讲真空绝相、理事无碍、周遍含容,都是三观的含义。这个解释就相当多了,用多少卷经文来解释这个问题,因此一实境界包括得非常之多,这就叫一实境界。又叫法身德、般若德、解脱德,三德就是一,一即是三,一三不碍的,这个合总说起来就叫一实境界。但是这是略略说一下子,一实境界讲十个钟头也讲不完的,这个意义很深的。在《法华经》,在《华严经》,那讲的比这个广得多了,咱们略略跟大家提一下子。





更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

