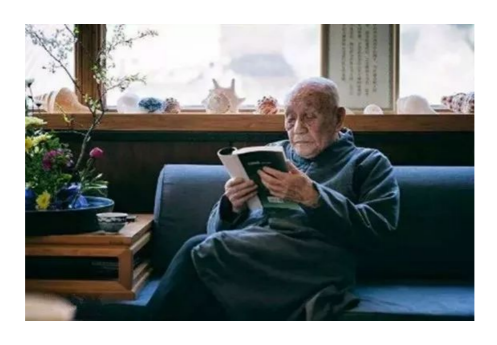
## 竖穷法界,横遍十方,形容这个心没有局限,就是我们现前一念|梦老讲《占察经》

地藏占察入净土 2020-11-10

œ



【所言一实境界者。谓众生心体。从本以来不生不灭。自性清净无障无碍。犹如虚空。离分 别故。】

这个是指着心心的全体,可不是少分的。这个心体是没有对待的,没有相对的,是绝待的,你不可割裂,一割裂就不是心体了;也没有方,没有东西南北方;也没有什么人众生十法界;十法界唯此一个心体,没有其他的第二个,这个是不可思议的。这是讲体,在佛不增,在众生不减,平等普遍,体遍一切处,像虚空遍一切处。这个心体是圆满十方,究竟一相,无二无别,不变不异,无增无减。一切众生的现前一念心体,跟佛究竟所证得的圆满佛果,无二无别。经常的《华严经》用横遍十方,就横说的

东西南北中都遍满的,竖穷来说上下无区别的无尽,**竖穷法界,横遍十方,形容这个心没有局限,就是我们现前一念**。大家默念一下,试验一下,你把你所到过的地区,你只要这么一思惟,顿现。你走过好多的地方,不管你到美国纽约,随便你到这个世界哪地方,随便你所走过地方,它能顿现,只要你静下来,一想一作意全现了。你没去过的地方,你就不知道了,你想像不出来。凡是你去过地方,你一想像都能普遍。你没去过地方,你心遍不遍呢?心遍。因为你现在迷了,迷了不遍了,你现在用的是识,不是心。因为我们现在连心还不知道,我们用的全是识,没有达到心;能够直至心体,那你就成功了。

【平等普遍。无所不至。圆满十方。究竟一相。无二无别。不变不异。无增无减。】

这个心平等普遍的,无所不至,圆满十方,究竟是什么相?一相。一相是指着无相说的,没有二相,没有别相,这个心永远不变不异的,在佛不增,在凡夫不减。就是我们现在当前的一念心体,竖 穷横遍,你不可以区别,也不可以思量,它能遍于一切众生的根身器界,就是平等普遍的意思。所以说圆满十方周遍法界,就是我们现前一念心。我们这还是迷了,还没有悟,但是因为前半部你拜忏忏业,三业清净了,你来修行,修行唯心法门,这下半部是唯心法门,先解释这个心是平等的、普遍的。

【以一切众生心。一切声闻辟支佛心。一切菩萨心。一切诸佛心。皆同不生不灭。无染无 净。真如相故。】

地藏菩萨跟坚净信菩萨说以一切众生的心,在这迷悟之上就分了,声闻、辟支佛、菩萨、诸佛这叫四圣法界,这是因为迷了这个心、悟得这个心来分别它的层次。心无二无别的,因为你迷悟不同而就分出等级了,在众生一点没减少,在诸佛一点没增加,我们这个心是不生不灭、不增不减,没有染、也没有清净,这个就叫真如相。前头我们说达到真如相,什么是真如相?就作如是解释,十法界的整体就是依着真如相,从这个真如相就分别了。一个心真如,一个心生灭,心真如就是我们那本体,我们要恢复的那个本体,一切成就的诸佛。跟心生灭就不同了,心生灭在《大乘起信论》告诉我们业相、转相、现相,智相、相续相、执取相、起业相、计名字相、业系苦,业把你一系住了,你什么都糊涂了。我们现在就在业系苦相当中,消灭这业系苦相你渐渐就增长了,增长净,消灭染。我们要想跟真如相应就得灭,我们第一个先要脱离业系苦。在我们拜占察忏的时候,已经把业系苦相消灭掉,没有恶,纯善了,身口意三轮十业都清净了。在这个时间地藏王菩萨说,在众生清净相之后才可以发起修行。我们的信心在拜占察轮相的时候,已经信心得到清净,在这个清净无染的心再起修行。

在你修行当中,必须先明白心,先明白心体。但是我们没有经过拜忏,诸位道友你没经过拜忏,现在 我们的心还没达到清净,还善恶交参,不是纯善。但是这个下半部地藏菩萨讲的,修行的时候心已经纯善 了,十恶业全没有了。地藏王菩萨慈悲,你如果拜占察忏拜了三年,已经拜了三年了,虽然还没得到清净 轮相,但是你可以修了,可以修下半部,才可以修下半部观心。一切诸佛菩萨、大阿罗汉,心都是平等 的,没有等级的,只是由他心迷惑的程度,心不清净,染污东西没取消。例如说我们现在拜占察忏的时 候,得到清净轮相,这个清净轮相是粗惑,不是细惑;现行的烦恼贪瞋痴,你的身口意业的贪瞋痴都没有 了,把那污染东西取消了,但是粗相,不是细相,还没到了佛心、众生心平等的地位。在本具上是平等的,在这个清净垢染修行的过程当中,它就不平等了。你可以恢复平等,把我们这个心恢复跟佛的心,恢复我们本来的真心,佛心、众生心、真心三个是平等平等的。心本来是不生不灭、不动不静、不垢不净、不增不减,由我们众生的烦恼差别,如果你再恢复了寂静,再恢复了直心正念真如,那就恢复我们的心体。

这个心包括十法界,所有一切经卷所讲的三千性相、大乘小乘,没有一个法离开心,离心无一切法,这是心体。因为起了惑染,心起了分别,但是虽然起了分别,这个所有的分别妄心全是幻化的,一点真实都没有,一点真实没有,因为一切诸法都是由心起的。这个我们大家都明白,心生则种种法生,心灭种种法灭,我们怎么能够使我们心不生?这个凡夫绝对办不到,就是二乘的圣人诸佛菩萨也是有次第的。我们现前这个心体,就这一念间具足十法界。当你一心念佛的时候,心向佛的时候,你是佛法界:你发慈悲心利益众生行菩萨道,菩萨法界:要想自己修行了生死,是声闻缘觉法界:乃至于贪心慢心瞋恨心一切的心,那是六凡法界:依心分别而来定你的位子。一切心体起的分别,只是幻化的境界相,没有一样真实的。《金刚经》上最后四句话,"一切有为法,如梦幻泡影,如露亦如电,应作如是观",这也是观心的法门。你想想,这一切法哪有一样真实的?全是幻化的,没有真实的。你所用的受想行识、色声香味触法,有真实的吗?你所有的见闻觉知是真实的吗?全不是。因为外头有种种境,生起你种种心。地藏王菩萨跟坚净信菩萨说,现前的一念心体它是具足的,佛、菩萨、声闻、缘觉、天、人、地狱、饿鬼、畜生,天、人、阿修罗、地狱、鬼、畜生合起来就是现前一念心,要我们这样去理解、这样去认识。







更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

