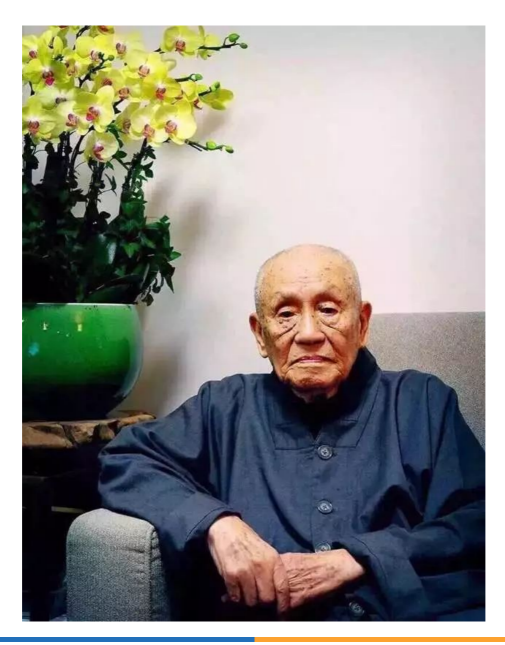
## 末法的时候,只要有读诵大乘的,有三宝,有我们植福的地方,就可以当成正法|梦老讲《十轮经》

地藏占察入净土 2020-11-27



"若诸有情,宜修不净,除烦恼病,即便授以修不净药。若诸有情,宜修梵住,除烦恼病,即便授以修梵住药。若诸有情,宜修缘起,除烦恼病,即便授以修缘起药。若诸有情,宜修息念,除烦恼病,即便授以修息念药。若诸有情,宜可修于三解脱门,除烦恼病,即便授以修于三种解脱门药。若诸有情,宜修静虑,除烦恼病,即便授以修静虑药。若诸有情,宜修无色,除烦恼病,即便授以修死色药。若诸有情,乃至宜修首楞伽摩诸三摩地,除烦恼病,即便授以首楞伽摩三摩地药。"

一切有情应当修不净观,我就给他用不净观修烦恼病,授给他不净的药,给他说不净观的法来对治。他肯吃 这个药,也就是他闻了法,他的病就好了。有一些众生,宜修梵住的,梵住是清净,修清净行,或者持戒, 或者忍辱,都是梵行。梵者就是清净义,除烦恼病。我就给他修梵住的药。修四念处,或者修五根、五力都可以。

- <u>"若诸有情,宜修缘起",</u>懂得一切诸法是因缘生,没有实体。这个众生修空观很好,就给他说缘起,一切法是缘起,一切法无自性,一切法的自性本体是空的,那叫缘起性空。
- <u>"若诸有情,宜修息念",</u>息念是止息杂念,就像持念来去也可以的,这就是息妄的,息妄可以除掉你的烦恼病。
- <u>"若诸有情,宜可修于三解脱门"</u>也就是空、无相、无愿三解脱门。这是修空观的,修无作的,修无相的,这是三解脱门,就给他三解脱门的药。
- "若诸有情,宜修静虑",静虑就是定,修三昧的,就是用定去除烦恼病,那么给他修静虑的药。
- <u>"若诸有情,宜修无色",</u>无色就是除烦恼病,前面讲无色处定,观一切法无有形相的,也是跟修空相似。 这个无色可能是色受想行识的五蕴,以一个色法来代表。前面是说修心,这里说修色。
- <u>"若诸有情,乃至宜修首楞伽摩诸三摩地"</u>也就是大定,首楞伽三摩地定,修这个定就是究竟定,无上甚深百八三昧的,那么就授以首楞伽摩三摩地的药。

"所以如来授诸有情如是法药,不令一切所化有情,为四魔怨之所系摄,不令一切所化有情,背人 天乘,向诸恶趣,不令如来无上法眼,三宝种性,速疾坏灭。"

"如来授诸有情如是法药,不令一切所化有情,为四魔怨之所系摄",这是总说。授到首楞伽摩三摩地的药,就究竟了。这种法药所说的法,他肯接受,肯受持,就算服药了。服了药,烦恼就没有了。这是第七佛轮。这个佛轮就是使一切有情不为四魔所系摄,系是系缚,摄是摄持。

四魔,第一个就是五蕴魔。五蕴就是色受想行识,这是一魔。还有,烦恼魔,烦恼就包括了见思烦恼。还有,死魔,我们对死魔非常恐惧,没有人想死的。不得已,自杀也还是有。死是不愉快的。凡是自杀的,比那个正常死的人,痛苦要加上一倍,下地狱如射箭。你说这个烦恼受不了,想卸脱责任,自杀了事,一死,就完了。这绝对是错误的观想。自杀跟杀人在戒上是一样的罪过。不可以自杀!

## 

5

佛在世的时候,有些比丘接受佛的教导修持不净观。他对身体厌恶到不得了,不净观修好了,看那个身体简直是虫子,杂秽不堪的,他对自己的身体厌烦到极点了,不净观修成了,就会有这种现象。可是他没有发菩提心,没有念念度众生。所以,他修成了不净观,自己就想怎么样超脱干净。如果是度众生,有大菩提心,他是不会自杀的。他认为一切众生都是这样子,可惜众生不明白的,用自己实际的现象,跟大家说。他说了,别人也看不见,

他自己观照,修不净观修成了,他怎么办呢?自杀是不成的,他就雇那些印度的外道,把衣物、衣单都给这个外道,请他把自己杀了。那外道为了钱,就把他杀了。后来佛知道了,不许自杀,他杀也不行。自己杀不成,顾人他杀也不行。这是在戒律上讲的故事。

这叫死,看怎么样去观想。死是障碍我们修道的。如果你正在修道的时候,死于非命。非命是你不该死,障

道因缘。这一种障是一种魔, 死魔。

还有,天魔,天魔就是所谓的鬼神。当你修道修到一定的程度,要成就的时候,天魔来了,他就化现种种相。像释迦牟尼佛要成佛的时候,魔王波旬就率魔兵魔子来围绕着扰佛。天魔是给你作障碍的。这是天魔。你念经,看见鬼,或者是鬼来了,身体发烧,或者见什么相。那不是坏事,不是你的眷属来不到你的跟前。不是你过去多生的父母,或者六亲眷属,他们不会到跟前来。他们是来找你超度的,不晓得你会害怕,只晓得你是他们的人,所以他们来了。来了,看是那一类的,有一类的众生,他的威神很大,你身上就会感觉到发烧。或者天人,天神,来听你念《地藏经》,念〈普贤行愿品〉,念〈普门品〉。你跟他有感应,有相通,他来增福了,你就会感到身上发烧。

真正的鬼来了,你就会感觉到身上发冷,一阵寒一阵冷的。你照样念经,没有事的。等你经念完了,没事了。有的人不念了,他说:"我不念,就没有了。"我说:"你不念当然没有。"他说:"我永远不念了。"我说:"永远不念就糟糕了,你继续再念就不会有了。"这就是魔障。这不是魔,要辨别清楚。

佛轮运转的时候,使这些人都不违背人天乘,或者作人生天,最低的也不违背人天乘,不趣向三恶道。同时,使如来的法,如来的法眼三宝种性,不能灭坏。所化的有情,使他们不背人天乘,不向诸恶趣。对如来的法眼,三宝的种性不灭坏。速疾灭坏者,像我们对释迦牟尼佛的法,就是速疾灭坏,灭坏很快。正法五百年,像法五百年,末法一万年。虽然是这样说,这些都是不准确的,随着众生当时的业如何。末法的时候,也还有正法存在。只要有读诵大乘的,有三宝在,有佛像,有法宝,有侩众又有三宝,有我们植福的地方,就可以当成正法。

现在我们学习,就是正法。如果离开这个去造罪,那就是末法。那个时候分正法、末法、像法的意思,正法就是说证道成道的意思,一入佛,一闻着,他就开悟,就明白了,就证道了。到了末法时候,天天在学,烦恼不容易断。因为我们熏习的力量不够,也许几个月,听上一两回,或者几年碰上一回,就修一修。可是这个怎么修行?佛要求我们一闻着法,马上就修。修完了,就证得。这种修叫精勤勇猛,才能够除烦恼。

"由是如来授诸有情如是法药。善男子,我成如是第七佛轮。由此轮故,以其无上遍行行智,授诸 众生种种法药,令勤修学,除烦恼病,得安隐住,得无惊恐,得无所畏,自称我处大仙尊位,转于 佛轮,推诸天魔外道邪论,处大众中,正师子吼。"

地藏菩萨这样问,佛就这样答复第七佛轮了。"遍行"有五个,他是跟别境相对的。五个遍行,是作意、触、受、想、思。第一个是作意,作意就是我们的心这样想,作意想。受是领受,受是什么形相呢?人家打你,你感觉痛,人家给你按摩,你感觉舒服,说不出是什么形相。这就是领受的意思。例如,别人要是赞扬你,你也领受这个声音。骂你,你也领受,你会生起烦恼,或者会跟人吵。人家赞扬你,你心里高兴。受就属于心法的,不能用形相形容的。想,也是遍的,遍行跟别境不同,是遍一切处的。想就是思想的想,你的想作意了。作意跟想,有点不同。想只是思惟,作意是想办法。〈大乘百法明门论〉对这个讲得很清楚。第四个,思。思跟想是连一起的。思是思惟,自己思惟。想,有时候加着回忆,所以,略有不同。还有,触,就是接触。触跟受好像一样,其实并不一样。

这五个是遍。以无上的遍行,会引起烦恼,这得有智能,没有智能是断不了烦恼的。你要是精勤,就 除了烦恼病,得到安隐了,没有惊恐,再也不害怕了,无所畏惧。佛自称说,我处大仙的尊位,处佛的 地位,转的是佛法轮。这个轮能够摧灭一切天魔外道的邪论,处在大众中,正师子吼。 "善男子,如刹帝利灌顶大王,忆念自他本昔种姓,初生童子嬉戏等事,谓忆自他于如是处,初生沐浴,怀抱乳哺,按摩肢节,乃至戏笑,或弄灰土,或与侍从种种遨游,或习伎艺,或复修营种种事业,或游他国,夙夜栖泊。或奉事王,或理王务,或为太子。或登王位,得大自在,受诸快乐,广大名称,遍诸方维。念是事已,安立先王所遵正法,抚育一切国土人民,守护自国,不侵他境。善男子,刹帝利种灌顶大王,成就如是第八王轮。由此轮故,令自国土增长安乐,能伏一切怨敌恶友,善守护身,令增寿命。"

这个国王回忆过去,从小孩的时候开始,和大家一样,或者弄灰土,或者服役,去游玩。或者学习各种伎艺,或者修习种种事业,就是回忆当徒弟或者当学生时候的事。说这些做什么呢?向往过去的时候,他现在该怎么做?这些灌顶大王过去的时候,自己从童子乃至到成长的时候,在先王法度之下成长的,他回忆先王的法度,那么好的!我就发扬。不好的,我就改进,也叫革命。凡是改革的革命,就是把人家不良的部份革掉。可是历史的发展恰恰相反的,把好的都去除掉,他革的就是照着坏的去做。我看到历史的发展就是这样子。佛教徒说弘扬佛法,不弘扬还好,灭得慢一点,愈弘扬灭得愈快。佛堂愈多,冒牌的三宝弟子愈多,大家必须具足正法眼。

所以,他忆过去,就是他用先王的正法,用先王那些国度所行的法。抚育现在我国的人民,自己国土保护好 就成了。这样子,使他国内的人民都能够安居乐业。这是回忆过去的,释迦牟尼佛也回忆过去!

"善男子,如是如来处大众会,忆念自他宿世所经无量种事。谓忆一生,或二或三,乃至无量百千生事,或忆成劫,或忆坏劫,或忆无量成劫坏劫,曾于过去住如是处,如是名字,如是种姓,如是种类,如是饮食,如是领纳苦受乐受,如是寿量,如是久住,如是极于寿量边际,从彼处没,来生此间,复从此没,往生彼处,忆念宿世如是等事无量无边,随诸众生根性差别,建立正法,为作饶益,善男子,我成如是第八佛轮。"

当会大众,我所教化的一切弟子,他们千百亿生都干什么?应机说法。或者在坏劫当中,这些弟子们跟我都作什么?在成劫当中,我们都做些什么?一个大劫,有成住坏空四个劫,成二十小劫,住二十小劫,坏二十小劫,空二十小劫。坏劫就是在成劫与空劫之间,世界已经坏了,地球完全没有了。坏至究竟的时候,大三灾,就没有,空了。完了,渐渐又凝成、凝结。星云渐渐又成了,成二十个小劫,住二十个小劫。现在我们是在住劫当中,并不是坏劫。

在住劫当中,忆念这些地方在劫的时候,经过这么多的时间,还经过很多的处所。

4

释迦牟尼佛曾经在经典上这样说,这个娑婆世界,这个三千大千世界,没有一个微尘处,不是他舍身命的地方,也就是说,他在娑婆世界度众生,太久了。乃至于在这个世界作众生也很多,舍身命是为了利益众生,过去,我住过儿,你也住这儿,他住那儿叫什么名字,种种种姓,如是什么种类,吃的什么饮食,领纳苦受乐受,寿命好多,或者是久住,或者寿命很长。"从彼处没,来生此间",又生到此处来了,从此处没了,又生到彼处去了。忆念宿世如是等事,无量无边,太多了。等大家成佛的时候,回顾一下子,就知道你的过去生是无量无边了。

当你念经的时候,作梦是假的,不是真的。但是我作的梦,有时候简直就是真的。又作梦,那梦是假的。但是有时候,这个脑子把它当成真的。为什么这样说呢?我确实有过这种感觉。

我在纽约的时候,我作一个梦,好像是从元朝那个时候开始梦起,今天晚上没作完,醒了,明天晚上只要一沾枕头,又作梦了。就像写章回小说似的,那个梦就接第二回,如何如何。后来醒来,就不梦了。这本来是假的,因为我自己证验我的梦,从作梦出家,朝九华山是作梦去的,到鼓山也是作梦去的,到了鼓山之后,就不梦了。到那儿去就没有了,以后就不梦了,现在一直我希望还是梦指点我。不梦了,不梦的时候,我又迷了,比那个时候迷的更深了。这是我自己的坏事。

虽然说梦是假的,但是它给我的方向,我认为它是真的。那时候也没有接触过佛法,什么都不知道,作了一个梦,我就出家了,因梦而出家。我师父给我起个名字叫"觉醒",说觉悟了醒了。后来我想这个名字不大合适,我好像还没有醒。我说我是作梦,"梦参"是我自己取的,跟"觉醒"凑巧相反的。

前几天,我还偶尔想到我的师父修林老和尚,我念经时,想到剃度师父所起的名字。我想,我什么时候能醒呀?现在都快死了,还醒不了,还是在梦里头,还在参,现在连参都不参了。为什么?老皮参了,老了就皮了,不像年轻的时候,刚学法的时候,刚修的时候。所以,修道想断烦恼很难,我是亲身体验到的。我个人的经验,出了六十多年家,现在距离还是很远很远的,一点把握都没有。你别以为我在说瞎话,一点瞎说都不说。

所以佛教导一切众生的时候,根据他过去的种种差别。佛说法,我们马上就成道了。谁要是不成道,我们也要真正发菩提心。像我们一讲,讲几个月,讲者、听者恐怕还都没有进入,只是种一个未来的善根。这点我们是肯定的,虽然没有大的好处,但是这个好处还是不小。有什么好处呢?我们念《地藏经》,讲《占察善恶业报经》,讲《地藏经》,讲《十轮经》,地藏菩萨总得注意我们一下。

所以,我们听的、念的,就寄托在地藏菩萨身上。我每次念地藏菩萨,我就这样想。地藏菩萨,我和道友们都寄托在菩萨您身上,希望菩萨快点救我们。这就是你的心已经向往了,地藏菩萨就来了,其实是你自己度自己,求人不如求己。求己,你能求到什么呢?念、读,自己看一遍,也会感招地藏菩萨。地藏菩萨给你讲,你就更容易开悟了。为什么要观察过去呢?因为如此,才会知道他们的根性,也知道佛过去跟我们的因缘。我们虽然是佛的末法弟子,就是能在末法上感到大乘法宝还在,僧宝还在,佛宝还在,也就是住世三宝。泥塑木雕的像,就是佛宝,三藏的经文,就是法宝,剃发染衣就是僧宝。你能够见到僧宝,如果经常跟佛法僧三宝在一起,会很快得度的。

我们有时候说,烦恼很重,业障很深,消极得不得了。我们就往这方面想,种不少善根,现在还可以跟佛菩

萨经常在一起,有些人晚上睡觉还在念,有时作梦还在念,有些道友还能作到这样子。你还有什么恐惧呢? 因为你学法,就没有恐惧,也就是成就了第八佛轮。

"由此轮故,利益安乐无量有情,得安隐住,得无惊恐,得无所畏。自称我处大仙尊位,转于佛 轮,推诸天魔外道邪论,处大众中,正师子吼。"

以上是第八佛轮。





更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

