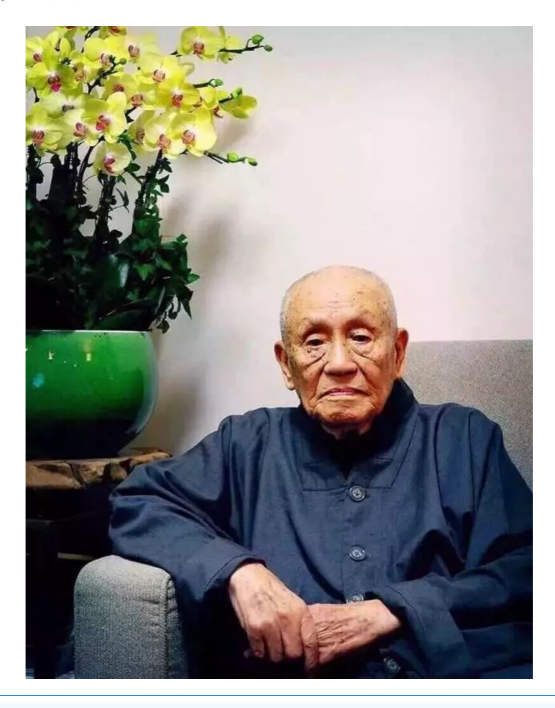
## 让你先忏罪,把罪消了才能学习唯心法门|梦老讲《占察经》

地藏占察入净土 2020-12-29



又复当知心外相者。如梦所见。种种境界唯心想作。无实外事。一切境界悉亦如是。以皆依无明识梦所见。妄想作故。复次。应知内心念念不住故。所见所缘一切境界。亦随心念念不住。所谓心生故种种法生。心灭故种种法灭。是生灭相。但有名字。实不可得。以心不往至于境界。境界亦不来至于心。如镜中像。无来无去。是故一切法。求生灭定相。了不可得。所谓一切法毕竟无体。本来常空。实不生灭故。

地藏菩萨又打个比喻给我们讲,什么叫心外相?如你作梦所见种种境界,那是你想成的,内心的思惟所 想成的,或者外头的所有事物又落归于心的影子,都是心起的。所以心外无法,一切唯心,佛教讲一切唯心 是这样讲的。因为一切众生对于外相他迷了,不理解,不晓得外相就是心所所生的。因此地藏菩萨跟我们说,一切境界相都是这样子,都是唯心想所作的,没有一切是外头的,都是内心所起的。从我们上来所讲的这一系列,一切境界相都从无明而起的。如果我们不理解无明,就像我们作梦一样,业、转、现这三相就细的,智相、相续相就叫识了,就像咱们说知识知识,知是本体,识是作用,这时候取很多分别。因此这是心法的缘起,心缘起法,就是咱们的心所缘念而起的一切相。所有缘起一切境界相,咱们知道了不是真实的,是心生的。生由心生,灭也得由心灭,心生种种法,心灭种种法,心灭故种种法灭。

这个问题只是前头大致这么一说,地藏王菩萨又给解释这个问题。因此应知道我们的心,它是念念不住的,没有停歇的时候。念念不住,换句话说,念念不停。例如我们睡眠的时候,没有用心的时候,你心照样的活动,并没有停下来。这演变的,就是你所有作的、作梦心没停,妄心缘妄境。你内心念念不住,你所见的、所缘想的、所修的一切的心境,它念念不住的。因此在我们佛教说,心生种种法生,心灭种种法灭,我们是这样讲万法唯心的。但是这个道理都叫心生灭门。在《大乘起信论》讲一心三大二门,哪二门呢?心生灭门,心真如门。因为要讲生灭相,生灭相没有实体,但有个名字,只是名言而已,你要找实体,没有,实不可得。

地藏菩萨这段经文告诉我们,应当知道你的内心念念不住的,你所见是内心所见,所缘的外边一切境界相,那个境界相也是你心起的,内心起境界相,内心缘自己境界相,念念不住。在这个义理上,所以地藏菩萨告诉我们,你一生心,种种法就生了;你不生心,种种法就灭了。但是这个种种法、这个生灭,但有个假名,你找实在的东西得不到,没有实在东西,它是假名而已。所以让你的心不要住在境界相上,心不住境界相,一切外边境界相也不来你的心。这个道理很难懂,所以地藏菩萨举个例子,像你照镜子,那镜子相是真的、是假的?镜里头有相吗?没有。你不照的时候,镜子里没相。无来无去,在一切法求个生灭的定相,我们找一个定相,什么是生灭的定相?既属于生灭,就没有定相可言。但有个名字,实在不可得,得不到个真实的。咱们的心没有住在境界相,境界相也没来到心。所以镜中相就这样形容着,相也没到镜中去,镜中本来也不能生相。你照镜子,还有什么来去吗?没有。因此一切法要实在求个生灭相,找个生灭的定相,怎么样生起的、怎么样灭的,不可得。为什么不可得呢?一切法毕竟无体,本来是空的,常空,空的还有生灭吗?空中也没有生灭。

如是一切法实不生灭者。则无一切境界差别之相。寂静一味。名为真如第一义谛。自性清净心。彼自性清净心。湛然圆满。以无分别相故。

这段就是讲的不生灭。生灭是心,不是法,心生故种种法生,心灭故种种法灭。在我们讲《占察善恶业报经》,讲这个就很短,略略这么一说。因为这个时候当机众是坚净信菩萨,地藏王菩萨跟坚净信菩萨说的,他这么样说,当然知道坚净信菩萨一定能理解;但是我们众生要来学得深入,不是我们短暂就能进入的。从语言到你内心的思惟,你假修证就证实,你观察你这个心所有的生灭,一天起心动念的,咱们认为心又生起了又灭了。生也是心,灭也是心。咱们叫思想,咱们经常爱说思想问题,思想问题就是生灭问题,生灭问题就没有个生灭相。所有外边一切境界差别相,实实际际没有的,是寂静的。把这个没有自性的,这个是自性心,名为真如第一义谛自性的清净心,本性清净,湛然圆满,不起分别。

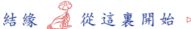


因为一切法本来是没有的,是不生不灭的。没有生灭的就是没有,没有生灭相,哪里有一切法!但是境 界之中有差别,在这个差别上,故相归于体的、相归于性,境界差别的相没有个来、也没有个去。地藏菩萨 举那个镜中相,你说那镜里头有相吗?没有。人没照的时候,那镜中相有吗?不只说人了,反正你看镜中一 切境界相,没有。相的本体没有差别的,为什么?空的,不是实有的,也就是一味,没分别相。我们一切众 生的心,清净那个心,在凡夫不减,没有减少一点,在诸佛、在圣人也没有增加,这个心是平等平等的,在 凡不减,在圣不增,也没有来去相,无相。但是这个心是遍满的,如虚空一样,依持它能建立一切法。

这个相是讲的什么相呢?心相。前头地藏王菩萨跟坚净信菩萨讲的心,解释心是什么样子,解释这个心 相,这个相还是心,没有什么样子。不过在这个地方讲得很略,因为地藏菩萨不是跟我们大众说的,是跟坚 净信菩萨说的,说得很深入很略。我们一般讲教理,或者依四教,或者依着五教,或者依着唯识,那讲得就 多了,从粗浅到深入。在这个地方讲,这个清净的本心是没有分别的。没有分别,哪还有个木轮轮相呢?前 半部说的是一切凡夫,后半部说的一切圣人,你要进入此法,必须得把业障消了,所以让你先忏罪,把罪 消了才能学习唯心法门。后半部就是唯心法门,单讲清净心。清净心是什么样子?没有分别,遍一切 处,什么地方都有心,依这个能持受建立一切法。

万法唯心,这个说的心生万法。这个清净心是圆满的,没分别的,跟佛是无二无别的。佛是修成的,我 们是本具的。如果我们本具不具这个清净心,你怎么修也修不成佛。你捡都是一些石头,把它煮成当饭吃, 办不到的,石头就是石头,石头不能变成大米。这个清净心只有一体,一切善法依着清净心而建立的,一切 恶法也是依清净心而建立的,心无善恶。如果有决定性的话,你断恶断不到、修善修不成。这不是决定的, 这样来认识我们的心。当然你要明白这个了,你也不会用占察轮了,用占察轮就是显现的。因为在佛法界都 是妙用,佛利益众生都是用,在用上显相显心。佛有无穷无尽妙用,诸大菩萨也有无穷的妙用,从用上显 心,凡夫从体上明心。







更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

