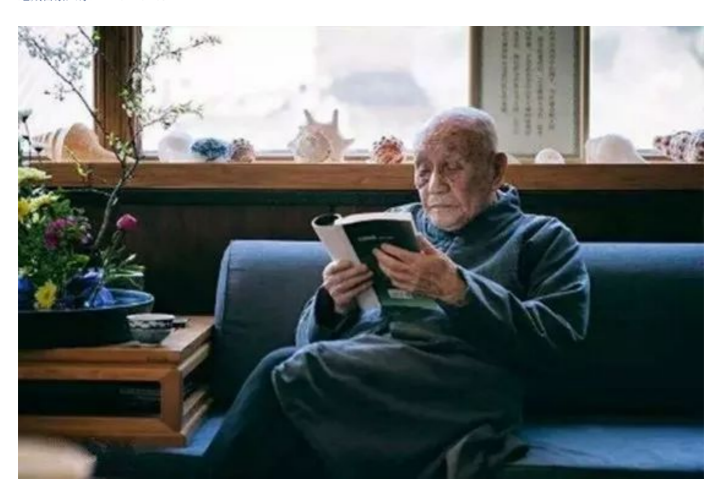
## 少欲知足,知足者常乐,不要贪求太多|梦老讲《十轮经》

地藏占察入净土 2021-01-08





• 0

## L.L.

"修定行者若具资缘,诸三摩地未成能成,若先已成,终不退失。由此不起一切恶法,广说乃至不善寻伺,往生天上,证得涅槃。修定行者,若未成就诸三摩地,初夜后夜当舍睡眠,精进修学,远离愦闹,少欲知足,无所顾恋,一切贪瞋忿覆恼害,骄慢贡高,悭悋嫉妒,离间粗恶,虚诳杂秽,一切人间嬉戏放逸,皆悉远离。如是行者,应受释梵护世四王转轮王等赞叹礼拜恭敬承事,奉施百千那庾多供,况刹帝利、婆罗门、筏舍、戍达罗等,未得定者,尚应受此赞叹、礼拜、恭敬承事、奉施供养,何况已得三摩地者。尔时世尊而说颂曰:

修定能断惑 余业所不能 故修定为尊 智者应供养"

修定的行者,一定要具足资缘。那时候,诸三摩地未成就的能够得成就。要是先成,已经成就的,那就更增长,再不会退失。那么,有定力,心能降伏得住,一切恶法部不起。"广说乃至不善寻伺"。寻伺,是追求的

意思,不去追求的意思。这样子,可能往生到天上,证得涅槃,更能够修成。或者修四禅四定,或者四空四定,就可以生到天上,乃至再深入的修诸三摩地,乃至于究竟证得涅槃,乃至证成三乘果位。

这是佛赞叹修定的。在世间修行的时候有三种,第一种是修定心,第二种是读诵,第三种是营福。这个修 定的行者就是修行的人,行道的人。定,就是静虑、寂静。在修因的时候,就是修寂静,修静虑,修观,而后 成就的时候,达到三摩地。三摩地,前面讲了很多,等持,翻寂静。修定行的人应该作些资粮的工作,修的时候,你才容易证得。你们要注意的事项,也就是环境,外面的客观的情形,你都应当注意。

如果你还没有成就三摩地,也就是还没有得到定之前,你就要辛苦一点。初夜、后夜,你还没有成功的时候,应当辛苦一点。如果在初夜的时候,以现在十二小时计算,你在中夜的四个小时可以休息一下。初夜跟后夜这八个小时,你都应当精进的修行,不要太贪睡,"当舍睡眠",四个小时是不够的。这是指真发心要了生死的人,我们想断烦恼,像这类的修行人,真正的信仰佛所教导的。

我所指的这个信心并不是我们一般的信,而是真正的深信不移。你相信佛的教诲,佛告诉我们怎么作,我们就怎么作,这样的话,才能够入道。现在我们自认为都是很信佛的,我个人感觉到是不够的。我们并不能一天二十四小时当中,只睡四个小时,其余的二十个小时,我们都能行道吗?像我们出家人,比丘比丘尼是专业的,专业都作不到,像大家学佛修行都是副业,并不是专业的。

大家知道,在我们出家之后,有早晚课,我们都是两点半起来,每间寺庙都是两点半。这个规定,你到哪个庙挂单都是两点半起床,这里含着很多的意思。以前大陆上,寺庙里没有晚饭,他叫药石,也就是吃药。现在,末世的身体,不像过去古人那样的健康,就得吃药,拿这个晚饭当药。但是寺庙里正常规矩,这个药是稀饭、臭咸菜,你愿意吃就吃,不愿意吃就算了。

现在当然不是这样子,大家如果到寺庙去吃晚饭,还是吃得很好的。有的小师父还到外面去下小馆,像我们下边那个门口,尽是小馆,这样还能修道吗?种个善根而已!真正要修行的,你应当不要太贪睡,睡眠是一盖。我们算一算,我们这一生当中,睡眠的时间占去多少?占去很多时间!但是有些人为了经营事业,或者作工人的,还得加班加点,有时候为了赚钱,他睡的也很少,那跟这个没有关系,这里是专指修行者说的。你要想修定的时候,应当要精进,不要懈怠。睡眠,这是懈怠!你把好时间都耽误了。

有的道友们发了心,想住山里,或者我们有好多的道友居士想学古德,不睡眠的,这也很多。甚至也有不吃饭的,打一个七两个七,把时间集中起来,要修道,目的是想得定。得定有什么好处呢?大家是知道的,一有定,就能开智能。在定中的时候,你什么都明了。就像那些阿罗汉,你要是请他给你回向,他在未入定的时候,跟我们差不多。他一入定,观照起来,智能现前,他才能知道。他舍了报,就入了三摩地,证了空理。

所以,在修定还没有成功之前,要舍掉睡眠,要精进修学。学什么呢?学禅定,要习定。但是你待在市中 心可不成!汽车的干扰,让你不易入定。人声嘈杂,也不能入定。愦闹的地方是不成的。

少欲知足,知足者常乐,不要贪求太多。我们因为贪心太大,没有觉悟到我们的肉体是幻化的,没有把肉体认定是无常的,就给他找舒服,怎么调和,怎么舒适。多欲而不知足,好多人都不会满足的。有时穷人看到富人,他很奇怪,他有那么多钱,这辈子吃得了吗?富人看穷人,说你不修福,该受罪,你穷是应该受的。

这是教我们少欲知足,像我们有些大德住在山里,他的福报很大,但是他都舍弃了,这样才能得到快乐。 知足者常乐,少欲者自安。少欲,你才会平平安安的。无求,你也不伤害谁,因此,必须少欲知足,无所顾 恋。顾恋就是贪恋的意思,**对世间的一切事物,就我们来说,衣食住行,吃的、穿的、住的,还有一个代** 步的,对这个不贪恋。对于贪瞋、忿覆、恼害、骄慢、贡高、悭吝、嫉妒、离间、粗恶、虚诳、杂秽,你要 具足慈悲喜舍,对治贪瞋痴爱。顾恋就是贪的意思,瞋就是不如意的时候,会生起烦恼,瞋就是瞋恨心。

这是罪业的三根本,贪、瞋、痴。痴就是没有智能。骄慢,每个人都这样想,我是普普通通的一个人,我有什么骄慢?但是,事实上不然,每个人,你回想在同辈、同事当中,总觉得我比别人强。骄,简单说就是骄气,广泛的说,就是矫揉造作。矫揉造作的事太多了,不懂装懂,不会装会。明明不成,自己还认为自己了不得,为什么把骄跟慢连在一起,这个慢就是傲慢的意思。

-----

穷人也会傲慢吗?穷人更傲慢。他感觉到自己很清高,特别是读过一些书的,古来穷秀才,现在有些是大学毕业的,现在大学毕业就差一点,博士学位的,硕士学位的,我记得二十几岁在上海的时候,博士是不少,在北京,博士也不少。我曾经遇到两个博士都是在美国学的,一个在康乃尔学农业的,他在大学当教授,骄傲还可以。把他捉起来关到监狱,他总以为比别人高,"我是博士住监狱!"我说:"我是和尚住监狱!"叫我陪他,他总感觉更骄傲。他这个骄傲、慢,无论到什么地方,他都表现出来。任何时候,他总比人强。恐怕是下了地狱,他还觉得只有他才够这个资格下地狱。你没作这个业,你还来不了这个地方。

像我在监狱里,住的时间太久了,跟犯人打堆的多。到了那个地方,犯人跟犯人,他也认为我比你们这些犯人都强。每个人都有这个表现。这就是俱生我执。这个很厉害!因为我比人家强,女道友无论多丑,她认为自己是很美的,一天总是照镜,都在擦洗。为什么?骄慢、贡高。

悭,就是贪的意思,很吝惜。舍心不重!我们讲的舍是什么?是布施,慈悲喜舍的舍,舍要从你自己心里舍,不只是物质。除了物质以外,先舍心。如果你心里头舍得清净了,那就成功了。悭贪没有了,反过来就是布施,就是慈悲,就是舍。嫉妒呢?那涵义就更多了,嫉妒人家的好事,要是有利害关系,你嫉妒还可以理解。跟他毫无相关,只要是几个人,一说别人的好事,别人赞叹别人,他就说破坏的话。"他算老几,他有什么了不得!"这就是嫉妒。这类的事情很多很多,你随时随地都可以碰到。

在〈普贤行愿品〉十大愿王,第五大愿随喜功德,看见人家好事,你要赞叹,赞叹随喜,他的好事就分给你一半。我们要经常随喜诸佛菩萨的功德。地藏菩萨,大家都知道,愿力大,下地狱度众生。观世音菩萨愿力也很大,有十二大愿。普贤菩萨十大愿、文殊菩萨十大愿,我们都随喜。随喜,就分一份,看见别人作好事,我们没有那个力量,作不到,我们就随喜。随喜他,见面分一半,我们中国是见面分我一半,但是我们佛教不讲要物质,我就随喜,也不伤害他原来的,就是随喜功德,这样就可以消除嫉妒了。

"离间粗恶",离间就是挑拨离间。看别人要是成功了,他就要破坏。还有两舌,搬弄是非。

像上面所说的贪瞋忿覆、恼害骄慢贡高种种的粗恶都是虚诳,脏的、秽的,也就是垢秽的。不只是放弃这些,人间的嬉戏放逸,皆悉远离。像在家里看电视,这算不算嬉戏呢?看你怎么看。如果发心的人,修道的人,你在那个情境的时候,看你怎么用心?你定不定得住?如果定得住,你那个嬉戏,就变成精进,嬉戏放逸皆变成精进。"那伽常在定",佛大菩萨作一切随顺众生的事情,他常在定中。这些事情翻过来,就是精进。如果我们作不到,我没有这个定力,顶好远离一点,自己检点一些。有些人经常拿这个当借口,"哪有放逸!我在修道呢!"

那是自己骗自己。如果是我们二十四小时,虽然不能够作二十个小时,十个小时可以不?作不到!五个小时可以不可以?作不到!两个小时可以不可以?还是作不到,一个小时可以不可以?也作不到!那你早晚的时候,临睡觉,临起床,念上十声归依佛、归依法、归依僧,这恐怕还是作得到吧!或者你再多一点,念上一者礼敬诸佛,二者称赞如来,乃至到十者普皆回向,背背普贤大愿王的十大愿王。这个可以吧!如果这个也记不得,念念观世音菩萨圣号,念念普贤菩萨,念念地藏菩萨。但是,我们习惯上还是念观世音菩萨跟地藏菩萨的时候多。这个念上个十几声,恐怕作得到吧!作什么事,你念上十几声,都可以吧!

这样可以对治很多的烦恼,就是这么一点点,时间虽然很少,可是利益非常之大。普通的、善根浅薄的,像诸位道友经常来听经,一听一两个钟头,你听进去的是文字,或者听到哪位法师所说的语言,能不能入你的心?用耳根闻了,闻了反闻闻自性,跟你的心性结合起来。佛所说的这些事情,好像我都有犯,所以我没有定。怎么办?我知道了之后,就应该渐渐的远离。

另一方面,要是贪瞋忿覆,乃至于虚诳杂秽的一切嬉戏放逸,这是不好的。不好的,要离开:好的,要精进,要作到。"如是行者",也就是这个行道的人,这样修定的人,当然不一定是出家人,**我们诸位道友,优婆塞、优婆夷、一切居士,凡是修定的,你要这样作,在寂静处去修道,精进减少睡眠,你不贪、不瞋、不痴、不悭贪、不嫉妒、不放逸,你应得到什么呢?得到大梵天王来护持你。**还有四天王,或者人间的转轮王,也就是国王,他们都赞叹恭敬礼拜来承事你。乃至于对这个修定者,行道的人,布施百千那庾多供那么多,也就是供养很多的意思。

一个刹帝利种、婆罗门种,乃至筏舍、戍达罗,这四种种姓的人,他们在那儿习定的时候,虽然还未得定,他也是修行者,他都能够受着这些梵释四王的赞叹、礼拜、恭敬、承事、供养。如果已经得了三摩地,修定成就了,得了定,得了三摩地,那么所受的供养就更不可思议。这必须从两方面说,跟他过去多生累劫的善根有关系。

像在印度,有些罗汉证了四果阿罗汉,不但修定,而且他是得到三摩地的,得到空定的,得到自在的。为什么他去托钵去乞食,还是得不到呢?当时有人这样问世尊,佛就给他答复说,他过去多生累劫很少布施。慧的方面,虽然是成就了,但是福的方面很少。印度有句话:"修慧不修福,罗汉托空钵。"乞食乞不到。"修福不修慧,香象挂缨络。"国王骑的那些大象,挂些珠宝缨络庄严,它就是修福不修慧,堕到畜生道。罗汉,修慧不修福托空钵,也不是永远托空钵,偶而有托空钵的时候。因此知道一切事物当中,不论在内教,在外边的境界相上,不要钻牛角尖。有些人爱问这些,爱攒空字。我不修定,我也得到供养。或者这样说,得到供养,是因为你的福报,不是从慧所生长出来的。这是佛鼓励修定的人。

佛说法,都是给众生一点甜头,所以说地藏菩萨加持我们,能得到许多好处,他才肯念。〈普门品〉说,念念观世音菩萨圣号,你可以得到很多的加持,免除了很多的灾难。那等于是加持。现在你要是跟众生讲空,"空,那我信什么?"他不信,这是他理解错了。你必须到什么程度才说什么话,就是这个涵义。所以,世尊就把上面这段话的意思用偈颂表达一下。为什么这样说?因为修定的人,他能断惑。惑者就是迷惑的意思,就是不明白,没有正知正见。起贪瞋痴,起忿覆恼害,他没有定力,他见到贪欲就定不住,随着境转了,心被境转,所以就堕落了。要是有定力,心能转境,心能转境即同如来。

他说,虽然说了三个方法,修定、读诵大乘、乃至营福,这三个方法当中只有修定是最好的,"修定能断惑,余业所不能"。你作别种修行,不是修定的话,你想断惑是很难的。因此,"故修定为尊",最尊重的、最尊敬的,是以修定为最好。"智者应供养",有智能的人应这样作,供养承事。

ı.l.

尔时天藏大梵天言:大德世尊,于佛法中而出家者,若刹帝利大臣宰相,以鞭杖等捶拷其身,或 闭牢狱,或复呵骂,或解肢节,或断其命,为当合尔?为不合耶?"

这是专指出家人说的。大梵天王称赞佛为"大德世尊",在这个佛法中出家的,出家全是指比丘、比丘尼说

的。出家的,离开世俗家,入了佛家。对于出家的比丘,要是刹帝利国王,或者是国王的大臣,或者是宰相,他们有势力,有权势,以那个鞭子或者棍子,打比丘的身,刑罚出家人。或者把他关到牢狱,或者呵骂他,斥责他。或者断他的四肢、肢节就是断他的四肢,断手断脚,断臂断腿,或断其命,乃至把他杀了。现在的说法,就是把他枪毙了。

这是对的吗?合适吗?或是不对呢?有这么一个问题。这个问题具有很多的涵义。在末法的比丘,出家非常难,修道更难。在末法的时候,信佛的人很难,而且信心生不起来。不信者多,或者信了之后,进进退退。我有一次回南普陀寺,大家都知道台湾有位比丘尼,先是挂着比丘尼的名义,后来还俗了。她到大陆去,到处招摇,我们庙里的出家人居然跟她学,还认为她了不起。后来宗教局把她驱逐,这一撵,这些跟她学的出家人吓跑了,跑到老家躲起来了,现在就没事了。已经在佛学院毕了业,还读了几年佛学,怎么会还有这种迷惑呢?如果佛法听的少的人,遇着那种外道,遇着所谓的神通,所谓的开天眼,开三眼,看见这个,看见那个,就认为这是可信的,现在这种情形在台湾很多。

对于三宝,佛、法、僧三宝,你必须有宁舍身命不毁谤三宝,有这种信仰力,才能坚住你的信根。 你的信必须生根,必须有力量。信的时候,信到念不退,乃至要修定,定不退,要修慧,慧不退。这是就初 步说的,那个信心不是你修的,就能达到那个目的。就是那个信心,有这么信心。有慧,能辨别是非。有定 力,不被境转。他说什么,你就从教义上看。他的定跟佛所说的定,四禅八定,乃至于这部经上讲的,持念来 去,有没有这种功力?至于见鬼神,《地藏经》说的很清楚。

如果你想问一问,你拿地藏占察轮相问一问我们自己的业报,占察自己的业报。他或者是灵狐转世的,或 者黄鼠狼那种鼬成仙的转世的,或他是报德通的。在各个国家,都会把这种人控制起来。他的眼睛能看地下好 几千尺,能够看到未来的吉凶,能够说出种种的预言。

这是属于生死分的,没有什么了不得的,你不要信他,要具足正知正见。所谓正知正见者,你可以考验一下。他谈不谈一切的法都是无我,能不能观一切法无常,观一切法都是苦的,观一切法都是空的。能不能这样?能不能观身不净,观受是苦,观心无常,观法无我?你用法印,用佛所教的法去印证一下,你一辨别就清楚了。你了解他到底对不对,必须得具足这种智能。不然在末世修道难,出家更难。

在末法五欲炽盛的时候,人欲横流。大家看一看我们这个世界,现在当前的社会是什么形态?如果在这个时候,你能修这么一年,我看比在极乐世界修一劫都强的多。极乐世界没人惹你,你犯不到错误,布施,你布施给谁?黄金,到处到都是奇珍、玛瑙珠宝满地,树也是宝,什么都是宝,没有一个人起贪心,太多就不贪了。

我跟人抬杠的时候,他说:"这个世上黄金最贵。"我说:"不见得。"他说:"你说什么最贵?"我说:"还是大米饭、馒头最贵。"他笑起来,他说:"大米饭一两块钱买好多大米?"我说:"在一般的时候,要是有大米饭,大米饭不值钱。如果发水灾的时候,一个馒头,你给他十两黄金,他都不卖给你。"国家动乱的时候,没吃的才乱,没穿的才乱,金子有没有,都没有关系。

F-----

有这么一个故事。黄河发大水,两个人逃离,一个人逃难带了一口袋金子。有一个人他就背了一些馒头。这个背馒头的人,他背的轻,他就爬到树上去了。那个背着黄金者,爬也爬不上去,他在那树的中间。后来两人都饿了。那背黄金的说:"我给你一块金子,换你一个馒头,可以不可以?"背馒头这个人一想:"这实在太划算了,好,卖你一个。"给他一个馒头,他就递一块金子。这个水简直不退,他随时拿黄金买馒头,水还是不退。那个背馒头的人把馒头都卖给那背黄金的人了。他以为很快会退,可是水还是不退。那个背馒头的人心里想:"水一退了,我就发财了。"那个背馒头的人就对那个背着黄金的人说:"这个黄金,你买回去!换馒头回来!"那个背着黄金说:"馒头,我都吃了,没有了!"其实他还有几个馒头,自己留着。上头那个背馒

头的人饿死了,这个背着黄金的人因为有馒头,就活出来了。那个背馒头的人饿死了,背着黄金的人照样把 换出去的黄金拿回来了。

这个故事,我们听起好像很好笑。你说,哪一种东西最贵重?我说,最贵重的是智能。本来他逃脱的时 候,他背馒头是对的,因为他家里没别的东西,也没有黄金。他那时没想到,这个时候要钱作什么呢?钱有 什么用处?贪心就不生了。

那个时候,国王大臣对待三宝,没有信心的。你们或者是想,国王刹帝利大臣宰相,他们都是有福报的, 怎么会对三宝不恭敬?没有信心呢?怎么会还这样对待比丘?呵骂打解肢节呢?不相信,大家睁开眼睛看一看,不 论是台湾,不论是大陆,还是美国,人家根本不懂得你是出家人,根本不管你这些。他懂得这些吗?到了印 度,印度现在已经没有佛教的出家人。虽说印度还是有出家人,要到大菩提寺,这些出家人或者是从斯里蓝卡 去的,至于印度人本身就没有了。

还有,有些寺庙,那是现代的西藏喇嘛到那儿修的,他本身的庙都被破坏了。这种情况在末法是普遍的。 所以我经常说,《大集十轮经》是对我们末法的照相,是给我们摄影的。大家可以看一看,现在的情况是不是 这样子?还有宗教信徒,虽然不是比丘,但是他信教义的,总是作善事的、作好事的人。这样子,可以不可 以,是不是对的?



## 結緣 從這裏開始



更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

