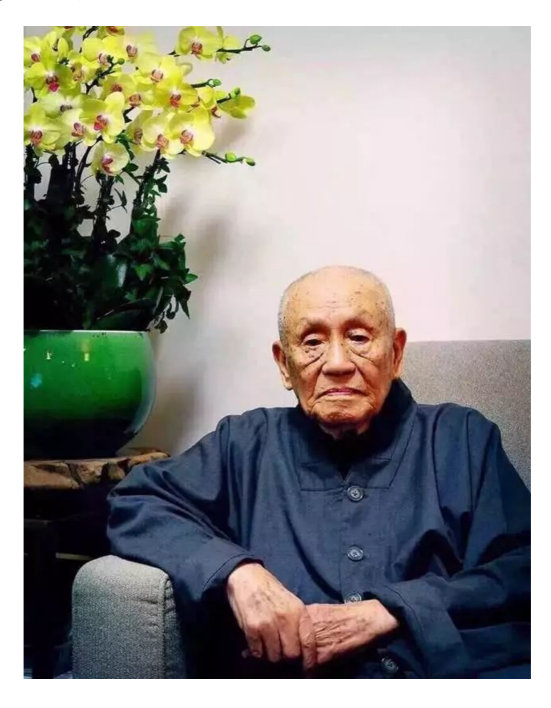
## 修什么也修不进去,那好了,你就念我的名字好了。还不会念吗|梦老讲《占察经》

地藏占察入净土 2021-01-26



\_\_\_\_

复次。修学如上信解者。人有二种。何等为二。一者利根。二者钝根。其利根者。先已能知一切外诸境界。唯心所作。虚诳不实。如梦如幻等。决定无有疑虑。阴盖轻微。散乱心少。如是等人。即应学习真如实观。其钝根者。先未能知一切外诸境界。悉唯是心。虚诳不实。故染着情厚。盖障数起。心难调伏。应当先学唯心识观。



大概人有两种,哪两种呢?何者为二,一者是利根的人,一者是钝根的人。同在学一法,有利根,有钝根。利根是什么情况呢?其利根者,先已能知一切外诸境界唯心所现。利根人在修法的时候,他就知道一切法是心所所现的,一切法都是虚妄不实的,没有真实的,是心所显现的,他能知道一切诸法虚妄不实,唯心所作。一切法是什么境界相?就像我们作梦跟耍戏法变幻,这个时候没有疑惑、没有思虑。咱们对一切法都有疑、都有虑,有疑虑,读经的时候,经上所说的话都有怀疑,微细的你不能认知。一切法离开心外无法,唯心所作,都是虚妄不实的,像你作梦一样虚幻不实的。刚一证得这个位子,十信满的人,信解满心的人,他没有疑惑了,一切法都没疑惑了。

阴盖轻故,散乱心少。荫有五种,五荫,五蕴,五蕴。**五蕴,一般的我们说色受想行识,这叫五蕴境 界。蕴是什么?**蕴盖的意思,障蔽了,把真如的实性给你障蔽起来,这个惑业给你障蔽起来了。因为你起了很多的烦恼,这烦恼就把你真心障住了。**盖是五盖,贪欲盖、瞋恚盖、睡眠、掉、悔、疑法,这些总说就是烦恼,疑和盖都是烦恼的别名而已,就是烦恼。**你烦恼了,把你心给你盖缚住了,真心显现不了;显现不了,所以你修行就不能得力。一盖都没有了,修行就容易得力量了。在这个时候修习向二观,修你的心,能习向二观的心最巧妙,能有善巧方便;一切智慧所依,能够行根本行了。当然他信解力满了入了住了,虽然没有真正明心见性,相似明心见性,相似位他懂得了。

复次修学如上信解者,人有二种,一种是利根,二种是钝根,利根的人知道一切外边所有境界相都是心所做的,离开心,外头无法,心外无法,一切法皆是心,法外无心,一切法都是心,心生一切法,法外没有心,利根人当时就能明白、理解、信解。钝根的就不能信解。利根的人没有疑惑,他这个五盖五蕴都轻了,他的心经常不散乱,心总在定中。定能生慧,这些利根的人就进一步修行真如实观。

I.b.

为什么初住的菩萨相似见真如?因为他能开始修真如实观了。他没证得,虽然没证得他相信。他那信心跟我们这个信不一样的了,他是依着实际理地相信的正知,他知道一切法唯心所现,一切法就是心,这是利根的人。钝根的人就不行了,钝根人他对一切外边境界信心不那么足,没有这个信。因为他染着的世间习气很重,五盖五障经常起,心里不好调伏。大概就指着我们大众说的吧!我们现在心里头就调伏不好,经常起盖起障,那应该怎么办?学唯心识观。地藏菩萨又跟我们说一种方法,修学唯心识观。但是信解一实境界,我们要修行信和解力,就修唯心识观,达到了时候真正的进入,这个叫圆教的名字位。信一实境界,修信修解,这是圆教的名字位。所以分一个钝根、一个利根,利根就是修得快一点,钝根修得慢一点,方法上略有出入的。

若人虽学如是信解。而善根业薄。未能进趣。诸恶烦恼不得渐伏。其心疑怯。畏堕三恶道。生八难 处。畏不常值佛菩萨等。不得供养听受正法。畏菩提行难可成就。有如此疑怖及种种障碍等者。

地藏王菩萨说若是有人虽学如是信解,学信学解,你虽然学信解,但是善根不够,恶业很多,善根薄弱,向前进趣修道的时候,进度就慢得很,就不快,没有利根的快,所以烦恼起了,你降伏不住。我们现在对我们的心里起的烦恼降伏不了,而且还不认识烦恼。连烦恼还不认识,怎么去降伏它?例如说我们觉到了这个不对,前念起恶,别再起念头了,把它断了吧!要能断的是利根,觉知前念起恶,止其后念不起,这是

有善根的。觉知前念起恶而相续不能断,或者是觉了我前头念头不对,离了生死道远,我马上能得止住,这是不错的了;就怕随着业转,随着下去。类似这样子,应该怎么样修习呢?渐渐降伏,渐渐降伏它。但是他的心怀疑胆怯,怯就是不勇猛。同时怕地狱、饿鬼、畜生三恶道,很畏惧三恶道。假使这生堕落下去,堕落三恶道里头又怎么办?或者生到八难处,生到八个没有佛法的地方。没有佛法地方,你生去了遇不到佛法了,遇不到佛法了前途就困难了。

什么叫八障碍呢?生到地狱道,堕落地狱道还能修行吗?法也闻不到。饿鬼、畜生、北俱卢洲闻不到 佛法,长寿天、盲聋喑哑,盲聋喑哑怎么样学佛法?学不了。还一种很聪明,世智辩聪,自作聪明, 不相信佛法。还有生在佛前、生在佛后。那叫八难。

## Lile

咱们现在释迦牟尼佛灭度了,释迦牟尼佛之后,弥勒佛还没降生,弥勒佛之前,咱们都在八难之一,佛前佛后。但是我们又有佛法可闻,我们能现在还能学习《地藏经》,这是特殊法门,这个难我们算免了一半,有佛法可闻。在这种情况之下,叫末法,我们的心不是那么纯净的了,很难得降伏,入道修道比较障碍多,很困难。我们不能相信一实境界,信解心起不来。在圆教的名字位,我们也入不了,不能称为圆人。信圆教法的人就叫圆人,圆人无所不圆。咱们这个知见简直圆不了,别别扭扭的。最主要的障碍是什么呢?看人家都不对,总觉着自己不错,这是最主要的。最主要的障碍不虚心,不能尊重一切法,也不能尊重一切人,我们那个圆的解悟怎么能生起?就是知道一切境界都是心,心外无法,要能这个信仰力就不得了了,这叫圆解圆闻。那么染情很厚,又怎么办呢?

应于一切时一切处。常勤诵念我之名字。



地藏菩萨最后教授我们,你什么都学不成,什么都没办法,那好了,你就念我的名字就好了,就念"南无地藏王菩萨"就行了,先把灾难消了,完了就进入了。在最后说,若人虽学如是信解,善根业薄,善业薄,不能向前进趣,诸恶烦恼不能渐渐消失,降伏不住;怀疑心很重,哎呀!佛道长远,一看入个信心都要修那么长时间,生退心了,胆怯;但是又害怕,怕堕到三恶道,又害怕堕到八难。说菩提道长远成就不了,有这些种种恐怖、种种障碍,要对这样人该怎么办?应于一切时一切处常勤诵念我的名字。没别的办法,这是地藏菩萨提出一个方便法门,修什么也修不进去,那好了,你就念我的名字好了。还不会念吗?应于一切时一切处常勤诵念我的名字,但是不要间断,念我的名号念久了,地藏王菩萨加持你,能可让你心不散乱,能够得定,先把心定下来,再说再说第二步。

若得一心。善根增长。其意猛利。当观我法身及一切诸佛法身。与己自身。体性平等。无二无别。 不生不灭。常乐我净。功德圆满。是可归依。



这个时候若得一心,这心念纯熟了,念地藏菩萨名号,假地藏菩萨加持力,你心妄想少了,正念多了, 善根增长了,那意念就猛利了。意念猛利了,就不光称我的名号了,还进一步修,当观我法身。我的法身就 是一切诸佛的法身,也是你自己修行人的法身。法身无二,没差别,十方诸佛、十方一切众生法身是同的。因为体性是平等的,无二无别的,不生不灭的,常乐我净,功德圆满,是可归依,这个大家都懂了。就是常勤念我的名字,能把你惛沉散乱消除。因为你念名号念久了,你的意根增长力量了,那个跟一实境界渐渐就相应了,可能信得进去了。但是你要常时思念观察地藏菩萨,观察地藏菩萨就是观察一切十方诸佛,因为地藏菩萨的心是如来的体性,跟十方诸佛无二无别,十方一切诸佛跟所有一切众生都是一个心,没有两个心。心是一个,只是迷悟,迷了、悟的这就差别大了。一切众生是迷了,十方诸佛是悟了,但是本性没差别,迷也是这个性,怪也是这个性。这个体性从无始来就不生,也不生也不灭,是永远常住的,永远常住就不灭。我们也具足,永远不会灭。是常法,没有对待的,没有什么苦受乐受。永远是乐的,众生的体跟诸佛的体是常乐我净的。差别呢?两个字,一个迷,一个悟。因为我们迷了,把这都失掉了,悟得就恢复了。

又复观察己身心相。无常苦无我不净。如幻如化。是可厌离。



再进一步观察自己的身或心,本来是没有苦乐的。但是我们现在成了众生,迷了这个心就不同了。迷了是什么样子呢?无常常想。在苦难当中,这里头还有乐吗?无我、不净、无常,把这个当成了真的。没把这些苦、空、无常、无我,当成是如幻如化的。要生厌离心,生厌离心就有生希求心,求受清净。

若能修学如是观者。速得增长净信之心。所有诸障渐渐损减。何以故。此人名为学习闻我名者。亦能学习闻十方诸佛名者。名为学至心礼拜供养我者。亦能学至心礼拜供养十方诸佛者。名为学闻大乘深经者。名为学执持书写供养恭敬大乘深经者。名为学受持读诵大乘深经者。名为学远离邪见。于深正义中不堕谤者。名为于究竟甚深第一实义中学信解者。名为能除诸罪障者。名为当得无量功德聚者。此人舍身终不堕恶道八难之处。还闻正法。习信修行。亦能随愿往生他方净佛国土。



但是净法也是一念心生,染法也是由你心生,都是你现前的体性。这就鼓励我们,我们跟一切诸佛菩萨跟地藏王菩萨,乃至我们常念阿弥陀佛,跟阿弥陀佛体同,法身的本体是一样,迷悟不同,我们要能够弃迷,把迷弃掉,要归于悟,那就好了。那你就应当修行止观。业障重修习不了,地藏菩萨特殊的方便,念我名号,把我名号一念,业障消了,净信增长了,再修学止观。这样子念我名号,一切障碍渐渐就消灭了、就损减了。

要像这样的修学的人,什么原因教他这样做?何以故,此人名为学习闻我名者。因为他感觉着别的都学不下去,那么就修行修行吧!听我的名字,念我的名字,这叫学习闻我名号。为什么闻地藏菩萨的名号还要学习,这个含义就深了。如果是理解地是心、藏含藏,我们一切众生心含藏着就是地藏,地藏即是众生心,心地含藏无漏性功德,跟诸佛同一体无二无别的,跟地藏同一体无二无别的,我们的心地含藏了就是地藏,地藏即是我们的心。这是依着大乘教义、依着华严教义都如是说。这个人,念我名号这个人,就叫学习闻我名者。我想我们大家都闻着了南无地藏王菩萨,也都能念。二种观道你修不成,念"南无地藏王菩萨"该会念吧?念念的念久了,业障消失了,再修二种观道,那一学就修成了。

何以故,此人名为学习闻我名者,亦能学习闻十方诸佛名者。学习闻我的名就是闻十方诸佛的名,地藏即是十方诸佛,十方诸佛即是地藏。我们修行《占察善恶业报经》,现在有很多人批评我们说大乘教义不学,学小乘法。大家听听,大家学到了知道,这是小乘法吗?这跟华严意义、跟法华意义一样的,平等平等的,不过说得很浅;乃至于包括打卦、算命好像很浅,那都是地藏王菩萨善巧方便,引入我们能达到一心。这个虽然学闻我名字,也学习十方诸佛名,名为学至心礼拜供养我者。念我名号的这个叫学习什么呢?学习至心。学习闻我名号,念我名号就是供养我,不必再供养,就念"南无地藏王菩萨"就是皈依地藏王菩萨,南无就是皈依。

亦能学至心礼拜供养十方诸佛。供养礼拜我就是供养十方诸佛。名为学闻大乘深经者,只念地藏王菩萨 名号就是学闻大乘深经者。又名为学执持书写供养恭敬大乘深经者。地藏王菩萨教授我们,告诉我们就念地 藏菩萨名号,你就是供养十方诸佛了,也就是学闻大乘深经了,也就是学执持书写供养恭敬大乘深经,名为 学受持读诵大乘深经者,名为学远离邪见,于甚深正义中不堕落不堕谤者,名为于究竟甚深第一实义中学信 解者,名为能除诸罪障者,名为当得无量功德聚者。此人舍身,念我名号这个人他这个报身尽了死了,终不 堕恶道八难之处。死之后了,不会堕三恶道,也不会堕八难。还能够听闻正法习信修行,亦能随愿往生他方 净佛国土。就念地藏王菩萨名号,随你愿生哪个净佛国土都可以。那不止西方极乐世界了,十方无量净 佛国土,你念地藏王菩萨圣号,地藏王菩萨就把你送去了。但是你得一心称名,也得要念一心。

称名时候观察地藏王菩萨的法身,法身是一样的。但是不要虚妄执着,要厌离你的执着,不然你怎么能 听到地藏菩萨的名号?我们所有在座的道友应当庆幸,不是那么轻容易闻到地藏名号的。你能闻到地藏菩萨 的圣号,所有灾难都消失了。你有什么困难、有什么难题,别的法门你不会修,你就念地藏王菩萨就行了。 这段经文就是告诉我们这样子,地藏菩萨自己说的。不是哪尊佛说的,地藏菩萨自己说。但是念我名号也不 容易,也要善学,善学地藏名号。诵地藏名号能离一切障缘,所有的障缘全部都消失了。

复次。若人欲生他方现在净国者。应当随彼世界佛之名字。专意诵念。一心不乱。如上观察者。决定得生彼佛净国。善根增长。速获不退。



复次,若人欲生他方现在净国者。有些人发心要想生其他的现在十方净佛国土,那你就念那个彼佛世界之名字。这就分开来说,你要想生他方净佛国土,那个世界的佛是什么圣号,你就念那个佛的专意诵念,一心不乱,念那个佛就接引你了。如上观察者,决定得生彼净佛国土,善根增长,速获不退。善根很快增长了,决定不会退堕的。

地藏王菩萨怕我们不放心,怕我们信不及,信心生不起来,一再告诉我们决定不退。求生净土的人,若得欲生他方现在净国者,若是有人欲望想生到现在其他方净佛国土;所有佛国土,西方极乐世界,东方药师琉璃光世界,上方不动世界,都是净佛国土;随彼世界佛之名字要专意诵念,一心不乱,如上观察,决定得生彼佛净土,绝对得生那个佛的清净国土;善根增长,速获不退,决定增长善根,决定能生。





更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』



Ь