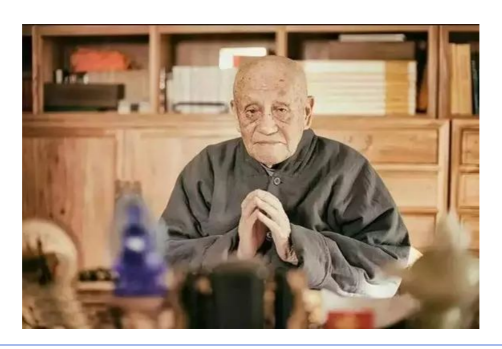
# 这十种都是摄受的禅定的修行的业用|梦老讲《占察经》

地藏占察入净土 2021-02-08



【复次。当知。若修学世间有相禅者。有三种。何等为三。一者无方便信解力故。贪受诸禅三昧功 德。而生憍慢。为禅所缚。退求世间。

- 二者无方便信解力故。依禅发起偏厌离行。怖怯生死。退堕二乘。
- 三者有方便信解力。所谓依止一实境界。习近奢摩他毗婆舍那二种观道故。

能信解一切法唯心想生。如梦如幻等。虽获世间诸禅功德而不坚着。不复退求三有之果。又信知生 死即涅槃故。亦不怖怯。退求二乘。】

复次当知,我们更该深进一步了解认识。当知道什么?修学世间有相禅者,从头开始,修禅定的从头开始。地藏菩萨又教授我们,修习世间有相禅定是些什么样子?修习出世间禅定是什么样子?修行究竟成佛的禅定是什么样子?先说世间修定。禅是静虑思惟,简单说就是定,这个定里头含着有慧。世间禅大类的分这三类,一种是方便信解力,就是世间的禅也叫三昧,就是定的意思。世间的定是由三昧的功德,但是他产生憍慢,刚刚得到一点清净就憍慢起来了。但是这个没有方便信解力的力量,所以才有骄傲产生。如果有方便信解力的力量,他不会产生骄傲的。一骄傲,不但禅定没修成,被禅定所束缚了,禅定束缚了就解脱不了了,变成世间的禅定。那就是静下来,清净下来,但是不是真正定了。世间禅定分得可多了,四禅八定、九次第定,这个咱们这不详细讲它,那个很长很长的。这是世间禅定。

二者没有方便的信解力,由这个初禅发起偏厌离行,怖怯生死,退堕二乘。这是依着禅生起来的厌离心,由这个厌离心而起的厌离法门行为。这种行为没有信解的力量,不是深信不疑,没有产生信解的力量,只是依着禅定发起的定力。由于厌离世间的行为而产生的,因为怕生死,对于生死恐怖,不敢求大乘,永离生死就算了。所以本来是想修大乘定的,但是退堕到二乘地,得个一个了生死就好了,未发

菩提心。但是这不是永离的,没有成佛,绝对不能永离。虽然分段生死了了,变易生死还存在,这是二乘人所不能理解的。必须得发大乘心,断二种生死,不但断分段生死,要断变易生死。这个拿小来诓大的意思。

又假使说若能依着一实境界,前面讲依着一实境界,这样最初发心是依着一实境界发的心,所习的禅定就是止观双运,修止的时候一定有智慧力量、有观力。因为有观力,就知道这一切法都是心想生的,无一切法。心生种种法生,都是因想而生起的,因想而生的想无实具。所以在《金刚经》上讲,一切法都是如梦如幻如泡如影,因为它体不实,没有,没有真正的实体,就是虚假的、幻化的。这种禅定只得到世间上的小享受,定下来,不烦乱,减少世间的烦乱而已,不能了生死,也证得不了涅槃。

【如是修学一切诸禅三昧法者。当知有十种次第相门。具足摄取禅定之业。能令学者成就相应。不错不谬。何等为十。】

复次地藏王菩萨教授我们,这种禅定有十种相。这十种相都是禅定所起的作用,禅定所起的业用。 修世间禅定的众生跟他所有的愿望相应,他修的定力跟世间相相合,出世间得不到,了生死办不到。了 生死的禅定也要得断见惑跟思惑,世间禅定是断不了惑的。所以地藏菩萨说要修学一切诸禅三昧法的众 生,应该知道有十种次第相门。修定有世间定、有出世间定,有顿超直入的三昧定,或者修习无相禅 定,我们世间禅就是有相的禅定。但是这个禅定方面有十种相门,成就禅定的这个事业,成就禅定的作 用。

如是修学一切诸禅三昧法者。地藏王菩萨说如果修学一切禅定,修习禅定法的,应该知道,应该懂得,知道就是应该明白它是有次第的。有好多次第呢?十种。这十种都是摄受的禅定的修行的业用,你依着哪一种修行就得哪一种相应,没有错误的,没有相谬的。这是总说,要离开世间相修习无相的禅定,或者依着世间相修习有相的禅定,把这有相禅定跟无相禅定大概分成十种相门。就是止观双运的止,修习止的十种法门。止就是禅定,禅定简化说就是止。你如果不按这十门法所规定去修行,你世间禅也成不到,出世间禅更成不到了。那这十种门的含义是什么,以下就解释这个十门修禅定的它的名相。

世间初禅都不容易成到,咱们一般缺乏定力,干什么事心定不下来。你定不下来,判断就错误,这个是是是非,怎么样做才能对、才能成就。因为你定不下来,这个慧心,智慧心产不出来。慧是分别了解,你的取跟你的舍,你下不了决定,就是没定力。就像我们做一件事,这个事做不做?还有人家找你合伙做生意,你想做,也想赚钱,又怕赔钱,怎么办?决定不下来,那你修一下子。怎么修?静下来修一修。例如我们平常做什么事情,有人跟你说,你当时不敢下决定,说等我想一想、等我想一想。等你想一想那个就是定,定下来生的智慧,就是把这个事情从头到尾想一下子,可做、不可做;可做占几分,不可做占几分;可做占六分,那你就可以做了;不可做占六分,那你绝对不能做了。这是自己的判断力,这个还是合法的。当我们修行时候,止得靠你的智慧观察,观察时候它有方便善巧。修习定之前有二十五种方便,咱们这不一一解释了,大概举个例子,大家可以去查。总说按十种讲。

# 【一者摄念方便相。】

修习禅定,你得把念头收摄好。妄想纷飞的能修禅定吗?摄念,不容易一下就把念头收回来,东想 西想的,就把这念头统一起来。怎么样能统一呢?**不是那么简单,得把五欲境界"财色名食睡"蠲**  除。你有"财色名食睡"还能修行吗?叫诃五欲,弃五盖。"财色名食睡,地狱五条根",把它诃斥弃舍了。调五事,行五法,这就是简单的摩诃般若波罗蜜,修止的法门。

### 【二者欲住境界相。】

怎么样欲住境界相呢?内里头观你那个心,不动的那个心。心一定缘外边的境界,心心必缘境,把一切境界停下来,唯观一心。简单说,你把你心里所有的想法都不让它想了,静下来。心不攀缘,什么外境也不攀缘,甚至连念佛都不要念了。你静,想修定,念佛定不了的。你不念了,摄静下来,修定,一点杂念没有。这个叫直心正念真如,真者是真实不虚,如者如如不动,就恢复你本来那个心,凡有一念,凡有念皆是虚妄,这样心静止下来。心各个有各个的心所,心所缘的境界相都停歇下来,这样子就摄念方便。想要住在境界相,把境界相都消失。欲住境界相的时候,不让它住境界相。这个在我们修观的时候,有很多方便。修数息观数数,数数的就静下来了,都是方便的。这个就教我们直心正念真如,观真如法真实不虚、如如不动的,把你所缘的法都停下来。

### 【三者初住境界分明了了知出知入相。】

观呼吸,又叫数息观。你出息入息,一出一入,最初是了了分明,定在这个出入息上。这是习定的方法,初步的习定方法。这不是大乘境界,这是方便善巧,习定的方便善巧。由这个善巧,你的心能够安住下来了,能够使心安住。这叫观呼吸,这是一般的修定的方法。你就念着出入息,出入呼吸,观观观观,就定下来了,别的什么杂念都没有了。只有观呼吸,你的心就住在出入息上。从这个心定下来之后,再修真如实相观。真如实相观就是初步修行真空绝相观,在《华严经》上叫真空绝相观,一切法都是空的。这个空是假空,观是真空绝相,这是华严三观的第一观真空绝相观,真空是没有一切相。把这个心住在什么上头呢?诸法皆空,住在空上。修行的过程,你能够心安住于空上,渐渐就定下来了。但是我们最初不是一下子心就能住在空上,你先练练出入的呼吸,要清清了了的。但你最初修下手的时候,念念就念错了,念念就失念了;再回来,一定清清楚楚的出息入息;等念念出入息都没有了,就定下来了,这是方法而已。

#### 【四者善住境界得坚固相。】

修出入息观, 你把你这个一切妄想心都没有了, 就住入出入息观。

#### 【五者所作思惟方便勇猛转求进趣相。】

再修真如实相观。出入息没有,空的,完了进入真如实相观,就是真空绝相观。在《华严经》修真空绝相观,就是一切法不立,没有,心里其他什么念都不起,没有思惟。但是你不能进入,得修方便。 怎么修这个进入?修安般若法。

# 【六者渐得调顺称心喜乐除疑惑信解自安慰相。】

安般若法就是观这呼吸的善巧方便,由这个善巧方便而推进到绝相。善巧方便完了,这个方便不要了,心里调顺了,这前头就是善巧方便。称心喜乐,除疑惑信解,自安慰相,这个就修的体真止观。体真止,跟定相应了,你这个心真正定下来了,发生净明,你觉得自己的心很清净了,清净了就发一种智

慧,智慧就叫明,就照了,这个时候你的觉知照了你这个心,一念不生,万法皆空。在这个境界不是一个月两个月你能修得到的,这在文字上说得简单就过去了,在你修的时候很难。先把心制中一处,把这一切处照了,就叫觉明。觉明,什么疑惑信解都没有了,都除掉了,就是一个清明相。但是得到这个相的时候,这就叫定法了。这个定法能摄持你的心,心一点散意没有,制心一处;把你心制心一处,达到这个境界,这个时候你会开智慧的,不明白的事,你理解不到的,一下子明白了,明白了就有智慧开显。如果我们对经上很深奥的文字义理,当时不能进入的话,你就静下来,把一切都放下,静到真正产生明了,再一回照这个问题,你马上就能开觉知,就觉到这个问题怎么样理解。这个时候就叫安般若,就是你修定的利益。

### 【七者克获胜进意所专者少分相应觉知利益相。】

最初开始时候,你必须得清清楚楚的一呼一吸、一呼一吸,这是观。等那呼吸停下来了,因为呼吸是没到定,等到呼吸停止了,已经到了一定定点了,你就明白了。这还是世间相,这不是出世定。定完了就空,空完了产生明净,明净是自己内心清净,非常欢喜,非常愉快。这个时候心所生的全是善心所,产生智慧,这叫知见明了;心里头一点挂碍没有了,非常愉悦,这叫解脱。这个时候心里头一切境界相什么都没有,心里头调和柔软,寂静现前,这与定叫少分相应,在这个境界相渐渐的再向前修才能起观。

我刚才讲华严讲真空绝相,什么相都没有。真空不空,不空是什么?体。体是什么?真如,就是法界相,《华严经》的禅修最初开始就是这样想。但是这是世间的,成就了才能到出世间,这是从此能进入一切法空。这属于人空,人空而后才能进入法空。刚刚的进入法空,再继续往前修、继续往前修,那就是出世间的空义了。克获胜进意所专者,少分相应觉知利益相,刚才解释的就是这几句话。

# 【八者转修增明所习坚固得胜功德对治成就相。】

再进入,把这个修定的力量更向前进修,增加你的智慧。定能生慧,慧能照了,在这个时候得到功德。所习坚固,得胜功德,能够对治你的所成就相,对治成就相不贪着了。但是这还是三界之内的,这是初禅境界,还不是出世间的禅定。

### 【九者随心有所念作外现功业如意相应不错不谬相。】

因为你这个定力增长了,心的智慧就增长了,对于你所修的定力能够坚固,随时以一入一坐就能产生定力,定有明的照了,这时候生起胜功德能够对治烦恼。这个对治烦恼不是断,只是对治,让它降伏下去了。这个时候你心里所有的作意,能够产生功德利益。作意没有恶念,也没有一切境界相,连善都不生,善恶两途统统静下来,跟你思想、跟你意、跟你心相应,不错不谬。这个在教义上讲叫九次第定,因为你由世间定才进入出世间定,那出世间定就深了。

#### 【十者若更异修依前所得而起方便。次第成就出入随心超越自在相。】

因此若更异修,依着前所得的力量,定的力量,又产生起的方便,次第成就,出入随心,超越自在相。这种境界还属于人间的寂定,属于四禅四无色定。以这个观念熏习一切禅定的功夫,人间的定力, 在教义上说这是初禅所起的禅定的方便力。这样向前又进修,次第成就,这时候出入的心起念止念,就 是起心动念,这时候有、无,有跟没有,空跟不空,没有这个分别的念头了,心念没有这个分别了。这个时候才能进一步观察到心,一切的出息入息、出念止念都是依心的自在,第十种就是次第相。

# 【是名十种次第相门。摄修禅定之业。】

修禅定的这个业,修禅定这个作用,就是说你在修唯心观,或者修真如实相观,或者说世间相的禅定、出世间禅定,他们的次第一步一步、一步一步,从世间的定到出世间的定,这是依着次第而言的,不是顿超的。像禅宗讲不依次第,顿超直入,直观心性,观到唯心所现、万法唯心,心净则一切境界相全息灭了,境灭心净,那种禅定是大定,那是出世间的禅定。但是地藏王菩萨跟坚净信菩萨如是说的,这是凡夫最初修禅定的开始,从初禅天到二禅天、三禅天、四禅天,这是浅近的。在地藏王菩萨跟坚净信菩萨说的时候,浅近的禅定含摄着甚深的禅定。这个意思大家懂吧?虽然是跟一般的修人间的禅定,它不同点是什么呢?这个禅定里头不是究竟的,是方便善巧的禅定,所以坚净信就产生问号。







更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

