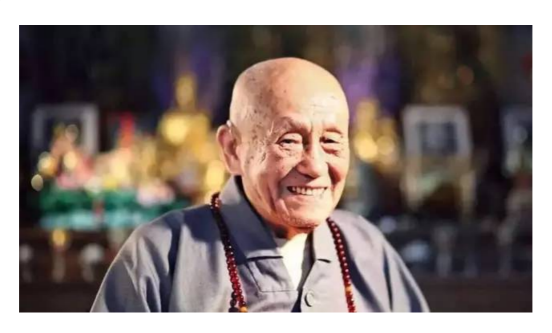
## 这个心没敢发, 所以地藏菩萨劝他们发成佛的心, 这个教求向大乘的|梦老讲《占察经》

地藏占察入净土 2021-02-16





尔时坚净信菩萨摩诃萨问地藏菩萨摩诃萨言。汝云何巧说深法。能令众生得离怯弱。

坚净信菩萨就跟地藏菩萨说,你说这个不是深法,应该说甚深的法。汝云何巧说深法,能令众生离怯弱? 意思就说这种世间的禅定不是深法,还希望地藏菩萨善说巧说,加方便善巧,能令众生离这个怯弱思想。怯就是不敢去修,怯的意思就含着弱、没有力量,这一类众生是指着钝根的众生,要想修大乘的。空假中三观是四教定的,《华严经》是真空绝相观、理事无碍观、周遍含容观,这种观即是定、定即是观。这段的意思,就是要怎么样善巧方便,让他们能够修大乘的观行,能起甚深的觉悟。坚净信菩萨就说,你向来所说的是世间的禅定,这是没了生死的;要想了生死、证涅槃,大乘的方便善巧的禅定功夫,一实境界的禅定与智慧不是这样子的。是不是菩萨顾虑这些众生都愚钝,对于一实境界不能顿入、也不能理解,这种观行不是一实境界的观行,所以坚净信菩萨请地藏菩萨要说一乘境界的真如实相观、理事无碍观、周遍含容观。因为不能够信一实境界才假方便善巧,坚净信菩萨又请地藏王菩萨说甚深法,不要顾虑众生他的怯弱。怯弱就是大乘法不能进入,根性下劣的意思。就是劝请的意思,劝请地藏菩萨说深定说深的智慧,地藏菩萨就用方便善巧再跟坚净信菩萨说。

【地藏菩萨摩诃萨言。善男子。当知初学发意。求向大乘未得信心者。于无上道甚深之法。喜生疑 怯。我当以巧便宣显实义而安慰之。令离怯弱。是故号我为善安慰说者。云何安慰。所谓钝根小心 众生。闻无上道。最胜最妙。意虽贪乐发心愿向。而复思念。求无上道者。要须积功广极。难行苦 行。自度度他。劫数长远。于生死中久受勤苦。方乃得获。以是之故。心生怯弱。】

地藏菩萨摩诃萨言善男子,当知初学发意求向大乘未得信心者,于无上道甚深之法喜生疑怯,我当以巧便宣说实义,宣说实义而安慰之,令离怯弱,是故号我为善安慰说者。这段经的意思说地藏菩萨善巧方便,能够使那没生信心的众生令他生起信心,这是指没有信大乘法义的众生。一般的众生发成佛的心,这是大乘义。这个心没敢发,所以地藏菩萨劝他们发成佛的心,这个教求向大乘的。对于说了生死、得人间的福报,这众生容易接受;行善事得善报,容易接受。你信佛,发成佛的心,这类众生少。我们很多的道友信佛之后,我想没有发成佛的心,跟这段经文差不多,我们发个了生死心就不得了了,就想现生的生活之中得到安慰,能减少无缘无故的一些个灾害就满足了。说是一发心出家,乃至一发心信佛,我为了成佛才发心信佛的,这个我听到很少,现实如是。末法的众生,发大乘了义的心少,发离苦得乐,乃至发出离生死也少;要发得点人间的幸福,求现生的安慰,这类多。

这段经文地藏菩萨就对坚净信菩萨说,假使有一类众生求向大乘,但是信心不够,乃至于发了求大乘心的人都容易退。在这个甚深的法义当中他怀疑,他看到说一切众生都能成佛,这类经上说的有,一者是不信,二者是信而怀疑。对这一类的众生,地藏菩萨对坚净信菩萨说,我以方便善巧来安慰他们,让他们发菩提心。这个例子把它说通俗一点,当初一信佛就发度众生的心,这才叫大乘心。信佛,不为自己求安乐,当愿众生得幸福,这叫大乘心了,这是甚深之法。乃至于发了心的,自己疑惑我能做得到吗?我经常听到道友说:我连自己都度不了,我还度人家呢?这类话很多,好多道友都听见了。听见有发大乘心的是什么样子算发大乘心的?从来没谈到自己,谈到的都是怎么样让众生闻到佛法,怎么样让众生能离苦得乐。诸位道友互相可以听听,我们信佛的道友,不为自己,单为他人。所以大乘经义说,不为自己求安乐,但愿众生得幸福,这叫发甚深的义了。为什么这么个心发不起来?怯弱。自己想,我能了个生死就了不得了,单为自己求出离心。遇着这类不发大心的众生,地藏菩萨对他们善安慰,劝他发菩提心,要行菩萨道。这个是专对着一些个不发大心的众生说的。

什么叫善安慰?怎么样能劝众生发大心?把那个小心怯弱心,光为自己的心,把它去掉,安慰他发大乘心。云何安慰呢?这个安慰的言语,地藏菩萨所说的安慰的言语,是对那个钝根小心的众生,就是不发菩提心的众生,就是单为自己求安乐的那些众生,给他们讲讲行菩萨道成佛那种殊胜的功德微妙的法门。这个意思说,不是自己能够断贪瞋痴就好了,能够让一切众生都断贪瞋痴。让他们发心,不但求出离心,而且趣向大乘的心。劝一切众生发心成佛,发愿愿向佛乘,单思念无上道。这个无上道是专指佛乘说的,究竟了成佛。但是成佛不是简单一句话,要广度一切众生,把你的功德利益、众生的功德圆满了、成就了。这不是短时间,无量亿劫的,自度度他这个时间可就长了。要是光自己了生死、断了烦恼,乃至断了分段生死,这个在这个道义上说、行道时候说容易,要让一切众生都成佛。这是地藏菩萨的愿,愿一切众生都成佛。那不是光一个愿而已,愿而后有行,行就是发菩提心,就是劝化一切众生叫行。

我们在这个生死苦海当中,一般的都是了脱自己的。当人受苦难之中,他想到的就是自己怎么出离,他 绝没想到让众生都出离;把自己的痛苦都忘掉,这才是发大心的人。**地藏菩萨说他安慰这些个没有发道心** 的,那些个钝根的,心很小;大小怎么分呢?小心的先为了自己,而后才说度他人。大心的先度他人, 没有自己,让一切众生都能够对于佛道,甚深微妙的法能够进趣,发愿趣向成佛;同时还要积累一切功德, 得行难行的苦行,一般人间做不到的事情,自己能做得到;一般行菩萨道的人,乃至舍身命帮助别人,没有 计较个人的得失,这才叫行菩萨道,这个度他人即是度自己。

我常时那么样想,在我们以前烧木柴的时候,或是烧柴火的时候,那个火它着不起来,得用一个小棒子来挑一挑,那挑火棍挑挑挑的那个火都着了,柴火有空气它才着。这个挑火棒就是行菩萨道,把众生都度尽了,但是自己也被燃烧了,一样的含义。**拿这个作比喻,当你度众生,让众生断烦恼,你自己烦恼也断**了,就是这个含义。但是这个得经过时间很长,不是一劫两劫,一说无量劫三大劫,那个就言时间极长了。

菩萨不畏生死,你度众生得在生死苦难当中去度众生。像我们发心求生极乐世界,到极乐世界去,是你度人家、是人家度你?极乐世界你度谁?你有那个力量度别人吗?但是因为我们心怯弱,生了极乐世界去成了道了,我再回到娑婆来度众生。如果生极乐世界的大心怎么样发呢?我们求生极乐世界,就等于我们去学个本事帮助别人;没有本事帮助别人,想让别人离苦得乐,你的方法没有。所以求生极乐世界等于到那去学习,学了利生方法,回来再度别的人。但是这个发心求生极乐世界,不是为了自己,而是为了要利益众生,而发心求生极乐世界的。大家权衡一下,这两个同样,一个发心生极乐世界,为了自己了生死;一个发心到极乐世界去为了利益众生,这就叫发菩提心。

但是我们在生死当中,就在六道轮回当中受好多苦难,我们不畏惧,长劫在一切苦难众生当中,度众生苦难。你想度众生,不到众生当中去,你能够度得了众生吗?就是不畏生死,不怕一切苦难,要度尽众生。为了求自己的解脱,比较容易。要是让一切众生都解脱,这个非常难了,这个大乘义发一发就退堕了,不容易发。例如舍利弗要想发菩萨心度众生,刚一发菩提心,帝释天就化为人刺探他一下,看他这个大心是真的、假的。就化现一个贫穷的小女孩在路边哭,舍利弗问她:你哭什么呢?她说:我妈妈害病,药抓到了,没有药引子。舍利佛问她:这药引子有什么困难呢?她说:非常难。舍利弗问她:要什么作药引子?她说:要活人的眼睛,死人眼睛不算,得活人眼睛。舍利弗一听,我刚发菩提心就遇见这个事,是舍、不舍?不舍,我发了菩提心了;舍,这个布施眼睛很困难,不是钱财,就坚定施给她,就把左眼睛挖给她了。那小女孩说:你挖错了,我要右眼睛。舍利弗说:你怎么不早说?他心里就有点退悔的意思。还没完全退悔,把右眼也挖给她。反正我有天眼,没关系,挖给她。这小孩拿着眼一闻,说:喷腥臭,怎么能吃药?丢到地下,还拿脚踩一下。舍利弗道心就退了,说菩萨道难行,不是说说而已。

以舍利弗的智慧,修得的德,他见思惑都断了,发大菩提心尚且退心。我们经常也说,如我个人也是想学发菩提心帮助别人,等到自己受苦难的时候,就想连自己度自己都困难,怎么帮助别人。为什么?在苦难当中怀疑佛菩萨倒是灵、不灵,心里就起怀疑了。自己认为自己没有什么错误,为什么受报呢?我们这都是钝根小乘的人,要发大菩提心的人,发无上道的最胜殊胜的心,那真不容易了。发了心,发愿,我们天天都发愿,四弘誓愿我们每天唱赞子、唱偈颂,"众生无边誓愿度,烦恼无尽誓愿断,法门无量誓愿学,佛道无上誓愿成",一个也做不到,发的是空的,遇着境界现前了就往后退,遇到灾难了,不是因灾难而去帮助别人,自己先跑的比谁都快,那怎么度众生?

所以这是钝根小乘的众生要想发胜妙的心,行做不到的,苦行那就难了。我们经常听到我自己还没度怎么度别人,这句话常听到的。但是我们现在在座的弟子道友们都懂得佛法,你能够劝那个没信佛的人帮助他来信佛法,这是不容易的事情。不是你劝人家人家就信,你得行好多方便,遇到几个挫折你就再不敢说了。特别不信佛的人劝他信佛,这还是一般的。特别在危难当中,你自己还在危难当中,假使说我们现在都在生死苦海当中,没想到自己在苦海当中苦难,而且看到别人的苦难,这才是真正利益众生。因此难行的苦行,自度度他,这个时间长,不是一次二次、一天、一劫两劫,不是咱们这百年的寿命,无量无量的生中。**地藏** 

菩萨对于这一类的众生,善安慰说巧说方便。这就是我们讲《占察善恶业报经》的真实定义,我们看见《占察善恶业报经》好像一个一般的经典,或者看前半部是小乘经典,这后头完全是华严境界。

33

【我即为说真实之义。所谓一切诸法本性自空。毕竟无我无作无受。无自无他。无行无到。无有方所。亦无过去现在未来。乃至为说十八空等。无有生死涅槃。一切诸法定实之相而可得者。又复为说。一切诸法如幻如化。如水中月。如镜中像。如干闼婆城。如空谷响。如阳焰。如泡。如露。如灯。如目[目+壹]。如梦。如电。如云。烦恼生死性甚微弱。易可命灭。又烦恼生死毕竟无体。求不可得。本来不生。实更无灭。自性寂静。即是涅槃。】

遇着这类众生,地藏菩萨用善巧方便给他说真实意义。真实义就是成佛的意义。什么是真实意义呢?一切诸法本性自空,这就是真实意义。你看见任何一佛法门,眼睛见的,耳朵听的,心里所想的,六根门头所接触的,就是真实意义。这个得要你自己先理解,因为它都是从自性而发生的。先理解到自性本空,一切诸法都是空的。自己理解到,又把这种的法方法给一切众生宣讲,说一切诸法无我、无人、无自、无他。没有一切法,是空的,你自己证得,而后给人家说。自己没证得,如是信了,这是信位菩萨,而后向别人宣传,说一切诸法毕竟无我,了达诸法无我。一切大乘经典都如是说,在这个无我当中,我们自己观想的时候,这是我执,不执着我;我见,我所见到的一切问题,不假我自己的我见来看一切问题,达到没有我见的来认识一切诸法。你认识吗?没有自己,也没有他人,一切诸法皆空。没有行,也没有修道成道了,也没有什么方所,也没有什么过去现在未来,这个是讲一切法皆空的。乃至于为说一十八空等,一切法都空,没有生死涅槃。这十八空,讲下文会讲的。生死涅槃是相对的,一切诸法皆无。为什么?没有定实的体相而可得。

666

又复说一切诸法如幻如化,都是幻化的不实的。一切诸法像水中月亮一样,水中的月亮不是真的,那是影子,这个大家都懂得。一切诸法像镜里头相,照的相一样。如干闼婆城,其他都容易懂,干闼婆城,八部鬼神众有干闼婆鬼神,这个是随时现随时没有。如果你要在山东,山东有个崂山,离青岛六十华哩,我们到那个崂山,在太阳没出将要出之前,站在崂山的顶上看东海,看海里头,这时候海里头影像像一个城市一样的。如果天气很清明,你有时候看见就跟咱们人间一样,那里头行住坐好多人走的干什么的完全有。太阳刚一出,没有了。干闼婆城是没有的,只是一个影像。如干闼婆城,就形容着没有,空的。但是它有时候现那影子,在崂山很多人跑到崂山顶上看海市蜃楼,那叫海市蜃楼,在我们佛经上讲就是干闼婆城。八部鬼神众有干闼婆,那是祂的城,祂的城根本是没有的,但是祂现影子。还有一个空谷,你到山谷里喊一声,那互相的音声就响,容貌没有。如阳焰,如水上的泡。如露,太阳一出就干了。如灯,如目"目+壹",如梦,如电,如云,形容词,都是空的,形容空的义。

拿这个比喻我们的烦恼生死,有吗?空的。但是我们众生空不了,那烦恼来了,睡不着觉,吃不下去

梦能是真实的吗?但是凡夫执着,他要做个好梦,他会高兴一天;要做一个恶梦,他两三天都过不去。本来没有,这叫妄执。所以这样来看烦恼、来看生死。我们的性体,自性的本体,没有烦恼,也没有生死,在那个性体当中它不存在的。就是咱们人的一个寿命,佛给我们讲的让你修观,说假的,在你生老病死现前之后,你能够把它断成是假的,你就减轻痛苦了。但是我们修不到,但是它事实就是假的,真的是不坏的。每个人都认为我们身体是真的,但是它是坏的。当父母生下来很小,咱们变变变老了,老了灭了,灭了没有了,咱们是这样来认识的。但是消灭的是你形相,而不是你的心性。你要对你的烦恼生死,没有实体,假象,实体是不坏的。你想求得长寿,不可得,得不到。你要达到不生了,也就没有灭了,不生实在也没有灭。体性是寂静的,这个咱们没证得。没有证得,咱们明白。怎么明白了呢?佛教授我们的明白。佛说生死即涅槃,你在生死当中你认得到,你可以舍掉生死,证得涅槃。因为这个生死是假的,你要把它当成假的,认得它是假的,你就可以有道了,就修得道了。这个是完全讲空义的,地藏王菩萨跟我们说空,空就先从这些个观。这一切事物,生死也好,涅槃也好,一切法没有个真实的,没有一定的,这个相是假相。为什么?真的就不变了。咱们每位都是,都在变,变变没有了,消失了,死亡了。烦恼、生死、涅槃,假名而已。

饭,他不空。为什么空不了呢?他不认得,就是执着。水上的泡,露水、电,眼里的空华,像睡觉作梦,作

【如此所说能破一切诸见。损自身心执着想故。得离怯弱。】

地藏菩萨跟我们说,你要把你的见,见者就是看问题的看法,能见见于所见,能见是你的性,所见是一切相,能见见于所见,对你的身体,对你的心,你的身心就是个执着而已,没有实体的。那我们现在有个肉体,这肉体是坏的,它会消失的,它不是永久的。当你十岁时候,你一两岁的时候死亡了,你九岁的时候都死亡了,十岁在。当你二十岁的时候,那十岁也没有了。这叫生灭法,这是我们的执着。要把这个执着破掉,破掉就破掉一切见,这是妄见。大家读到《楞严经》就知道了,十番显见那是显见性的。你这个身体的身心是执着,你执着它有,实际它没有。但是我们现在有个肉体,在他有肉体时候能够认识它必定消失,这是肯定的,一定要达到。达到什么呢?消灭掉了。为什么?虚妄的,它不是真实的。所以能离开这样的观点,要能够深入的话,你什么都看得破放得下了。这让你破见,是你执着这个妄见。

33





更多精彩内容请关注 『须摩提世界观光』

