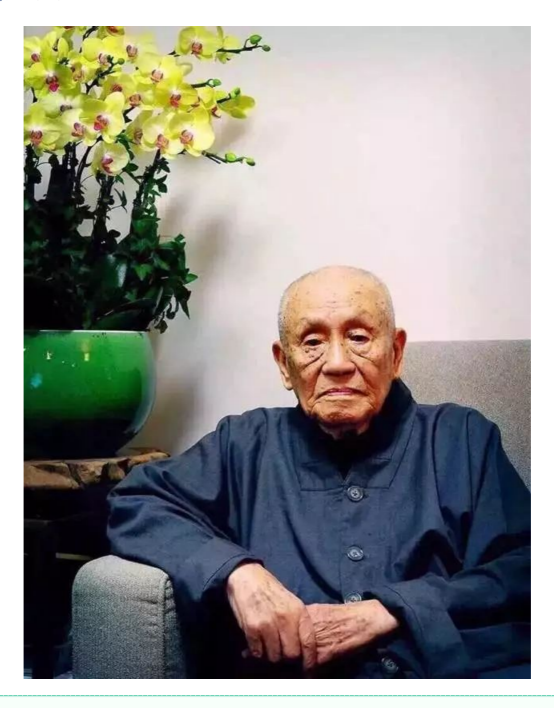
## 凡是这样来呵举比丘,亦得大罪|梦老讲《十轮经》

地藏占察入净土 2021-04-22



"尔时尊者优波离闻佛所说,从座而起,整理衣服,顶礼佛足,偏袒一肩,右膝着地,合掌恭敬白佛言:世尊!如佛所说,极善护持四根本戒诸善男子及善女人,于其法器及非法器,其心平等,不讥不弄,不自贡高,不率呵举。若如是者,于未来世有诸苾刍破戒恶行,实非沙门自称沙门,实非梵行自称梵行,诸苾刍僧,于是人等,云何方便呵举驱摈?"

优婆离尊者是佛弟子当中持律第一的。律藏结集就是以优波离尊者为主结集的,他是护持戒律的。他听

佛说,对一切都要这样平等,那恶行破戒的比丘还对他不呵责,要是这样的话,僧团怎么办呢?他就问佛,前面是指请问的时候所作的仪式。他问,照佛这样说,护持四根本戒的善男子善女人,这是法器,要是对非法器破戒的,破了四根本戒的,怎能对他平等?还不准讥讽他,不准戏弄他,那个持戒的比丘,不能贡高我慢的,不能轻易的就呵举这个破戒的比丘。要是像这样子,未来那些破戒的恶行,根本不是沙门,自称沙门,他所作的都是污染的。他自己说是梵行,是清净行,于大众之中,要怎么样制裁他呢?

"佛告尊者优波离言:我终不许外道俗人举苾刍罪,我尚不许诸苾刍僧不依于法率尔呵举破戒苾刍,何况驱摈?若不依法率尔呵举破戒苾刍,或复驱摈,便获大罪。"

在佛的法中,外道就不是佛教内的,还有在家人、俗人,乃至国王、大臣,不许他们说出家人的罪,不许他们治出家人的邪。即使要呵举他们的时候,得依法。依什么法呢?佛对于犯戒的比丘有七种制裁的方法,哪七种制裁法呢?也就是作法事,第一是现前法,第二是忆念法,第三是布施法,第四是自然制法,第五是逆罪向法,第六是多人与法,第七是草敷地法,要依这个作羯磨法。

说比丘过,要依法,也就是要呵举这个破戒比丘,得众僧,一个人不行,起码要有三个僧僧以上,才能举比丘过。你跟他不如意,你看他破戒,内心生起烦恼,你随便就呵举、呵责这个破戒的比丘,或者就把他撵出去了,驱摈了,"便获大罪"。这个是你自己的罪,要受这个罪责的。这个大罪当然不是僧伽布萨,也不是波罗夷那样的罪,也就是犯于呵僧之罪,轻视三宝罪,破坏三宝罪,你的罪很大。所以,佛说完了之后,就跟优婆离说:

"优波离!汝今当知有十非法率尔呵举破戒苾刍便获大罪,诸有智者皆不应受。何等为十?一者不和僧众,于国王前率尔呵举破戒苾刍。二者不和僧众,梵志众前率尔呵举破戒苾刍。三者不和僧众,宰官众前率尔呵举破戒苾刍。四者不和僧众,于诸长者居士众前率尔呵举破戒苾刍。五者女人众前率尔呵举破戒苾刍。六者男子众前率尔呵举破戒苾刍。七者净人众前率尔呵举破戒苾刍。八者众多苾刍苾刍尼前率尔呵举破戒苾刍。九者宿怨嫌前率尔呵举破戒苾刍。十者内怀忿恨率尔呵举破戒苾刍。如是十种,名为非法率尔呵举破戒苾刍,便获大罪,设依实事而呵举者,尚不应受,况于非实。诸有受者,亦得大罪。

你现在知道"有十种非法率尔呵举破戒苾刍,便获大罪"。符合这十种呵责比丘的罪,就成立了,有智能的人不应当这样作。何等为十呢?我说的十种非法,哪十种呢?"不和合僧众"。这一条要非常注意的。凡是僧人意见不和合,利不和合、意见不和合,我们大家都知道,你有你的看法,我有我的看法,争执很多。利不和,就是分配常住物,分配的不合理,这个当然会不和合。

大陆也如是, 当家师、知客师, 庙里的老和尚, 他拿二十块钱, 你拿一块钱。佛在世, 这是不行的。佛在世, 佛也是一块钱。我只是举例, 其实, 佛在世是没有人供养钱的, 佛也不收钱的, 持金银戒。供养衣服僧衣, 要供养这个衣, 就是一人一件。

迦留陀夷尊者死后,他所有的财产值六十万,那个时候的六十万,不知道值多少钱。迦留陀夷尊者在佛 在世的时候,他表现的是贪,故意作样子。他是证了阿罗汉果的,得了无我。他为什么还要这样作呢?示现 的,这样才好制戒。我是举这个例子。

所以有这么十种,不许呵责破戒比丘。第一个条件就是不和合僧,你不能作佛事,本来是不和合。或者在国王面前,"率尔呵举破戒苾刍"。国王到寺庙来,那破戒比丘当然他不受,他也看不起国王,破戒比丘是很骄傲的,他连戒都不受,他还干什么呢?二者是不和合僧,在那个梵志修清净行的,就像中国儒教的长者、学者那一类的,在他跟前,不能呵责比丘过。

三者不和合众的僧众,在长官、地方官、或是高级官员面前,你不能呵责比丘过,责备他什么错,这是不可以的。四者不和合僧众,于诸长老长者居士众前,就在家俗人长者居士众前,不能轻易的呵责破戒比丘过。五者在女人面前,不能呵责破戒的比丘过。

六者在一般的俗人男子众前,不能率尔的呵责比丘过。七者在净人众前,率尔的呵责比丘过,这个净人 是在庙里住的,不是出家人。像我们有打散工的,作义工的,那叫净人。但是长期住在庙里头,不能在他们 面前呵责比丘过。第八是众多苾刍、苾刍尼前,大家正在众会,很多比丘比丘尼前,你不能够去呵责比丘 过,哪怕这个比丘是破戒比丘。

九者是宿嫌怨前,这个比丘跟别的人有嫌怨,你当着跟他有嫌怨的人,去呵责他的过,这是不可以的。第十是内怀忿恨,你心里已经起憎恨心,你就呵责比丘过,不可以的。虽然他破戒了,你不能轻率的、未经过合法的去指他的过之前,你不能这样的呵责比丘过。

"如是十种,名为非法率尔呵举破戒苾刍"。这里有一个问题,大家想一想,破了戒比丘,佛还这么保护他作什么呢?为什么还不许人呵责他?还不许人说他的过?过去的一切诸佛都如是。**他虽然是破了戒,他的清净种子还在,当他一念受戒,那一念间,乃至他出家的那一段过程,将来一定能成佛**。由于这个,我们就联想到所有闻到佛法的一切众生,能够亲近佛法的补特伽罗,一定能成佛。什么时间成佛呢?那就不一定,时间就很长,他这个种子种下去,他一定要生根,茁壮,成长,一定能成佛。

"设依实事而呵举者,尚不应受,况于非实。"就是他所犯的错误,犯戒是事实,也就是事实的情况。应 当在僧众依照僧伽的法,举他的罪。有二十个僧人、十个僧人或者三个僧人,那么依着羯磨法来举他的罪, 下面有例子。要是不这样作,那是非法的。况且那个事情,你是听来的,是不是事实,还待考察,这样就来 呵举他是不可以的。**凡是这样来呵举比丘,亦得大罪。诸有受者而依事实呵举他尚不应受,何况不依事** 实呢?这个"受"字是指什么说的呢?有人检举,让大众僧来作法的时候,不应当接受,应当先调查,调查清楚 了,再接受。既然是事实了,也要慎重,这样很容易破坏僧团。

像大天比丘,在印度就受到呵举,他就单分那一众,成了五百众,单立他的法,就有大天法,大天有五法。这就是在戒律的名相,因为意见不合而分裂的。佛涅槃后,戒律集结,就分成二十众,当时就分为二十个部派,这是因为意见不同的缘故。你赞成这个比丘破戒了,要作羯磨法,我不赞成。你这一班人赞成,你一班人作,我这一班人也不赞成的,我就分开一班,当时就分二十个部派,这要学了戒律才能知道。这是专指比丘和合众的,佛对这个问题非常慎重,说的非常多。

"复有十种非法呵举破戒苾刍便获大罪,诸有智者亦不应受。何等为十?一者诸余外道呵举苾刍。二者不持禁戒在家白衣呵举苾刍。三者造无间罪呵举苾刍。四者诽谤正法呵举苾刍。五者毁呰贤圣呵举苾刍。六者痴狂心乱呵举苾刍。七者痛恼所缠呵举苾刍。八者四方僧净人呵举苾刍。九者守园林人呵举苾刍。十者被罚苾刍呵举苾刍。如是十种非法呵举破戒苾刍,便获大罪,设依实事而呵举者,亦不应受,况于非实,诸有受者,亦得大罪。"

不能接受,不能领纳这种问题。何等为十呢?诸余外道呵举苾刍,外道呵举比丘是不可以的。不持禁戒的在家白衣呵举比丘,那个禁戒,是在家的。你受五戒或者八关斋戒,是佛所禁止的,依律说的。在家白衣,你不能呵举比丘。三者造无间罪的呵举苾刍,你造过无间罪,更不能呵举比丘,你虽然忏悔了也不能呵举比丘。四者诽谤正法的,不能呵举比丘。

五者毁呰贤圣呵举苾刍,这也不可以呵举比丘。**所以在家白衣呵举清净比丘,你犯罪,造无间罪。**破戒比丘,你也不能呵举他,你先得检查自己清净不清净。前面是和合僧众,若是僧众不和合,不能举比丘过。

"六者痴狂心乱呵举苾刍",你的内心都不正常,说了不算话,连这个呵举都不算话,这也犯大罪。他有精神分裂,那是不可以的。"七者痛恼所缠呵举苾刍",他自己的烦恼缠缚他,去找比丘的过失,呵举比丘。 "八者四方僧净人呵举苾刍",四方的僧净人,在僧伽里头的净人,这个净人专指着在家人,并不是指出家人,在庙里作事的,也就是僧伽净人。九者守园林的人,守园林的人是指僧伽园林,守护园林的,也就是守护僧人财产的,不能呵举比丘。"十者被罚苾刍呵举苾刍",你自己都被处罚了,没有权力再去呵举比丘。

如上者十种,"如是十种非法呵举破戒苾刍便获大罪"。"设依实事而呵举者,亦不应受。"僧团不应当接受,就是他们上面这些人说的是事实,也不应当接受,就叫非法。何况他们所说的不是事实呢?谁要是接受了,谁要是呵责比丘谁就犯大罪。这样子说来,破戒的比丘还可不可以跟僧共住呢?

"复次优波离,若有苾刍,毁犯禁戒,与僧共住,于僧众中,有余苾刍,轨则所行皆悉具足,一切五德 无不圆满。应从座起,整理衣服,恭敬顶礼苾刍僧足,便至破戒恶苾刍前,求听举罪,作如是言:长老 忆念,我今欲举长老所犯,以实非虚妄,应时不非时,软语非粗犷,慈心不瞋恚,利益非损减,为令如 来法眼法灯久炽盛故。长老听者,我当如法举长老罪。彼若听者便应如法如实举之,彼若不听,复应顶 礼上座僧足恭敬白言:如是苾刍犯如是事,我依五法如实举之。时僧众中上座苾刍,应审观察能举所 举,及所犯事虚实轻重,依毘奈耶,及素怛缆,方便检问,慰喻呵责,以七种法如应灭除,若犯重罪, 应重治罚,若犯中罪,应中治罚,若犯轻罪,应轻治罚,令其惭愧忏悔所犯。"

他毁犯禁戒。佛禁止的戒,他犯了,但是他还在僧团里跟大众僧共住,那么守规矩的、不犯戒的清净比丘,他所行的持戒清净皆悉具足,一切五德,无不圆满。

这五德恐怕跟平常所说的五德不同。五德是结夏安居的日子,可以自咨举罪。怎么叫自咨举罪呢?自咨就是随意的意思,自咨就随他人的意,也随你自己的意,叫自咨。咨意,咨是就意字讲,随你自己的意,也随他人的意见,那么就互相举发过错。也就是安居的四月十五到七月十五结夏安居,安居圆满,就忏过去的罪。这是指现生的,短期间的,一年结夏安居才一次。这一年之中,你有没有作过什么错事?对大众,你自己可以说你自己的,别人也可以揭发你的。这里包括了见、闻、疑。连怀疑都可以说的,但是不成事实,不能忏罪。

一位比丘他有瞋恨心,说另一个比丘犯不净行,但是,事实上,他举什么?他是看着公羊跟母羊在行不净行,他说这个比丘也行不净行。这种事情也算是事实吗?这叫"所见非实,所举也非实",这叫怀疑,像这种的

不算。虽然面对其它比丘公开忏悔,但是得看罪恶的大小。罪大的三个比丘,再大的十个比丘,忏悔清净了,完了再好好的修行,这叫自咨。自咨,有自咨五德的,有自己说,对自己不碍、不愧、不怖、不疑。"自咨不自咨知之",自己认为我这个罪,是不是真正犯罪?我自己还不能知道,说出来让大家给我证实一下。大家说,你这个不犯罪,那你就不犯。要是说你犯罪,你就忏悔,这叫"自五德"。

第二个,举罪五德,也就是"他五德"。"知时",你要知道什么时候才可以举比丘罪。知道什么时候,也就是自咨于大众僧忏悔的时候,这是时。平常,大众僧聚会,你出来先请示,如果他当人承认了,你举那个,他承认了,你可以举。若是真实的,若对他有利益,对自己有利益,对僧团有利益,要柔和善顺的,还要有慈悲心,这叫五德,叫"自他五德"。那么具足五德,自他五德都圆满了。这样的一位比丘,从他的座位起来,把衣服整理好,"恭敬顶礼苾刍僧足礼大众"。这个时候,他又到破戒的苾刍前说:"我要举你的罪,你许可不许可?""作是言",怎么样跟他说呢?说长者忆念,你得想一想,思惟想一想,忆念一下,我现在想要说你所犯的罪。

"我今欲举长老所犯",我说的可是事实,不是虚妄的,我现在这个时候是应时的,不是非时的,我现在 跟你柔和、善顺、轻语的说,不是粗犷的粗恶语,我没有瞋恨心,我要使僧团清净,使你清净好修行,我是 慈心的,不是瞋恚的,我是利益你,不是损减你的道德。为令如来的正法眼藏,如来法灯永久炽盛于人间, 是这样子的,我来请你长老允许我说你的过。

"听者",如果前面比丘听他说的是对的,许可他检举,那他就可以如法的来举这个罪。要是那个人,被 检举者,他不听,不理他,说你所说的不对,我没有犯错。那他该怎么办呢?他就应当顶礼上座。

"上座",或者优婆离,或者出家久的,也就是上座大德出家的、僧腊高的,主持这个法会的,就向上座顶礼,也要如是恭敬白陈。说如是比丘犯了如是罪,"我依五法如实举之",这个五法就指他前五重戒,波罗夷、僧残、九十波夷提、乃至于三十三尼沙波夷提,也就是四法,再加上一个二不定。但是这二不定就不算了,可以取消。还有,百众学法。这就依着戒条的戒文,必须如实举之。

另一个五法是羯磨法,这是出家人的事。这个羯磨法,只能跟出家人说,不能跟在家人说。

另外五法就是大众僧集合了,要唱。"举筹"就像选票似的,你们赞成不?要举他的过。如果有一个人不赞成,不能举。还有很多法,这只是对出家人说的。那么这个僧众,上座比丘应当观察,"能举所举",能举的人跟所举的人,能举的事跟所举的事,跟所犯的事,是假的,是真的,是虚的,是实的,是轻的,是重的。那么再依照"毘奈耶",也就是依照律藏,"素怛缆"就是经藏,依照佛所说的经,依佛说的戒律,方便就是善巧方便,就检验一下子。这个时候,又安慰他,又呵责他。

"以七种法,如应灭除",也就是我们刚才说的七种法,忆念法、自咨法、自说法,乃至于最后他犯的大小过错太多,如草伏地,就这样对大众忏。但是不是四根本,四根本就不行了,应重的就重治法,应轻的就轻治法。"令其惭愧忏悔所犯",达到什么目的呢?令破戒的比丘,一定要表示忏悔,以后再不作。大众僧给他制裁,叫他拜忏,叫他面壁。禁足,不许他出去,这都是制裁的方法。看看当时的情况而定,现在这种法已经没有办法行了。而僧团的本身就不是那么和合,现在就是你说他,他说你,僧团更混乱,只有依着经,自己去忏悔。像这样作可以吗?所以,优波离尊者又向佛请说。

"时优波离复白佛言:世尊!若实有过恶行苾刍,恃白衣力,或财宝力,或多闻力,或词辩力,或弟子力,以如是等诸势力故,陵拒僧众上座苾刍,持素怛缆及毘奈耶、摩怛理迦者,如法教诲,皆不承顺,

如是苾刍,云何治罚?佛言: 优波离!上座苾刍持三藏者,应和僧众,遣使告白国王大臣,令助威力,然后如实依法治罚。时优波离复白佛言: 世尊!若彼有过恶行苾刍,以财宝力,或多闻力,或词辩力,或以种种巧方便力,令彼国王大臣欢喜,皆住破戒非法朋中,容纵如是恶苾刍罪,不听如实依法治罚。尔时僧众应当云何?佛言: 优波离!若彼苾刍行无依行,于僧众中粗重罪相未彰露者,是时僧众应权舍置。若彼苾刍行无依行,于僧众中粗重罪相己彰露者,是时僧众应共和合,依法驱摈,令出佛法。优波离!譬如燕麦,在麦田中,芽茎枝叶,与麦相似,秽杂净麦,乃至彼草,其穗未出,是时农夫应权舍置。穗既出已,是时农夫恐秽净麦,并根剪拔,弃于田外。行无依行破戒苾刍亦复如是,恃白衣等种种势力,住于僧中,威仪形相,与僧相似,秽杂清众,乃至善神未相觉发,于僧众中,粗重罪相未彰露者,是时僧众应权舍置,若诸善神已相觉发,于僧众中粗重罪相已彰露者,是时僧众应共和合,依法驱摈,令出佛法。"

"摩怛理迦"是论藏,也就是三藏如法的教诲,皆不承受。无论僧众怎么教诲他,他也不接受,"如是苾 刍,云何治罚"呢?像这种恶性的比丘,我们又应该怎么办呢?佛就告诉优波离尊者,"上座苾刍持三藏者",精 通经律论三藏的,"应和僧众",应该联合整个大众,在会大众一体,派一个僧众去向国王大臣说,希望国王 大臣不要跟恶行比丘合作,要增长我们僧团的威力,然后如实依法制裁,就来治罚他。

优波离尊者又说,世尊,要是有过恶的、有恶行的这个苾刍,他有财宝力,买通了国王,买通了大臣, 钱能通神,大家都知道,佛在世就有这种情形,不然怎么会制戒呢?

"或有多闻力",他听得经多,辩才又很有词辩力,词辩力就是辩才无碍。他有罪,说成无罪,把黑的硬说成白的,这种人也有,他还会举经举论,也有。"或以种种方便力",想种种的方法破坏僧团,让你治不了罪。或者是他令彼国王大臣欢喜,以种种的方法向国王大臣行贿,或者顚倒黑白。这些国王大臣都是破戒比丘的羽党,他是他的朋友,住在他那一党当中。纵容如是的苾刍罪,那国王大臣不会帮助清净僧众的。"尔时僧众应当云何?"到了这个时候,我们又怎么处理呢?

"佛言: 优波离!若彼苾刍行无依行,""无依行",那是不生功德,不生善法,不依佛所教的道去行,这叫无依行。但是"于僧众之中",他犯的,不论粗罪、重罪乃至轻罪,还未有显露,不是公开的,不是大家都知道的,还有未显露的。**这个时候,僧众应当权巧方便,暂时不理他,"舍置"就是不问他,没有办法,把他舍置不问。**"若彼苾刍行无依行,于僧众中粗重罪相,已彰露者",在僧团之中,大家都知道了,那时候僧众应当依法,依照我所教法,驱摈他,把他摈出僧团之外,令他出离佛法。

佛又跟优波离说,譬如燕麦,燕麦是麦子里头不结子的麦子。它在麦田里,它的芽梗枝叶跟好麦子是一样的,你分不清楚,只是它没有颗粒,没有结子。"杂秽净麦",杂染跟清净的混杂在一起。但是这个时候它还是小苗,"彼草",它的穗未结子之前,你还断不定它是燕麦。你处理它,别人还不承认,等那个穗已经长出来了,它就不是麦子。它当然没有穗,没有粮食,没结果实。那时的农夫,才把它拔出来丢弃了,那时候刚初出芽时,农夫也辨别不出来,等它的穗长出来了,断定它没有结果实,那么农夫就把燕麦子连根拔除,弃于田外,丢到田外。行无依法的破戒比丘亦复如是。他仗恃白衣种种势力,住于僧中,威仪形相,跟僧还是一样相似的。

"秽杂清众",使这个清众大众僧中污秽,不能清净。同时,善神也没有发觉出来,善神没有检举,护法神没有检举,于这个僧中粗重的罪相,还未彰露。**这个时候,僧众就不要理他,把他舍置。善神已经发觉** 

了,护法神已经发觉,于僧中粗重罪相已经彰露,这个时候僧众应共和合依法驱摈,令他驱出佛法僧团之外。

"优波离!譬如大海,不宿死尸,我声闻僧诸弟子众亦复如是,不与破戒恶行苾刍死尸共住。时优波离复白佛言:世尊!若彼破戒恶行苾刍,僧众和合共驱摈已,彼恶苾刍,以财宝力,或多闻力,或词辩力,或以种种巧方便力,令彼国王大臣欢喜,皆住破戒非法朋中,以威势力陵逼僧众,还令如是破戒苾刍与僧共住,尔时僧众当复云何?佛言:优波离!尔时僧中有能悔愧持戒苾刍,为护戒故,不应瞋骂破戒苾刍,但应告白国王大臣,或恐陵逼而不告白,应舍本居,别往余处。"

你要是跳到海里死了,海水一定用浪把你把冲回到岸上,海里是不留死尸的。"我声闻僧诸弟子众亦复如 是,不与破戒恶行苾刍死尸共住",绝不跟他共住在一起。

"时优波离复白佛言,世尊,若彼破戒恶行苾刍,僧众和合共驱摈已,彼恶苾刍,以财宝力,或多闻力,或词辩力,或以种种巧方便力,令彼国王大臣欢喜。"国王大臣皆住到破戒的比丘一边,为法朋党之中,以威势力,陵逼僧众,令如是苾刍与僧共住。过去,在印度的国王,这种事很多。所以,就把和合僧分成两众,破戒的比丘还是有赞成他的,像懈怠放逸的比丘就跟他共住。所以佛在世的时候,僧众分裂,就有这种现象。

那又怎么办呢?摈了,他不走,他在僧中住。"佛言: 优波离!尔时僧中有能悔愧持戒苾刍,为护戒故,不 应瞋骂破戒苾刍,但应告白国王大臣,或恐陵逼而不告白,应舍本居,别往余处。"这就分裂了,怎么办 呢?处理的方法就是好的比丘走开,自己另外找地方住,你惹不起他,躲吧!就是这个涵义,还不准制罚 他,这说明了国王的善信,那时候为恶势力所围绕。

提婆达多跟阿阇世王,他要夺王位,就让他去夺阿阇世王的父王的位子。他说:"你当皇帝,我来当佛。"佛在世的时候,这种事就发生了。而且,他又很恶,有势力,他是阿难的哥哥,也是王族。所以,他以种种的方式害佛,在山顶上,用石头砸佛,砸佛没有砸到,反而把佛脚砸出血,出佛身血。当时,大地就裂开,把提婆达多给摄进去,身陷地狱。破坏和合僧团的,也如是。

## 結緣 從這裏開始 ▷

占察净土一相逢,生活修行再不同。 两大愿王亲摄取,直登九莲出牢笼。



扫描二维码关注 地藏占察入净土