# 正念禅修方法

沙达马然希西亚多、班迪达西亚多



庆安正念推广中心



### 目录

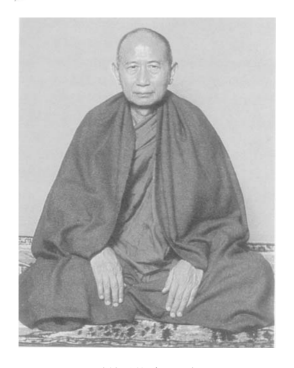
| 目录        | 錯誤!  | 尚未定義書籤 | £ ° |
|-----------|------|--------|-----|
| 毗婆舍那实修教学  | 錯誤!  | 尚未定義書籤 | £ ° |
| 作者序       | 錯誤!  | 尚未定義書籤 | ç ° |
| 毗婆舍那实修教学  | 学    |        | 7   |
| 壹. 坐禅时的对  | 见照与  | 标记     | 9   |
| 贰. 行禅时的对  | 见照与  | 标记     | 29  |
| 参. 一般活动的  | 的观照- | 与标记    | 37  |
| 应谨记的座右针   | 名錯誤! | 尚未定義書籤 | 泛。  |
| 修习毗婆舍那的方法 | 去    |        | 53  |
| 禅修者小参引导   |      |        | 75  |

### ▶ 正念禪修方法

# 毗婆舍那实修教学







沙达马然希西亚多 (Saddhammaraṃsi Sayādaw U Kuṇḍalābhivaṃsa, 1921-2011)



#### 作者序

在修习毗婆舍那〔即内观〕 ●的禅修者之 中,尚未体证「法」(dhamma)<sup>®</sup>的禅修者,会 希望迅速地获得体证:已体证「法」的禅修者, 则会想在「法」上迅速地更进一步,希望能捷 疾地亲证「圣法」(ariya dhamma)。如此,这 些想迅速体证「法」、想在「法」上迅速获得 讲展,并快速亲证「圣法」的禅修者,必须先 聆听 [实修教学],以便在修习毗婆舍那之时, 能够完整地依循这些教导。禅修者必须能聆 听、学习这些教导,如此方能达成「证法」的 目的。

只是口头诵念,并不是毗婆舍那修行:仅

<sup>●</sup> 本書中,括弧"〔〕",表示中譯者的補充。

中譯按:此處的「法」,應是指「毗婆舍那智」或稱「觀 智」;相對於「聖法」——即「道智、果智」。

#### ■ 正念禪修方法

凭借身体的精进,也不足以修习毗婆舍那。毗 婆舍那修行,乃关乎我们的「心」。

因此,清楚明了下列几点,是极关紧要的 事:

- (1) 如何让心准确地直接落在禅修所缘上。
- (2) 如何训练我们的心,不让它游移到外在的 所缘。
- (3) 如何以恰当的观照与标记,训练我们的 心,使它能长时间保持不散乱的状态。

为了做到这些,禅修者应仔细阅读、学习、 听闻且谨记这「实修教学」。因此,我建议所 有希望有效率地修习毗婆舍那的人们,应好好 地阅读、学习这「实修教学」。

> 沙达马然希西亚多 Saddhammaraṃsi Sayādaw



## 毗婆舍那实修教学<sup>1</sup> 沙达马然希西亚多 着

(以下的内容,是沙达马然希西亚多, 对初到「沙达马然希禅修中心」学习毗婆舍 那的禅修者,所做的毗婆舍那禅修入门开 示。)

在修习毗婆舍那的禅修者之中,尚未体证「法」的禅修者,会希望迅速地获得体证;已体证「法」的禅修者,则会想在「法」上迅速地进步,希望能快速地亲证「圣法」。如此,为了快速地证「法」,也为了在「法」上快速进步,以便能快速地亲证「圣法」,

中譯本由溫宗堃、何孟玲翻譯自沙達馬然希西亞多原著,加拿大凱 瑪南荻(Daw Khemānandi)英譯,「佛陀教法禪修中心」(Buddha Sāsana Yeiktha)於一九九九年出版流通的 Practical Working Instructions on Vipassana Meditation。

你们应以最大的恭敬心与注意力,聆听下列 关于「毗婆舍那修行」的开示。

综言之,此说明「修习毗婆舍那时应如何进行观照」的「实修教学」,共含三个部分:

- (1) 坐禅时的观照与标记
- (2) 行禅时的观照与标记
- (3) 一般活动的观照与标记



#### 膏, 坐禅时的观照与标记

#### § 1.1 观照腹部起伏

我将先说明坐禅时如何观照。要练习禅 修之时,首先,你要找一个安静的地方,然 后选择一个能让你坐得较久的舒适坐姿。你 可以跪坐[7],或是盘腿坐。坐定之后,让 背部与头部保持挺直, 但不僵硬。接着, 闭 上眼睛, 将注意力放在你的腹部。

当你吸气时, 腹部会逐渐上升、膨胀。 你必须贴近以紧密的注意力观察这腹部上 升的过程, 然后在心中标记 [上], 并且, 让你的心能够从腹部上升的开始一直到结 束, 都对准这上升的过程, 而不游移到其它 地方。

当你呼气时,腹部会逐渐下降、收缩。你必须贴近以紧密的注意力、精准地观察这腹部下降的过程,然后在心中标记「下」,并且让你的心,能够从下降的开始一直到结束,都对准这下降的过程,而不游移到其它地方。

#### §1.1.1 概念法与真实法

在观照、标记腹部的起伏时,你应该尽可能地不去注意腹部的形态、外形。当你吸气时,腹部内部会产生某种张力与推力,你必须密集地贴近观照并做标记,以便尽可能地感觉或觉知那发生在腹部内的「紧」(tension)与「推」(pushing)。腹部的形态、外形,仅是「概念法」(paññatti)。毗婆舍那修行,并不是为了了知「概念法」,而是为了了知「真实法」(paramattha)。发生于腹内



的「推」(pushing)、「紧」(tension)、「压」 (pressure)等等的现象,才是「真实法」。你 必须贴近且准确地观照并做标记,如此才能 够了知「真实法」。

当呼气时,你也应谨慎地观照并做标记。除了应尽可能地不去注意腹部的形态、外形之外,你还必须密集且准确地观照并做标记,尽可能地去了知那渐进、缓慢的「移动」、「振动」,及「收缩」的现象。[8]

#### §1.1.2 所缘的增减

如果你觉得,观照、标记「上、下」两个所缘,尚不能让心保持宁静,你可以再增加一个所缘,观照、标记:「上、下、触」。

在观照、标记「触」的时候,你应该尽可能地不去注意身体的形态、外形。你必须

贴近且紧密地观照由于接触所产生的「硬」 (hardness)与「紧」(tension)的现象,并予以 标记。

如果仅依这三个所缘,你的心仍然无法 专注,容易散乱,那么你可以再增加一个所 缘,依四个所缘来观照、标记:「上、下、 坐、触」。

当你观照并标记「坐」时,你必须将上半身视为一个整体,加以紧密地观照、标记,以便尽可能地了知身体「挺直」(stiffness)与「紧」(tension)的现象。你应尽量不去注意头、身体、手、脚的形态、外形。必须用心观照的,是那由于「风」的支持力所产生的「紧」(tension)与「压」(pressure) 的现象,然后标记「坐」。这个「风」,则是由「想坐着」的动机所引发的。



当你以四个所缘做观照、标记「上、下、 坐、触上时,你的心通常能够变得宁静。如 果你发现观照、标记「上、下、坐、触」四 个所缘,对你有帮助,那么你就可以继续如 此观照下去。但是, 如果发现这样观照、标 记四个所缘, 会让你的心变得紧绷、扣心, 以至无法好好地专注,那么你可以仅以三个 所缘来观照、标记「上、下、触」。如果你 发现依三个所缘所做的观照,仍然对你没有 帮助,反而令你感到紧绷、担忧,那么,你 可以仅观照、标记两个所缘[9]:「上、下」。 主要的目的是,要让心平静下来,并培养出 定力。

#### §1.1.3 观照妄想

作为初学者,在观照「上、下、坐、触」

■ 正念禪修方法

时,你的心可能会四处游移,譬如,想到佛 塔、寺院、商店、住家等等。当你的心如此 散乱时, 你必须令观照心去观照那散乱的 心, 并标记: 「分心」、「乱想」或「计划」 **等等**。

当你的「定」(samādhi)与「智」(ñāna) 变得更有力时, 你会发现, 在你观照、标记 「分心」、「乱想」或「计划」等之时,散乱 心便消逝不见。持续这样地观照、标记, 你 将能亲身体验到, 散乱心在四、五个观照之 后便消失不见。

其后, 若你的「定」、「智」更为进步, 并达至所谓的「坏灭智」(bhangañāna)之时, 在你观察、标记「分心」、「乱想」或「计划」 的时候, 你会发现那「想」或「计划」随着 每一次的观照与标记而消逝不见。你会亲身



体验到这些。

#### §1.1.4 洞见三共相

当你的「定」与「智」变得真正强而有 力时, 若你观照、标记「想」或「计划」, 你不仅会见到这些「想」消失, 也会见到那 观照「想」的「能观之心」也消失。如此, 你将了悟:不仅念头、妄想、计划的心不是 恒常的, 就连能观照的心也不是恒常的, 它 们全都是「无常的」(anicca)。

禅修者也会了悟到,如此一连串快速而 急促的生、灭[10],像是一种折磨,或者说 是「苦」(dukkha)。如何才能免除这些如折 磨般的苦、不断生灭的苦呢? 完全没有办法 免除这种苦。这种生、灭与苦,有其自己的 规律。它们不受控制,是「无我的」(anatta)。



如此,禅修者便了悟、洞察到「无常」(anica)、 「苦」(dukkha)、「无我」(anatta)的真理。

#### § 1.2 三种观痛的方式

就初学者而言,持续观照、标记「上、下、坐、触」,大约半小时或四十五分钟之后,你将发现你的四肢开始隐隐作痛,或感到刺痛等不舒服的感觉。当这类感觉生起时,你必须将观照的所缘改为这些疼痛的「苦受」(dukkha vedanā)。

对于这类的疼痛、苦受,有三种观察的方式:

- (1)第一种是,为了让疼痛消失,才观察疼痛。
  - (2)第二种是,带着与疼痛决战的敌对



心态,下定决心观察疼痛,想要在这一坐之中或这一天之内彻底去除疼痛。

(3)第三种是, 纯粹为了洞察疼痛的真 实本质而观察疼痛。

第一种想要让疼痛消失而观察疼痛的方式,表示禅修者实际上贪着无疼痛的快乐,意味着禅修者当下对乐受有所贪爱(lobha)。禅修本是为了去除我们的「贪」,但是现在禅修者的观照却夹杂着「贪」。由于这个「贪」,禅修者将要花很长的时间方能体证「法」,方能在「法」上更加进步。[11]这就是为什么禅修者不应该以第一种方式来观照的原因。

在第二种方式,禅修者带着与疼痛决战的敌对态度,下定决心要在一坐之中或一天

之内彻底去除疼痛。这敌对的态度,表示其中带有「瞋」(dosa)心所与「忧」(domanassa)心所。换句话说,这决心夹杂着「瞋」与「忧」,而这意味着,他的观照其实也有瞋与忧间杂其中。因为如此,禅修者得要花很长的时间才能体证「法」,才能在「法」上更加进步。这就是为什么禅修者也不应该以第二种方式进行观照的原因。

在第三种方式,观察疼痛只是为了要了知疼痛的真实本质。这才是正确的观照方式。禅修者唯有在了知疼痛的真实本质之后,他才能见到疼痛的生(udaya)、灭(vaya)。

#### §1.2.1 观痛的技巧与过程

禅修者观察疼痛时,必须要能了知疼痛的本质。当疼痛出现时,禅修者的身、心通



常容易随着疼痛的增强而变得紧绷。但是,他应该试着不让自己变得这样绷紧,应该试着让身、心放松。禅修者也容易变得担心: 「是否这一整支香或一整个小时,都得忍受这个痛!」无论如何,禅修者应小心避免有这样的担忧。

你应该让自己保持平静,抱持如此的态度:「疼痛随它自己的意向来、去;我的责任只是对疼痛保持观照」。你也应该抱持「我应忍耐疼痛」的态度。面对疼痛时,最重要的,就是学习忍耐。(缅甸的)谚语:「忍耐导致涅盘」,是修念处禅修时最有用的格言。

决定自己将忍耐之后,应注意让心保持 宁静、放松,别让[12]身、心变得紧绷。保 持身、心放松。然后,你必须将心直接对准 疼痛。

接着,你应试着贴近且密集地观照疼痛,以便了知疼痛的强度与范围——它有多痛?哪个地方的痛最剧烈——是在皮肤、肌肉、骨头或是骨髓?如此贴近且密集地观照之后,你才视疼痛的类型来作标记:「痛」、「刺痛」等等。

接下来的观照,也必须紧密而准确地观照着疼痛的范围与强度,并依情况为每个疼痛做适当的标记。对疼痛的观照与标记,必须精确、有穿透力,绝不能仅止于肤浅地观照、只是机械化地快速标记「痛、痛」、「刺痛、刺痛」。你的观照与标记,必须准确而密集。当你如此准确而密集地观照时,你将清楚地体验到,在四或五个观照与标记之后,原本的疼痛会变得愈加剧烈。

当痛达至极点时,它会自行减弱、缓和,



此时,你不应放松你的观照与标记,相反地,你应该持续热忱、认真地观照每一种疼痛。 之后,你将会亲身体验到,每一种痛在四或 五个观照与标记后,变得愈来愈微弱。某类 的痛会变得愈来愈弱,另一类的痛也变弱; 有的痛,则会转移到其它地方。

当禅修者如此观见痛的变化性质之时,他会对观痛的练习,愈来愈感兴趣。(总之,)持续精勤修行,当「定」(samādhi)与「智」(ñāṇa)变得更锐利而强大时,禅修者将体验到疼痛随着每次的观照而变得更强烈。[13]

当痛达其顶点后,它通常会自行减弱。 这时候,禅修者不应放松他的观照与标记的 强度,他必须以同样的精进与准确度持续地 观照。然后,禅修者将亲身体验:痛会随着 每次的观照而减弱;痛会改变位置,在其它

地方出现。如此,禅修者会了悟到,痛也不 是恒常的,它一直在变化,它会变强也会变 弱。如此,禅修者便对疼痛的本质有了更多 的了悟。

#### §1.2.2 观痛与坏灭智

这样地持续观照,当定与智变得更强有力,而达到「坏灭智」(bhaṅgañāṇa)的观智阶段时,禅修者会像是以肉眼亲见一样,清楚体验到,疼痛随着每一次的观照而完全地止灭,就像是骤然被拔除掉一般。

如此,当禅修者见到痛随着每次的观照 而消失时,他了悟到:疼痛是无常的!现在, 观察的心已能战胜疼痛。

随着定与智更加深化,「坏灭智」锐利的人们,能够在每一次观照时了知到,不仅



疼痛灭去,连能观的心也随之而灭去。

若是观智特别锐利的禅修者,他们会清楚地看见三阶段的灭去,也就是,当他观照且标记「痛」的时候,「痛」先灭去,然后「觉知痛的心」灭去,接着「观照疼痛的心」也灭去。[14]禅修者会亲自体验这些。

#### §1.2.3 观痛时见三共相

如此,禅修者在心中自然地了悟到,痛不是恒常不变的,感受痛的心也不是,观照痛的心也不是。这就是「无常」(anicca)。一连串的快速坏灭,像是一种折磨,也就是「苦」(dukkha)。这坏灭的现象,不受任何人控制,也无法避免,它有其自己的规律,即是「无我」(anatta)。如此,禅修者以智慧亲身了悟到「无常」等的真理。

当禅修者依其自心了悟到,「痛」是「无常的」、「苦的」、「无我的」(不受控制)之时,在他对无常、苦、无我的洞察,达到明晰、彻底且决定的时候,他将能证悟向来所期待的「圣法」。关于如何观察、标记「苦受」,以上的说明,已相当完整了。

#### § 1.3 闻声时的观照与标记

在练习时,你可能会听到外面的声音,也可能会见到或嗅到什么。尤其是,你也许会听到诸如鸡、小鸟的叫声、敲敲打打的声音、人车的声音等等。当你听到这些声音时,你必须观照它们并标记:「听到、听到」。你应试着这么做,以便能够做到只是纯粹听到,也就是,你必须试着不让心跟随那些声音,不让心被对声音的想象给带走。你应注



意,让听到只是纯粹的听到,观察并标记「听到、听到」。[15]

当定与智变得强而有力时,若你观照并标记:「听到、听到」,那声音会变得不清晰,像是从远处传来似的,或像被带到远方,或像愈来愈接近、或变得沙哑不清楚。如果你有这些经验,那表示你已有能力观照能听的心。

以这个方式继续观照、标记,当你的定与智变得更强而有力时,你会发现,在观照、标记「听到、听到」之际,声音一个音节一个音节地消逝、灭去;能听(声音)的心识,也一个一个灭去;观照、标记的心也同样地灭去。观智锐利的禅修者,能够明确、清楚地体验这些现象。

在观照、标记声音时,尤为明显的是,声音一个音节一个音节地灭去,即使是初学者也可能会有这个体验。这些声音彼此不再相连结,它们一个音节一个音节地灭去。例如,当禅修者听到「先生」这个声音,观照并标记「听到、听到」,他会体验到「先」这个音节先个别地灭去,「生」这个音节随后也个别地灭去。如此,这些声音断断续续地被听到,以至于声音所表达的意思变得模糊不清、难以理解。此时,变得显著的,只是断断续续的声音之坏灭。

当你体验到声音的灭去,你将了悟到声音不是恒常的;当你体验到观照与标记的心也灭去时,你将了悟到能观照、标记的心也不是恒常的。如此,你将了悟,听到的声音与能观照的心都不是恒常的。这即是「无常」



(anicca)。[16]一连串迅速灭去的现象,则像是一种折磨,是苦(dukkha)。

如何能免除这些折磨、苦呢?没有办法可以停止或免除它们。这坏灭之苦有其自己的规律,它是不受控制的,是「无我的」。如此,在观照、标记「听到、听到」时,禅修者将能洞察无常、苦、无我的真理,并且证悟圣法。

#### § 1.4 坐时观照,即修四念处

在坐禅时,观照、标记「上」、「下」、「坐」、「触」,这和「身」(kāya)有关,所以被说为是「身随观念处」。观照、标记「痛」、「麻」、「痒」,则和「受」(vedanā)有关,所以被称为「受随观念处」。观照、标记种种念头「分心」、「计划」、「想」等,和「心」

#### ■ 正念禪修方法

(citta)有关,所以被称作「心随观念处」。观 照、标记「看到」、「听到」、「闻到」等,则 和总称为「法」(dhamma)的身、心现象有 关,所以被称为「法随观念处」。

如此,依据我们的恩师马哈希尊者所教 导的方式练习坐禅之时,其中便已包括了 身、受、心、法四个念处的修习。关于坐禅, 以上的说明,已相当完整了。



#### 贰, 行禅时的观照与标记

接着,要说明行禅时如何观照、标记。 行禅时的观照、标记方式,可分为四种:[17]

- (1) 观照时,一步做一个标记。
- (2) 观照时,一步做两个标记。
- (3) 观照时,一步做三个标记。
- (4) 观照时,一步做六个标记。

#### § 2.1 观照时,一步做一个标记

第一种方式, 禅修者观照时, 将〔左或 右脚的) 步伐看成一个移动, 标记作 [左脚] 或「右脚」。

当你观照、标记「左脚上时, 你必须贴 近且密集地观照,以便能够了知,从脚步的 开始到结束,整个逐渐向前移动的现象。你应试着尽可能地不去注意脚板的形态、外形。观照右脚的方式,也是如此。你必须贴近且密集地观照,以便能够了知从脚步的开始到结束,整个逐渐向前移动的现象之本质。你应试着尽可能地不去注意脚板的形态、外形。关于一步做一个标记,以上的说明,已相当完整了。

#### § 2.2 观照时,一步做两个标记

以第二种方式观照时,将一个步伐标记 为两个移动:「提起、放下」。当你观照、标记「提起」之时,你必须尽可能地专注于那一点一点逐渐上移的移动现象。你应试着尽可能地不去注意脚板的形态、外形。同样地, 当你观照「放下」时,你应试着尽可能地不



去注意脚板的形态、外形,只是一心一意地 密集地观照那一点一点逐渐下降的移动现 象。[18]

脚板的形态、外形是「概念法」 (paññatti),概念法并不是毗婆舍那所要观照 的所缘。「推动」、「移动」的现象,则是「真 实法」(paramattha),为「风大」(vāyo)。关 于一步做两个标记,以上的说明,已相当完 整了。

#### § 2.3 观照时,一步做三个标记

第三种方式,观照时将一个步伐标记为 三个移动:「提起、推出、放下」。当你观照、 标记「提起」之时,你必须尽可能地贴近且 密集地观照并标记,以便了知那逐渐上移的 移动现象。当你观照、标记「推出」时,你 必须尽可能地贴近且密集地观照并标记,以便了知那逐渐向前的移动现象。同样地,当你观照「放下」时,你也必须尽可能地贴近且密集地观照并标记,以便了知那逐渐向下的移动现象。

如此贴近且密集地观照、标记时,你的观照与标记应保持在「(相续)当下」(santati paccuppanna)的「移动」上。你必须贴近且密集地观照,以便了知那移动现象的本质,亦即「真实法」(paramattha)。若你能够这样贴近且密集地观照,在你观照、标记「提起」时,你不仅会亲身经验到提起时一点一点逐渐上升的移动,也会经验到脚在上移时,变得愈来愈轻盈。

当你如此观照、标记「推出」时,你不 仅会经验到推出时逐渐前移的移动,也会经



验到脚在前移时变得轻快。[19]同样的,当你如此观照、标记「放下」时,你不仅会经验到放脚时一点一点逐渐下移的移动,也会经验到脚在下降时变得愈来愈沉重。

禅修者在观照、标记「提起」时,经验到(脚)逐渐上提时的轻盈感;观照、标记「推出」时,经验到(脚)逐渐前移时的轻盈感;观照、标记「放下」时,经验到(脚)逐渐下移时的沉重感。这时,他会对自己的练习更加感到兴趣。这表示禅修者已开始体证「法」了。

经验不同移动(即提起、推出之时)的「轻盈感」,表示体验到了「火界」(tejo dhātu)的特性—冷、热的性质,以及与「风界」(vāyo dhātu)的特性—移动的性质。经验到 〔脚〕下降移动的「沉重感」,表示体验到

「地界」 (pathavī dhātu)的特性—粗、硬的性质,以及「水界」(āpodhātu)的特性—流动、凝结的性质。经验这些现象时,表示禅修者开始体验「法」了。关于一步做三个标记,以上的说明,已相当完整。

#### § 2.4 观照时,一步做六个标记

第四种方式是,观照时将一个步伐标记为六个移动:「提起开始、提起结束、推出开始、推出结束、放下开始、放下结束」。「提起开始」指唯有脚后根被提起而已,「提起结束」指脚指也已提起。「推出开始」指脚板开始推出。「推出结束」指脚板在下降之前的短暂静止阶段。「放下开始」指(脚)开始下降的阶段。「放下结束」指脚板接触到地面的时候。实际上,这只是把一步里的



三个移动[20],个别标记出其「开始」与「结 東上而已。

另一种方式,是观照时标记[想要提起、 提起、想要推出、推出、想要放下、放下一。 在这种标记的方式里, 禅修者分别观照、标 记了「名」(nāma),即「想要…」的动机, 以及「色」(rūpa),如脚板的提起等等。

还有另一种方式是,观照时标记「提起、 抬起、推出、放下、接触、压下」。当你观 照、标记「提起」时,是仅仅后脚跟开始提 起的阶段。「抬起」指整个脚板连同脚指被 抬起。「推出」指把脚板推出的整个动作。

「放下|指开始要把脚往下放。「接触|指 脚板刚接触到地面。 「压下」 指将脚下压以 便提起另一只脚。如此, 你将标记六个移动 [提起、抬起、推出、放下、接触、压下]。

许多禅修者藉由标记如上所述的六个 移动,而培养出「定」(samādhi)与「智」(ñāṇa), 他们的观照因而能得以进步,并能以非凡的 方式体证「法」。关于一步做六个标记,以 上的说明,已相当完整了。



# 参. 一般活动的观照与标记

「一般活动的观照」,指在坐禅、行禅的时间之外所做的观照。一般活动,包含你返回住所时所做的种种不起眼的动作,如开门、关门、整理床铺、换衣服、洗衣服、准备食物、用餐、喝水等等。这些动作也都要加以观照、标记。[21]

# § 3.1 用餐时的观照与标记

看到食物时,你必须观照、标记「看到、看到」。当你伸手拿食物时,要观照、标记「伸出、伸出」。当你碰触到食物时,观照、标记「接触、接触」。当你收集、整理食物时,观照、标记「整理、整理」。当你把食物取回到嘴边时,你要观照、标记「取回、取回」。当你低下头要用食时,要观照、标



记「弯下、弯下」。当你张开嘴巴时,要观 照、标记「张开、张开」。当你把食物放到 嘴里时,要观照、标记「放、放」。当你再 次抬起头时,要观照、标记「抬、抬」。当 你咀嚼食物时,要观照、标记「咀嚼、咀嚼」。 当你觉察味道的时候,要观照、标记「知道、 知道 |。当你吞咽食物时,要观照、标记 「吞、 吞 [。

以上的教导,符合我们的恩师马哈希尊 者所教导的在讲餐时所做的观照方式。这些 教导,是针对那些重视自己的修行,目恭敬、 密集而毫无间断地持续修行的禅修者而说 的。

在修习之初,你可能无法观照、标记到 所有的动作, 乃至会忘记去观照大部分的动 作, 但是不必因此感到灰心气馁。以后, 当



你的定与智变得成熟时, 你将能够观照、标 记所有的动作。

在修习之初,你应先试着专注那些对你 而言最为显著的动作,将它当作主要的所 缘。什么是对你而言最为显著的动作? 譬 如, 若伸手的动作最显著可知, 你就应该试 着去观照、标记「伸出、伸出」, 而无任何 的遗漏与忘失:如果低头的动作最显著,那 就应观照、标记「低头、低头」, 而无任何 的遗漏与忘失: [22]如果咀嚼是最显著的动 作,那就应观照、标记「咀嚼、咀嚼」,而 无任何的遗漏与忘失。如此, 你必须观照、 标记至少一个显著的动作,将之当作主要的 所缘, 而无任何的遗漏与忘失。

一旦你可以如此让心紧密目准确地专 注在一个所缘, 并藉此培养出定力时, 你将 能专注观照其它的动作,并培养出更深的定与智。种种的毗婆舍那智慧将因此而展开, 而禅修者甚至能在进餐时证悟圣法。

用餐时,咀嚼的动作是尤为显著的。我们的恩师马哈希尊者曾经说过,在咀嚼时, 上、下颚之中,仅下颚在移动。这下颚的移动,实际上就是我们所说的「嚼」。

如果你对下颚逐渐移动的过程,观照、标记得好,并培养出定力,你将会发现对咀嚼动作的观照、标记会进行得特别地好。从咀嚼的动作开始,接着你将能够观照、标记进食中所有的动作。关于如何观照进餐时的一般活动,以上的说明,已相当完整了。

# § 3.2 观照、标记坐下的过程

应观照的一般活动,也包含「坐」、「站」、



「屈」、「伸」等动作。 对具备了某程度的定 与智的禅修者而言, 当他正要坐下时, 「想 要坐下的动机!会相当显著。因此,禅修者 必须观照这个「动机」、「意欲」, [23]标记 [想坐下、想坐下]。然后, 当坐下的动作 进行时,必须观照、标记「坐下、坐下」。

当你观照、标记「坐下」时,试着尽可 能地不要去注意头、身体、脚等等的形状。 你应尽可能地贴近且密集地观照、标记那逐 渐一点一点下降的移动现象,如此观照能使 你的心精确地落在当下逐渐下移的动作。

你应非常贴近目密集地观照,以便能够 了知移动的真实性质(paramattha 真实法)。 当你观照、标记「坐下、坐下」时, 若你能 贴近且紧密地观照、标记,目让你的观照心 准确地落在「相续现在」(即,当下)的移

动时,你将清楚地知道,身体下移时,你不 仅觉知那逐渐下降的移动,也将感受到身体 变得愈来愈沉重。

# § 3.3 观照、标记起身的过程

当你要结束坐禅,打算起身站起来的时候,若你很有正念,「想要起身」的动机会先变得显著。你必须观照、标记这个动机:「想要起身、想要起身」。这想要起身的动机,会使推动身体的「风界」(vāyo dhātu)开始运转。在你向前屈身,累积力气要起身之际,你必须观照、标记「使力、使力」。接着,当你将手伸向旁边做为支撑时,你必须观照、标记「支撑、支撑」。

当身体充满力气时,它会逐渐地向上 升。[24]这个上升的动作,在缅语的词汇里



称为「起身」或「起立」。我们观照、标记它作「起身、起身」。不过,语词也仅是「概念法」(paññatti)。我们要清楚了知的,是一点一点逐渐上升的移动现象。同样的,我们必须密集且准确地观照,并做标记,以便让心能够保持在「当下」逐渐上升的动作。

当你如此贴近、密集且准确地观照,而能让心保持在「当下」,并了知「真实法」 之时,在观照、标记「起身、起身」之际, 当身体上升时,除了了知逐渐上升的移动之 外,你也将亲身体验到上升时的轻盈感觉。

如此,当你观照、标记「坐下、坐下」时,你将亲自体验到沉重的感觉与逐渐下降的移动;当你观照、标记「起身、起身」时,你将亲自体验到轻盈的感觉与逐渐上升的移动。如此,体验到〔身体〕上升时的轻盈

感觉,表示你观见「火界」与「风界」的特质;体验到(身体)下降时的沉重感觉,表示你观见「地界」与「水界」的特质。

# § 3.4 见生灭

箴言: 「见自相已, 方见生灭。」

了知某一(移动)现象的特质之后,才会了知所谓的生(udaya)、灭(vaya),亦即,[25]观见每个移动刹那刹那地生起又灭去。一个移动生起、灭去,接着,另一个移动也生起、灭去,然后另一个移动又生起、灭去,如此生灭不断。清楚地见到生与灭,即是见到「有为相」(saṅkhata-lakkhaṇa)(一切身、心现象皆具有这「依缘而起」或「合会而成」的性质)。

如此见生灭之后, 持续不懈地观照、标



记,定与智会变得更强而有力。接着,你将发现「生起」的现象不再那么明显,只有「灭去」的现象是显著的。当更清楚地体验「灭」的现象时,禅修者会了悟到,身体的移动无一是恒常的。当禅修者清楚地看见观照的心也灭去,他将了悟到能观的心也不是恒常的,无论是「名法」(nāma)或「色法」(rūpa)皆是「无常的」(anicca)。

一连串快速的灭去现象,像是一种「折磨」、「苦」(dukkha)。我们无法阻止、避免这灭去的现象与苦,它们自行发生,不受任何人控制,是「无我的」(anatta)。当了知无常、苦、无我的观智,发展至非常明晰、彻底且具决定性时,禅修者将能证得一直以来所希求的圣法。

如此, 在观照、标记「坐下」、「起身」

时,禅修者将了悟到三种名为「共相」 (sāmañña-lakkhaṇa)的共同性质:「无常」、 「苦」及「无我」。当禅修者对三共相的了 知,变得明晰、彻底且具决定性时,他将能 证得一直以来所希求的圣法。[26]

# § 3.5 观照、标记弯曲与伸直

一般活动的观照,也包含对肢体的弯曲与伸直的观照。当你弯曲手臂时,若你很有正念,「想要弯曲」的动机会先变得显著。就此,你必须观照、标记「想弯曲、想弯曲」。之后,你应尽可能地贴近且仔细地观照、标记「弯曲、弯曲」,以便了知弯曲时,弯曲动作里逐渐移动的现象。禅修者在此也将能亲身体验到手臂向上移动时的轻盈感觉。

同样的, 当想要将弯曲后的手臂再伸直



之时,「想要伸直」的动机会先变得显著。 就此,你必须观照、标记这个动机:「想伸 直、想伸直」。实际将手臂伸直时,你必须 观照、标记「伸直、伸直」。如此,手臂伸 开移动的现象,在缅语中我们称为「伸直」。 当你观照、标记「伸直、伸直」时,你将亲 身经验手臂下移时的沉重感觉。

这轻盈感与沉重感的特质,皆被称为「自相」(sabhāva-lakkhaṇa,个别身、心现象所独有的特质)。

箴言:「见自相已, 方见生灭。」

如此持续地观照、标记,禅修者将体验 到移动时的轻盈与沉重感生起后又灭去。如 此对生、灭的了知,即是在了知「有为相」 (「依缘而起」或「合会而成」的性质)。[27]

之后, 当禅修者证得「坏灭智」, 观见

坏灭或说灭去的现象时,他了悟到:弯曲的 动作不是恒常的,观照弯曲动作的能观之心 也不是恒常的, 伸直的动作不是恒常的, 观 照伸直动作的能观之心也不是恒常的。

如此,就在弯曲、伸直手臂的时候,禅 修者能对三共相「无常」、「苦」及「无我」, 有明晰、彻底且具决定性的了知,并循此而 证得一直以来所希求的圣法。

愿你们听闻了今日包含三部分的[毗婆 舍那实修教学 | 之后, 能够如所听闻到的那 样,精勤修习、实践,并愿你们能够安乐地、 快速地证得向来所希求的「圣法」以及「涅 盘」(一切苦的止息)。

〔此时〕禅修者说: 愿我们具足长老的 祝福。

> 善哉!善哉!善哉! [28]



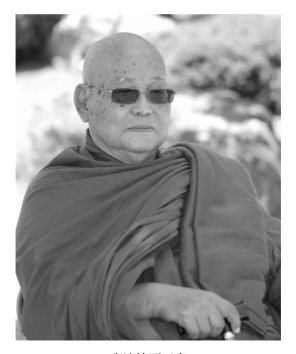
# 应谨记的座右铭

- ☆ 干概念法所缘, 观其常恒不变, 这是奢 **摩他的修行**。
- ☆ 干真实法所缘,观其无常,这是毗婆舍 那的修行。
- ☆ 只有在身、心现象生起的当下, 观照它 们,方能了知它们的「自相」。
- ☆ 了知「自相」后,才能见到生、灭。
- ☆ 必须清楚地观察到, 生起的一切身、心 现象, 必然会坏灭、消逝。
- ☆ 了知坏灭时,将清楚地见到无常。
- ☆ 见到无常时, 苦变得明显。
- ☆ 苦变明显时, 便见无我。
- ☆ 见无我时,将能证得涅盘。

# 修习毗婆舍那的方法







班迪达西亚多 (Sayādaw U Paṇḍtābhivaṃsa, 1921-)



# 修习毗婆舍那的方法2

# 班迪达西亚多 着 达马聂久 编

#### 1. 什么地方最适合禅修?

佛陀建议森林里的树下或者是任何安 静的地方,都是极适合禅修的地方。

2. 禅坐时应怎样坐?
禅修者应宁静、安详地盘腿而坐。

# 3. 背有问题的人怎么坐?

如果盘坐很困难的话,也可用其它坐 姿。有背痛问题的人,可以使用椅子。不管 怎样,背要挺直,和地面成直角,但不要太

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 中譯本由溫宗堃、何孟玲譯自 Sayādaw U Paṇḍitābhivaṃsa, compiled by Tharmanay Kyaw, 'The Way to Practice Vipassana Meditation', Yangon: Paṇḍitārāma. ° (原稿得自 http://web.ukonline.co.uk/buddhism/ paṇḍita3.htm)



讨僵硬。

#### 4. 为什么要坐得挺直?

坐直的原因很容易了解。弯曲驼背的话,很快就会引起疼痛。再者,不藉外物而保持挺直的这一种身精进,能够为你的禅修实践带来力量。

#### 5. 为何选择姿势很重要?

若要有安详的心,我们必须先确定身是 平静的。所以,选一个能让我们长时,保持 舒适的姿势是重要的。

#### 6. 坐定后,应做什么?

闭上眼睛,把注意力放在腹部。不要强 迫、控制你的呼吸,应正常地、自然地呼吸, 不刻意放慢、也不刻意加快。



#### 7. 呼吸时, 你会察觉到什么?

吸气——腹部上升时,或叶气——腹 部下降时, 你会察觉到某些感受。

#### 8. 该如何让观照更加准确?

确定你的心注意着腹部上升及下降的 整个过程,如此便能让观照更加准确。观照 腹部上升的移动过程里所包含的一切感受: 亦即,观照它的开始、持续的过程,乃至它 的结束。然后观照腹部下降的移动过程中所 包含的一切感受:亦即,观照它的开始、持 续过程, 乃至它的结束。

我们说腹部的上升、下降有开始、中段, 以及结束, 这是为表明, 你的正念应该持续 目彻底, 而非要你刻意把这些过程分成三 段。总之, 你应该观照每个移动, 从其开始 直到结束。应注意的是,不应用过度聚焦的

心盯着这些感受,尤其不要想找出腹部移动 是如何开始与结束的。

9. 为何在禅修中,精进和准确观照都很重要?

精进和准确观照都重要,如此心才会直接、有力地接触到那些感受。

10. 有助于精准观照的方法是什么?

有助于精准观照的方法是,对所觉知的对象(感受)在心中作一个「标记」,在心中轻柔地默念出该「感受」的名称,例如:「起、起…伏、伏」。

11. 当心散乱,开始胡思乱想时,你应怎么做?

这个时候,要观照那散乱的心!觉察自己正在乱想。



#### 12. 如何净化妄想的心?

标记那个想心,在心中默念:「想、想」, 〔待妄想结束〕之后再回去观照腹部的起 伏。

13.注意力有可能一直完全专注在腹部起伏吗?

虽然努力这么做,但是没有人可以永远地让注意力完全地专注在腹部起伏。其它的所缘必然会出现,变得显著。因此,应观照的范围,含盖我们所有的经验: 所见、所听、所嗅、所尝、身体的触觉,以及心里的念头——如想象的影相,或者种种情绪。不论哪一个所缘出现,你都应该立刻直接观照它们,并在心中作一个轻柔的标记。

14. 什么是坐禅的基本原则? 如果其它的

所缘碰触了心,把心引离原来的腹部起 伏,我们该怎么做?

坐禅期间,如果另一个所缘,强力地触击我们的心,而把心引离了腹部起伏,那么,我们就必须观照这个所缘。举例来说,如果坐禅期间,出现了巨大的声音,此时,应有意识地立即把注意力导向那个声音。直接觉知那声音,并轻柔、简洁地在心中做个标记,默念:「听、听」。 当声音消逝,不再显著时,再回到腹部起伏。这是坐禅时的基本原则。

#### 15. 什么是最好的标记方式?

不需使用复杂的语言。简单的用词最好。若是眼门、耳门、舌门,只要分别标记: 「看、看」,「听、听」,「尝、尝」。



#### 16 标记身体上触觉的方式有哪些?

对于身体的触觉,我们可选择能略为清 楚描述所缘的语词,像是「暖」、「紧」、「硬」 或「移动」。

#### 17. 该如何标记念头?

念头有许多种,但实际上,它们可归为 几个明显的类别,如「思考」、「想象」、「回 忆」、「计划」及「影相」。

#### 18. 标记的目的是什么?

运用「标记」的技巧时,你的目的不是 为了要善于用词。「标记」是为了能帮助我 们清楚地觉察经验的真实本质,而不会沉陷 在其内容之中。它让我们的心获得力量与专 注。

#### 19. 禅修时我们寻求什么样的觉照力?为



#### 什么?

我们寻求的,是一种对身、心现象深入、 清晰且精确的觉照力。这种直接的觉察力, 能让我们看清生命的实相,看清身、心现象 的真实本质。

20. 坐禅一小时后,我们的禅修就结束了吗?

禅修不需要在坐禅一小时后就结束,我 们可以终日持续处在禅修的状态中。

# 21. 禅修者应怎样从坐禅的姿势起立?

从坐禅的姿势起立时,你必须仔细地观照:先是想张开眼的动机——「动机、动机…张开、张开…」,体验「动机」的整个过程,并觉察开张眼睛时的感受。从变换姿势的整个过程一直到站立,开始行走,都应运用全



分的观照力, 持续仔细且精确地观照。

22. 一整天里,除了坐禅和行禅以外,禅修 者尚需观照什么?

在一整天里,你尚应观照并且标记所有 其它的活动,如伸直、弯曲手臂,拿取汤匙, 穿着衣服、刷牙、关门、开门、闭上眼、进 食等等。这些活动,都应仔细的观照,并在 心中作轻柔的标记。

23. 一整天当中,是否有什么时间,是禅修 者可以放松正念的时候?

除了睡眠几个小时以外,在其余所有的 醒觉时间,你皆应试着保持续不断的正念。

24. 要终日保有持续的正念,似乎是很辛苦的工作。

其实,这并非是件很辛苦的工作,不

过是坐禅、行禅,并单纯地观照着一切生起的现象而已。

25. 密集禅修的一般作息状况是怎样的呢?

密集禅修时,通常是行禅与坐禅交替进 行,分别各进行约相等的时间,行禅后坐禅, 坐禅后行禅,如此交替进行一整天。

26. 每次行禅的时间该多久? 标准的时间是一个小时,但是,四十五分钟也可以。

27. 禅修者该选择多长的行禅走道? 就行禅的走道而言,禅修者应选择长度 约二十步长的走道,缓慢地来、回行禅。

28. 行禅对日常生活有帮助吗?



有的,坐禅之前先行禅一小段时间,如 十分钟,能帮助我们的心更加专注。

除了这个利益之外,在日常生活身体活动的期间,行禅所训练出的觉照力,对我们是非常有用的。

- 29. 透过行禅培养出的心,有什么特质? 行禅能培出平衡且精准的觉照力,以及 持久的定力。
- 30. 行禅时能见到深奥的法吗? 行禅时,可以见到非常深奥的法,禅修者甚至会在行禅的过程中证悟!
- 31. 若坐禅前未事先行禅,这样会有什么坏处?

若坐禅之前未事先行禅,禅修者在坐禅 时,就会像是电池老旧的车子,将有一段时 间难以启动正念的引擎。

- 32. 行禅时,我们要观照些什么? 行禅时,注意行走的过程。
- 33. 走较快的时候,应如何作标记?应把注意力放在哪里?

若你走得相当快,应观照并标记脚的移动,「左、右、左、右」,用注意力跟随着整个脚部的感觉。

- 34. 走较慢时,应如何作标记? 若你走得较慢,观照并标记每一步脚掌 的「提起」、「移动」及「放下」。
- 35. 无论走快或走慢,应把心放在哪里? 无论快、慢,你都必须把心放在行走的 感觉上。



36. 行禅时,到达走道的两端时,应做什么?

要观照停在走道终端时所发生的现象, 无论是站着不动、转身、或再次开始行走。

#### 37. 要用眼睛看着脚吗?

除非因地上有障碍物而需要特別留意, 否则不要用眼看着你的脚。试着观照脚部的 感觉时,在心中保留脚的影相是没有帮助 的。你须专注在感觉本身,而它们并非是影 相。

#### 38. 观照行走的感觉时,会发现什么?

就许多人而言,当他们能够纯粹的觉知「轻快」、「推动」、「冷」、「暖」等身体现象时,这便是个有趣的发现。

#### 39. 通常应如何标记行走的过程?

我们通常把行走的过程分为三阶段的移动:脚的提起、移动及放下。

#### 40. 怎样让觉照更加精确?

为了帮助我们能精确地观照,我们把脚部移动的过程清楚地分段,在每个移动过程的开始作个轻柔的标记,并且确定我们的觉察力,清楚且有力地跟随着脚部移动的过程,直到它结束。

另一个重点是,在脚开始往下移动的刹 那,立刻标记脚部放下的移动过程。

41. 在禅修中,世俗概念的知识,是否重要?

以「脚的提起」为例,我们知道它的世俗称谓,但是在禅修中,重要的是,穿透这世俗概念去了知整个提起过程的本质: 从想



提起的动机开始,持续整个提起的过程之中 所包含的种种身受。

42. 如果用以觉知「提起」过程的精进力, 太过或不足,会如何?

觉知脚部提起的精进力,若太过的话, 观照就会越过那些感受;精进力不足的话, 就无法到达所缘。

43. 若精进力平衡的话, 会怎样?

精确的瞄准目标,有助我们平衡精进力。当精进力平衡,而瞄准精确时,正念就能稳固地建立在所缘之上。

44. 若要长养定力,心需有什么样的要素? 精进、准确、正念三个要素需现前,才能培养出定力。

#### 45. 什么是定?

定是心的统整,心的一境性。其特质是 令心远离散乱。

46. 愈贴近脚部提起的过程,我们会观察到什么?

当我们的心愈贴近脚部提起的过程,我们会观察到,提起的过程像是一列缓缓走过 马路的蚂蚁。从远处看,那行列像是静止的, 但近一点看,那行列就会开始摇晃、摆动。

### 47. 若更贴近,将会见到什么?

若更贴近,那行列会分成一只一只单独 的蚂蚁,我们会知道当初的「行列」只是个 幻觉。这时,我们能正确了知,蚂蚁的行列, 只是蚂蚁一只接着一只相续不断而已。

#### 48. 什么是「智」?



「智」是一种心所。当我们正确地观察,如观察「脚的提起」,从其开始到结束,名为「智」的心所或心理特质就愈接近所观察的目标。「智」愈接近,就愈能看清楚脚提起过程的真实本质。

#### 49. 什么是「智次第」?

这是人类心灵的一个奇妙事实,也就是,当「智」藉由「毗婆舍那修行」,或说「内观修行」而生起及深化之时,真理的某些面向,就会开始依循固定的次序,向禅修者显现。这个次第称为「智次第」。

#### 50. 禅修者所体验的第一个阶智是什么?

禅修者所体验的第一个智是,直观地了知——非藉由理智或推理——脚提起的过程等等,乃由心理现象与身体现象所构成。

这身体现象——「色法」,与心理现象—— 「名法」彼此相关,但却截然不同。

#### 51. 智次第中的第二智是什么?

禅修者开始看到整串的心理现象与身体感受,了知名、色两者之间的关系。禅修者极清晰且直接地了知:想举脚的动机,引发「移动」的身体现象,这是「名」引生「色」。禅修者也了知强烈的热的感受,产生想要把行禅的地方换到有遮蔽的地方,这是「色」引生「名」。对因果的了知,有许多的方式;当此智生起时,生命就显得比以往单纯许多。我们的生命不过是身、心因果的相续而已。这是智次第的第二阶智。

#### 52. 下一个阶智是什么?

当定力愈强, 我们会有更深的了悟。例



如了知举脚的过程是无常、无我,一个接一个以极快的速度生起又消失。这是专注的觉照力能直接了知的下一个观智内容。在这些现象的背后,没有「人」存在,身心现象依据缘起法则,生起又消失。「移动」、「坚实」的幻觉,就像电影一样。就一般人的认知而言,电影充满着种种人物与物体,像极了真正的世界。但是,如果把电影放慢,我们会发现,它实际上是由个别、静止的电影画面所组成。

# 禅修者小参引导





# 禅修者小参引导3

尽管禅师教导了禅修方法,有些禅修者 仍然无法正确地练习,而且小参时无法向禅师报告他们的修习历程。虽然有一些禅修者 可以练习得很顺利,但却不能完整地描述自 身修习的历程。因此,这段开示是为了帮助 禅修者能有条不紊地向禅师报告:他们在禅 修过程中如何进行练习,又观察到什么现象 和体验。

就禅修方法而言,马哈希大师(Mahāsi Sayādaw, 1904-1982)曾为初学禅修者,录 制一段简要开示。一开始就是谈正念禅修

<sup>3 《</sup>禪修者小參引導》(Guidance for Yogi at Inverview by Sayādaw U Pandita)乃由大越法師、潘宗銓、溫宗堃根據如來禪修中心(Tathagata Meditation Center)之網路版所譯。此中譯本對原英文本的英文、巴利文課植、做了修正。

(satipaṭṭhāna)的基本目标,也就是腹部的 上升与下降。

根据佛典的解释,我们是由不断生灭的名色法(身心现象)所组成。禅修者应该能透过正念,在六根门体验生灭过程。例如,眼睛与视觉景象都是色法(物质现象),眼识则是名法(心理现象)。同样地,耳闻声、鼻嗅香、舌尝味、身觉触、心理活动及手臂曲伸、转身、弯腰或步行等身体动作,也都是名色现象。马哈希大师教导禅修者要在各种目标——即使是微不足道的目标——变得明显时,贴近去观察它们。

即使马哈希大师的教导已经非常明白 易懂,然而禅修者实际操作时还是会遇到一些困难。为了帮助禅修者克服这些困难,禅修中心的禅师们为初学者说明,该如何观察



基本目标——腹部的上升与下降,以及如何 在其它目标如杂念、感受、景象、声音等出 现时,加以观察。然而,一些初学者仍无法 恰当地练习,也不能够清楚地报告他们的修 习历程。为了克服这些困难,禅师们设计了 下列方便记忆、有助理解的箴言。

#### 箴言一

报告你怎么观察基本目标,又经验 到什么感受。

禅修者在坐禅练习时,应如实心系的基本目标,是呼吸时的腹部上升与下降。如果缺乏其它显著的目标,禅修者应该持续地观察基本目标。〔如果其它显著的目标出现〕,应该观察其它目标,直到其灭去后,再回到基本目标上。

禅修者必须能够报告,他如何观察腹部上升移动的整个过程。一吸气时,腹部便上升,继续吸气时,腹部会持续上升。吸气结束时,腹部上升动作结束。

观察腹部的上升动作时,应该经历、了知整个移动过程。经典说: sabba-kāya-paṭisamvedī〔了知一切身〕,这是指应该尽可能持续地(没有中断地)观察整个腹部上升移动过程中所包含的色法。

应该把注意观察的心专注在腹部的上 升移动过程,包含其开始到结束的所有步骤。初学者刚开始可能没有办法观察到移动 过程中所有的步骤,不过他应该想办法努力 达到这个目标。我们鼓励禅修者如此努力练 习,以确保心对目标有认真充足的专注力。



禅修者应该要能够报告:自己是否有足够的专注力能够观察目标;能观察的心是否和目标同时生起;是否有能力观察整个腹部移动的连续阶段。如果他能够观察到目标,那么他「观见」什么?也就是说,他体验了什么?他不应该报告其它(不相关)的事,应该要能够(准确地)描述,观察到的目标及(实际)经验到的腹部上升移动。

在此禅修练习方法中有两个要素:一是 所注意的目标;二是对目标的觉察。禅修者 基于这两个要素,才能够描述他「观见」或 经历什么。

在此,就基本目标而言,禅修者必须要 能报告,觉察力与目标(腹部的上升)的移 动是否同步。如果是,禅修者「观见」(觉

察到)什么?是腹部本身?上升移动的形态?或是腹部上升时的绷紧与移动?

#### 身体目标的三个面向

当禅修者观察腹部上升这个目标时,他 可能看见或经验到下列这三个面向中的一 个:

- . 形状 (saṇṭhāna/santhāna)
- . 移动的形态(ākāra)
- . 本质 (sabhāva)

禅修者观察腹部的上升时,腹部的形状 也许会变得很明显。或者他可能会看到腹部 的移动形态——腹部从扁平的状态逐渐膨 胀,然后膨胀停止,开始收缩。在「观见」 目标的本质之前,他可能会先观察到这两个 面向。



事实上「观见」腹部的形状与移动形态,并不是毗婆舍那。禅修者必须超越目标的形状与移动形态,「观见」目标的本质,也就是,腹部上升时出现的绷紧和移动的感觉。禅修者如果专注地观察目标,就会「观见」这些本质。他要在小参时描述这些本质。但是,他必须向禅师报告他自身真正的经历,而不是他自认为所看见的。

禅修者也要能够观察、「观见」腹部下降的过程,并且清楚描述他的体验。行禅时也是要如此。当脚提起时,他是否可以同步地观察到脚步逐渐提起——从开始到结束的动作?如果他可以这么做,他「观见」什么?他「观见」到脚或脚提起的形态?感觉到脚变轻且往上升,或者脚变紧且有被推动的感觉?

他应该依自身经验来报告三个面向中的任一个面向。当他(在跨步的过程中)把脚推向前时,他的心是否同步在观察脚的移动?在此同时他「观见」到什么?他「观见」到脚,或脚往前推的形态?或某些本质,例如感觉脚被从后方推移,或由前方拉动。同样地,放下脚时,他是否能够观察或注意到脚逐渐放下——从开始到碰触地板的动作?他观见到脚,或脚放下的形态?或是观见到一些本质,例如脚变轻、变柔软?

观察其它禅修目标——例如手臂弯曲、伸直,转身或弯腰,改采坐姿或站姿之时,也是要如此报告三个面向。针对这些现象,禅修者是否能够同步观察这从开始到结束的整个现象?对禅修者而言,很重要的是将

自己的报告限定在禅修目标的这三个面向, 不要报告杂乱的琐事。

## 名色法的三种特质

禅修者应该了解名/色(精神/物质)现象的三种特质:

- . 自性相 (sabhāva-lakkhana)
- . 有为相(saṅkhata-lakkhana)
- . 共相 (sāmañña-lakkhana)

#### (1) 自性相 (sabhāva-lakkhaṇa)

自性相是指名色 (精神与物质)的个别性质。以 28 种色法而言,例如硬或软属于地界 (paṭhavī dhātu),而不属于其它的界。热或冷是火界 (tejo dhātu)的特性。黏或流动是水界 (āpo dhātu)的特性。绷紧、压力或移动是风界 (vāyo dhātu)的特性。就名

法而言,心的特质是识知目标。在 52 个心所之中,触(phassa)的特性是让心接触目标。受(vedanā)的特性是感受目标。

## (2) 有为相(sankhata-lakkhaṇa)

所有名色法的自性相都会历经三个阶段: 生(uppāda)、住(thiti)、灭(bhaṅga)。生(uppāda) 表示现象的生起。住(thiti) 指持续一段期间。灭(bhaṅga)则是消灭。这 三 个 阶 段 称 作 有 为 相 ( saṅkhatalakkhana)。

## (3) 共相(sāmañña-lakkhaṇa)

名色法的第三个特质称为共相(sāmañña-lakkhaṇa),亦即无常、苦、无我。巴利文称这三个共相为 anicca-lakkhaṇa、dukkhalakkhaṇa、anattalakkhaṇa。

这些特性是每个因条件生起的名色法所共同拥有,因此被称作共相(sāmañña-lakkhana)。

禅修的练习,最终是为了体悟名色法三个特质中的共相。我们应该如何精进,才能体悟到现象的特性?我们应该在名色法出现时立刻观察它们,此外没有其它别方法,只有在那样,我们才能体悟它们的特性。

当禅修者吸气时,腹部上升。在吸气前,腹部并没有任何的上升。禅修者的心应该继续观察腹部上升——从开始到结束的整个移动过程。只有在那时,禅修者才能「观见」到腹部上升的真实本质。什么是真实本质(特质)?随着吸气,风便往内。什么是风呢?风界有绷紧、压力或移动的特质。这就是禅修者所「观见」到的风界的真实本质。

只有在它一出现、持续以及消失之前,加以观察,禅修者才有机会「观见」它的真实本质。否则,甚至连形状或形态都没法看到,更别说是真正的特性。持续专注在禅修目标,也就是腹部的上升与下降,禅修者的专注力将可以逐渐增强。

当禅修者的专注力变强时,他将不再「观见」到腹部的形状或上升/下降的形态。 他的观察力将超越形状与形态,直接观见到 目标的自性相,例如,腹部移动所包含的绷紧、压力和移动。

呼气时,他将感到腹部绷紧的减弱;且 在呼气结束时,腹部下降移动也跟着结束。 观察行禅中的动作——脚步提起、推前、放下、落至地面——时,他也会有同样的体验。



禅师不会告诉禅修者他将会 「观见」 什 么,只会引导他怎么去做观察。就好像我们 做算数的加法练习一样。老师不会给你答 案, 但他会教你如何把答案计算出来。

相同的指导原则也应用在观察身体的 其它动作、感受和心念。所有这一切, 应该 在它们出现的瞬间就被观察到, 如此才保证 能「观见」它们的真实本质。我们已经说明 了第一个箴言。现象一出现就被观察到时, 它们的真实特性便会显现。一旦与目标同步 的专注觉察力捕捉住名色法的「自性相」, 名色法的「有为相」与「共相」自然就会显 现。

#### 箴言二

只有「观见」现象的自性(sabhāva) 时,现象的有为性(sankhata)才会

显现,也就是说,将会依序地「观 见」现象的生起、持续和消失。

#### 箴言三

只有当有为性(sankhata)出现时, 共有性(sāmañña)才会被「观见」。

## 箴言四

「观见」共有性(sāmañña)时,观智(vipassanāñāṇa)才会生起。

观智生起后,观智的洞察力会渐渐成熟,构成那被称为 pubbabhāga-magga-ñāna 的前分道智。之后才会出现圣道智(ariya-magga-ñāna)。禅修者藉由此圣道智,将能够体悟名色法(苦)的止息,证得涅盘(Nibbāna)。



须重复再说一遍, 在小参时, 禅修者应 该描述他实际「见到」的事物,而不是他认 为自己「见到」的事物。只有自己「见到」 的,才是自己的智慧,认为自己见到的,并 不算数, 这顶多是借来的(二手的)智慧, 也与所观察到的现象之本质、特性不一致。 箴言五

> 所有观察、了知到的念头,都应该 报告。

当禅修者坐禅,观察或注意基本目标时 (腹部的上下活动),可能生起各种的念头。 这是不受控制的心所具有的自然特质。心倾 向到外游移, 离开基本目标, 并制造种种的 念头, 有些念头是善的(kusala), 有些则不 是。那么禅修者应该怎么做呢? 只需要观照 任何出现在心里的现象。你能不能这样做

呢?你应该能。如果你这样做,这些念头是持续,或被制止,或完全消失?或者你的注意力又回到基本目标上?你要报告所有与这几点有关的事情。

#### 箴言六

禅修初学者专注基本目标时,一开始 〔苦〕受还没有出现。但是,可能会有种种 念头生起。此时,初学者没有能力观照所有 出现的念头。为了去减少这些(散乱的)念 头,初学者应该让注意力尽可能的贴近、专 注在基本目标上。

不过当初学者坐禅经过了 5 分钟、10 钟分或 15 分钟后,身体会有一些不舒服的感受,这些也会影响到心。苦受生起时,应加以观照。报告时最好是用日常惯用的语言



描述,例如「痒」、「痛」、「麻或刺痛」等等。 不要用佛典术语说成 vedanā(受)。这些自 发出现的苦受,应该用之前提过的方法加以 观照,看它是在增强,减弱,持续,或者消 失。

所以,第六箴言是:

所有的感受皆应观察、了知,并在 小参时报告。

#### 箴言七

再者,还有什么现象应该被观照、了知?包括看到的景象,听到的声音,闻到的气味,尝到的食物。还有种种的心理状态,如喜欢、讨厌、昏沈、懒惰、分心、焦虑、怀疑、回想、正知、注意、满足、高兴、轻安、宁静与禅修的舒适感等等。

佛陀总称上述这些为「法所缘」 (dhamm-ārammaṇa)。假设喜欢之心生起, 也观察到了。接着发生什么?可能喜欢之后 跟随有贪爱生起。这现象,禅修者应该要报 告。再举个例子,禅修者正处于昏沈、懒惰 及无力的状态。当他观照了心的这些状态 后,又有掉举出现。这些现象,依序地观照 后,又生起了什么其它现象。总之,不论任 何法所缘在何时生起,都应该加以观照。

总而言之,念处内观禅修(satipaṭṭhāna vipassanā bhāvanā)有四种观照的目标:

- . -身体的活动
- . -感受或感觉
- . 心识的活动
- . -其它心理状态

在内观禅修中,会持续不断的进行三件 事:

- . 现象出现
- . 观照正发生的现象
- . 有所发现、了悟

第七个箴言要求禅修者了知发生的每一个现象,第二与第三项是禅修者应关注的事。对于(包含在上述四类观照目标里的)每一个禅修目标,很重要的是了解上述的三件事。禅修者(特别)要关心是其中第二件事,也就是-观察或观照在自己身上发生的现象。第七个箴言这么说:

所有出现的,被观察到的,被了知、「见到」的,都应该彻底了知,并 目在小参时报告。 正念禅修方法:含「毗婆舍那实修教学」、「修习毗婆舍那的方法」、「禅修者小参引导」

原作者: 沙达马然希西亚多 (Saddhammaraṃsi Sayādaw)/ 班迪达西亚多 (Paṇḍita Sayādaw)

英译者: 凯玛南荻 (Daw Khemānandi)/ 编者: 达马聂久 (Tharmanay Kyaw)

中译者: 大越法师、潘宗铭、温宗堃、何孟玲

发行者: 庆安正念推广中心

助印者:温水聚、游美恋

印 刷:世和印制有限公司

公元 2012 年 5 月

非賣品

For free distribution only