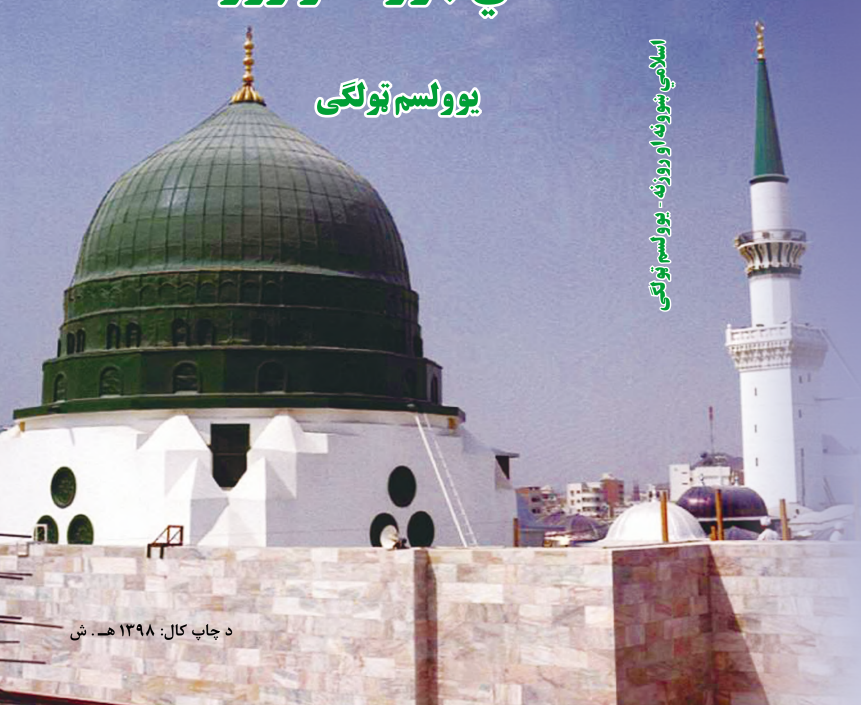


# اسلامي شوونه او روزنه





## ملي سرود

داعزت دهرافغان دی هر بچی یې قهرمان دی د بلوڅو د ازبکو د بلوڅو د ازبکو د ترکمنو د تاجکو پامیریان، نورستانیان هم ایماق، هم پشه بان لکه لمر پر شنه آسمان لکه زړه وي جاویدان وایوالله اکبر وایوالله اکبر

دا وطن افغانستان دی کور د تورې کور د سولې کور د تورې دا وطن د ټولو کور دی د پښتون او هـزاره وو ورسره عرب، گوجر دي براهوي دي، قزلباش دي دا هيـواد به تل ځليږي په سـينه کې د آسـيا به نوم د حق مـو دی رهبر نوم د حق مـو دی رهبر





# اسلامي ښوونه او روزنه

يوولسم ټولگي

د چاپ کال: ۱۳۹۸ ه .ش.

### د کتاب ځانگړتياوې

\_\_\_\_\_

مضمون: اسلامی ښوونه او روزنه

مؤلفین: د تعلیمی نصاب د اسلامی زده کړو برخی د درسی کتابونو مؤلفین

اډيټ کوونکي: د پښتو ژبې د اډيټ ديپارتمنت غړي

ټولگى: يوولسم

د متن ژبه: پښتو

انکشاف ورکوونکی: د تعلیمي نصاب د پراختیا او درسي کتابونو د تألیف لوی ریاست

خپروونکی: د پوهنې وزارت د اړیکو او عامه پوهاوي ریاست

**د چاپ کال: ۱۳۹۸** هجري شمسي

د چاپ ځای: کابل

چاپخونه:

برېښناليک پته: curriculum@moe.gov.af

د درسي کتابونو د چاپ، وېش او پلورلو حق د افغانستان اسلامي جمهوريت د پوهنې وزارت سره محفوظ دی. په بازار کې يې پلورل او پېرودل منع دي. له سرغړوونکو سره قانونی چلند کيږي.

#### د پوهنې د وزير پيغام

### اقرأ باسم ربك

د لوى او بښونكي خداى ﷺ شكر په ځاې كوو، چې موږ ته يې ژوند رابښلى، او د لوست او ليک له نعمت څخه يې برخمن كړي يو، او د الله تعالى پر وروستي پيغمبر محمد مصطفى ﷺ چې الهي لومړنى پيغام ورته (لوستل) و، درود وايو.

خُرنگه چې ټولو ته ښکاره ده ۱۳۹۷ هجري لمريز کال د پوهنې د کال په نامه ونومول شو، له دې امله به د گران هېواد ښوونيز نظام، د ژورو بدلونونو شاهد وي. ښوونکی، زده کوونکی، کتاب، ښوونځی، اداره او د والدينو شوراگانې د هېواد د پوهنيز نظام شپږگوني بنسټيز عناصر بلل کيږي، چې د هېواد د ښوونې او روزنې په پراختيا او پرمختيا کې مهم رول لري. په داسې مهم وخت کې د افغانستان د پوهنې وزارت د مشرتابه مقام، د هېواد په ښوونيز نظام کې د ودې او پراختيا په لور بنسټيزو بدلونونو ته ژمن دی.

له همدې امله د ښوونيز نصاب اصلاح او پراختيا، د پوهنې وزارت له مهمو لومړيتوبونو څخه دي. همدارنگه په ښوونځيو، مدرسو او ټولو دولتي او خصوصي ښوونيزو تأسيساتو کې، د درسي کتابونو محتوا، کيفيت او توزېع ته پاملرنه د پوهنې وزارت د چارو په سر کې ځای لري. موږ په دې باور يو، چې د باکيفيته درسي کتابونو له شتون پرته، د ښوونې او روزنې اساسي اهدافو ته رسېدلي نشو.

پورتنيو موخو ته د رسېدو أو د اغېزناک ښوونيز نظام د رامنځته کولو لپاره، د راتلونکي نسل د روزونکو په توگه، د هېواد له ټولو زړه سواندو ښوونکو، استادانو او مسلکي مديرانو څخه په درناوي هيله کوم، چې د هېواد بچيانو ته دې د درسي کتابونو په تدريس، او د محتوا په لېږدولو کې، هيڅ ډول هڅه او هاند ونه سپموي، او د يوه فعال او په ديني، ملي او انتقادي تفکر سمبال نسل په روزنه کې، زيار او کوښښ وکړي. هره ورځ د ژمنې په نوي کولو او د مسؤوليت په درک سره، په دې نيت لوست پيل کړي، چې د نن ورځې گران زده کوونکي به سبا د يوه پرمختللي افغانستان معماران، او د ټولنې متمدن او گټور اوسېدونکي وي.

همداً راز له خوږو زده کوونکو څخه، چې د هېواد ارزښتناکه پانگه ده، غوښتنه لرم، څو له هر فرصت څخه گټه پورته کړي، او د زده کړې په پروسه کې د ځیرکو او فعالو گلډونوالو په توگه، او ښوونکو ته په درناوي سره، له تدریس څخه ښه او اغېزناکه استفاده وکړي.

په پای کې د ښوونې او روزنې له ټولو پوهانو او د ښوونيز نصاب له مسلکي همکارانو څخه، چې د دې کتاب په ليکلو او چمتو کولو کې يې نه ستړې کېدونکې هلې ځلې کړې دي، مننه کوم، او د لوی خدای ﷺ له دربار څخه دوی ته په دې سپيڅلې او انسان جوړوونکې هڅې کې بريا غواړم.

د معياري او پرمختللي ښوونيز نظام او د داسې وُدان افغانستان په هيله چې وُگړي ېې خپلواک، پوه او سوکاله وي.

> د پوهنې وزير دکتور محمد ميرويس بلخي

### د موضوعاتو فهرست

| •   | لومړی لوست – آسماني کتابونه                           |
|-----|-------------------------------------------------------|
| ٠.  | دويم لوست – وحې                                       |
|     | دريم لوست – پر انبياوو او رسولانو ايمان               |
| ۱۳  | څلورم لوست – د انبياوو او رسولانو عليهم السلام صفتونه |
|     | پنځم لوست – اولو العزمه پيغمبران                      |
| ۲.  | شپږم لوست – معجزه او سحر                              |
| ۲ ٤ | اووم لوست – كرامت او استدراج                          |
| ۲٦  | اتم لوست – قضاء او قدر                                |
|     | نهم لوست – د برزخ حالات                               |
|     | لسم لوست – بعث او حشر                                 |
|     | يوولسم لوست - د پيغمبرﷺ شفاعت                         |
|     | د حديثو برخه                                          |
| ٤٢  | دولسم لوست – غيبت لويه گناه ده                        |
|     | ديارلسم لوست – مسلمان د مسلمان هنداره ده              |
|     | څوارلسم لوست – د مشورې اهميت                          |
|     | پنځلسم لوست – د بېوزلو سره مرسته                      |
|     | پ ۱۰۰۰ و سب – د لوڼو پالنه او روزنه                   |
|     | اوولسم لوست – د حلالې روزې گټل                        |
|     | اته لسم لوست – په دين کې آسانتيا                      |
|     | نو لسم لوست – لعنت(ښېرا) وېل                          |
|     | شلم لوست – په چاروکې منځنی حالت غوره کول              |
|     | يوويشتم لوست – په ځوانۍ کې د اللهﷺ بنده گي            |
|     | دوه ويشتم لوست – په لار کې د کښيناستلو آداب           |
|     | د روی ۱۰ و ۱۰           |
| ۸۱  | در ویشتم لوست – کورنیدر ویشتم لوست – کورنی            |
| ٥٨  | گروریستم نوست – نکاح                                  |
|     | عبور ویستم نوست کماح                                  |
|     | بناحه و پستم له سب د نماح معدمات                      |

| ۹۲   | شپږ ويشتم لوست – د نکاح ارکان او شرطونه           |
|------|---------------------------------------------------|
|      | اوه ويشتم لوست – ولايت                            |
| ٩٨   | اته ويشتم لوست – كفائت                            |
|      | نهه ويشتم لوست - د نكاح محرمات                    |
|      | دېرشم لوست – رضاعي محرمات (حراموالي)              |
|      | يو دېرشم لوست – موقتي محرمات                      |
|      | دوه دېرشم لوست – مُتعه                            |
|      | درې دېرشم لوست – مهردرې دېرشم لوست – مهر          |
|      | خلور دېرشم لوست – وليمه                           |
|      | وور وېرسم وست - د ښځې او خاوند حقوق               |
|      | په دېرسم توست - د خاوند حقوق په ښځه باندې         |
|      | •                                                 |
|      | اوه دېرشم لوست – حجاب                             |
|      | اته دېرشم لوست – د ښځې او ميړه د ستونزو د حل لارې |
|      | نهه دېرشم لوست – طلاق                             |
|      | څلوېښتم لوست – د طلاق ډولونه                      |
|      | يو څلوېښتم لوست – د تفريق ډولونه (۱)              |
| 1 20 | دوه څلو بښتم لوست - د تفريق ياتي ډولو نه (٢)      |

#### لومرى لوست

### آسماني كتابونه

الله تعالى د خپلو بندگانو د لارښوونې لپاره وخت پر وخت کتابونه را لېږلې دي، تـر څـو دوى د هغو کتابونو له لارښوونو سره سم خپل ژونـد عيـار او د دنيـا او آخـرت نېکمرغـۍ خپلې کړي.

#### د کتاب تعریف

کتاب په لغت کې له کتابت څخه اخیستل شوی او لیکنې ته ویل کېږي او آسماني کتاب د الله تعالی د لارښوونو هغه کلام دی چې د خپلو رسولانو څخه یې یو رسول ته ورکوي چې خلکو ته یې ورسوي.

### د تعریف شرح

له کتاب څخه دلته د الله تعالی کلام مراد دی چې له نور او لارښوونو څخه برخمن دی، الله تعالی په هره زمانه کې د خپلو بندگانو د لارښوونې لپاره آسماني کتاب را نـازل کـړی چې هغوی دغه آسماني کتاب د خپل سپېڅلي قانون په توگه ومني او پيـروي يـې وکـړي چې د دنيا په ستونزمنو او کړکېچنو لارو کې خپله لار ورکه نه کړي.

### د آسمانی کتابونو د اثبات دلایل

په آسماني کتابونو باندې د ايمان د اثبات لپاره په قرآن کريم او د نبي کريم ﷺ په مبـارکو احاديثو کې ډېر زيات دلايل شته چې موږ يې دلته په لنډ ډول بيانوو:

### قرآن كريم

الله تعالى به قرآن كريم كى فرمايي: ﴿ قُولُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُوتِيَ اللَّهِ وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّمِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّمِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦] ثرباړه: ووايئ چې! مونږ ايمان راوړى دى په الله او پر هغه هدايت چې مونږ ته راغلى دى او هغه چې ابراهيم الطّيّلا، اسحاق الطّيّلا، اسحاق الطّيّلا، يعقوب الطّيّلا أو د يعقوب الطّيّلا خُوخات ته راغلى و او هغه چې موسى الطّيّلا، عيسى الطّيّلا او نورو ټولو پيغمبرانو ته د هغو د رب له لوري وركړى شوى و، مونږ د هغو په منځ كى هېڅ توپير نه كوو، او مونږ الله ته سر ټيټوونكى يو.

پدې مبارک آیت کې الله تعالی مؤمنان مامور کړي چې په قرآن کریم او په هغو کتـابونو چې له قرآن کریم څخه مخکې نازل شوي ایمان راوړي.

الله تعالى په بل آيت كې فرمايي: ﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا شَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾ [البقرة: ٢٨٥]

ژباړه: پیغمبر پر هغه هدایت ایمان راوړی دی چې د هغه د رب له خوا پر هغه نازل شویدی او څوک چې د دې پیغمبر منونکي دي، هغوی هم دا هدایت د زړه په مینه منلی دی. دوی ټولو الله، د هغه پرښتې، د هغه کتابونه او د هغه پیغمبران شه منلي دي او د هغو وینا دا ده چې: "موږ د الله په پیغمبرانو کې یو له بله توپیر نه کوو، موږ حکم واورېده او اطاعت مو ومانه زموږ څښتنه! موږ ستا څخه د گناه د بښنې غوښتونکي یو او همدا ستا لوري ته زموږ درتگ دی.

الله تعالى پدې مبارك آيت كې د نبي كريم او مؤمنانو د ايمان صفت بيان كړى او هغه څه يې پكې څرگند كړي چې دوى په ايمان راوړلو پرې مامور شوي دي چې هغه ايمان په الله تعالى، ملايكو، كتابونو، رسولانو او نورو دى.

همدارنگه الله تعالى په يو بل مبارك آيت كې داسې فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ وَمَنْ يَكُفُرْ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرَسُولِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾ [النساء: ١٣٦] **ژباړه**: اې مؤمنانو! په الله، په رسول ورسول يه الله، په رسول يې او په هغه كتاب ايمان راوړئ چې الله تعالى پر خپل رسول را نازل كړى او په هغه كتاب چې لومړى يې نازل كړى او څوك چې له الله او د هغه له ملايكو، كتابونو، رسولانو او وروستى ورځې څخه منكر شي، نو رښتيا چې هغه په بې لاريتوب كې ډېر لرې ولاړ.

#### حديث شريف

كله چې جبرائيل النسخ له نبي كريم ﷺ څخه د ايمان پـه هكلـه پوښـتنه وكـړه، رسـول اللهﷺ ورته وفرمايل: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ حَيْرِهِ وَشَرِّهِ». (۱)

رباړه: ايمان دې ته ويل كبري چـې تـه ايمـان او يقـين وكـړې پـه الله تعـالى او د هغـه پـه

۱ - صحیح مسلم - (۱ / ۲۸)

ملايکو، کتابونو، رسولانو، د قيامت په ورځ او پدې ايمان او باور ولرې چې د خيـر او شـر ټولـو اندازه د الله تعالى له لورى ده.

### په آسماني کتابونو د ايمان لرلو حکم

په ټولو آسماني کتابونو چې د الله تعالى له لوري را نازل شوي ايمان راوړل، يقين او بـاور کول پرې فرض دي.

### آسماني کتابونو ته د خلکو اړتيا

د بشر د تاریخ له پلټلو څخه څرگندیږي چې انسان له یو لـوري ځـان غوښتنه لـري، ځـان خوښوي او د نورو آزادي او حقوق د برلاسي توب په وخت کـې اکثـراً پـه نظـر کـې نـه نیسي.

فعاليت: له پخواني او معاصر تاريخ څخه د ظالمو چـارواکو او زورورو خپلـسرو قومونـو د بشري ځان غوښتنې ځينې بېلگې د مثال په توگه په وار سره بيان کړئ.

او له بل پلوه د بشر پوهه نیمگړې ده، د کایناتو او د هغو د خالق په اړه له لارښوونې پرته حقیقت ته نه شي رسېدای او په همدې تو گه د ټولنیزو اصولو او قوانینو په هکله ېې علم نیمگړی دی، غوره او گټورې لارې چارې په خپل سرۍ سره نه شي پېژندلی، الله تعالی د انسان دې نیمگړتیا ته زمونږ پام را اړوي فرمایي: ﴿أَیَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ یُتُوکَ سُدًی ﴿ أَمُ یَكُ نُطْفَةً مِنْ مَنِ یُمْنَی ﴾ [القیامة: ٣٦، ٣٧] آیا انسان گومان کوي چې خپل سری دې پرېښودل شی، آیا دی د منیو نطفه نه و چې په رحم کې غورځول کېده.

### فعاليت

زده کوونکي دې په وار سره د لاندې پوښتنو او ځوابونو په هکله خبرې اترې وکړي:

- ۱. هغه فیلسوفان چې په خپل عقل باندې په تکیه کولو ېې د بــــــــر د ژونــــد لپــــاره قـــوانين رامنځته کړی، آیا د ژوند د اصولو په هکله سره یوه خوله دی؟
  - ۲. آيا بشر د دې وړتيا لري چې خپل سری پرېښودل شي؟
  - ٣. د الله تعالى له لوري د شريعت راليږلو ته څه اړتيا ليدل کېږي؟

نو بشر سخته اړتیا درلوده چې الله تعالی د دوی د لارښوونې او له هک پک کېدو څخه د ویستلو لپاره په بېلابېلو وختو کې پیغمبران را واستوي او د هغوی په لاس شریعتونه او کتابونه رانازل کړي.

الله تعالى فرمايي: ﴿رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا﴾ [نساء:١٤٥]،

**ژباړه:** (الله تعالى) زېرى وركوونكي او وېروونكي پيغمبران راواستول چې لـه هغوى وروسته د خلكو لپاره په الله تعالى كـوم حجـت نـه وي او الله تعالى غالـب او د حكمـت خاوند دى.

دا خبره ضروري ده بايد پرې پوه شو چې د ټولو آسماني کتابونو پېغام په قرآن کريم کې شتون لري او دغه کتاب د ټول بشريت د لارښوونې وروستنی کتاب دی. په دې سربېره د الله ﷺ په دې کتاب کې برکتونه دي، د هغه تلاوت ذکر دی او په دنيا کې د رحمتونو او په آخرت کې د ژغورنې سبب گرځي.



- ١. كتاب تعريف كرئ!
- ۲. په آسماني کتابونو باندې د ايمان د اثبات دلايل ووايئ!
- ٣. رسول الله ﷺ جبرائيل النَّكِينُ ته د ايمان په هكله څه وويل؟
  - په آسمانی کتابونو باندې د ایمان حکم بیان کړئ!
    - ٥. آسماني كتابونو ته خلك څه اړتيا لري؟

### 🏚 کورنۍ دنده

زده کوونکي دې آسماني کتابونو ته د خلکو د اړتیا تر سرلیک لاندې یـوه مقالـه ولیکـي چې له لسو کرښو څخه کمه نه وي.

### دويم لوست

### وحي

پدې لوست کې موږ په وحې باندې له ايمان راوړلو څخه بحث کوو. وحې څه ته ويل کېږي؟ وحې د چا له خوا په چا باندې نازلېږي؟

### د وحې تعریف

وحې په لغت کې په ډېرو معناگانو سره استعمال شوې ده لکه: اشاره، پیغام، الهام، خفي کلام، امر او کتابت. (۱) او د عقایدو د علم په اصطلاح کې د الله تعالی له لـوري پـه پټـه او خارق العاده طریقې سره د نبي خبرولو ته وحې ویل کېږي. (۲)

### د تعریف شرح

وحې د الله تعالى له لوري له هغه چا سره چې د پيغمبرۍ لپاره يې غوره کړى وي پـه هـر هغه څه چې اراده يې لري، په خفي او داسې طريقو سـره خبرولـو تـه ويـل کېـږي چـې د بندگانو په وس او توان پوره نه وي.

### د وحي د ثبوت دليل

١ - لسان العرب، القاموس المحيط،، تفسير الرازي او تفسير البيضاوي.

٢ - مناهل العرفان - (١ / ٤٦)

له دې نه مخکې تا ته کړېده او پر هغو پيغمبرانو هم چې د هغو يادونه مو تاته نـه ده کړې. الله له موسى الگيلاسره داسې خبرې کړې دي لکه څنگه چې خبرې کېږي.

په يو بل آيت كې الله تعالٰى د محمد الله نه هكله فرمايي: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى ۚ إِنْ هُوَ إِلّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [النجم: ٣، ٤] راه: هغه له خپل نفسي خواهش څخه نه غږېږي، دا خو يوه وحې ده چې پر هغه نازليږي. همدارنگه الله تعالى په يو بل آيت كې فرمايي: ﴿أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ مِنْهُمْ أَنْ أَنْدِرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا أَنَّ هُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِنْدَ رَهِيمْ قَالَ الْكَافِرُونَ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ مُبِينٌ ﴾ [يونس: ٢] راه: آيا د خلكو لپاره دا د حيرانتيا وړ خبره شوه چې موږ له همغو څخه يوه سړي ته وحې وكړه چې (په غفلت كې لوېدلي) خلك را ويښ كړه او څوك چې يې ومني هغو ته زېرى وركړه چې د دوى لپاره د هغو له رب سره ريښتونى عزت او سرلوړي ده؟ منكرانو وويل چې دا سړى ښكاره كوډ گر دى؟.

### عقلي دليل

وحې يو ريښتونی واقعيت دی، څوک چې د الله تعالی پـر وجـود او د هغـه د قـدرت پـه کمال ايمان لري د وحې له وجود څخه نه منکرېږي.

**فعاليت:** زده کوونکي دې د وحې د دليلونو په اړه يو له بل سره خبرې وکړي.

### پر وحي د ايمان حکم

په ټولو نازل شويو کتابونو او په ټولو وحيو باندې په اجمالي توگه ايمان او باور لرل فرض دي.

#### د وحې ډولونه

الله تعالى خپلو پيغمبرانو ته په درې ډوله وحې کړې ده:

د الهام او خوب په توگه وحي.

أ. الهام: لكه څرنگه چې نبي كريم فرمايي: «إن روح القدس نفث في روعي أن نفسا لن محوت حتى تستكمل أجلها وتستوعب رزقها فأجملوا في الطلب ولا يحملن أحدكم استبطاء الرزق أن يطلبه بمعصية فإن الله لا ينال ما عنده إلا بطاعته» (۱) ژباړه: يقيناً چې جبرائيل المحين زما په زړه كې دا خبره الهام كړه چې هېڅ نفس تر هغه وخته نه مړ كېږي، تر څو خپله تاكلې نېټه پوره كړي او خپل رزق پوره تمام كړي، نو رزق له روا لارو وغواړئ او د رزق ورو كېدل او كموالى دې په تاسو كې هېڅ يو دې ته اړ نكړي چې په ناروا

١ - حلية الأولياء - (١٠ / ٢٧)

لارو ېې ولټوي، ځکه هغه څه چې د الله تعالى پـه وړانـدې شـته هغـه د طاعـت څخـه پرته په نورو ناروا لارو نه شي تر لاسه کېداى.

- ب. په خوب کې لیدل: لکه څرنگه چې الله تعالی ابراهیم الله الله ته په خوب کې وحې وکړه چې خپل زوی اسماعیل الله ذبحه کړي او له همدې رښتینو خوبونو څخه پر حضرت محمد الله باندې وحې پیل شوې ده.
- ۲. د پردې تر شا خبرې کول: يعنې پدې صورت کې به د پيغمبر او الله تعالى تر منځ واسطه موجوده نه وه، بلکې پرته له واسطې به الله تعالى خپل پيغمبر تـه وحـې کـولې لکـه څرنگـه چې موسى النيځ د الله تعالى خبرې پرته له واسطې څخه اورېدلې دي.
- ۳. د ملايکې په واسطه: يا به الله تعالى خپل پيغمبر ته ملايکه لېږله، نو دې ملائکې به هغه وحې پيغمبر ته رسوله چې دا د جبرائيل النيځ دنده وه. (۱)

د وحې پورتني درې ډولونه الله تعالى پدې مبارك آيت كې داسې بيانوي: ﴿وَمَاكَانَ لِبَشَوِ

أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ﴾

[الشورى: ٥١] ژباړه: هېڅ بشر دا مقام نه لري چې الله له هغه سره مخامخ خبرې وكړي يا خو د هغه خبرې په وحې (اشاره) سره وي يا د پردې تر شا، يا كوم پيغام راوړنكې (پرښته) ليږي او پرښته د الله په حكم سره هر څه چې هغه غواړي وحې كوي، هغه لوړ او د حكمت خاوند دي.

**فعاليت:** زده کوونکي دې د وحې د ډولونو په اړه يو له بل سره خبرې وکړي.

### م پوښتنې

- وحي لغتاً او اصطلاحاً تعريف كړئ.
  - ۲. د وحې د شتون دلیلونه بیان کړئ.
- ۳. په وحې باندې د ايمان حکم څه دی؟
  - د وحې ډولونه بيان کړئ.
- هغه مبارک آیت ذکر کړئ چې الله تعالی د وحې ډولونه په کې ذکر کړي دي.

### 🐴 کورنۍ دنده

زده کوونکي دې د وحې په اړه په خپلوکتابچو کې يوه مقاله وليکي چې لـه لـسو کرښـو کمه نه وی.

١ - نفسير الرازي، ج: ٢٧، ص: ١٨٦.

### دريم لوست

### پر انبیاوو او رسولانو ایمان

- ١. نبي او رسول چا ته ويل كېږي؟
- ۲. آیا نبوت او پیغمبری په کار او زیار سره ترلاسه کېدای شی؟

### ۱- د نبي او رسول تعریف

أ. نبي: چې د الله تعالى له لوري وحې ورته راغلې وي.

ب. رسول: هغه چا ته ویل کېږي چې الله تعالی خپلو بندگانو ته د خپلو احکامو د رسولو لپاره له نوي شریعت سره استولی وي.

### ۲. د نبی او رسول تر منځ توپیر

رسول هغه چا ته ویل کېږي چې الله تعالى خپلو بندگانو ته له نوي شریعت سره را استولى وي چې هغه خلکو ته ورسوي او نبي هغه دی چې الله تعالى د خپلو بندگانو د لارښوونې لپاره رالېږلى وي، برابره خبره ده که د پخوانيو انبياوو شریعت خلکو ته رسوي، نوی شریعت ورکړل شوی وي، نو هر رسول ته نبي ویل کېږي، خو هر نبی ته رسول نه ویل کېږي.

### ۳. د انبياوو شمېر

په قرآن کريم کې د پنځه ويشتو انبياوو يادونه راغلې، اتلس تنه ېې د الله تعالى په دې قول کې ذکر شوي: ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ إِنَّ وَل کې ذکر شوي: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ کُلَّا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرِيَّتِهِ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ۞ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ کُلَّا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرِيَّتِهِ دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُ فَ وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ۞ وَزَكْرِيًّا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ کُلُّ مِنَ الصَّالِينَ ۞ وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَكُلَّا فَضَلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ﴾ (الأنعام: ٨٣ - ٨٨)

**ژباړه**: او دا زمونږ دلیل دی چې ابراهیم ته مو د قوم په مقابل کې ورکړی و، چا ته چې مو خوښه شي درجې ېې لوړوو، بې شکه ستا څښتن ډېر د حکمت او علم خاوند دی او ده ته مو اسحاق او یعقوب وربښلي وو، ټولو ته مو لاره ښودلې وه او نوح ته مو پخوا لاره ښودلی وه او د ده له اولادې څخه داوود، سلیمان، ایوب، یوسف، موسی او هارون

همداسې غوره بدل ورکوو او زکریا، یحیی، عیسی او الیاس هنوره نور تول او نور ټول مو په نورو خلکو غوره گرځولی وو. نورو خلکو غوره گرځولی وو.

او اوه تنه ېې په نورو ځايونو کې ذکر شوي چې هغوی عبـارت دي لـه: آدَم،إِدْرِيس، هُود، صَالِح، شُعَيْب، ذُو الْکِفْل او َمُحَمَّدٌ خَاتَمُ النَّبِيِّين (عَلَيْهِمْ جَمِيعًا صَلَوَاتُ اللَّهِ وَسَلاَمُهُ).

يه قرآن كې راغلي چې نـور پيغمبـران هـم شـته، الله تعـالى فرمـايي: ﴿وَرُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْل وَرُسُلاً لَمُ نَقْصُصُهُمْ عَلَيْكَ﴾ [النساء: ١۶۴]

او په حدیثونو کې د انبیاوو شمېر یو لک او څلورویشت زره او د رسولانو شمېر درې سوه او دیارلس تنه ښودل شوی، خو علماء وایي چې په دې حدیثونو کې ضعف دی  $^{(1)}$ نو د مجموعی تعداد په هکله ېې توقف غوره دی.

### ٤. په رسولانو باندې د ايمان د اثبات دليل

الله تعالى په خپل كتاب قرآن كريم كې فرمايي: (آمَنَ الوَّسُولُ عِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا خُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرِ (البقره: ١٨٥] ژباړه: پيغمبر پر هغه هـدايت ايمان راوړيـدى، چې د هغه د رب له خوا پر هغه نازل شويدي او څوک چې د دې پيغمبر منونكي دي، هغوى هـم دا هدايت د زړه په مينه منلى دى. دوى ټولو الله، د هغه پرښتې، د هغه كتابونه او د هغه پيغمبران اليَّكُ منلي دي او د هغو وينا دا ده چې: «موږ د الله په پيغمبرانو كې يـو لـه بلـه توپير نه كوو، موږ حكم واورېده او اطاعت مو ومانه زموږ څښتنه! موږ ستا څخه د گناه د بښني غوښتونكى يو او همدا ستا لوري ته زموږ درتگ دى.»

**فعاليت:** زده کوونکي دې په خپلو منځونو کې د نبي او رسول تر منځ پر توپير خبرې وکړي.

### ٥. په انبياوو او رسولانو باندې د ايمان حکم

په ټولو انبياوو او رسولانو عليهم السلام باندې ايمان لـرل فـرض او د اسـلامي عقيـدې لـه ارکانو څخه شمېرل کېږي، نو له يوه نبي او رسول څخه انکـار د ټولـو انبيـاوو او رسـولانو

١. د ابن كثير تفسير د دې آيت لاندې (وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ).

څخه انکار بلل کېږي، له همدې امله مسلمان د تـل لپـاره لـه خپلـې عقيـدې سـره سـم دا گواهي ورکوي چې د هېڅ نبي تر منځ په ايمان کې توپير نه کـوي، پـه ټولـو رسـولانو او نبيانو باندې پرته له کوم توپيره يو ډول ايمان لري، ځکه دوی ټول د الله تعالى له لوري را استول شوي دي.

### ٦. نبوت الهي ورکړه ده

نبوت يوه الهي وركړه ده. هر هغه چا ته چې الله تعالى وغواړي نبوت او رسالت وركوي، په ذوق، كوښښ او خپله خوښه هېچا ته نه وركول كېږي، يعنې دا چې په عبادت، رياضت او زيار نه تر لاسه كېږي، الله تعالى د انبياوو ستاينه او توصيف په قرآن كريم كې داسى كړى دى: ﴿وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الْأَخْيَارِ﴾ [ص: ٤٧]

**ژباړه:** په یقیني توگه زموږ په نزد هغوی په غوره شویو نېکو کسانو کې شمار دي له دې. آیت څخه دا څرگنده شوه چې انبیاء د اللهﷺ د لوري غوره شوي کسان دي.

فعالیت: زده کوونکي دې پر انبیاوو او رسولانو باندې د ایمان د حکم په اړه یو له بـل سـره خبرې وکړي.

### ٧. په نبيانو او رسولانو باندې د ايمان تفصيل

په انبياوو او رسولانو باندې ايمان درلودل د قرآن او سنتو په رڼا کې تفصيل لـري چــې پــه لانــدې کرښو کې ورته اشاره کوو:

- ۱. پر هغو انبياوو او رسولانو باندې ايمان لرل چې الله تعالى په قرآن كريم كې ذكر كړي
   دي او ټول شمېر يې پنځه ويشت تنه دي، همدارنگه پدې باندې هم ايمان لـرل چې الله
   تعالى له دې ذكر شويو پيغمبرانو څخه پرته نور پيغمران هم را استولى دي.
- ۲. پدې ټينگ باور او ايمان لرل چې د ټولو انبياوو د بلنې محور د الله تعالى د يـووالي منـل
   او د هغه عبادت و.
- ۳. پرته له توپیره په ټولو انبیاوو باندې ایمان لرل، د دوی د نبوت او رسالت تصدیق کول، سره له دې پدې باور لرل چې ځینې یې له ځینو نورو څخه غوره او محمد په تر ټولو یغمبرانو غوره دی.

- ٤. پدې باندې ايمان او باور لرل چې دوی ټول انسانان دي او د الوهيت هېڅ ډول خصوصيات نه لري.
- ه. پدې باندې ایمان لرل چې انبیاء او رسولان له ټولو خلکو څخه د علم، عمل او اخلاقو له پلوه کامل دي، دوی خپل امانت پوره کړی او رسالت یې په پوره امانت دارۍ سر ته رسولی دی.
- ٦. پدې باندې ایمان لرل چې الله تعالی د خپلو انبیاوو د تصدیق لپاره دوی ته معجزې ورکړي دی.
- ۷. پدې باندې ایمان لرل چې د نبوت لړۍ په محمد پای ته رسېدلې او محمد پا ټولو خلکو ته استول شوی دی او د ده له رحلت څخه وروسته بل نبي یا رسول د قیامت تر ورځې پورې نه راځي او د وحې لړۍ پای ته رسېدلې ده.

### فعاليت: په قرآن کريم کې د څو پيغمبرانو نومونه ذکر شوي دي؟

### ۸ په انبياوو او رسولانو باندې د ايمان معنا

الله تعالى په خپل كتاب قرآن كريم كې فرمايلي دي: ﴿قُولُوا آمَنَّا بِاللّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى اللهِ وَمَا أُونِيَ النّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُونِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُونِيَ النّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُونِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُونِيَ النّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦] ژباړه: ووايئ چې! مونبر ايمان راوړيدى په الله او پر هغه هدايت چې مونبر ته راغلى دى او هغه چې ابراهيم الطّيّلا، اسماعيل الطّيّلا، اسحاق الطّيّلا، اسحاق الطّيّلا، و نورو يعقوب او د يعقوب الطّي خوځات ته راغلى و او هغه چې موسىٰ الطّيّلا، عيسى الطّيّلا او نورو تولو پيغمبرانو ته د هغو د رب له لوري وركړى شوى و، مونبر د هغو په منځ كې هېڅ توپير نه كوو، او مونبر الله ته سر ټيټوونكي يو.

په انبياوو او رسولانو باندې ايمان او ټينگ باور لرل دې ته وايي چې الله تعالى خپلو ځينو بنده گانو ته وحې كوي، تر څو خلكو ته د الله تعالى د نعمتونو زېرى وركړي او د هغه له عذاب څخه يې ووېروي، خو دا هر څه يوې موخې ته د رسېدو لپاره تر سره كوي چې هغه د الله تعالى عبادت، د دين اقامت او الله تعالى په ربوبيت، الوهيت، نومونو او صفاتو كې يو گڼل دي.



لاندې پوښتنې ځواب کړئ:

- ١. نبي او رسول تعريف كړئ.
- ٢. نبي او رسول څه توپير لري.؟ په لنډو ټکو کې يې بيان کړئ.
  - ٣. آيا نبوت په زيار او عبادت سره تر لاسه كيږي؟
- په انبياوو او رسولانو باندې د ايمان د وجوب دلايل ذکر کړئ.
- ٥. په قرآن کريم کې د څو پيغمبرانو نومونه راغلي دي؟ کوم چې درته ياد دي ويې ليکئ.
  - ٦. په انبياوو او رسولانو باندې ايمان څه حکم لري؟

### 🏚 کورنۍ دنده

زده کوونکي دې د نبي او رسول په اړه په خپلو کتابچو کې يوه مقاله وليکي چې له لسو کرښو څخه کمه نه وي.

### څلورم لوست

### د انبياوو او رسولانو عليهم السلام صفتونه

الله تعالى پيغمبران د ښو، غوره او نېكو صفتونو خاوندان گرځولي دي، تر څو په ښه توگه خلك سمې او نېكې لارې ته دعوت كړي. همدارنگه الله تعالى دوى له ټولو هغو خويونو او كړنو څخه چې د نبوت له منصب سره مناسب نه دي، پاك او سپېڅلي كړي دي.

#### د انبياوو صفتونه

د انبياوو عليهم السلام ځينې صفتونه په قرآن کريم کې ذکر شوي دي چې په لاندې ډول بيانېږي:

#### ١. عصمت

د عصمت تعریف: عصمت په لغت کې حفظ او ساتلو ته وایي او د عقایدو د علم په اصطلاح کې عصمت (پاکوالي) د الله تعالی هغه لطف دی چې پیغمبر ﷺ د نېکو کارونو کولو ته هڅوي او د بدو کارونو له کولو څخه یې ساتي، له انسان څخه اختیار نه ساقطوي، تر څو د ازمایښت او امتحان حقیقت باقي وي. (۱)

#### د تعریف شرح

الله تعالى خپل ټول انبياء په خپل فضل او کړم سره له نبوت څخه مخکې او وروسته لـه ټولـو گناهونو څخه پاک ساتلي دي، داسې ځواک يې ورکړی دی چې د نېکو کارونو کولو تـه يـې هڅوي او د ناوړه کارونو له کولو څخه يې منع کوي، خو له دوی څخه اختيار نه ساقطوي.

### له گناهونو څخه د انبياوو عليهم السلام عصمت

د ښه وضاحت لپاره د انبياوو عصمت په لاندې ډول شرح کوو:

أ. كبائر گناهونه: كبيره گناه هغې گناه ته ويل كبيري چې يا په دنيا كې حد ورته ټاكل شوى وي او يا لعنت او يا غضب شوى وي او يا د جهنم په اور باندې وعده وركړل شوې وي او يا لعنت او يا غضب ورباندې ويل شوى وي.

ب. صغائر گناهونه: صغیره گناه هغې گناه ته ویل کیږي چې په دنیا کې حد ونـه لـري او په آخرت کې ورته عذاب نه وي ټاکل شوی.

١ – المسامرة. ص: ٢٢٩.

### لومړى: له لويو گناهونو څخه د انبياوو عليهم السلام عصمت (پاكي)

ټول انبياء کرام له بعثت څخه مخکې او وروسته له ټولـو لويـو گنـاهونو لکـه: کفـر، دروغ ويل او داسې نورو څخه پاک او سپېڅلي دي، له دوی څخه قصداً او يا سهواً هـېڅ وخـت لويه گناه نه پېښېږي، بلکې له دې ټولو گناهونو څخه معصوم دي.

### د دې عصمت دلايل

څرنگه چې د انبياوو له ټولو ستره او مهمه دنـده خلکو تـه د الله ﷺ پيغـام رسـول دي، نـو قر آن کريم په څرگندو ټکو کې پـه دې هکلـه د هغـوی پـه صـدق گـواهي ورکـړې، الله تعالى فرمايلي دي: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى﴾ [النجم:٣، ٤] ژبـاړه: هغـه له خپل نفسي خواهش څخه نه غږېږي، دا خو يوه وحې ده چې پر هغه نازلېږي.

همدارنگه نبي كريم الله إنّك تُدَاعِبُنا. قال: (إنّي لا أَقُولُ إلا حَقّاً) (١)

**ژباړه**: له حضرت ابو هريره رضي الله تعالى عنه څخه روايت دى چى اصحابو كرامو وويل: اې د الله تعالى رسوله! ته له موږ سره ټوكې كوې. رسول الله وفرمايل: زه له حق څخه پرته بل څه نه وايم.

همدارنگه د دوی پـه هکلـه الله تعـالی فرمـایي: ﴿وَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ (الانعام: ۸۷) **ژباړه**: او دوی مو خوښ کړي او نېغه لاره مو ورته ښودلې ده.

### دويم: له صغائرو (كوچنيو) گناهونو څخه د انبياوو عليهم السلام عصمت

د امام ابو حنيفه رحمه الله په نزد پيغمبران عليهم الصلاة والسلام لکه څرنگه چې لـه لويـو گناهونو څخه پاک او معصوم دي همدارنگه له صغائرو (کوچنيو) گناهونو څخه هم پاک او معصوم دي.

الله تعالى په قرآن كريم كې فرمايي: ﴿وَإِنَّهُمْ عِنْدَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الْأَخْيَارِ﴾ [ص: ٤٧]. ژباړه: په يقيني توگه زموږ په نزد هغوى په غوره شويو نېكو كسانو كې شمار دي.

۲۰ بشریت: انبیاء او رسولان ټول بشر دي، خوراک، څښاک کوي، ویده کېږي، ناروغه کېږي، وردي کېږي، تري کېږي، نکاح کوي په غیبو باندې نه پوهېږي او د داسې نورو ټولو بشري صفتونو خاوندان دي، تر څو له خلکو سره صله رحمي وکړي، د

۱ - سنن الترمذي - (۶ / ۳۵۷)

دوى له احساس څخه خبر وي او د مستقيمې لارې په ښودلو كې الله تعالى په دوى باندې قوي حجت قائم كړى، الله تعالى په دې اړه فرمايلي دي: (لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ [التوبة: ١٢٨]. ژباړه: وگورئ تاسې ته يو پيغمبر راغلى دى چې په خپله له همدا تاسې څخه دى، په زيان كې ستاسې لوېدل پر هغه گران تمامېري، هغه ستاسې د رغېدنې حرصناك دى. د مؤمنانو لپاره هغه خواخوږى او زړه سواندى دى.

- ۳. تبليغ: خلكو ته د هغو احكامو رسول چې په رسولو يې مامور شوى وي تبليغ بلل كېږي، تر څو هغوى ته د دنيا او آخرت د نېكمرغيو لارښوونه وكړي چې دا كار ټولو پيغمبرانو تر سره كړى او هېڅ شى يې نه دى ورڅخه پټ كړى، الله تعالى پدې اړه فرمايلي دي: (يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ [المائدة: ٦٧] ژباړه: اې پيغمبره! څه چې ستا د رب له لوري پر تا نازل كړى شويدي هغه خلكو ته ورسوه. كه داسي دې ونه كړل، نو د هغه د پيغمبرۍ حق دې ادا نه كړ.
- ٤. زير كتيا: هر نبي د زير كتيا او لوړ فهم څخه برخمن وي، الله تعالى پـدې اړه فرمايي: ﴿ فَفَهَمْنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُلَّا آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُودَ الْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ وَكُنَّا فَاعِلِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٩] ژباړه: نو پـه هغه وخت كـې مـوږ د فيـصلې صحيح صـورت سليمان ته وښوده پداسې حال كې چې موږ حكم او علم دواړو ته وركړى و، له داؤد سره موږ غرونه او الوتونكي ايل كړي وو چې پاكي يې بيانوله، د دغه كـار كـوونكي همدا موږ وو.
- نارینتوب: ټول علماء پدې اتفاق دي چې الله تعالی ټول انبیاء نارینه رالېږلي دي هېڅ ښځې ته د نبوت منصب نه دی ورکړای شوی، آن تر دې چې ځینو علماوو په دې خبره اجماع هم نقل کړې ده، ځکه الله تعالی فرمایلي دي: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلّا رَجَالًا نُوحِي إِلَيْهِمُ ﴾ [یوسف: ۱۰۹] ژباړه: اې محمده(ﷺ) له تا نه مخکې چې موږ کوم پیغمبران لېږلي وو هغوی هم ټول سړي وو، همغو لوري ته موږ وحې لیږو. په پورتني آیت کې د رجل لفظ ذکر شوی دی او په عربي ژبه کې «رجل» نارینه ته ویل کیږي.
  - ٦٠ له عيبونو څخه پاکوالي: پيغمبران الله لاندې عيبونو څخه پاک او سپېڅلي دي:

- أ. هر پيغمبر د بعثت په وخت کې د خپلې زمانې له ټولو خلکو څخه د خلقت له مخې غوره وي.
- ب. هر نبي له داسې عيبونو څخه چې طبيعت ورڅخه کرکه او نفرت کوي، پـاک او سپېڅلی دی، لکه: پيس، جذام او داسې نور.
  - ج. نبي د داسې کسب خاوند نه وي چې عرف يې بد وگڼي، لکه: ښکر لگول او داسې نور.
- د. نبي د زړه له سختوالي څخه پاک وي، ځکه که چېرې نبي بې رحمه او د سخت زړه خاوند وي. نو بيا خلک ورڅخه نفرت کوي، الله تعالى پدې اړه داسې فرمايلي دي: ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللّهِ لِنْتَ فَمُ وَلَوْ کُنْتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ﴾ [آل عمران: ١٥٩] ژباړه: اې پيغمبره (ﷺ) دا د الله لوى رحمت دى چې ته د دې خلكو لپاره ډېر نرم خويه جوړ شوى يې، که داسې نه واى او ته توند خويه او سخت زړى واى، نو دا ټول به ستا له شاوخوا نه خواره شوي وو.

فعالیت: زده کوونکي دې د انبیاوو علیهم السلام د صفتونو په اړه یو لـه بـل سـره خبـرې وکړي.



- ۰۰ حست دریت کړی.
- د انبياوو د عصمت دلايل بيان کړئ.
  - ۳. د بشریت د صفت دلایل ووایئ.
    - د تبليغ د صفت دلايل ووايئ.
  - ٥. د زير کتيا د صفت دلايل ووايئ.
- ٦. د نارينتوب د صفت دلايل بيان کړئ.
- ۷. له کومو عیبونو څخه د انبیاوو پاکوالی لازمي دی؟

### 👜 کورنۍ دنده

زده کوونکي دې د انبياوو د صفتونو په اړه يوه مقاله وليکي چې له لسو کرښو څخه کمه نه وي.

#### پنځم لوست

### اولو العزمه پيغمبران

ټول پيغمبران د الله تعالى په وړاندې معزز او د عزت خاوندان دي، ټول پيغمبران د ډېر زيات عزم، صبر اوحوصلې خاوندان وو، خو ځيني پيغمبران الله تعالى په عزم سره ستايلي دي دا په دې دلالت کوي چې دوى د نورو انبياوو البيالو په پرتله د ډېر قوي عزم او د الله تعالى په وړاندې د ډېر لوړ مقام او لوړې درجې خاوندان دي.

### د عزم تعریف

عزم صبر، ثبات او د يو کار د کولو لپاره قوي هوډ ته ويل کېږي.

### ولي ځينو پيغمبرانو ته اولو العزم ويل کېږي؟

ځينو پيغمبرانو ته ځکه اولو العزم ويل کېږي چې دوی د دعوت او رسالت په کار کې له صبر، ډېر زغم او حوصلې څخه کار اخيستی دی، نو الله تعالی په اولوالعزم صفت سره ستايلي دي او فرمايي: (فَاصْبِرْ کَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ) [الاحقاف، ٣٥] ژباړه: نو صبر کوه لکه چې همتناکو رسولانو صبر کولو.

### د اولو العزمه پيغمبرانو شمېر

د اولو العزمه پيغمبرانو د شمېر په اړه له علماوو څخه ډېر قولونه نقل شوي دي، خو د جمهورو علماوو په نزد اولو العزم پيغمبران پنځه کسان دي، حضرت نوح الله حضرت ابراهيم الله حضرت موسى الله حضرت عيسى الله او حضرت محمد گله.

چې الله تعالى پدې قول كې راټول كړي دي: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُمْ مِيثَاقًا غَلِيظًا﴾ [الأحزاب: ٧] ژباړه: او هغه مهالل چې موږ له (ټولو) انبياوو او (خصوصاً) له تا، نوح، ابراهيم، موسى او د مريمې زوى عيسى نه ژمنه واخيسته او ښه پخه ژمنه مو ترې واخيسته او همدارنگه الله تعالى په دې مبارك آيت كې هم ذكر كړي دي: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدّينَ وَلا تَتَفَوّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ [الشورى: ١٣] ژباړه: تاسو ته يې هماغه دين ټاكلى (بيان كړى) چې په هغه سره يې نوح ته سپارښتنه كړې وه او هغه چې تا ته مو وحي كړې او په هغه سره موږ ابراهيم،

موسى او عيسى ته سپارښتنه کړې وه چې (همدغه) دين تر سره کړئ او اختلاف مه پکې اچوئ. مشرکانو باندې هغه خبره ډېره درنه ده چې ته يې وربلي.

### د اولوالعزمه پيغمبرانو نومونه

- ١. حضرت نوح العَلَيْ الْأ
- ٢. حضرت ابراهيم العَلَيْكُلا
- ٣. حضرت موسى العَلَيْ الْأ
- ٤. حضرت عيسى التَلْكِ الْأَ
  - ٥. حضرت محمد الله

فعالیت: زده کوونکي دې د اولوالعزمه پیغمبرانو د شمېر په اړه په خپلو کې سره خبرې اترې وکړي.

#### د اولو العزمه پيغمبرانو فضيلت

دغه اولو العزمه پیغمبران له نورو ټولو پیغمبرانو څخه د زیات فـضیلت خاونـدان دي او پـه دوی کې د ډېر زیات فضیلت خاوند حضرت محمدﷺ دی.

همدارنگه امام بخاري له ابي هريره رضي الله تعالى عنه څخه روايت كوي چې رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل: «أَنَا سَيِّدُ وُلْدِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُّ عَنْهُ الْقَبْرُ وَأَوَّلُ شَافِع وَأَوَّلُ مُشْفَقًع». (١)

**ژباړه**: زه د قیامت په ورځ د آدم الگن د اولادې سید او مشر یم، لومړی به له ما څخه قبـر شق او څېرې کېږي، زه لومړی شفاعت کوونکی یم او لومړی به زما شفاعت قبلیږي.

١ - أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة - (١ / ٢٢١)

### **فعالیت:** زده کوونکي دې د اولو العزمه پیغمبرانو نور فضیلتونه هم بیان کړي.



- ١. آسماني كتابونه څو او په چا نازل شوي دي؟
  - ۲. عزم تعریف کړئ.
- ٣. اولو العزمه پيغمبرانو ته ولي اولو العزمه ويل كېږي؟
  - ٤. اولو العزمه پيغمبران څو دي؟
- ٥. د اولو العزمه پيغمبرانو د فضيلت په اړه يو حديث شريف ووايئ.

### شپږم لوست

### معجزه او سحر

#### ۱. معجزه

#### د معجزي تعریف

معجزه په لغت کې له عجز څخه اخیستل شوې چې بېوسې کوونکي او عاجز کوونکي ته وېل کېږي او په اصطلاح کې د هغه ننگوونکي، خارق العادة کار او وینا څخه عبارت ده چې الله تعالی یې د نبوت او رسالت د دعوا لرونکو د ریښتینولۍ په قصد له دوی څخه صادروي چې نور انسانان ورڅخه عاجز وي.

### د معجزې تعریف شرحه

معجزه داسې کار او وینا ته ویل کېږي چې د نبوت او رسالت لـه دعـوا لرونکـو څخـه صادرېږي چې لاندې شرطونه لري:

- ۱. معجزه به ننگوونکي وي، که چېرې ننگونه ونه لري معجزه نه بلل کېږي.
- ۲. د رسالت او یا نبوت د دعوا د ریښتینولۍ په خاطر یې ښکاره کوي که څوک خارق
   ۱لعادة کار تر سره کوي مگر د نبوت یا رسالت دعوا ونه لري معجزه نه بلل کېږي.
  - ٣. خارق العاده كار به له دعوا سره برابر وي.
- مقابل لوری به د دغه خارق العاده کار له سر ته رسولو څخه عاجز وي. که چېرې مقابل لوری هم د داسې خارق العاده کار په تر سره کولو قادر وي، معجزه نه بلل کېږي.

### د معجزې ډولونه

د انبياوو او رسولانو عليهم السلام معجزې په دوه ډوله دي:

- ١. محسوسي معجزي.
- ٢. غير محسوسي معجزي.

لومړى محسوسې معجزې: له هغو معجزو څخه عبارت دي چې انسانان يې په پنځه گونو حواسو درک کوي، لکه د صالح النه په دعاء سره له غره څخه د بلاربې اوښې را ایستل، د عیسی النه په دعاء سره د مور زادي ړوند او د برص (برگي) ناروغ روغېدل، د موسی النه امسا په مار باندې بدلېدل، او د نیل بحر دوه ځایه کېدل، د پیغمبر اسراء او

معراج، د سپوږمۍ دوه ټوټې کېدل، د پيغمبرﷺ لـه مبــارکو گوتــو څخـه د اوبــو بهېـــدل او داسي نور.

دويم غير محسوسې معجزې: دا هغه معجزې دي چې د عقل په وسيله درک کېږي، لکه د راتلونکو غائبو پېښو او حوادثو په اړه معلومات ورکول او پر محمد نازل شوی کتاب (قرآن کريم) چې د محمد تر ټولو ستره معجزه ده.

### د معجزي حکم

د پيغمبرانو عليهم السلام پر معجزاتو ايمان درلودل فرض دي، ځکه چې د هـر پيغمبر معجزه په حقيقت کې د الله تعالى وحې ده چې د پيغمبر ريښتينولي ثابتوي لکه څرنگه چې پر پيغمبر ايمان درلودل فرض دي، همدا راز د هغوى پـر معجزو هـم ايمان درلودل فرض دي.

**فعاليت:** زده کوونکي دې د معجزې په اړه يو له بل سره بحث وکړي.

#### ۲. سحر

### د سحر تعریف

سحر په لغت کې دوکې، باریکۍ، د یوه شي شکل بدلولو او هغه کارته وایي چې ظاهري سبب ونه لري او په اصطلاح کې له هغه خارق العاده کار څخه عبارت دی چې د شیطانانو په مرسته له ناوړه او خبیثو نفسونو له خوا ترسره کېږي.

### د تعریف شرحه

سحر په عربي کې دوکې او هغه نازکه کړنې ته وايي چې ظاهري سبب يې په سترگو نه ښکاري او په اصطلاح کې هغه نا آشنا کار ته ويل کيږي چې د دين څخه لېرې او د بـد عمله اشخاصو له خوا ترسره کيږي، د کفري الفاظو پـه ويلـو او د شيطانانو پـه ملتيـا تـرې صادرېږي چې د ښوونې او زده کړې له لارې ورته لاس رسی پيدا کوي.

که چیرې څوک داسې نا آشنا او خارق العاده کار ترسره کړي چې په هغه کې د لاسونو او حرکاتو چالاکی او یا د خاصو دواگانو استعمال رول ولري حقیقی سحر نه بلل کیږي.

#### د سحر حقیقت

د سحر حقیقت په قرآن کریم او نبوي احادیثو او د امت په اجماع سره ثابت دی چې واقعیت لري.

الله على د موسى الله على د ساحرانو په اړه فرمايي: (قَالَ أَلْقُوا فَلَمَّا أَلْقُوْا سَحَرُوا أَعْيُنَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءُوا بِسِحْرٍ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف: ١١٦] ژباړه: موسى الله ورته وويل: تاسبې يبې وغورځوئ كله چې هغوى (پړي او همساگانې) واچولې او (په خپلو منترونو ويلو سره يبې) د خلكو سترگې مسحورې كړې او په وېره كې يې واچول او ډېر غټ سحر يې وكړ. په حديث شريف كې راځي يوكس چې لبيد بن اعصم نوميده پر پيغمبر يه يبې سحر كړى و.

د ټول اسلامي امت په دې اجماع ده چې سحر حقيقت لري.

### د سحر زده کړه

د سحر ښوونه او زده کړه حرام کار دی او که سحر په کفري عقیده بناوي، نوبیا یې زده کړه کفر دی او زده کوونکی یې واجب القتل دی.

### د سحر او معجزې تر منځ توپير

د سحر او معجزې تر منځ ډير توپيرونه شته چې ځينې يې په لاندې ډول دي:

- ۱. سحر له شریرو او پلیتو نفسونو څخه صادرېږي، خو معجزه د پاکو، عزتمندو او الله ﷺ
   ته له ډېرو نژدې نفسونو څخه صادرېږي.
  - ٢. معجزه په ننگوني بناء وي، خو په سحر کې ننگونه نه وي.
- ۳. د سحر په سر ته رسولو کې د ناروا اعمالو انجامول او له شیطانانو څخه په کې مرسته غوښتل کېږي او معجزه د الله ﷺ په مرسته او ارادې صورت مومي.
- سحر د ښوونې او زده کړې له لارې ممکن وي، خو په معجزه کې پيغمبر يـوازې لـه الله ﷺ څخه د هغې د ايجادولو غوښتنه کوي.
  - ٥. معجزه د شي حقيقت بدلوي، خو سحر يوازې د شي ظاهري شکل بدلوي.
- ٦. په معجزې سره د پيغمبر ريښتينولي ثابتېږي، خو سحر لويه گناه او د خلکو د گمراهکولو او په ځمکه کې له فساد خپرولو څخه پرته بله هيڅ گټه نلري.

- ۷. سحرپه خاصو شرطونو، ځایونو او وختونو پورې تړلی وي، خو معجزه هېڅ شرط او کوم تاکلی ځای او وخت پورې مربوطه نه وي.
  - ۸ د سحرمعارضه او مقابله کېدای شي، خو د معجزې مقابله محاله ده.

### فعالیت: د لوست په رڼاکې د ساحر او نجومي تر منځ څه توپير معلومېږي؟



- ١. معجزه او سحر تعریف کړئ.
- ۲. د معجزې او سحر تر منځ توپير واضح کړئ.
  - ۳. د معجزې ډولونه بيان کړئ.
  - د معجزې حکم بیان کړئ.
  - ٥. د سحر د اثبات دلايل بيان كړئ.
  - ٦. د سحر زده کړه څه حکم لری؟

### 👍 کورنۍ دنده

زده کوونکی دې د معجزې او سحر په اړه يوه مقاله وليکی چې له اتو کرښو کمه نه وي.

<sup>(11 / 1)</sup> مذكرة التوحيد – (11 / 1)، مذكرة التوحيد – (11 / 1)

### اووم لوست

### **کرامت او استدراج**

آيا پوهېږئ چې کرامت څه ته وايي؟ کرامت او استدراج څه توپير لري؟

### ۱. کرامت

### د کرامت تعریف

كرامت په لغت كې عزت او درناوي ته وايي، الله تعالى فرمايي: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ﴾ [الإسراء: ٧٠] **ژباړه**: بې شكه د آدم اولاد ته مې عزت وركړى او په اصطلاح كې لـه هغه خارق العاده كار څخه عبارت دى چې له ولي څخه صادريږي. (۱)

### د تعریف شرح

عادتاً د ناشوني کار صادرېدل که له داسې شخص څخه سرته ورسېږي چې عقیده او عمل یې د اسلام په تله برابر وي کرامت بلل کېږي او که د شخص عقیده یا عمل له اسلام سره برابر نه وي، نو د ده خارق العاده کار کرامت نه دی، بلکې استدراج گڼل کېږي.

#### د کرامت د اثبات دلیل

د اولياووكرامت په زياتو دلايلو ثابت دى، لكه چې الله تعالى د مريم عليها السلام په هكله فرمايلي دي: ﴿كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زُكْرِيًّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنَّى لَكِ هَذَا قَالَتْ فرمايلي دي: ﴿كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زُكْرِيًّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنَّى لَكِ هَذَا قَالَتْ ته هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ ﴾ [آل عمران: ٣٧] **ژباړه**: هركله به چې زكريا الله هخې عبادت خانې ته ورننو تلو له هغې سره به يې څه ناڅه د خوراك او څښاك څه ميندل، پوښتنه به يې ترينه كوله اې مريمې! دا تا ته له كومه راځي؟ هغې به ځواب وركاوه د الله تعالى له لوري راغلى دى.

او لکه د اصحاب کهف قصه چې په قرآن کريم کې ذکر شوې ده.

همدا رنگه د صحابه وو په دورکې له بې شمېره صحابه وو څخه ډول ډول کرامات صــادر شوي دي چې تفصيل يې د حديثو او تاريخ په کتابونو کې بيان شوی دی.

**فعاليت**: زده کوونکي دې د اصحاب کهف قصه په وار سره بيان کړي.

<sup>( 1 / 70 ) - ( 1 / 70 )</sup>  التعريفات – ( 1 / 70 ) التحريفات – ( 7 / 70 ) التعريفات – ( 7 / 70 ) )

### د کرامت حکم

د اولياوو كرامت د هغوى د تاييد، مرستې او د ديـن د اوچتـوالي پـه خـاطر حـق او ثابـت دى، خو كرامت د ولي په اختيار كې نه وي، نو دا ضروري نه ده چې لـه هـر ولـي څخـه دې كرامت صادر شي، ځكه چې كرامت د الله تعالى په ارادې او خوښۍ پورې تړاو لري. په كرامت باندې كوم نوى حكم نه ثابتيري.

### ۲. استدراج

### د استدراج تعریف

استدراج په لغت کې قدم په قدم پورته ختلو ته وايي په اصطلاح کې هر هغه خارق العاده کار چې له کافر يا فاسق شخص څخه صادرېږي استدراج بلل کېږي.

### د تعریف شرح

که چیرې کوم خارق العاده کار د کافر، فاسق،کاهن، نجومي، ساحر او یا کوډگر شخص څخه صادر شی، استدراج ورته ویل کېږي.

هر څومره چې د دوی سرکشي زیاتیږي په هماغه اندازه ورته الله تعالی خپل نعمتونه پراخوي تر څو قدم په قدم د هلاکت لوري ته نژدې او د الله تعالى تر حجت لاندې راشي، لکه چې الله تعالى فرمایلي دي: ﴿وَالَّذِینَ کَذَّبُوا بَآیَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَیْثُ لَا یَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ۱۸۲]. ژباړه: او هغه کسان چې زمونږ آیتونه یې دروغ گڼلي دي، نو هغوی به موږ په داسي تدریجي ډول هلاک کړو چې هغوی به خبر هم نه وي.

فعاليت: زده کوونکي دې د کرامت او استدراج تر منځ پر توپير يو له بل سره بحث وکړي.



- ١. ولي چاته ويل كيږي؟
- ۲. د کرامت د اثبات دلیل ووایاست.
- ٣. الله تعالى كرامت د څه لپاره له ولى څخه صادروي؟
  - استدراج څه ته وايي؟ تعريف يې کړئ.

### 👜 کورنۍ دنده

د قرآن کريم د نصوصو په رڼا کې د استدراج څو مثالونه وليکئ.

#### اتم لوست

### قضاء او قدر

د ايمان له اركانو څخه يو ركن په قضاء او قدر باندې عقيده درلودل دي.

په قضاء او قدر ایمان درلودل هغه موضوع ده چې د مسلمان په عقیده، کړنـو، افعـالو او د ژوندانه په ښو او بدو حالاتو ژوره اغېزه لری.

#### د قضاء او قدر تعریف

أ. قضاء: په عربي ژبه کې فيصلې، پوره کولو او حتمي والي ته ويل کېږي.

ب. قدر: په عربي ژبه کې حکم، فيصلې او اندازې ته ويل کېږي.

او په اصطلاح کې قضاء او قدر له هغه تقدير او انـدازې څخـه عبـارت دی چـې الله ﷺ د خپل علم په بناء د کايناتو لپاره ټاکلی دی په هغه شان چې د هغه د حکمت غوښتنه وه.

### د تعریف شرح

په عربي ژبه کې قضاء او قدر لفظونه د مختلفو معناگانو لپاره کارول شوي دي، خو د عقایدو په علم کې دواړه هغه مترادف لفظونه دي چې له یو مقصد څخه پـرې تعبیـر شوی دی.

د قضاء او قدر پر موضوع د ښه پوهېدلو په خاطر د څلورو خبرو پېژنـدل ډيـر اړيـن دي چې په لاندې توگه بيانېږي:

الله عَالَيْ فرمايلي دي: ﴿عَالِمِ الْغَيْبِ لا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَلا أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْبَرُ إِلا فِي كِتَابِ مُبِينِ﴾ [السبأ: ٣]

**ژباړه:** هغه (الله ﷺ)په ټولو پټو پوه دی، له هغه نه د يو بڅري په اندازه کوم شی نه په آسمانونو کې پټ دی اونه په ځمکه کې نه له بڅري څخه غټ او نه له بڅري کوچنی، خو هرڅه په يو څرگند دفتر کې درج دي.

الله ﷺ د مخلوقاتو له پیدایښت څخه لا ډېر مخکې په دې پوره عالم و چې مخلوقات څرنگه او کله یې پیداکړي او هـم د مخلوقاتو د ارزاقو، عملونو لویـو، او وړو حرکتونو، خوځښتونو او د هغوی پر اجلونو پوره عالم دی.

٧- په لوح محفوظ كې هر څه ليكل شوي دي: په دې هـ م ايمان لـ رل فـرض دي چې الله ﷺ ټول هغه څه چې د مخلوقاتو په اړه ورته معلوم وو په لوح محفوظ كې يـې ليكلـي دي، او د مخلوقاتو ټول هغه تقديرونه يې كښلي چې دوى تـه پيښيدونكي دي، او يـايې دوى انجـاموونكي وي. الله تعـالى فرمـايلي دي: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزَّبُرِ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَرٌ ﴾. [القمر: ٥٢، ٥٢]

**ژباړه:** او هر څه چې دوی يې کوي په لوح محفوظ کې ليکل شوي دي او هـره کـوچنۍ او لويه خبره ليکل شوې ده. (۱)

يغمبر الله فرمايلي دي: «كَتَبَ الله مَقَادِيرَ الْخَلاَئِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ...» (٢)

**ژباړه**: الله تعالى دمخلوقاتو تقديرونه د آسمانونو او ځمکو له پيدايښت څخه پنځوس زره کاله مخکې ليکلې دي.

٣\_د الله ﷺ خوښه او مشيئت: په دې ايمان لرل فرض دي چې هيڅ څيز د الله ﷺ د خوښې،ارادې، او مشيئت څخه پرته له عدم څخه وجود ته نشي را تلای، نو څه چې الله ﷺ وغواړي هغه کېږي، او څه چې ونه غواړي، نه کيږي.

الله عَجْلَةِ فرمايي: ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ [القصص: ٦٨]

**ژباړه**: ستا رب پيدا کوي هر څه چې وغواړي او(هغه په خپله د خپل کار لپـاره چاتـه يـې چې خوښه شي) غوره کوي يې.

همدا راز فرمايي: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩]

**ژباړه:** اوستاسې په غوښتنه هيڅ نه کيږي ترڅو پورې چې د الله (رب العـالمين) خوښـه نـه وي.

۱\_ تفسير القرطبي – (۱۲ / ۱٤۹)

٢ - صحيح مسلم

٤\_د الله ﷺ تخلیق: د الله ﷺ له ذات او صفاتو څخه پرته نور هر څه مخلوق او الله ﷺ یې خالق دی. الله تعالى فرمایلي دي: (الله خَالِقُ کُلِّ شَيْءٍ) [الرعد: ١٦]
 ژباړه: الله ﷺ د هرشى خالق او پیداکوونکى دى.

د ټولو افعالو خالق الله ﷺ دى او بنده يې كاسب دى. د خير او شر دواړو خالق الله تعالى دى. الله تعالى د خير په كولو خوښيږي، د خير كسب كوونكو سره مرسته كوي او ورسره مينه لري، بالعكس شر بد گڼي انسانان يې ورڅخه منع كړي دي او د شركسب كوونكو سره نه مرسته كوي او نه ورسره مينه لري.

### په قضاء او قدر د اثبات دليل

د قضاء او قدر موضوع په بي شمېره آيتونو او احاديثو سره ثابته ده:

الله عَلا فرمايي: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ حَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ﴾ [القمر: ٤٩] ژباړه: موږ هر څه په اندازه او تقدير سره پيدا كړي دي.

په بل آیت کې الله ﷺ فرمایي: ﴿وَحَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِیرًا﴾ [الفرقان: ۲] ژباړه: او (الله) هغه ذات دی چې ټول شیان یې پیدا کړي دي او ورته یې اندازه ټاکلي ده.

همدارنگه الله تعالى فرمايي: (لَيَقْضِيَ اللهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولًا) [الأنفال: ٤٢] **ژباړه**: د دې لپاره چې فيصله كړي الله تعالى هغه كار چې كېدونكى و.

په حدیث شریف کې راځي: «وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَیْرِهِ وَشَرِّهِ»<sup>(۱)</sup> ژباړه: جبرائیل النگی پیغمبر گه ته وویل: او دا چې ته ایمان ولرې د خیر او شر په تقدیر باندې.

په بل حدیث شریف کې راځي: «لَا يُؤْمِنُ عَبْدٌ حَتَّى يُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ حَتَّى يَعْلَمَ أَنَّ مَا أَخْطَأَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَهُ» (٢)

**ژباړه**: هېڅکله يو بنده د ايمان خاوند کېدای نه شي، تر څو چې د تقدير په خير او شر ايمان ونه لري او، تر څو چې په دې ايمان ونه لري، هغه څه چې ده ته رسېدونکي دي هېڅکله نه خطا کېږي او هغه څه چې ده ته رسېدونکي نه دي هېڅکله نه ورته رسېږي.

۱ - صحیح مسلم - (۱ / ۲۸)

۲ - رواه الترمذي

### په قضاء او قدر باندې د ايمان درلودلو حکم

په قضاء او قدر ايمان درلودل فرض دي.



- ١. قضاء او قدر تعریف کړئ.
- ۲. د قضاء او قدر د اثبات دلایل ووایئ
- ٣. په قضاء او قدر باندې د ايمان حکم واضح کړئ.
- ٤. كه څوك له قضاء او قدر څخه منكر شي څه حكم لري؟

### 🏚 کورنۍ دنده

زده کوونکي دې د قضاء او قدر په اړه يوه مقاله وليکي چې له اتو کرښو څخه کمه نه وي.

٣- القدر للفريابي - (١ / ١٣٥)

#### نهم لوست

## د برزخ حالات

هر انسان له مرگ څخه وروسته د ژوند دوه مرحلې لري له مرگ څخه وروسته د قيامت تر ورځې پورې چې دې مرحلې ته د برزخ ژوند وايي او بيا له قيامت څخه وروسته چې اوږد او ابدي ژوند پيل شي، په دې لوست کې به د برزخ د حالاتو په هکله معلومات لاس ته راوړئ.

## ۱. د برزخ تعریف

برزخ په لغت کې پردې او حائل ته وايي او د عقايدو د علم په اصطلاح کې د دنيـوي او اخروي ژوند تر منځ (له مرگه وروسته تر بيا ژوندي کېدو پورې) مرحلې تـه بـرزخ ويـل کېږي.

#### د تعریف شرح

له نبوي احاديثو څخه دا جوتيږي: انسان چې له دې نړۍ څخه سترگې پټې کړي هغه گړۍ بېرته ژوندی شي که نېکو کاره مؤمن وي، د خوښۍ د حالاتو احساس کوي او په قبر کې هم په ډول ډول نعمتونو سره نازول کېږي او که بد کرداره او کافر وي د غم او خواشينۍ احساس کوي او په قبر کې په ډول ډول عذابونو سره سزا ورکول کېږي چې د قبر همدې حالاتو ته برزخ ويل کېږي.

**فعاليت:** زده کوونکي دې د برزخ د لغوي او اصطلاحي تعریفونو تر منځ اړیکه ووایي.

## د برزخ د اثبات دلیل

د برزخ پړاو د قرآن کريم په مبارکو آيتونو او د نبي کريم په مبارکو احاديثو بانـدې ثابت دي.

الله تعـالی د المؤمنـون پـه سـورت کـې فرمـایلي دي: ﴿وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَـرْزَخٌ إِلَى یَـوْمِ یُبْعَثُونَ﴾ [المؤمنون: ١٠٠] **ژباړه**: او په مخ کې د دوی د برزخ (قبر) پرده ده (چـې دوی نـه پرېـږدي دنیا ته رجوع و کړي) تر هغې ورځې پورې چې هغوی په قیامت کې را پاڅول کېږي.

### ۲. تکییر او مُنگر

### د تکِیْر او مُنْکَرْ پېژندنه

نکیر او منکر د الله تعالی دوه ملکې دي، الله تعالی دا دوه ملکې له مړو څخه په قبـر کې په پوښتنه کولو گمارلې دي، د نبي کريم د حديث له مخې يې رنگونه تور او سـترگې يې شني دي.

## له مړي څخه په قبر کې پوښتنې کول

کله چې مړی په قبر کې ښخ کړل شي او خلک ورڅخه بېرته وگرځي، نو ده ته نوموړې دوې ملکې راځي(مکلف مړی د الله تعالی په امر سره بېرته را ژوندی کیږي، خپل عقل او پوهه یې بېرته ورته را گرځي) او له ده څخه د رب، دین او نبي په هکله پوښتنې کوي، که چېرې مړي د دغو پوښتنو صحیح ځواب ورکړ او بریالی شو، نو د الله تعالی له خوا ورته نعمتونه ورکول کیږي او وروستي پړاوونه پرې آسانیږي او که ناکام شو، نو عذاب ورکول کیږي او وروستي پړاوونه یې هم سختېږي.

## په قبر کې د پوښتنو کولو د اثبات دليل

په قبر کې له مړي څخه د نکير او منکر سوال کول په قرآن کـريم او د نبـي کـريمﷺ پـه مبارکو احاديثو سره ثابت دی.

حديث شريف: حضرت ابو هريره رضى الله تعالى عنه روايت كوي چې رسول الله ﷺ وفرمايل: «إِذَا أُقْبِرَالْمَيِّتُ أَتَاهُ مَلَكَانِ أَسْوَدَانِ أَزْرُقَانِ يُقَالُ لِأَحَدِهِمَا الْمُنْكُرُ وَالْآخَرُ النَّكِيرُ فَيَقُولَانِ مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ فَيَقُولُ: هُوَ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ فَيقُولُانِ قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ هَذَا ثُمَّ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعُونَ ذِرَاعًا فِي سَبْعِينَ ثُمَّ يُنَوَّرُ لَهُ وَرَسُولُهُ فَيقُولُانِ قَدْ كُنَا نَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ هَذَا ثُمَّ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعُونَ ذِرَاعًا فِي سَبْعِينَ ثُمَّ يُنَوَّرُ لَهُ وَاللهُ فَي قُولُانِ مَا فَي قَولُونَ فَقُولُهُ وَاللهُ فَي قُولُونَ فَقُولُانِ مَا يُعْلَمُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ وَإِنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ فَقُلْتُ أَحْبُولُهُ أَنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ فَقُلْتُ أَمْلِهِ إِلَيْهِ حَتَى يَبْعَقِهُ اللهُ مِنْ مَضْجَعِهِ ذَلِكَ وَإِنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ فَقُلْتُ

مِثْلَهُ لَا أَدْرِي فَيَقُولَانِ قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ ذَلِكَ فَيُقَالُ لِلْأَرْضِ الْتَيْمِي عَلَيْهِ فَتَلْتَئِمُ عَلَيْهِ مړی په قبر کي کېښودل شی، نـو دوې ملکـي ورتـه راشـی چـي تـورې څېـرې او شـني سترگې لري، يوې ته نکير او بلې ته منکر ويل کيږي، هغوی بـه پوښـتنه وکـړي: تـا ددې سړي په شان کې څه ویل؟ نو هغه به ځواب ورکړي، دا د الله تعالی بنده او د هغه رسول دى. زه شاهدي وايم چې له الله تعالى نه پرته بل بر حق معبود نشته او شاهدي وايم په دې چې محمدﷺ د هغه بنده او د هغه رسول دی، نو پرښتې به ووايي موږ پوهېدو چې ته به همدا وایي. له هغه وروسته به د هغه قبر اویا گزه په اویا گزو کې پراخه او ورته رڼا کړای شي، بيا به ورته ووايي چې ويده شه، نو دی به ووايي زه ځم خپلې کورنۍ ته چې د خپل حال زېری ورکړم، نو پرښتې به ورته ووايي: تـه د هغې نـاوې غونـدې ويـده شـه چـې د خپلې کورنۍ د ډېر گران فرد نه پرته بل څوک يې نـه شـي ويـښولای. (د دغـه مـړي بـه همدغسې حالت وي) تر هغه وخته چې الله تعالى يې له دغه آرامځي څخه پـاڅوي او كـه دا مړی منافق وي نو په ځواب کې به وايي چې له خلکو مې اورېدل چې هغـوی ويـل مـا هم همغسې ويل. نه پوهېدم چې څوک دی، نو پرښتې به وايي مـوږ پوهېـدو چـې تـه بـه همداسې وايې. بيا به ځمکې ته وويل شي پر ده باندې را تنگه او راجوخته شـه. نـو داســی به پرې راتنگه شي چې د ده پښتۍ به سره تېرې بېرې شي، پـه همـدې عـذاب کـې بـه تـر هغې پورې اخته وي چې الله تعالى يې له دغه استوگنځي نه را پاڅوي.

#### ۳. د قبر نعمتونه او عذاب

#### د قبر پېژندنه

سره له دې چې قبر په مشهوره اصطلاح کې د ځمکې هغې برخې ته ویل کېږي چې مړی پکې ښخ شوی وي، خو د نعمتونو او عذابونو د اثبات په بحث کې قبر له مرگ څخه وروسته د مړي د شتون ځای ته ویل کېږي، که هغه ریښتینی قبر وي او که بـل ځـای وي، لکه چې څوک په اوبو کې مړ شي او اوبه ېې یوسي او یا څوک له مرگه وروسته ځناور وخوري، یاېې څوک وسوځوي او داسې نور.

١ - رواه الترمذي.

الله تعالى فرمايي: ﴿وَأَنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ مَنْ فِي الْقُبُورِ﴾ [الحج: ٧] **ژباړه**: او الله تعالى د قبرونو والا خامخا راپاڅوي.

په دې آیت کې له قبرونو څخه عامه معنا مراد ده، په دې توگه چې الله تعـالی مـړي هـرو مرو راپاڅوي که هغه په ځمکه کې ښخ وي، کـه سـوځېدلي وي او کـه ځنـاورو خـوړلی وي.

## د قبر د نعمتونو او عذابونو د اثبات دليل

د قبر نعمتونه د قرآن کريم په مبارکو آيتونو او د نبي کريم ﷺ په مبارکو احاديثو باندې ثابت شوي دي.

۱- الله تعالى په قرآن كريم كې د قبر د نعمتونو په اړه فرمايلي دي: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَّاةِ اللهُ الْدُنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] **ژباړه**: الله تعالى به مؤمنان په نـژدې ژوند او په آخرت كې په ثابته وينا كلك او ثابت قدمه كړي.

٢- نبي كريم الله د قبر په اړه فرمايلي دي: «إنكا الْقَبْوُ رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الْجُنَّةِ، أَوْ حُفْرةٌ مِنْ حُفَرِ النَّارِ» (١) رَباړه: په يقيني تو گه قبر يا د جنت له باغچو څخه يوه باغچه ده او يا د دوزخ له كندو څخه يوه كنده ده.

٣- نبي كريم ﷺ په دوو قبرونو تېرېده، نو وېې فرمايل: «إِنَّهُمَا لَيُعَدَّبَانِ وَمَا يُعَدَّبَانِ فِي كَبِيرٍ أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنْ الْبَوْلِ وَأَمَّا الْآخَرُ فَكَانَ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ» (١) ژباړه: دغه دواړه (مړي) په عذاب كې دي د داسې لويې گناه له امله ورته عذاب نه وركول كېږي؛ يوه به د خپلو تشو متيازو (له څاڅكو) څخه ځان نه ساته او بل به چغلى كوله.

## په برزخ، نکیر او منکر او د قبر په نعمتونو او عذاب د ایمان حکم

په برزخ او ټولو هغو شیانو چې په برزخ کې واقع کېږي او نبي کریم هموږ پرې خبر کړي یو لکه په قبر کې د نکیر او منکر له خوا له مړي څخه پوښتنې کول، د قبر عـذاب او نعمتونـه په دې ټولو ایمان راوړل فرض دی.

١ – رواه الترمذي.

٢ - صحيح البخاري ت - (١ / ٢٢٩)



- ۱. برزخ تعریف کړئ.
- ۲. د برزخ د اثبات لپاره دلایل ذکر کړئ.
- ۳. په قبر کې د پوښتنې کوونکو ملايکو نومونه څه دي؟
- ٤. له مړي څخه په قبر کې ملايکې د څه شي پوښتنې کوي؟
  - ٥. د قبر د سوال په هکله يو نقلي دليل بيان کړئ.
    - ٦. قبر تعریف کړئ.
    - ۷. د قبر د نعمتونو په هکله يو نقلي دليل ووايئ.
    - ۸ د قبر د عذاب په هکله يو نقلي دليل ووايئ.
  - ۹. په پورتنيو موضوعاتو د ايمان حکم بيان کړئ.

## 🏚 کورنۍ دنده

زده کوونکي دې په خپلو کتابچو کې د برزخ د حالاتو په اړه يوه مقاله وليکي چې له لسو کرښـو کمه نه وي.

### لسم لوست

## بعث او حشر

مسلمانان ټول په دې کلک ايمان لري، هغه غيبي حالات چې الله ﷺ په قرآن کريم کې او پيغمبرﷺ په احاديثو کې بيان کړي حق دي، لکه: بعث، حشر، د اعمالو تلل، جنت، دوزخ او داسې نور.

#### ۱. بعث

د بعث تعریف: په لغت کې لیږلو، راپاڅولو او ژوندي کولو ته وایي او په شرع کې جسدونو ته د ارواحو بېرته راگرځولو او له قبرونو څخه انسانان راپاڅولو ته بعث ویل کېږي.

## د تعریف شرح

بعث، نشور، نشأة ثانية او معاد مترادف الفاظ دي چې د يوه حالت لپاره په قرآن كريم كې ذكر شوي او هغه پس له مرگه د مړو را ژوندي كېدل دي، ټول مړي به د الله ﷺ په امر له قبرونو څخه راولاړ بېږي او ارواح به يې له خپلو جسدونو سره بيا يو ځاى كېږي چې له دغه حالت څخه په قرآن كريم او احاديثو كې كله د بعث، كله د نشر او نشور او كله هم ورڅخه د نشأة ثانية (دويم ځل ژوندون) په لفظ تعبير شوي دي.

#### د بعث د اثبات دليل

الله عَلا فرمايي: ﴿ثُمُّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تُبْعَثُونَ﴾ [المؤمنون: ١٦] ژباړه: بيا به تاسې د قيامت په ورځ راپاڅول شئ.

يه بل آيت كبي الله عَلَيْ فرمايي: ﴿وَأَنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ مَنْ فِي الْقُبُورِ﴾ [الحج: ٧] **ژباړه**: او بېشكه الله عَلِيْ راپاڅوي هغه خلك چې په قبرونو كې دي.

### په بعث ایمان درلودل

په بعث ایمان درلودل د ایمان اساسي رکن دی، نو له مرگ څخه وروسته پـه بیـا ژونـدي کیدو ایمان درلودل فرض دي، هر څوک چې له بعث څخه منکر وي کافر دی.

#### ۲. حشر

د حشر تعریف: حشر په لغت کې د قیامت په ورځ د فیصلې او حساب لپــاره د انـــــانانو راټولېدلو ته ویـل کېږی.

### د تعریف شرح

د قیامت په ورځ د انسانانو موقف او د محشر میدان ته راټولولو او راجمع کولو ته حشر ویل کېږي، انسانان به ټول د محشر په میدان کې د دې لپاره راجمع کېږي، تر څو له دوی سره د دوی د اعمالو حساب وشي، د نېکانو نیکي و تلل شي او د بدانو بدي او هغوی ته خپلې عملنامې په ښې یا کین لاس کې ورکړل شي.

د دوی تر منځ به د دې فیصله او پریکړه وشي چې څوک د جنت مستحق دي او څوک د جهنم چې دې ته لوی حشر هم ویل کېږي.

#### د حشر د اثبات دليل

د قيامت په ورځ حشر په بې شمېره دلايلو ثابت دی.

الله ﷺ فرمايي: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٠٣] **ژباړه**: او ښه پوه شئ بېشكه تاسي به د الله ﷺ حضور ته راټولېږئ.

په بل آیت کې فرمایي: ﴿وَهُوَ الَّذِي ذَرَأَکُمْ فِي الْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾ [المؤمنون: ٧٩] **ژباړه**: او الله ﷺ هغه ذات دی چې تاسې یې په ځمکه کې خواره واره پیدا کړي یاستئ، بیا به همده ته راجمع کېږئ.

رسول الله ﷺ په خپل يو مبارک حديث کې فرمايلي دي: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ مَحْشُورُونَ إِلَى اللَّهِ حُفَاةً عُرَاةً غُرْلًا» (١) رُباړه: اې خلکو بېشکه تاسې به په داسې حال کې چې پښې به مو لوڅې وي، په بدن باندې به مو کالي نه وي، سنت شوي به نه ياست الله تعالى ته به راټولېرئ.

## حشر به د چا کېږي؟

حشر به له انسانانو، پیریانو او له ټولو ژوندیو مخلوقاتو سره سر ته رسیږي، کله چې څاروي او نور ژوي یو له بل څخه د خپلو ظلمونو غچ واخلي، نو دوی به بیا مړه شي او یوازې انسانان به په محشر کې پاتې شي لکه چې الله ﷺ فرمایي: (وَإِذَا الْوُحُوشُ حُشِرَتْ) [التکویر: ٥] ژباړه: او (یاد کړه هغه ورځ) کله چې وحشي ژوي راجمع کړل شي. په بل آیت کې فرمایي: (وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلا طَائِرِ یَطِیرُ بِجَنَاحَیْهِ إِلّا أُمَمٌ أَمْثَالُکُمْ مَا فَرَّطْنَا فِي

١ - صحيح البخاري ت - (١١ / ٢٤٨)

الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَهِّمْ يُحْشَرُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٨] **ژباړه**: په ځمكه كې خوځېدونكي كوم ساكښ او په هوا كې په وزرونو سره الوتونكي كوم مرغه ته وگورئ، دا ټول همدا ستاسې په څېر انواع او ډولونه دي، موږ د هغو د تقدير په ليكنه كې څه نيمگړتيا نده پرې ايښي. بيا به دا ټول د خپل رب لوري ته راغونډېږي.

حديث: په حديث شريف کې راځي: د ابو ذر رضي الله عنه څخه روايت دی چې پيغمبر دوه پسونه وليدل چې يو بل يې په ښکرو ووهل. پيغمبر و فرمايل: اې أبو ذره ته پوهېږې چې دوی ولې يو بل په ښکرو وهي؟ ما وويل نه پوهېږم. پيغمبر وفرمايل: خو الله پوهېږي چې ولې دوی يو بل په ښکرونو وهي او نژدې ده چې د دوی تر منځ فيصله و کړي. (۱) په بل حديث کې د هغه چا په حق کې راځي چې د خپلو څارويو څخه و کات نه ورکوي: اوښان به خپل مالکان د پښو لاندې کوي او وزې به خپل مالکان په پښو او ښکرو باندې وهي. (۱) په بل روايت کې راځي: کله چې الله وحشي حيوانات راټول کړي او دوی يو له بل څخه خپلې بدلې او غچ واخلي بيا به ورته الله تعالی امر و کړي چې خاورې شئ، هغوی به خاورې شي، نو په دغه وخت کې به کافر د دې ارمان و کړي چې کاش زه هم خاورې شوی وای. (۱)

# ي پوښتنې

- ١. بعث تعريف كړئ.
- ٢. حشر تعريف كړئ.
- ٣. د بعث او حشر د اثبات دليلونه ووايئ.
- ٤. د بعث او حشر تر منځ توپير واضح کړئ.
- ٥. الله تعالى به د قيامت په ورځ څوک حشر کوي؟

## 🎪 کورنۍ دنده

زُده کوونکي دې د بعث او حشر په اړه له قرآن کريم څخه نـور دلايـل ووايـي چـې پـه کتاب کې نه دي ذکر شوي.

۱ – مسند احمد.

٢ - متفق عليه.

٣ - تفسير بحر العلوم د ابو الليث السمرقندي. كتاب ١/ ٤٦٧ تفسير طبري.

#### يوولسم لوست

## د پيغمبرﷺ شفاعت

آیا پوهېږئ چې شفاعت څه ته وایي؟ او شفاعت په څو ډوله دی؟ او پیغمبرﷺ به شفاعت څه وخت او د چا لپاره کوي؟

د دې لپاره چې په پورتنيو مطلبونو ښه پوه شو، لاندې لوست لولو.

#### د شفاعت تعریف

شفاعت په لغت کې له چا څخه د بل لپاره د نېکۍ کولو او جرم او خطا د بښلو غوښتلو ته وايي. او د عقايدو د علم په اصطلاح کې له الله تعالى څخه د قيامت پـه ورځ غوښتنه ده، څـو د يوه چا له خطاوو څخه تېر شى او بښنه ورته وکړي

په دې ځای کې له شفاعت څخه مرا د زموږ د خوږ پيغمبر حضرت محمد شفاعت مراد دی چې د قيامت په ورځ به ېې د ټولو خلکو لپاره په عامه توگه او د خپلو امتيانو لپاره په خاصه توگه د الله تعالى په دربار کې تر سره کوي او الله تعالى به د خپلې مهربانۍ له مخې او د پيغمبر د اعزاز په موخه د هغه سفارش قبلوي.

#### د شفاعت د اثبات دلیل

د پیغمبرﷺ شفاعت په قرآن کریم، نبوي احادیثو او د امت په اجماع سره ثابت دی. الله ﷺ فرمایي: ﴿عَسَى أَنْ یَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُخْمُودًا﴾ [الإسراء: ۷۹] ژباړه: نـژدې ده چې سـتا څښتن به تا ستایل شوې ځای ته ورسوي.

حضرت عبدالله بن مسعود، حذیفة بن الیمان، عبدالله بن عمر، سلمان فارسي او جابر بن عبدالله رضی الله عنهم ویلي چې له ((مقام محمود)) څخه د پیغمبر شفاعت کبری مراد دی.

د پيغمبر ﷺ د شفاعت په باره كې دومره زيات احاديث راغلي چې د تواتر اندازې ته رسيږي، لكه چې پيغمبر ﷺ فرمايلي دي: «أَنَا سَيِّدُ وَلَدِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُ عَنْهُ الْقَبْرُ وَلَدِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُ عَنْهُ الْقَبْرُ وَلَدِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُ عَنْهُ الْقَبْرُ وَلَدِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُ عَنْهُ الْقَبْرُ

ژباړه: زه به د قیامت په ورځ د آدم النه په اولاده کې سردار یم او زه به لومړی هغه څوک یم چې شفاعت به څوک یم چې شفاعت به کوم او لومړی هغه څوک یم چې شفاعت یې قبلیږي.

۱ - صحیح مسلم - ۷ / ۹ ه

٢\_ تفسير زاد المسير للامام ابن الجوزي رح- (٥ / ٧٦) و تفسير النكت والعيون للامام الماوردي البصري (٣ / ٢٦٥)

### د پيغمبرﷺ د شفاعت ډولونه

الله تعالى حضرت محمدﷺ ته د دوه ډوله شفاعتونو اعزاز ور په برخه کړي دي:

- ١. شفاعت كبرى.
- ۲. شفاعت صغرى.

## ١. شفاعت كبرى

کله چې ټول انسانان د محشر په ميدان کې د خپلو اعمالو د حساب لپاره راټول شي، په دې انتظار کې وي چې کله به الله تعالى له دوى سره د اعمالو محاسبه شروع کوي او له ډيرې ويرې او هيبت څخه به په ډير لوى مشقت او غم کې پراته وي، آن تر دې چې د دوى انتظار به تر څلوېښتو کلونو پورې وځنډول شي، دوى به په دې هڅه کې شي چې څوک داسې پيداکړي چې الله تعالى ته د دوى په هکله شفاعت وکړي، نو له نورو ټولو هڅو وروسته به انسانان د پيغمبر خصور ته راشي او ورڅخه به وغواړي څو له الله تعالى څخه غوښتنه وکړي او الله چې له دوى سره محاسبه شروع کړي، بيا به پيغمبر الله تعالى ته په سجده پرېوځي او الله تعالى ته به دومره عذر او زارۍ وکړي چې الله تعالى به ووايي: اې محمده! سر را پورته کړه هر څه چې غواړې درته به درکړل شي اوشفاعت به دې قبول کړل شي. پيغمبر ابه الله تعالى ته له انسانانو سره د حساب کولو شفاعت وکړي او الله تعالى به يې قبول کړل شي.

فعالیت: آیا امتونه به له نورو پیغمبرانو څخه هم د شفاعت کولـو غوښـتنه کـوي؟ پـه دې هکله مو څه اورېدلي، په نوبت سره ېې بیان کړئ.

#### ۲. شفاعت صغری

له شفاعت صغری څخه مراد د پیغمبرﷺ هغه شفاعت دی چې د نورو بیلا بیلو خلکو لپـاره به یې کوي چې ځینې یې په لاندې ډول دي:

- ۱. د ټولو مؤمنانو لپاره جنت ته د تللو په هکله شفاعت.
- ۲. د هغه چا لپاره شفاعت چې نېکۍ او بـدۍ يې برابـرې وي، نـو د دوی پـه هکلـه بـه شفاعت کوي، تر څو جنت ته داخل کړل شي.
- ۳. د خپل امت د گناهکارو لپاره شفاعت، تر څو الله تعالى يې گناهونـه وروبـښي او لـه دوزخ څخه يې راوباسي او جنت ته يې داخل کړي.

- ٤. د نيكانو د درجو او مرتبو د لا او چتولو لپاره د پيغمبرﷺ شفاعت.
- ٥. د پيغمبرﷺ شفاعت د ځينو خلکو لپاره، تر څو بي له محاسبي جنت ته وردننه شي.
  - د عذاب له مستحقینو څخه د عذاب د تخفیف لپاره شفاعت.<sup>(1)</sup>

## د پيغمبرﷺ د شفاعت شرطونه

- د پيغمبر ﷺ د شفاعت لپاره د دريو شرطونو وجود لازمي دي:
- ۱. د قیامت ورځ: پیغمبرﷺ به شفاعت د قیامت په ورځ کې کوي، هغه څوک چې د دنیا په چاروکې د پیغمبرﷺ د شفاعت غوښتنه کوي هغه په خطا دی.
- ۲. د الله تعالى اجازت: د شفاعت لپاره ضروري ده چې الله ﷺ به د شفاعت كولو اجازت وركړي، لكه چې الله تعالى فرمايي: (مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ) [البقرة: ٢٥٥]. ژباړه: څوك دى چې د هغه په وړاندې د هغه له اجازې پرته شفاعت وكړاى شي؟ په يو بل آيت كې الله تعالى فرمايي: (وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ) [سبأ: ٢٣]. ژباړه: او د الله تعالى په حضور كې هېڅ شفاعت د چا لپاره گټور ثابتيداى نشي، خو دا چې الله تعالى چې الله تعالى چاته د شفاعت اجازه وركړي.
- ۳. د الله تعالى رضامندي له هغه چا څخه چې په اړه يې ځانگړى شفاعت كيږي: خو كه له چا څخه الله تعالى تل ناراضه وي د هغه لپاره د پيغمبر ځانگړى شفاعت نشته. البته شفاعت كبرى چى د ټولو انسانانو حساب كتاب په هغه سره پيلېږى، دا شفاعت عام دى.



- ١. شفاعت تعريف كړئ.
- ۲. د پيغمبرﷺ د شفاعت ډولونه وواياست.
- ٣. د پيغمبرﷺ په شفاعت به کوم اشخاص له دوزخ څخه راوځي؟
  - **٤.** د شفاعت شرطونه څو دي؟ بيان يې کړئ.

## 🏨 کورنۍ دنده

زدُه کوونکي دې د احادیثو کتابونو ته مراجعه وکړي او د پیغمبرﷺ د شفاعت کبری قصه دې پوره ولیکي.

١\_ شرح العقيدة الطحاوية - (١ / ٢٠٣)



#### دولسم لوست

## غيبت لويه گناه ده

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: { أَتَدْرُونَ مَا الْغِيبَةُ }؟. قَالُوا: اَللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ۗ قَالَ: { ذِكْرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكْرَهُ }. قِيلَ: أَفَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فِي أَخِى مَا أَقُولُ؟ قَالَ {إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدِ اغْتَبْتَهُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ فَقَدْ بَهَتَّهُ }. (رواه مسلم).

#### د راوي لنډه پېژندنه

د حدیث شریف راوي حضرت ابو هریره دی چې نوم یې عبد الرحمن، د پلار نوم یې صخر، د دوس له قبیلې سره یې تړاو درلود، په کنیه (ابوهریره) سره یې شهرت درلود، د هجرت په اووم کال یې اسلام منلی دی. ډېر احادیث یې له رسول الله څخه یاد او روایت کړي دي، تر دې چې د حدیث امام ورته ویل کېږي. د هجرت په اوه پنځوسم کال کې یې له فاني دنیا څخه ستر گې پټې کړې.

### د ځينو کلمو معناوې

أَتَدْرُونَ: آيا تاسي پوهېږئ ؟

الْغِيبَةُ: د يوه چا يادونه په كمۍ سره د هغه په غياب كي.

بِمَا يَكْرَهُ: په هغه څه سره چې هغه يې بد گڼي.

أَفَرَأَيْتَ: خبر راكړه.

بَهَتُّهُ: تور او تهمت دې پرې ولگاوه.

#### د حدیث شریف ژباړه

#### د حدیث شریف حکمت

په دې حدیث کې پیغمبر خپل امت ته لارښوونه کوي چې په خپلو منځونو کې یو د بل عزت او پت ته په ټینگه پاملرنه و کړي او په ځانگړې توگه هر مسلمان باید خپله ژبه د خپل مسلمان ورور د نیمگړ تیاوو او کمیو له څرگندولو څخه وژغوري او په خاصه توگه مسلمان باید له غیبت کولو څخه ځان وساتي، ځکه غیبت داسې مرض دی چې په ټولنه کې د خلکو ترمنځ اختلاف راپیدا کوي او د مسلمانې ټولنې وحدت او یووالي ته زیان رسوي، په دې اساس زموږ پیغمبر له داسې عمل څخه منعه کړې ده او مسلمانان یې دې ته متوجه کړي دي چې په مسلمانه ټولنه کې باید څوک د چا د سپکاوي په فکر کې نه وي، بلکې د اخلاص او صمیمیت په فضا کې به ژوند تېروي، نو ټولنه به د ټولو هغو ناخوالو څخه پاکه او په امن کې وي چې د اختلاف او شخړو لامل گرځي او همدا د اسلام غوښتنه ده.

### د حدیث شریف گټې

## ۱ - د اسلام سمه زده کړه

اصحابو کرامو به تل زیار ایسته چې، ترڅو په سمه توگه دین زده کړي، له دې کبله یې له پیغمبر څخه وغوښتل چې د غیبت په معنا سم ځان پوه کړي او ورڅخه یې وپوښتل چې دوی ته مسئله روښانه کړي، نو په هر مسلمان باندې لازم دي، تر څو د دین احکام په سمه توگه زده کړي.

#### ٢ – له نارواوو څخه ځان خبرول

مسلمان باید د دین له اوامرو او نواهیو دواړو څخه ځان خبر کړي، ترڅو پـه اوامـرو عمـل وکړي او له ناروا چارو څخه ځان وساتي.

۳ – **دغیبت معنا**: د مسلمان ورور په غیاب کې هغه نیمگړتیاوې په گوتـه کـول چـې هغـه یې بدې گڼي او پرې خپه کیږي، دې ته غیبت ویل کیږي.

#### ۴ - غيبت ناروا عمل دى

غيبت كول د مړ مسلمان ورور د غوښې خوړلو په څېر دي، لكه چې په حجرات سورت كې الله تعالى فرمايي: ﴿ وَلَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ خَمْ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ تَوَّابٌ رَّحْ مِيٍّ [الحجرات:١٢]

**ژباړه:** او يو د بل غيبت مه کوئ آيا يـو لـه تاسـو څخـه د خپـل مـړ ورور غوښـه خـوړل خوښوي؟ نو (نه) بلکې بد يې گڼئ او له الله تعالى څخه ووېرېږئ، يقيناً الله تعالى ښه توبـه قبلوونکى مهربان ذات دى.

#### ۵ – مسلمانان سره وروڼه دي

يو مسلمان د بل مسلمان ورور دى، لكه څرنگه چې په حجرات سورت كې الله فرمايي: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْجَمُونَ﴾ [الحجرات:١٠]

**ژباړه:** مؤمنان سره وروڼه دي، نو تاسې د خپلو وروڼو ترمنځ صلحه راولئ او لـه الله تعـالى څخه ووېريږئ چې تر څو پر تاسې رحم وشي.

مؤمنان تل د دیني ورورئ پر اساس په خپلو منځو کې مینه او لورینه لري او یـو بـل تـه د ښیگڼې رسولو په فکر کې وي او هر یو د خپل مسلمان ورور سره مرسته کـوي او د زیـان ور رسولو څخه یې ځان ساتی.

### ٦ - تهمت (تور) لگول لویه گناه ده

تهمت: د مسلمان په هکله هغه نا وړه څرگندونه ده چې په هغه کې دغه نيمگړتيا نـه وي او ورپورې تړل کېږي داسې څرگندونه تهمت بلل کېږي.

تهمت لویه گناه ده او په پورتني حدیث کې له غیبت کولو څخه یې وبال زیات ښودل شوی دی.

## ځينې څرگندونې غيبت نه بلل کېږي

د دين علماء د دلايلو په رڼا کې لاندې څرگندونې غيبت نه بولي:

## ۱ – له ظالم څخه د مظلوم شکایت

کله چې مظلوم له ظالم څخه شکایت کوي، د هغه د تېري څرگندونه هغه چا تـه کـوي چې ورسره مرسته کولای شي غیبت نه بلل کیږي.

#### ۲ — د نارواوو د مخنيوي په موخه يادونه

تر څو دغه نا مشروع كار له منځه لاړ شي او په كې اخته خلك ترېنه منعه شي.

#### ۲ – د فتوی غوښتنه

په يوه مسئله کې يو څوک له عالم څخه پوښتنه کوي، ترڅو پرې پوه شي، د مثال په توگه وايي: چې دغه کس پر ما تېری کوي او حق مې خوري او ظالم دی، د خلاصون لار راته وښايه.

## ٤ – د مشورې غوښتنې پر اساس د چا په هکله حقيقت وېل

چا ته د يوه کس په اړه د حقيقت ويلو په ترڅ کې د هغه نيمگړتياوې په گوته کول چې اهليت لري او که نه او يا د اعتماد وړدی او که نه، غيبت نه بلل کيږي.

٥- د يوه کس بي ديني څرگندول:

تر څو د هغه له ناسمو اعمالو څخه مسلمانان خبر شي او ځان ورڅخه وژغوري.

## ٦ – په هغه صفت او نښې سره د يوه کس يادونه چې پرې شهرت لري

که چیرې څوک په کوم صفت سره شهرت ولري او پىرې پیژنـدل کیېږي او لـه یـادونې څخه یې د هغه سپکاوی هدف نه وي، بلکې پېژندنه یې هدف وي چې له نورو څخه یـې توپیر وشي، لکه هغه فلانی چې گوډ دی.



١ - د غيبت معنا وواياست.

٢ - د غيبت اوتهمت ترمنځ توپير وواياست.

٣ – غيبت كول په قرآن كريم كى له څه سره تشبيه شوى دى؟

٤ – په كومو حالاتو كې د چا په هكله څرگندونې غيبت نه بلل كېږي؟

# 🛕 کورنۍ دنده

پورتنی حدیث له ژباړې سره په خپلو کتابچو کی ولیکئ.

#### ديارلسم لوست

## مسلمان د مسلمان هنداره ده

حديث: عَنِ ِ ۚ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَال: قَالَ رَسُوْلُ اللهِ صَلَى الله عليه وسلم: إِنَّ أَحَدَكُمْ مِرْآةُ أَخِيْهِ، فَإِنْ رَأَى بِهِ أَذَى فَلْيُمِطْهُ عَنْهُ. رواه الترمذي.

#### د کلمو معناوي

مِرْآةُ: هنداره (آیینه)

اذئ: عيب (نيمگرتيا)

فليُمِطْهُ عَنْهُ: لبري دي كړى له هغه څخه

#### د حدیث شریف ژباړه

#### د حدیث حکمت

انسان په عامه توگه کمزوری مخلوق دی، له نیمگړتیاوو څخه خالي نه وي، پرهمدې اساس په پورتني حدیث کې مسلمان ته لارښوونه کیږي چې خپل ځان ته متوجه وي او ځان د دین له لارې کمال ته ورسوي او هغه داسې کېدای شي چې په خپل مسلمان ورور باور ولري او د هغه نصایحو ته غوږ کیږدي او ویې مني چې په ځینو حالاتو کې دده د کمزورۍ اصلاح د نورو په مرسته کیږي او همدا راز د بل مسلمان دیني دنده ده چې کله په مسلمان کې څه کمزوري وگوري باید ور په گوته یې کړي، تر څو مسلمانه ټولنه له نارواوو اعمالو څخه پاکه او ژوند یې هوسا وي.

## د حدیث شریف گټې

#### ۱ – مسلمان د مسلمان هنداره ده

مسلمانان په خپلو منځو کې يوبل ته اړتيا لري، ځکه چې هغه عيبونه چې يـو مـسلمان يـې لري او پرې نه پوهېږي، بل مسلمان ورور يې ورته اصلاح کوي، لکه څرنگـه چـې انـسان خپل ځان هندارې ته په کتلوسره په خپله سموي، نو مسلمان خپل مسلمان ورورته هغه څه

غواړي چې پر خپل ځان يې لورېږي او خپله دنده گڼي چې د بل مسلمان نيمگړتياوې ور په گوته کړي، په دې حديث کې هر مسلمان ته لارښوونه کېږي چې د بل مسلمان نصيحتونو منلوته تيار وي، همداراز هرمسلمان بايد له بل مسلمان څخه غوښتنه وکړي چې دده نميگړتيا او کمي ورپه گوته کړي، ځکه دا زمونږ د نېکو خلکو تگ لاره ده، حضرت عمر فاروق به په منبر باندې خپلو ملگرو ته اعلان کاوه چې دده نيمگړتيا او کمزورۍ ور وښيي.

#### ۲ - مسلمان د مسلمان وروردی

هرمسلمان باید د خپل مسلمان ورور په هکله خیر وغواړي او یو پر بـل پـوره بـاور ولـري چې څه وړاندیز کوي اساس یې ښیگڼه او اصلاح ده نور څه مادي گټې او یا ده تـه زیــان رسول نه دي.

#### ٣ – د منكر له منځه وړل

د هرمسلمان ديني دنده ده چې په حکمت او بصيرت سره د ناروا کارونو په له منځه وړلو کې پوره برخه ولري، ځکه د مسلمان بريالتيوب په همدې پورې تړلى دى، او په يوازې ځان اصلاح کولو باندې څوک نشي کاميابيدلى، ترڅو چې نور خلک يې د دين لوري ته دعوت او له بدو کارونو څخه منعه کړي نه وي، لکه چې الله تعالى په العصر سورت کې فرمايي: (وَتَوَاصَوْا بِاحْقِ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ) [العصر: ٣] ژباړه: او (له زيان څخه ژغورل شوي هغه کسان دي) چې يو بل ته په حق او صبر سره نصيحت کوي.

#### ٤ - مسلمان د هنداري په څېر پاک دی

کامل مسلمان خپل سیرت د هندارې په څېر پاک ساتي، هر وگړی د هغه په هکله باور لري چې د ټولو خلکو خیر غوښتونکی دی او هېڅکله د چا په تاوان نه خوښېږي، نو پدې اساس هر وگړی د ده نظر د سر په سترگو مني، ځکه هغه عملاً په خپل ژوند کې خلکو ته خپل اخلاص او خیر غوښتنه ښودلی ده.

#### ٥ – مسلمان د خپل مسلمان ورور عزت غواړي

د هندارې سره د مسلمان تشبیه همدا معنا لري چې د مسلمان اصلاح به په داسې توگه کوي لکه هنداره چې د هغه رسوا کول به یې هدف نه وي چې په خلکو کې ذلیل شي، بلکې په راز ساتلو سره به د هغه اصلاح راولي، څرنگه چې انسان خپله څېره په هنداره کې گوري خپلو نیمگړتیاوو ته متوجه کیږي، هنداره د ده څېره بل چاته نه رسوا کوي.

## ځينې زرينې ويناوې

يوه ورځ عمر بن عبد العزيز رحمة الله عليه ته وويل شول چې په خپل رعيت کې مشر ته د پلار په سترگه وگوره او کشر ته د زوى نظر وکړه او ځوان ته د خپل ورور په حيث وگوره، ټول رعيت به دې خپل شي.

یحیی بن معاذ رازي -رحمة الله علیه- وایي: یو مسلمان پر بل مسلمان حق لـري کـه چیـرې مرسته ورسره نشي کولای، بایـد ضـرر ورتـه ونـه رسـوي او کـه چیـرې خوشـحالي نـشي ورکولای، غم خو ور ونه رسوي اوکه چیرې یې ستایلی نشي بدي خو یې هم ونه وایي.



١- لاندې كلمي معنا كړئ:

مِرْآةُ :

اذیً :

فليُمطهُ:

۲ – د حدیث گټې په خپل عبارت کې ووایاست.

٣ – څرنگه کیدای شي چې مسلمان د مسلمان لپاره هنداره اوسي؟ واضح یې کړئ.

# 🎪 کورنۍ دنده

د لوست مهم ټکي په پام کې نيولوسره (مسلمان د مسلمان لپاره هنداره ده) تر سرليک لاندې يوه مقاله وليکئ.

#### خوارلسم لوست

## د مشورې اهميت

عَنْ أَبِي هُوَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيٌّ: { الْمُسْتَشَارُ مُؤْتَمَنّ }.

[رواه الترمذي.]

#### د کلمو معنا

الْمُسْتَشَارُ: هغه کس ته ویل کېږي چې له هغه څخه د مشورې غوښتنه کېږي.

مُؤْتَمَنِّ: هغه څوک چې امين گرځول شوی وي.

#### د حدیث شریف ژباړه

له ابو هریره رضي الله عنه څخه روایت دی چې رسول الله شخ فرمایلي دي: هغه کس چې د مشورې غوښتنه ورڅخه کیږي داسې دی لکه چې امانت ورسره ایښودل شوی وي.

#### د حدیث شریف حکمت

په اسلام کې شورا خورا مهم اصل بلل کېږي، له مسلمانانو څخه په کلکه غوښتنه شوې چې په خپل ژوند کې يې پلې کړي او په دې حديث کې مسلمانانو ته لارښوونه شوې چې د مشورې ورکول يو امانت دی، نو لازمه ده چې هر مسلمان په دې اړه پوره متوجه اوسي او خپل مسلمان ورورته هسې مشوره ورکړي چې د هغه پکې گټه او خير وي، همداراز د هر مسلمان ديني دنده ده چې په خپل ژوند کې د شورا قانون پر خپل ځان عملي کړي، سالم نظر ته غاړه کيږدي، ځکه دا جوته ده چې له مشورې نه وروسته هرکار معقول اونتيجه يې مثبته وي.

### د حدیث شریف گټې

## ۱- د مشورې ورکولو اهميت

مشوره ورکوونکی د یوه امین حیثیت لري چې د امانت په ساتنه کې پوره زیار باسي، ترڅو ورڅخه ضایع نشي، همداراز مسلمان چې کله خپل ورور ته مشوره ورکوي په پوره غور او فکر سره یې ورکوي، د دې لپاره چې په گټه یې خوشحالېږي او په تاوان یې خپه کېږي، ځکه مسلمان خپل ورور ته هغه څه خوښوي چې د ځان لپاره یې خوښوي.

#### ۲ - د امانت ساتنه

د امانت ساتنه د مسلمانۍ له ښكاره نښو څخه يوه نښه شمېرل كېږي، خيانت د منافقت او ټگۍ له نښو څخه يوه نښه ده چې مسلمان ورڅخه ډډه كوي، ځكه د امانت خيانتول د الله تعالى له حكم څخه سرغړونه بلل كېږي، الله تعالى فرمايي: (إِنَّ اللَّهَ يَأْمُوُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا) [النساء: ١٢]

**ژباړه**: بې له شکه الله تعالى تاسو ته امر کوي چې امانتونه د هغو خاوندانو ته وسپارئ. له همدې امله مسلمان يو چاته مشوره ورکول خپل لـوى مسؤليت گڼـي او پـوره غـور پکـې کوي.

#### ۳ – مشوره اخیستل د مسلمان صفت دی

مسلمانان د دین او دنیا په کارونو کې په خپلو منځو کې تل مشوره کوي، الله تعـالی پـه قـرآن کریـم کې مؤمنان داسې ستایلي دي: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَیْنَهُمْ﴾ [الشوری : ۳۸]

ژباړه: د مسلمانانو کارونه په خپلو منځو کې په مشوره دي.

همداراز الله تعالى خپل پيغمبر ته لارښوونه كوي چې په چارو كې لـه خپلـو ملگـرو سـره مشوره وكړي: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ﴾ [آل عمران : ١٥٩]

خپلو ملگرو(اصحابو) سره په کارونو کې مشوره وکړه.

د دې آيت حکم ټولو مسلمانانو ته متوجه دې او د هر مسلمان مکلفيت گڼل کيږي.

له حضرت ابوهريره شخخه روايت دى چې فرمايي: رسول الله شبه له هر چا څخه زيات په مشوره عمل كاوه او له اصحابو څخه يې مشوره غوښتله.

## ٤ – په مشورې سره کار سر ته رسول نېکمرغي ده

مونږ مسلمانان په دې پوره باور لرو چې مشوره د ژوند په کارونو کې د برياليتوب لـوى لامل دى لکه چې پيغمبر في فرمايلي دي: «مَا خَابَ مَنِ اسْتَخَارَ، وَلاَ نَدِمَ مَنِ اسْتَشَارَ، وَلاَ عَالَ مَنِ اسْتَشَارَ، وَلاَ عَالَ مَنِ الْتُتَصَدَ» ل. ژباړه: څوک چې استخاره کوي هېڅکله نه ناکامېږي او څوک چې کارونه

الراوي:أنس بن مالك المحدث: الطبراني المصدر: المعجم الأوسط الجزء أو الصفحة ٦/٣٦٥.

په مشوره کوي هېڅکله نه پښيمانه کېږي او څوک چې پـه ژونـد کـې ميانـه روي اختيـار کړي نه خوارېږي، يعنې له اسراف او بې ځايه امساک (بخيلۍ) څخه ډډه کوي.

### مشوره باید له چا څخه واخیستل شی؟

هغه څوک با ید د مشورې اخیستلو لپاره غوره کړای شي چې باوري، په نظر ورکولوکې صادق وي او په هغه کار کې چې مشوره ورڅخه غوښتل کېږي پـوره معلومـات ولـري او مشوره غوښتونکی یې له دیانت څخه ډاډمن وي.



١ - مشوره په چارو کې څه اهميت لري؟

۲ - له چا څخه باید مشوره واخیستل شی؟

٣ – په حديث کې مشوره ورکوونکی له چا سره تشبيه شوی دی؟

# 🛕 کورنۍ دنده

د لوست مهم ټکي په خپلو کتابچوکي وليکئ.

#### ينځلسم لوست

## د ببوزلو سره مرسته

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ {السَّاعِي عَلَى الْأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِينِ كَالْمُجَاهِدِ فِي ۖ سَبِيلِ اللهِ }. وَأَحْسِبُهُ قَالَ: {كَالْقَائِمِ لاَ يَفْتُرُ وَكَالصَّائِمِ لاَ يُفْطِرُ}. [متفق عليه]

د راوي پېژندنه په تېر لوست کې شوې ده.

#### د کلمو معناوي

السَّاعِي: پالونكي اومرسته كوونكي

الأَرْمَلَةِ: كونده

كَالْقَائِمِ: په شپه كې عبادت (تهجد) كوونكى

لا يَفْتُرُ: نه ستومانه كيري

لاَ يُفْطِرُ: پرله پسې روژه نيسي

#### د حدیث شریف ژباړه

له ابو هریره رضي الله عنه څخه روایت دی چې رسول الله شخومایلي دي: د کونهې اومسکین پالونکي د الله تعالی په لار کې د مجاهد په څېر دی او راوي وایي چې گومان کوم: پیغمبر شخو و ویل: اجر یې د هغه نه ستومانه کیدونکي مسلمان په څېر دی چې تل شپه د الله تعالی په عبادت کې په ولاړه تېروي او د هغه تل روژه نیوونکي په څېر ثواب لري چې هېڅکله روژه نه ماتوي (د ورځي ټول عمر روژه نیسی).

#### د حدیث شریف حکمت

د اسلام دین د نېکمرغۍ دین دی، د انسان د دنیا او آخرت بریالیتوب ورپورې تړلی دی او ټول انسانیت ته د سمې لارې ښوونه کوي، یعنې په سمه توگه د خپل رب پېژندنه، د هغه د مخلوق سره د مرستې او خواخوږی دین دی. څرنگه چې د متعال رب عبادت کول لازم دي، همدارنگه په انسانانو باندې زړه سوی کول هم ضروري دي، په پورتني حدیث کې پیغمبر که د کمزورو او اړو خلکو سره مرسته او پالنه د هغو سختو عباداتو سره برابره کړې چې مسلمان یې په ډیرې سختۍ سره سرته رسولای شي، دا د دې ښکارندوی دی،

يوازينی دين چې د انسانانو ترمنځ يې يو والی راوستی دی او توپيرونه او فاصلې يې له منځه وړي دي، هغه د اسلام مبارک دين دی.

فعاليت: زده کوونکي دې په ډله ييزه توگه له اړو خلکو سـره د مرسـتې بيلگـې پـه گوتـه کړي.

## د حدیث شریف گټی

## ۱ – د اړو خلکو د پالنې ثواب

له حدیث شریف څخه دا څرگندېږي چې که څوک د کفایي جهاد کولوڅخه عاجز وي اوغواړي د مجاهد ثواب تر لاسه کړي، له کونډو او اړو خلکو سره دې مرسته وکړي، پرته له دې چې د جهاد په لاره کې ستونزې او کړاوونه وگالي، دا ټول په دې دلالت کوي چې کونډې او بې اسرې خلک الله تعالى ته نژدې خلک دي چې له هغوى سره د مرستې په پایله کې مرسته کوونکو ته لوړ مقام ورکوي.

#### ۲ – له مخلوق سره ښيگڼه عبادت دی

په پورتني حديث شريف کې له کونډو او بېوزلو خلکوسره مرسته په شپه کې پرلـه پـسې ټول عمر عبادت کولو او تل تر تله روژه نيولو سره برابره ښوولې شوې ده.

له عمر رضي الله عنه څخه روايت دی چې پيغمبرﷺ فرمايلي دي: له غوره عملونـو څخه يو دادی چې مؤمن خوشحاله وساتي، په جامو يې پټ کړي، لوږه يې ختمه کړي او اړتيـا يې پوره کړي.

## ٣ – له اړو او کمزورو خلکوسره مرسته کول کاميابي ده:

هر مسلمان چې د مسکینانو او اړو خلکو سره مرسته کوي هغه به پـه خپـل ژونـد کې تـل خوشحاله او نېکمرغه وي، ځکه له ده سـره د الله مرسـته مـل وي، لکـه چې رسـول الله نظم فرمايي: «هَلْ تُنْصُرُونَ وتُرْزَقُونَ إِلاَّ بِضُعَفَائِکُمْ» (۲) ژبـاړه: ستاسـو رزق او کاميـابي د کمـزورو (دعا) پورې تړلې ده.



۱ - طبراني

١ - رواه البخاري

نو کله چې انسان د کونډو، يتيمانو، او مسکينانو په پالنه کې بوخت وي الله تعالى يې پـه ژوند اوکار کې برکت اچوي.



۱ -لاندې کلمې معنا کړئ:

السَّاعِي:

الأَرْمَلَةِ:

لاً يَفْتُرُ:

لاَ يُفْطِرُ:

۲ - د حدیث شریف معنا ووایاست.



له بېوزلو سره د مرستې تر سرليک لاندې يوه مقاله وليکئ.

#### شپارسم لوست

## د لوڼو پالنه او روزنه

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ۚ ﴿ مَنْ عَالَ جَارِيَتَيْنِ حَتَّى تَبْلُغَا جَاءَ يَوْمَ ۗ الْقِيَامَةِ أَنَا وَهُوَ ﴾ وَضَمَّ أَصَابِعَهُ. [رواه مسلم]

#### د راوي پيژندنه

انس د مالک زوی د نضر لمسی، کنیه یې ابو حمزه، د انصارو د خزرج له قبیلې څخه و، لس کاله یې د رسول الله ورته په عمر او لس کاله یې د رسول الله ورته په عمر او مال کې د برکت دعا کړې وه او په وړوکوالي کې یې د بدر په غزا کې گډون وکړ. په لمانځه کې یې له رسول الله سره ډیر ورته والی درلود. یو له هغو صحابه وو څخه دی چې زیات شمېر احادیث یې روایت کړي دي. د پیغمبر له مړینې څخه وروسته د جهاد او فتوحاتو په لړ کې عراق ته ولاړ او په بصره کې مېشت شو. هغه وروستی صحابي و چې د سلوکلونو په عمر په بصره کې وفات شو.

### د کلمو معناوې

١ – عَالَ: يالنه وكړه

۲ – جَارِيَتَيْنِ: دوه کوچنۍ لورگاني

٣ – تَبْلُغَا: دواړه بلوغ ته ورسېږي

٤ - ضَمَّ: نژدې او يو ځای کړې

٥- أَصَابِعَهُ: خيلي گوتي

#### د حدیث شریف ژباړه

له انس څخه روایت دی چې رسول الله وویل: څوک چې د دوو لورگانو پالنه او روزنه تر بلوغه پورې وکړي، د قیامت په ورځ به زه او هغه (پالونکی) سره یوځای یـو او خپلې (دوه) مبارکې گوتې یې سره نژدې کړې.

يعنې د دوو لوڼو پالونکی او پيغمبرﷺ به په جنت کې سره نژدې اوسي او دا نـژدې کيــدل يې د دوو گوتو ترمنځ له فاصلي سره تشبيه کړل.

#### د حدیث شریف حکمت

دا يو څرگند حقيقت دی چې اسلام نه يوازې د انسان د ژوند ساتنه کوي، بلکې د ټولو مخلوقاتو حقوق پکې خوندي دي، په دې حديث کې د کوچنيانو د حقوقو په هکله مسلمانانو ته لارښوونه شوې ده چې په ځانگړې توگه د نجونو پالنه او روزنه ډېره د پام وړ ده، د دوی تربيې اوساتنې ته يې د هلکانو په پرتله غوره والی ورکړی دی، آن تردې چې پيغمبر د دوی پالونکي له ځان سره نژدې بللي دي او د نجونو شتون يې په کور کې نېکمرغې ښوولې ده.

او دا ځکه چې ښځې له پيل څخه تر واده پورې له خطر سره مخ وي، اسلام د دوی د مصئوونيت په موخه پلار او مور ته دنـده سـپاري چې تـر واده پـورې ورتـه پـوره پاملرنـه وکړي، ترڅو په ټولنه کې د بدو خلکو ښکار او په ټولنه کې د تجارت د سامان پـه توگـه استعمال نشي.

## د حدیث شریف گټې

### ۱ – د لورگانو د پالني اجر

د لوڼو او خويندو پالنه، روزنه او د هغوى اړتياوې پوره كول د دې لامل گرځي چې پالونكى يې د آخرت له عذاب څخه خلاص او هغه غوښتنه تر لاسه كوي چې هر مسلمان ورته ليوال دى چې هغه جنت ته تلل دي، دا د دوى د روزنې په اهميت باندې دلالت كوي.

دا اجر یوازې پلار ته نه دی ځانگړی شوی، بلکې مور هم له دې اجر څخه برخمنه ده، دعایشې رضی الله عنها روایت چې وروسته راځي پر دې دلالت کوي.

#### ۲ – پر پلار باندې د لورگانو حقوق

لور په پـــلار او خــور پـه ورور بانــدې حــق لــري چــې د هغــو پالنــه او روزنــه و کــړي، دا مسؤوليت تر ځوانۍ محـدود نه دی، بلکې وروسته له بلوغه هم دوام لري چې حــق يــې پــه نکاح ورکولو سره ساقطيږي، له هغــه څخـه يــې وروسته ســاتنه او پالنــه پــه خاونــد بانــدې لازمېږي.

#### ۳ – د لورگانو سره ښېگڼه

که څه هم په حدیث کې د لورگانو یادونه شوې ده، خو علماء د نورو روایاتو په رڼا کې وایي دغه ثواب د لورگانو په هکله ځانگړی نه دی، بلکې هغه څوک چې د خویندو او ترورگانو سره ښیگڼه او پالنه یې کوي هم له دغه ثواب څخه برخمن دي.

## ۴ - د دوو لورگانو شمېر ضروري نه دي

په دې حدیث کې د دوو لورگانو یادونه شوې ده، خو د یوې لورپالنه او روزنه هم همداراز ثواب لري، له حضرت عایشې رضي الله عنها څخه روایت دی وایي: یوه ورځ زما کور ته یوه مسکینه ښځه راغله، دوه لوڼې ورسره وې، له ما څخه یې د مرستې غوښتنه وکړه، ماورته درې دانې خرما ورکړې، یوه یوه یې هرې لورته ورکړه، دریمه یې غوښتل چې په خپله یې وخوري، خو هغه یې هم په منځ کې دوه ځایه کړه او په لورگانو یې ووېشله، ما دغه کیسه پیغمبر شته و کړه هغه و فرمایل: «مَنِ ابْتُليَ مِنْ هذه البَنَاتِ بِشَيءٍ فَاحْسَنَ إِلَيْهِنَّ، کُنَّ لَهُ سِتراً مِنَ النَّار».(۱)

**ژباړه**: څوک که د داسې لوڼو په هکله څه قدرې په امتحان کې واقع شو او له هغوی سره یې ښیگڼه وکړه، وي به دغه لوڼې د پالونکي لپاره د دوزخ له اور څخه د نجات پرده.

## ۵ – د ښځو ژوند ته د اسلام پاملرنه

د جاهلیت په زمانه کې لور او خور په کورنۍ کې عیب بلل کېده، کله به چې په کورکې نجلۍ وزېږیده خلکو به د خوشحالۍ پر ځای ماتم کاوه، قرآن کړیم دغه واقعیت داسې بیان کړی دی: (وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِالْأُنْثَى ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًّا وَهُوَ کَظِیمٌ) [النحل: ۵۸]

**ژباړه**: کله به چې له دوی څخه یوه تن ته د نجلۍ د زېږېـدو خبـر ورکـړای شـو، د مـخ رنگ به یې تور وگرځیده او هغه به له غوسې ډک شو.

د اسلام په برکت سره خلک د دغه نـاوړه عمـل څخـه وژغـورل شـول، ورتـه لار ښـوونه وشوه چې ښځه په کور کې سعادت دی، پالنه يې د دنيا او آخرت نېکمرغي ده.

<sup>-</sup> مُتَّفَقٌ عَلَيهِ

### ٦ - په دين باندې سم پوهول

پیغمبرﷺ د دې لپاره چې خلک سم پوه شي، خپلې گوتې یې نــژدې کـړې، تــر څــو مسلمانان د لوڼو پالنې او روزنې ته پوره توجه وکــړي او پــه دې وســیله پــه جنــت کــې لــه پیغمبرﷺ سره د یو ځای کیدو لوړ مقام وگټي.



١ - لاندې كلمي معنا كړئ:

- عَالَ:
- جَارِيَتَيْنِ:
  - تَبْلُغَا:
  - ضَمَّ:
- أَصَابِعَهُ:
- ۲ د لورگانو يالنه څه اهميت لري؟
- ٣- آيا د خويندو روزنه هم د لورگانو په څېر ثواب لري؟
  - ٤- د جاهليت په دوره کې د نجونو ژوند څرنگه و؟

## 👜 کورنۍ دنده

د لُوسَت د مهمو مطالبو په پام کې نيولو سره د ښځود حقوقو په هکله يوه مقاله وليکئ.

#### اووه لسم لوست

# د حلالې روزۍ گټل

عَنْ الْمِقْدَامِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:" مَا أَكَلَ أَحَدٌ طَعَامًا قَطُّ خَيْرًا مِنْ أَنْ يَأْكُلَ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ وَإِنَّ نَبِيَّ اللَّهِ دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَام كَانَ يَأْكُلُ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ". (رواه البخاري)

#### د رواي پېژندنه

مقدام د معدیکرب زوی، کنیه یې ابو کریمه الکندی د کندې قبېلې سره تړاو لري چې شمېر یې کم، د رسول الله څښنژدې ملگری و، له یمن څخه په داسې حال کې راغی چې وړوکی و، د رسول الله څښسره یې په ټولو غزاگانو کې گډون کړی و، وروسته بیا په شام کې مېشت شو او د هجرت په (۸۷) کال د (۹۱) کالو په عمر په همدې خاوره کې وفات شو.

#### د کلمو معناوي

١ – قَطُّ: هيڅكله او هېڅ وخت

٢ – يَأْكُلَ: خوري يي

٣ - مِنْ عَمَل يَدِهِ: د خيل لاس له كار څخه

#### د حدیث شریف ژباړه

#### د حدیث شریف حکمت

په پورتني حديث کې پيغمبر هغه بنده غوره ښودلی چې خپل ځان ته روزي په خپل زيار، په حلاله توگه گټي او دا د غوره انسانانو کړنلاره ده، داوود السخ همداسې ژونـد درلود او الله تعالى د انسان په خپل لاس رزق گټل ستايلي او مسلمانان يې کار کولـو ته هڅولى دي، بېکاري ډيرې ناخوالي زېږوي او د وزگار انسان ژوند تل د ستونزو سـره مـخ

وي، په دې اساس د پیغمبر په پورتنۍ وینا په مسلمانانو کې حرکت پیدا کوي، ځکه کار او زیار د نېکو او پیاوړو خلکو نښه ده، نو په مسلمانه ټولنه کې هر وگړی د ځان لپاره د بوختیا په لټه کې وي، ترڅو په ځان کې د بهترینو خلکو صفت پیدا کړي او پر چا پېټی نه اوسی.

## د حدیث شریف گټې

## ۱ – په خپل لاس گټلې روزي

په حدیث شریف کې د خپلې خوارۍ او زیار په نتیجه کې لاس ته راوړې روزي له ټولو غوره روزي بلل شوې ده، ځکه دا د غوره خلکو کړنه او د الله تعالی د نېکو بندگانو سنت دی.

## ۲ – روزي گټل ستايل شوی عمل دی

د روزۍ لاس ته راوړلو په موخه کسب او کار کول عیب نه دی، بلکې د پیاوړو خلکو کړنه ده، لکه چې پیغمبر په بل حدیث کې فرمایي: «وَالَّذِي نَفْسِي بِیَدِهِ لَأَنْ یَأْخُذَ أَحَدُکُمْ کړنه ده، لکه چې پیغمبر په بل حدیث کې فرمایي: «وَالَّذِي نَفْسِي بِیَدِهِ لَأَنْ یَأْخُذَ أَحَدُکُمْ حَبْلَهُ فَیَمْاللَهُ أَعْطَاهُ أَوْ منعه»(۱) ژباړه: قسم په هغه ذات چې زما روح دهغه په لاس کې دی، یوله تاسو څخه چې خپله رسۍ راواخلي او په خپله شا لرگي بار راوړي، له دې لارې څخه خپل ځان ته حلاله رزق وگټي، دغه کس له هغه کس څخه غوره دی چې سؤال کوي او څوک ورته څه ورکړي یا نه.

#### ٣ – د داوودالگيالا يادونه

په دې حدیث کې د داوودالگلا د یادونې ځانگړتیا داده چې هغه سره له دې چې د وخت واکمن و اوکسب ته یې اړتیا نه درلوده، خو بیا هم هغه دا غوره گڼله چې په خپـل لاس گټلی رزق وخوري، کار او کسب یې د ځان لپاره عزت گاڼه.

#### ٤ - د کسب زده کړه

د کسب زده کړه ښه صفت دی، د الله تعالی غوره بندگانو دکسب له لارې خپل ځان ته رزق پیدا کاوه، په مستدرک کې له ابن عباس څخه روایت دی چې: د الله ﷺ پیغمبر داوودالگ زغرې جوړولې او آدمالگ کښت کاوه، او زکریاالگ ترکاڼ و.

## ٥ – كار كول د توكل منا في نه دى

بې له شکه چې مسلمان په خپل رب باندې په ژوند کې توکل لري، خو د توکل معنا دا نه ده چې له اسبابو تيارولو پرته له الله تعالى څخه د اړتيا پوره کولو په اړه غوښتنه وشي، بلکې له داسې عمل څخه شريعت منعه کړې ده، ځکه انبياء عليهم السلام د توکل په معنا له هر چا څخه ښه پوهېدل، هغوى د توکل معنا د اسبابو تيارول او وروسته پر هغو باندې نتيجه مرتب کيدل الله تعالى ته پرېښودل ښودلى دى.

#### ۲ – د صنعت فضیلت

په قرآن کریم کې صنعت ستایل شوی دی او الله تعالی خپل پیغمبر الله ته دې اړه داسې فرمایلي دي: ﴿وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسٍ لَكُمْ لِتُحْصِنَكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ﴾ [الانبیاه: ۸۰]

**ژباړه**: (الله تعالى فرمايي): او مونږ داوودالگيا ته، ستاسې د گټې لپاره د زغـرې د جوړولـو صنعت ورښود لى و، ترڅو چې تاسې يو د بل له گوزار نه وژغوري، نـو آيـا تاسـې شـکر ويستوونکى ياست؟.

په پورتني آيت کې الله تعالى کسب يادول د انسان کمال بللې دی.



لاندي كلمي معنا كرئ:

ا – قَطُّ:

ب - يَأْكُلَ:

ج - مِنْ عَمَل يَدِهِ:

۲ – داوود النَّكُ څه ځانگړتيا درلوده؟

٣ - په خپل لاس گټلي رزق څه اهميت لري؟

٤ – د پورتني حديث څو گټي وواياست.

# 🎪 کورنۍ دنده

د لوست حديث له ژباړې سره په خپلو کتابچو کې وليکئ.

#### اته لسم لوست

# په دين کې آسانتيا

عَنْ سَعِيدِ بْنِ أَبِي بُرْدَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعَثَ مُعَاذًا وَأَبَا مُوسَى إِلَى الْيَمَنِ قَالَ يَسِّرَا وَلا تُعَسِّرَا وَبَشِّرَا وَلا تُنَفِّرَا وَتَطَاوَعَا وَلا تَخْتَلِفَا. [رواه البخاري]

#### د راوي پېژندنه

سعید چې د معتمدو تابعینو څخه شمیرل کیږي، د پلار نوم یې عامر چې په کنیې (ابوبردة) سره یې شهرت درلود، په کوفه کې قاضي پاتې شوی دی، د نیکه نوم یې ابوموسی عبدالله بن قیس الاشعري چې مشهور صحابي دی، نوموړی (سعید) په (۱۶۸)هجري کې له دنیا څخه رحلت و کړ.

#### د کلمو معناوي

يَسِّرَا: آساني و كړئ.

وَلا تُعَسِّرَا: سختي مه كوئ.

وَبَشِّرَا: زيرى وركړئ.

وَتَطَاوَعَا: په خپلو منځوکې دوستي ولرئ او يو د بل منونکي اوسئ.

#### د حدیث شریف ژباړه

سعید د خپل پلار په ذریعه له نیکه څخه روایت کوي چې: رسول الله ﷺ معاذ او ابو موسی رضي الله عنهما یمن ته استازي ولېږل او ورته یې وویل: له خلکوسره آسانتیا غوره کړئ، سختي مه کوئ، خلکو ته د خوشحالۍ زیری ورکړئ، نفرت مه خوروئ، یو د بـل منونکی اوسئ او له اختلاف څخه ځان وژغورئ.

#### د حدیث شریف حکمت

د اسلام دین د انسان له سلیم فطرت سره سم راغلی دی، هیڅ داسې کوم حکم نلري چې په کولویې انسان ونه توانېږي، یا د فطرت د غوښتنې پر خلاف وي، دا ځکه چې زموږ د دین اساس پر آسانتیاور ولاړ دی، په هر وخت او هر ځای کې چې مسلمان له ستونزو سره مخ کېږي او نشي کولای چې هغه پر ځای کړي، اسلام ورڅخه د هغه عمل سرته رسول ساقط کړي او یا یې په کې آساني راوستې ده، دا یوازې د اسلام ځانگړتیا او وړتیا ده چې د دې ښکارندوی دی چې په هر ځای او هر وخت کې د نړۍ د خلکو لپاره سمه لار ښوونه و کړي.

#### د حدیث شریف گټی

## ۱ – په دين کې آسانتيا

په اسلام کې سختي نشته، ځکه الله تعالى خپل بندگان په داسې کوم عمل کولو بانـدې نـه دي مکلف کړي چې د هغوى له توان څخه اوچت وي او دا يې په دين کې لـوى اصـل ايښى، الله تعالى فرمايى: (لاَ يُكَلِفُ اللهُ نَفْساً إلاَ وُسْعَهَا) [ البقرة: ٢٨٦]

**ژباړه:** الله تعالى هېڅ يو نفس نه دى مكلف كړى، خو د هغه د توان په اندازه.

پيغمبرﷺ به په دووکارونو کې آسان غوره کاوه که چيرې به يې گناه نه درلوده.

همداراز رسول الله فرمايي: «إنَّ الدِّين يُسْرٌ، ولنْ يُشادَّ الدِّينَ أحدٌ إلا غَلبَه.. » (١)

**ژباړه**: بې له شکه د اسلام دین د آسانۍ دین دی او څوک چې په خپل ځان باندې دین سخت کړي ارومرو مغلوبېږي او نشی کولای چې بیا ورته ادامه ورکړي.

## ۲ – په دعوت کې له نرمۍ څخه کار اخيستل

په حدیث شریف کې مسلمانانو ته لارښوونه کېږي چې له خلکو سـره پـه نرمـۍ چلنـد وکـړئ چې دا د ټولو انبياوو تگ لاره ده، الله تعالى موسى او هارون عليهما السلام تـه لارښـوونه کـوي: (اَدْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى فَقُولاً لَهُ قَوْلاً لَيِّناً لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ [الطه: ٣٣ – ٤٤]

١ – رواه البخاري

**ژباړه**: دواړه فرعون ته ورشئ، يقيناً هغه طغيان غوره کړئ او ورته په نرمۍ سره وينا وکړئ، ښايي چې نصحيت قبول کړي او يا له عذاب څخه ووېرېږي.

د ژوند په هر اړخ کې باید دې دستور ته پاملرنه وشي، هغه که دعوت وي، زده کړه وي، اصلاح راوستل وي او که له خلکو سره خبرې اترې وي.

## ٣ – له كركى خپرولو څخه ډډه كول

د اسلام دین د رحمت دین دی، د کرکې او تنفر دین نه دی، له همدې امله پیغمبر ﷺ خپلو استازو ته لارښونه کړې چې خلک د دین لوري ته وهڅوي او له دین څخه یې متنفر نه کړي، په یو بل حدیث کې راځي پیغمبرﷺ فرمایي: «إنَّ الله لم یبعثني معنّقًا ولا متعنیّا، ولکن بعثني معلّمًا میسّرًا». (۱)

ژباړه: رسول الله ﷺ فرمايي: الله تعالى زه په خلكو او په خپل ځان سختي راوړونكى نه يـم رالېږلى، بلكي ښوونكى او د آسانۍ راوستونكى يې رالېږلى يم.

#### ٤ - زيري وركول

د مسلمان دعوتگر لپاره دا ښايي چې خلکوته د اسلام دنيوي او اخروي ښېگڼې په مخ کې کيږدي، د اعمالو فضيلتونه ورته بيان کړي، څرنگه چې په رښتيا هم د اسلام مبارک دين د انسان د دواړو جهانو د نېکمرغۍ لپاره راغلی، د هغه گټې خلکو ته وښيي او کومې بدبختۍ چې په نورو لاروکې دي، له هغو سره د اسلام د لارښوونو پرتله وکړي، ترڅو خلک په ذوق او رغبت هغه پلي کړي.

#### ٥ – له اختلاف څخه ډډه کول

په پورتني حدیث کې له اختلاف څخه د ډډې کولو حکم شوی دی، ځکه اختلاف د بنمني، بغض او کینه رامنځ ته کوي، د ښمني، بغض او کینه رامنځته کوي د ټولنې اړیکې تخریبوي اوناخوالې رامنځ ته کوي، الله تعالی فرمایي: ﴿وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِیحُکُمْ ﴾ [الانفال : ٤٦] ژباړه: او اختلاف مه کوئ چې بیا کمزوري کېږئ او قوت موله منځه ځی.

ا - صحيح مسلم

#### يادونه

په پورتني حديث شريف کې له اختلاف څخه د منعې معنا دا ده چې که چيرې په يوه مسئله کې نظريات مختلف وي، بايد د مسلمانانو تر منځ د دښمنۍ او بې اتفاقۍ لامل ونه گرځي، د عمل په ميدان کې ټول سره په اتفاق ژوند تېر کړي، يو د بل د نظر احترام وکړي او په پای کې په يوه نظر راټول شي.



١ - لاندې كلمي معنا كړئ:

يَسِّرَا:

وَلَا تُعَسِّرًا:

وَبَشِّرَا:

وَتَطَاوَعَا:

۲ - په دين کې آساني څه معنا لري؟ واضح يې کړئ.

٣- د اختلاف زيانونه وواياست.

٤ - له نفرت څخه څرنگه ډډه کیدای شي؟



د لوست څخه په استفادې د يووالي په هکله يوه مقاله وليکئ.

# لعنت (ښېرا) وېل

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ۞ قَالَ: قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ ادْعُ عَلَى الْمُشْرِكِينَ. قَالَ: { إِنِّى لَمْ أُبْعَثْ لَعَّانًا، وَإِنْمَا بُعِثْتُ رَحْمَةً }. [رواه مسلم]

#### د ځينو کلمو معناوې

١ – لَعَّانًا: ډېر لعنت ويونکي او ښيرا کوونکي

٢ - بُعِثْتُ: رالبرل شوى يم.

#### د حدیث شریف ژباړه

له ابو هريـره څخخه روايـت دى چې رسـول الله گه تـه وويـل شـول: اې د الله رسـوله!، مشركينو ته ښېرې وكړه: د الله رسول ځواب وركړ: زه لعنت ويونكى(ښـېرا كـوونكى) نـه يم رالېږل شوى، بلكي زه رحمت رالېږل شوى يم.

#### د حدیث شریف حکمت

زمونږ د پيغمبر راوړى پيغام (اسلام) د رحمت پيغام دى چې په عامه توگه د ټولو مخلوقاتو د ترحم اوشفقت ذريعه وگرځيد، ځکه اسلام د ټولو مخلوقاتو د ساتنې ضامن، د هر چا حق پکې ټاکل شوى او له تېري څخه يې خلک منعه کړي دي، د انسانانو د دنيا او آخرت د برياليتوب يوازينۍ لاره ده او يوازيني دين دى چې د نړۍ خلک پرې له ناخوالو څخه ژغورل کېږي مومي.

# د حدیث شریف گټې

# ۱ – لعنت ویل لویه گناه ده

لعنت ویل گناه ده، له ویلو څخه یې اسلام منعه کړیده، د پیغمبر ﷺ په وړاندې یو صحابي په باد(هوا) باندې لعنت وویل. پیغمبر ﷺ ورته وفرمایل: په هوا لعنت مه وایه، ځکه د الله تعالی لخوا ورته امر شوی دی، څوک چې پر چا بې ځایه لعنت وایي، د لعنت ویل یې بېرته ویونکي ته راگرځي.

په يوه بل روايت كې پيغمبر شخص مايي: «لا تَدْعوا على أنفسكم، ولا تَدعوا على أولادكم، ولا تَدْعوا على أولادكم، ولا تَدْعوا على أموالكم، لا تُوافِقُوا من الله عَزَّ وجلَ ساعةَ نَيْلٍ، فيها عطاءً، فيَسْتَجيبَ لكم» (٢)

۱ - سنن ابو داوود.

۲ - سنن ابو داوود

**ژباړه:** خپلو ځانونو ته ښيرې مه کوئ، همداراز خپلو بچو، مزدورانو اومالونو ته ښېرې مه کوئ، داسې نشي چې تاسې ښېرې په داسې وخت کې وکړئ چې الله تعالى سوالونه قبلوي ستاسې ښېرې به قبولې کړي.

په بل حدیث شریف کې راځي چې پر مسلمان لعنت ویل د مسلمان د قتل په څېر دي.<sup>(۱)</sup> ۲ – ښېرې کول لعنت بلل کېږي

له پورتني حديث څخه څرگندېږي چې سپکې، سپورې، او ښېرې هم لعنت بلل کېږي، مسلمان بايد خپله ژبه له بدو وېناوو څخه وژغوري، ځکه مسلمان د خپلو وېناوو په وړاندې مسؤول گڼل کېږي، نو له همدې کبله اسلام مسلمان د بدو ويناوو، سپکو، او کنځلو څخه منعه کوي، رسول الله شفرمايي: «لَيْسَ الْمُؤْمِنُ بِالطَّعَانِ وَلاَ اللَّعَانِ وَلاَ الْفَاحِشِ وَلاَ الْبَدِيءِ ». (۱)

**ژباړه**: مسلمان چا پورې تور نه تړي او نه لعنت ويونکی دی او نه بې حيا چې سپکې او سپورې خبرې کوي.

#### - د رسول الله راتگ رحمت دی

بې له شکه د پیغمبر پر رسالت د هغه باران په څېر دی چې مړې ځمکې ژوندۍ کوي او ژوند ته ښایست وربښي، نو همدارنگه د پیغمبر په راتگ سره مړه زړونه د اسلام په نور ژوندي اوروښانه شول، ړندې ستر گې بینا شوې او کڼو غوږونو اوریدل پیل کړل، بلکې الله تعالی د پیغمبر په و الیږلو سره دنیا رڼا کړه، د مینې اومحبت وړانگې یې خورې کړې، ظلم او ناپوهي یې په علم او عدل بدل کړ، اود دې صفت په درلودو سره د نړۍ خلک پرې راټول شول، لکه څرنگه چې الله تعالی فرمایي: (فَهِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ هَمُهُ وَلَوْ کُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِك.. ) [آل عمران : ۱۹۹]

**ژباړه**: نو د الله تعالى د رحمت په سبب دوى تـه نـرم شـولې او کـه چيـرې سـخت زړى او توند خويه واي، نو خلک به له تا څخه خواره شوي واى.

# په ځينوځايونو کې د گناه کولو له کبله لعنت وېل شوی دی

په شریعت کې د ځینو ناوړو اعمالو سرته رسوونکي ملعون (د الله تعالی لـه رحمـت څخـه لېرې) بلل شوي چې بیلگې یې په لاندې توگه بیانېږي:

١ - صحيح مسلم

۲ - مسند احمد

۳ – سنن ابو داوود.

**ژباړه**: رسول اللهﷺ هغه ښځه چې په مړي باندې چيغې وهي او هغه ښځه چې ورتـه غـوږ باسي لعنت ويلي دی.

۲ – هغه ښځې چې خالونه لگوي، هغه ښځې چې د خال لگولو غوښتنه كوي، هغه ښځې
 چې وروځې وكاږي او هغه ښځې چې د ويستلو غوښتنه يې كوي، په حديث كې راځي
 رسول الله ﷺ فرمايى: «لَعَنَ اللهُ الْوَاشِمَاتِ وَ الْمُوتَشِمَاتِ والنامصات وَالْمُتَنَمِّصَاتِ» (۱)

په خال لگوونکو ښځو او هغه ښځې چې لگول يې غواړي او هغه ښځې چې وروځې وکاږي او هغه ښځې چې د ويستلو يې غوښتنه کوي، د الله تعالى له لوري پـر دوى لعنـت دى.

#### ٣ - د سود خوړل

په حدیث کې راځي چې سود خوړونکی او سود ورکوونکي او د سود سند لیکونکی او شاهدان یې لعنتي او د الله له رحمت څخه لېرې دي. <sup>(۲)</sup>



لومړۍ پوښتنه:

۱ - د حدیث راوي څوک دی ؟ معرفي یې کړئ.

۲ - لعنت څه ته وېل کېږی؟

۳ – پرکومو کسانو باندې د خپلو ناروا کړنو له کبله لعنت ویل شوی دی؟ دویمه پوښتنه:

لاندې کلمي معنا کړئ:

١ - لَعَّانًا:

٢ – ئعثْتُ:

٣ - لَعَّانًا:

# 🏚 کورنۍ دنده

د لوستل شوي حديث په پام کې نيولوسره (زموږ پيغمبر رحمت دی) تر سرليک لانـدې يوه مقاله وليکئ.



۱ - صحیح مسلم

<sup>ٔ –</sup> صحیح مسلم

# شلم لوست

# په چارو کې منځني حالت غوره کول

عن جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ هِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّهُ قَالَ: « إِنَّ هَذَا الدِّينَ مَتِينٌ فَأَوْغِلْ فِيهِ بِرِفْقٍ، وَلاَ تُبَغِّضْ إِلَى ۖ نَفْسِكَ عِبَادَةَ اللَّهِ، فَإِنَّ الْمُنْبَتَّ لاَ أَرْضًا قَطَعَ، وَلاَ ظَهْرًا أَبْقَى ». [رواه البيهقي]

#### د راوی پېژندنه

حضرت جابر جليل القدر صحابي دى، د پلار نوم يې عبد الله، نيكه يې عمرو بن حرام، د عمر د كموالي له كبله يې د بدر او أحد په غزاگانو كې گلهون نه درلود، د أحُد له غزا څخه وروسته يې خپل ژوند د رسول الله څخه مت ته وقف كړ، په كور او سفر كې به د پيغمبر ملگرى و، له دې كبله يې زيات شمېر احاديث له پيغمبر څخه روايت كړي دي، په خپل وروستني عمر كې شام ته ولاړ او د څه مودې لپاره هلته مېشت شو او د هجرت په ۷۶ كال د ۹۶ كلونو په عمريې له فاني دنيا څخه رحلت وكړ او په (جنت البقيع) كې خاوروته وسپارل شو.

# د کلمو معناوې

مَتِينٌ: 

\$\text{\$\text{\$\gequiv}\$} \text{\$\gequiv}\$} \text{\$\gequiv}\$

فَأُوْغِلْ فِيهِ: ورننوځئ، تگ لاره غوره کړئ

بِرِفْقِ: په آسانۍ سره

الْمُنْبَتَّ: هغه څوک چې خپله سورلۍ د تېز ځغلولو له کبله له کاره وباسي.

وَلاَ تُبَغِضْ: خان لپاره يي بد مه گرځوه

لاَ أَرْضًا قَطَعَ: نه يي سفر پوره كړ

وَلاَ ظَهْرًا أَبْقَى: او نه يي سورلي روغه پرېښوده

#### د حدیث شریف ژباړه

حضرت جابر بن عبد الله هه د رسول الله خخه روایت کوي چې فرمایلي یې دي: بې له شکه دغه دین ډېر قوي دین دی، په آسانۍ سره پکې ورداخـل شـه، خپـل ځـان تـه د الله تعالى په عبادت کولو کې کرکه مه راپیدا کـوه(پـه ځـان بانـدې د وس نـه پورتـه عبـادت کول مه لازموه)، ځکه تېز ځغلوونکي مسافر نه خپل سفر پوره کړی دی او نه یـې سـپرلۍ روغه پریښي ده.

#### د حدیث حکمت

په پورتني حدیث کې د اسلام د مهم اصل یادونه شوې ده، هغه د دین او دنیا په چاروکې منځنی حالت غوره کول دي، دې اصل ته پام کول د مسلمان لپاره خورا مهم دي، ځکه چې د دې اصل په رعایت سره د مسلمان ژوند له افراط او تفریط څخه لېرې کېږي، د تل لپاره یې هر اقدام په دلیل او معقولیت باندې ولاړ وي، خپلې دیني چارې داسی عیاروي چې په هغه لاره تلل د تل لپاره ور ته ممکن وي.

او دا راز متوسط حالت غوره کول د کامیابۍ راز دی او کله چې مسلمان په خپلو دیني مکلفیتونو کې متوسط حالت غوره کړي، هېڅکله پکې پاتې نه راځي، خوکه چېرې په عباداتو کې یې افراط وکړ، یو وخت به ارومرو داسې راځي چې دی به ستړی کیږي او عبادت به ورڅخه پاتي کیږي.

## د حدیث شریف گټی

## ۱ - د اسلام دين قوت لري

د اسلام دین غښتلي احکام لري چې مسلمان یې د خپل وس په تناسب سره په سرته رسولو مکلف دی او په ځینو حالاتو کې د شرعي عذر له کبله اجازه ورکړل شوې ده چې یوازې د فرض په ادا کولو باندې اکتفا وکړي، لکه په سفر کې فرضي لمونځ کول، ترڅو پر مسلمان عبادت سخت تمام نه شي، نو د دین ټول نوافل لکه تـل روژه نیول، له حد نه زیات تل نفلي لمونځونه کول، تل ترتله په تلاوت او ذکر کې مشغولیدل او داسې نور، دا ټول سره له دې چې دیني اعمال دي، خو هغو ته په یوځل غیږ ورکول انسان ستړی کوي او بیا یې له نور پرمختگ څخه غورځوي.

## ۲ – په دين کې ميانه روي او تدريج

## ۳ – هغه عبادت غوره دی چې همیشه وي

د اسلام دین مسلمانان دې ته هڅولي دي چې تل پاتې عبادت باندې ځان عادت کړي او هغه عبادت چې د څه وخت لپاره یې په زیاته اندازه وکړي او بیا یې پرېږدي، نه دی ستایل شوی.

د مسلمان لږ نېک عمل چې تل يې کوي، له هغه نېک عمل څخه غوره دی چې د څو ورځو لپاره وي او بيا يې پريږدي، په دې اړه رسول الله داسې فرمايلي دي: د خپـل وس په اندازه نېک عملونه کوئ او غوره هغه عمل دی چې تل وي، که څه هـم هغـه لـږ وِي.

#### ٤ - اسلام د ميانه روۍ دين دي

د اسلام دین د مسلمان لپاره ټاکلی حد ایښی دی او ورته یې خپل فرایض ښودلي دي چې پرته له کومه عذره یې سرته ورسوي، پر دې سر بیره مسلمان ته یې د میانه روۍ غوره کولو لارښوونه کړې د، ترڅو په ده باندې دروند تمام نشي، پیغمبر شمسلمانانو ته عامه لارښوونه کوي چې: په چارو کې غوره حالت منځنی حالت دی، (۱) ځکه چې دا د اعتدال حالت له کمی او زیاتی څخه لېرې دی.

#### پاملرنه

په اعمالو کې د منځني حالت له غوره کولو څخه مراد نفلي اعمال دي، پـه فرضـي چـارو کـي لاره ټاکل شوې ده، څوک پکـي د پرېښودو واک نه لري.



١- لاندې كلمي معنا كړئ:

مَتِينٌ:

فَأُوْغِلْ:

بِرِفْقٍ:

الْمُنْبَتَّ:

۲ – اسلام مسلمانان د کوم حالت غوره کولوته هڅولي دي؟

٣- آيا په اسلام کې سختي شته؟ واضح يې کړئ.

# 👍 کورنۍ دنده

د راوي له پېژندنې سره د پورتنی حدیث ژباړه په خپلو کتابچو کې ولیکئ.

۱ – مسند احمد

٢ - رواه البيهقي

# يوويشتم لوست

# په ځوانۍ کې د اللهﷺ بنده کي

«عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمْ اللَّهُ تَعَالَى فِي الْمُسَاجِدِ ظِلِّهِ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلَّهُ إِمَامٌ عَدْلٌ وَشَابٌ نَشَأَ فِي عِبَادَةِ اللَّهِ وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي الْمُسَاجِدِ وَرَجُلَانِ تَحَابًا فِي اللَّهِ اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ وَرَجُلٌ دَعَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ وَرَجُلَانِ تَحَابًا فِي اللَّهِ وَرَجُلٌ دَعَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ إِنِي أَخَافُ اللَّهُ وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَخْفَاهَا حَتَّى لَا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ وَرَجُلٌ ذَكَرَ إِللَّهُ خَالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ » [متفق عليه]

د ځينو کلمومعناوي

١ - سَبْعَةُ:

٢- فِي ظِلِّهِ: ظل سيوري ته وايـي دلتـه د الله ﷺ لـه سـيوري څخـه د هغـه د

عرش سیوری مراد دی.

٣- يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلَّهُ : له دې ورځې څخه مراد د قيامت ورځ ده. (هغه ورځ چې د الله

له سيوري څخه پرته بل سيوری نه وي).

۴\_ إِمَامٌ: هرهغه څوک چې د مسلمانانو د چارو سرپرستي پر غاړه لري.

۵\_ شَابُّ: ځو

ع ِ نَشَأَ فِي عِبَادَةِ اللَّهِ: چې د الله ﷺ په بنده گۍ کې لوی شوی وي.

٧\_ مُعَلَّقٌ فِي الْمَسَاجِدِ: پر مسجدونو پورې يي (زړه) تړلي وي.

٠ بَ بَ اللهِ: د الله عَلا د رضا لياره يو له بل سره محبت ساتي. ٨ تَحَابًا في اللهِ:

٩\_ اجْتَمَعًا عَلَيْهِ: د الله ﷺ د رضا لپاره يو له بل سره يوځای شي.

١٠ وَتَفَوَّقَا عَلَيْهِ: د الله ﷺ د رضا لياره يو له بل څخه جلا شي.

١١ - دَعَتْهُ: بلنه ورته وركړي.

١٢ ذَاتُ مَنْصِب وَجَمَالٍ: د عزت او سايست خستنه.

١٣\_ فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ: له سترگو څخه اوښکي توي شي.

#### د حدیث ژباړه

له حضرت ابوهريره څخه روايت دی چې، پيغمبر څخ فرمايلي دي: اووه کسان دي چې الله کله به ېې په هغه ورځ د عرش ترسيورې لاندې ساتي چې بل هېڅ سيوری به نه وي خو يوازې دده د عرش سيوری به وي: يو عادل پاچا، بل هغه ځوان چې د الله کله په عبادت کې لوی شوی وي، بل هغه څو ک چې زړه ېې په مسجدونو پورې تړلی وي، بل هغه دوه کسان چې يو د بل سره د الله کله په خاطر مينه کوي، کله چې يوځای کيږي هم د الله کله د رضا لپاره يو ځای کېږي او چې کله يو له بل څخه جلا کېږي هم د الله کله د رضا په خاطر يو له بل څخه بېلېږي – يعنې يو د بل سره ناسته او ولاړه ېې يوازې د لله کله د رضا په خاطر وي نه د کوم بل دنيوي غرض په موخه بل هغه کس چې له هغه څخه د اسې ښځه د بدکارۍ غوښتنه و کړي چې په خلکو کې د مقام خاونده او ښايسته وي او دی ور ته په ځواب کې ووايي: زه له الله کله څخه وېرېږم. بل هغه څوک چې کله د الله کله په لاره کې مال خيرات کوي، نو داسې په پټه ېې ورکوي چې کيڼ لاس په دې نه پوهيږي چې ښي لاس څه شي خيرات کړل، بل هغه څوک چې کله د الله کله يادونه په يو پويږي چې ښي لاس څه شي خيرات کړل، بل هغه څوک چې کله د الله کله يادونه په يوازيتوب کې کوي، نو له سترگو څخه ېې اوښکې بهېږي.

#### د حدیث حکمت

# د حدیث شریف گټې ۱ـ د عادل امام فضیلت

په اسلامي شریعت کې عدل او انصاف ډېر لوې فضیلت لری، د اسلام مقدس دین عدل پر هر چا لازم کړی دی، که هغه مشر دی او که د مسلمانانو د کارونو نور واکمنان، لکه:

قاضیان، وزیران، والیان او داسې نور، آن تردې چې مسلمان باید په کورنۍ کې هم له عدل څخه کار واخلي، لکه د خپلو بچو تر منځ مساوات، د خپلو بیبیانو تر منځ عدالت. دا چې د عادل پاچا د عدل لمنه ډېره پراخه وي او پر ټول رعیت د زړه سوي او ترحم سیوری وي، او ټول و گړي ورڅخه گټه اخلي، همدارنگه د ده د ظلم په صورت کې ټول خلک متضرر وي، ځکه نو عادل پاچا له دومره لوړې مرتبې څخه برخمن دی.

# ۲۔ په ځوانۍ کې بنده گې

د ځوانۍ وخت د ژوند ډیره ارزښتناکه مرحله ده. د بنده ټول جسمي، ذهني، عقلي او فکري قوتونه وده کوي، نو په کار ده چې ځوان دغه قوتونه د الله ﷺ په بنده گۍ اوعبادت کې مصرف کړي. څوک چې خدای ورکړي قوتونه د خپلو خواهشاتو پر ځای د الله ﷺ په عبادت کې مصرفوي د ډیر لوی فضیلت او ستاینې وړ دی.

#### ٣ له مسجدونو سره زياته علاقه

#### ۴\_ د الله على لياره مينه

د خلکو ترمنځ اړيکې زياتره په مادي، جنسي، او د خپلولۍ پـر بنـسټونو ولاړې وي، مگـر په اسلام کې غوره اړيکې هغه دي چې د الله ﷺ پرمحبت ولاړې وي او د اړيکو لامـل د الله ﷺ اطاعت وي يعنې دهغه چا سره دوستۍ او ملگرتيـا کـول چـې د الله ﷺ څخه ويـره لري او هغه ته نژدې وي. څوک چې يوازې الله ﷺ ته د قرب او نژديوالي پر بنسټ يـو لـه بل سره ناسته ولاړه کوي داسې کسان الله ﷺ ته ډير خوښ وي.

#### ۵ـ تقوی او پرهیزگاری

هر انسان يو لړ غوښتنې او رغبتونه لري چې د اسلام مبارک دين د دغو غوښتنو لپاره معلومې لارې چارې په گوته کړي دي، خو شيطان تـل د دې هڅه کـوي چې انسان د خپلـو نفسي خواهشاتو په لومه کې راگير کړي او له همدې لارې څخه ېې په گمراهی کې اخته کړي. يوله هغو غوښتنو او رغبتونو څخه چې بشري نفس ورته زيات ميلان کوي، ښځه ده، دا ميلان هغه وخت زيات وي چې کله ښځه ښايسته وي او لوړې کورنۍ ته منسوبه وي، هرکله چې داسې ښځه د مسلمان څخه د بدکارۍ غوښتنه وکړي او مسلمان د داسې فتنې او ابتلاء پر مهال د الله گل څخه ويره اختيار کړي او له قدرت سره سره ورڅخه ډډه

وکړي الله ﷺ به ېې په خپل رحمت کې ونغاړي. همدارنگه که چېرې ښځه د داسې حالت سره مخ شي چې ښايسته ځوان چې مال هم زيات لري دې ته د زنا دعوت ورکړي او هغه ورڅخه انکار وکړي او ورته ووايي چې زه له الله ﷺ څخه وېرېږم، ېې له شکه دغې ښځې هم دا لوړ مقام ترلاسه کړ.

### ۶\_ په پټه خيرات ورکول

صدقه او خيرات ورکول لوی فضيلت لري.خيرات ورکول داسې عبادت دی چې گناهونه رژوي، د مسلمان اجرونه زياتوي، مسلمان له اور څخه ژغوري او د الله گلا د رضامندۍ سبب گرځي. صدقه ورکول په پټه اوښکاره په دواړو حالتونو کې غوره کار دی، خو اجر او غوره والی ېې هله زيات وي چې په پټه ورکړل شي، آن تر دې چې کيڼ لاس په دې پوه نه شي چې ښې لاس په خيرات کې څه ورکړل مگر دا چې په ښکاره ورکولوکې ېې کوم شرعي مصلحت وي. د الله گلا له ويرې ژړل

د الله تعالى ذكر او يا د هغه ستر نيك عمل دى چې د هر چا په هر وخت كې لاس ورته رسېږي. څه ځانگړي شرطونه نه لري، په ناسته، ولاړه، په اوداسه او بې اودسه د الله ياد اجر لري، خو كه يو څوك له نورو څخه گوښه د الله تعالى لويي راياده كړي او خپل تقصير او بې پروايى ته متوجه شي، ځان ملامت كړي او په سترگو كې ېې له وېرې څخه او ښكې راشي، دا د ده د پوره ايمان او اخلاص څرگندونه كوي او له همدې كبله الله تعالى ورته د ستر مقام وعده وركړي.



١ـ لاندې كلمي معنا كړئ:

ا. مُعَلَّقٌ فِي الْمَسَاجِدِ:

- ب. تَحَابًا فِي اللَّهِ:
- ج. فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ:
- ٢ خالي ځايونه په مناسبو كلمو سره ډک كړئ:
- د اسلام مقدس دین.....پرهرچا لازم کړی دی.
- د صدقې اوخيرات اجر هله زيات وي چې په....... ورکړل شي.
  - ۳\_ په اسلام کې د غوره اړيکو اساس په څه ولاړدی؟

# 👜 کورنۍ دنده

حديث په يادو زده کړئ.

# دوه ويشتم لوست

# په لارکې د کښيناستلو آداب

«عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِى اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ قَالَ: { إِيَّاكُمْ وَاجْنُلُوسَ بِالطُّرُقَاتِ }. فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا لَنَا مِنْ مَجَالِسِنَا بُدُّ نَتَحَدَّثُ فِيهَا. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ { إِذَا أَبَيْتُمْ إِلاَّ الْمَجْلِسَ فَأَعْطُوا الطَّرِيقَ حَقَّهُ }.قَالُوا: وَمَا حَقُّ الطَّرِيقِ؟ قَالَ: {غَضُّ الْبَصَرِ وَكَفُّ الأَذَى وَرَدُّ السَّلاَمِ وَالأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْىُ عَنِ الْمُنْكَرِ» [رواه البخارى]

#### د راوي پيژندنه

ابو سعید چې نوم یې سعد د پلار نوم یې مالک نیکه یې سنان، د مدینې د الخدري قبیلې اصلي اوسیدونکی، کنیه یې ابوسعید چې په همدې سره یې شهرت درلود، له مشهورو اصحابو څخه دی چې په زیاتو غزاگانو کې یې گهون کړی، یو له هغو اصحابو څخه شمېرل کېږي چې په فقه اواجتهاد کې یې شهرت درلوده، په ۷۶ هجري کال کې یې له فاني دنیا څخه ستر گې پټې کړې.

## د ځينو کلمو معناوي

إِيَّاكُمْ: لري اوسئ

ِا**لطُّرُقَاتِ: لا**رې

أَبَيْتُمْ: نه يي منئ

غَضُّ الْبَصَوِ: د ستر گو پټول (ساتل)

وَكَفُّ الأَذَى: له ضرر رسولو نه ځان ساتل

## د حدیث شریف ژباړه

له ابو سعید الخدري رضي الله عنه څخه روایت دی چې نبي کریم ه فرمایلي دي: په لاروکې کیناستلو څخه ډډه وکړئ. اصحابو وویل: اې د الله رسوله! په لاروکې له کیناستلو څخه زمونږ چاره نشته، موږ په کې خپلې خبرې کوو. نبي کریم و فرمایل: هوکې! چې داسې نشئ کولای، باید لارې ته د هغې حق ورکړئ (دلارې آداب په پام کې ونیسئ) اصحابو وویل: دلارې حق کوم یو دی؟ نبي کریم وفرمایل: د سترگو

کښته کول، خلکو ته له ضرر رسولو څخه ډډه کول، د سلام ځواب ورکول، پـه نیکـو چارو امر کول او له بدیو څخه خلک منعه کول د لارې حقونه دي.

#### د حدیث شریف حکمت

څرنگه چې په لارو او عامو سرکونو کې د خلکو تگ راتگ کېږي او په خپل ورځني ژوند کې ورته ډیره اړتیا لري، نو په دې اساس په حدیث کې بې له اړتیا په لارو کې له ناستې څخه منعه شوې ده، ځکه اکثراً داسې پیښېږي چې په لاره تلونکي خلک د ناستو خلکو له اړخه ځورول کیږي او د اسلام دین له ضرر رسولو څخه منعه کړې ده، که چیرې په ځینې وختونو کې مسلمانان په لاره کې نا سته اړینه گوري، باید ټول هغه آداب په پام کې ونیسي چې ورسره د تېریدونکو احترام اوعزت وسا تل شي او له هر هغه عمل څخه ځان وژغوري چې د تېریدونکو د ځوریدلو لامل گرځي.

## د حدیث شریف گټی

# ۱– په لار کې له کښېناستلو څخه ډډه کول

په پورتني حديث کې له اړتيا پرته په لارو کې له ناستې څخه منعه شوې ده، ځکه مسلمان د تل لپاره خلکوته د گټې او ښيگڼې رسولو په فکر کې وي، له ضرر رسولو څخه يې ځان ژغوري او زيار باسي چې د ده له ژبې، نظر او لاس څخه څوک زيانمن نشي او که چيرې په لار کې نا ستې ته اړ کېږي، بيا به ټول حقوق په پام کې نيسي، ترڅو د ده د کښيناستلو له کبله څوک زيانمن نشي.

#### ۲ – د ناروا کتلو(نظر)څخه ځان ساتل

مسلمان بايد د حرام نظر (كتلو) څخه ځان وساتي، هغه كه په هـر ځاى كـې وي، ځكـه د نارواوو په لورې كتل انسان په گناه كې ښكيلوي، په اخلاقي فـساد يـې اختـه كـوي او دا حكم مسلمان سړي اومسلمانې ښځې دواړو ته متوجه دى پـه قـر آن كـريم كـې پـدې اړه روښـانه لارښـوونه شـوې ده: ﴿قُلُ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ..... " -: وَقُلُ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ ..... " -: وَقُلُ لِلْمُؤْمِناتِ

**ژباړه**: نارینه وو مؤمنانو ته ووایه چې خپلې سترگې کښته وساتي او مسلمانو ښځو ته ووایه چې خپلې سترگې کښته کړي.

## ٣ – له ضرررسولو څخه ځان ژغورل

کله چې په لار کې ناسته اړينه وي، په داسې حالت کې بايد لازمې لارښوونې په پام کې ونيول شي، ځينې يې دا دي چې د مجلس له کبله په لارويو لار تنگه نشي، مجلس بايد د خلکو د سپکا وي لامل ونه گرځي، ځکه مسلمان هغه چا ته ويـل کېږي چې د هغه له لاس او ژبې څخه مسلمانان په امن وي، په ځانگړې تو گه د ښځو د ځورونو سبب نشي او همدا راز مجلس د تجسس لپاره نه وي.

# ٤ – د سلام ځواب ورکول

سلام داسې سنت عمل دى چې له ځان سره د امن او محبت پيغام لري او ډاډ وركوي چې په ډاډه توگه ژوند وكړئ، له دې كبله سلام اچول د ايمان نښه بلل كېږي او ځواب يې واجب دى، با يد د سلام ځواب په ښه توگه وركړاى شي، دا د قرآن كريم لارښوونه ده. الله تعالى فرمايلي دي: (وَإِذَا حُيِّيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا [النساء: ٨٦] رواډه: او څوك چې په درناوي سره تاسې ته سلام واچوي، نو هغه ته له هغې نه په ښه توگه ځواب وركړئ او يا لږ تر لږه همغه شان.

#### ٥ – د ښو كارونو په لورى بلنه او له بديو څخه منعه كول

قرآن كريم له مسلمان څخه دا غوښتنه كوي چې په هر حال كې پـه خپلـه نېـك اوسـي، نور خلك د نېكۍ لوري ته را وبلـي، الله تعـالى فرمـايي: ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى اخْيْرِ وَيُلْمُؤُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [آل عمران : ١٠٤]

**ژباړه**: په تاسې کې دې څه خلک ارومرو داسې وي چې د نېکۍ لوري تـه بلنـه وکـړي، په ښو امر وکړي، او له بدو منعه وکړي، کوم خلک چې دا کار وکړي هغـوی بـه بريـالي شي.

په زياتو احاديثو كې د ښوكارونو په لـور، د بلنې او د بـديو د مخنيـوي پـه هكلـه يادونـه شوې ده، دا د هر مسلمان مسؤوليت دى چې د امـر بـالمعروف او نهـې عـن المنكـر دنـده سرته ورسوي، رسول الله ورمايي: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلسَانِهِ



<sup>-</sup> صحيح مسلم.

**ژباړه**: تاسو نه چې څوک ناروا وگوري، سم د لاسه دې هغه په لاس سره منعه کړي، که چیرې یې وس نه وي، په ژبه دې منعه کړي او که چیرې په ژبه یې نشي منعه کولای، په زړه کې دې ورسره کینه ولري او دا کمزوری ایمان دی.

د ښو چارو په لور بلنه او له نارواوو څخه منعه ډیره ضروري ده، ځکه په دنیا کې د خلکو ژوند په بېړۍ کې د ناستو خلکو په څېر دی، که چیرې یـوکس بیـړۍ سـورۍ کړي ټـول سپاره خلک ورسره ډوبیږی، نو د بدیو مخنیوی د خپل ځان او د ټولنې دساتنې معنا لري.



۱ – د حدیث راوي په لنډه توگه معرفي کړئ.

۲ – لاندې کلمي معنا کړئ:

إِيَّاكُمْ:

اِلطُّرُقَاتِ:

أَبَيْتُمْ:

غَضُّ الْبَصَر:

كَفُّ الأَذَى:

٣ - د نېكيو په لور بلنه او د بديو مخنيوى څه اهميت لرى؟

# 👜 کورنۍ دنده

له لوست څخه په استفادې سره په لارکې د کښېناستلو د آدابو په هکله يوه مقاله وليکئ.



#### درې ويشتم لوست

# كورنۍ

# کورنۍ څه ته وايي؟

ښځي، بچو او نسبي خپلوانو ته کورنۍ ويل کېږي.

د کورنۍ بنیاد ښځه او خاوند ږدي، اولاد ترې پیدا کېږي چې بیا په ټولنه کې د ژونـد پړاو پیلوي.

# د کورنۍ جوړولو بنسټ

کورنۍ د دوو عمده موخو په بنياد جوړېږي.

**لـومړي:** واده کـول انـساني فطـرت تـه لبيـک ويـل دي: د اسـلامي شـريعت د څرگنـدو ارزښتونو څخه يو دا دي چې د ځان گوښه کولو له اصل سره يې مبارزه کړې، انساني فطرت او بشري غريزو ته يي مثبت ځواب ويلي، په حديث شريف کې چې طبراني او بيهقى روايت كړى رسول الله ﷺ فرمايي: "څوك چې مال ولري، عمر يمي د واده عمر ته ورسېږي او واده ونکړي زما له ډلی څخه نه دی " په بل حدیث کی راغلی، هغه درې تنه چې د رسول اللهﷺ د عبادت څخه خبر شول او خپل عبادت ورته هیڅ ښکاره شو، نـو د ځان سره یې وویل: مونږ رسول اللهﷺ ته نشو رسېدای، ده تـه ټـول وړانـدیني او وروسـتني گناهونه بښل شوي، ددې درې واړو څخه يو د ځان سره هوډ وکړ چې ټولـه شـپه بـه پـه لمانځه سبا کوي، دويم وويل: ټول کال به روژه نيسم، درېم وويل: زه به ځان د ښځو څخه گوښه کوم او هېڅ واده به نه کوم، کله چې رسول اللهﷺ د دوی په تصمیم خبر شـو ویی فرمایل:"قسم په الله چی زه ستاسی په پرتله د پاک پروردگار نه ډېر ویرېږم، ولی سره له دې لمونځ هم کوم او ويديږم هم، روژه نيسم او کله يې نه نيسم او د ښځو سره نکاح هم كوم، پس هر څوك چې زما د عمل خلاف عمل كوي زما له ډلې څخه ندى". د پورتنيو نصوصو څخه څرگندېږي چې واده کول په اسلام کې ځانگړی ارزښت لـري، تر څو مسلمان انسان د اولادونو د روزني هغه امانت او لوی مسؤولیت چې د دده په غاړه دى پخپلو اوږو واخلى.

**دويم:** په واده باندې ټولنيزې ښېگڼې تر لاسه کېږي:

روښانه ده چې شرعي واده عامې ټولنيزې ښيگڼې لري چې مهمې به يې په لانـدې کرښوکي بيان کړو:

## الف: د انسانی نسل ساتنه

په واده کولو سره انساني نسل زياتېږي چې دا لېړۍ په واده دوام مومي، پاک الله ﷺ دا ټولنيز او انساني مصلحت ستايي او فرمايي: ﴿وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجِكُمْ مِنِينَ وَحَفَدَةً﴾ [النحل ۷۲] الله ﷺ تاسو ته ستاسو له جنس څخه جوړه درکړه، بيا يې د دې جوړې څخه زامن او لمسي درکړل. په بـل ځای کې فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي حَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَحَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً﴾ «اې خلکو! د هغه خدای ﷺ څخه وو ير يږئ چې تاسو يې له يـوه نفس څخه وزېږولئ او له همدې نفس څخه يې د هغه جوړه پيدا کړه، بيا يې دواړو څخه ډېر سړي او ښځې خواره واره کړل»

ب- د نسب ساتل: په مشروع واده سره پیدا شوي اولادونه په فخر خپلو پلرونو ته ځانونه منسوبوي چې دا ویاړ اولادونو ته د ذهني آرامۍ، په ځان باوري کېدلو او انساني کرامت لامل گرځي. که چېرې په ټولنه کې شرعي ودونه نه وي، ټولنه به دداسې وگړو څخه جوړه شي چې نه به انساني کرامت او احترام لري او نه به خپل نسب پېژني چې په پای کې به ټولنه د فساد په چپو کې ډوبه شي.

ج: د اخلاقي بې لاريو څخه داسلامي ټولنې خوندي والى: په شرعي واده سره ټولنه او د ټولنې و گړي د اخلاقي فساد څخه ژغورل كېږي، هر كله چې شهواني غريزه په حلاله لار مړېږي ټول امت –څه فرد او څه ډله – په غوره اخلاقو سمبالېږي، خپل مسؤوليت به داسې ترسره كوي چې څنگه خداى الله غوښتي وي، د همدې لويو اخلاقي ښېگڼو او ټولنيزو حكمتونو له كبله رسول الله ځوانانو ته توصيه كوي، فرمايي: "اې ځوانانو! هر څو ك چې له تاسو څخه د نكاح كولو قدرت لري بايد چې نكاح وكړي، ځكه چې دا د ستر گو د ټيټولو(د شهوت څخه د ستر گو مړولو) او د شرمگاه د ساتلو لپاره غوره لاره ده، څو ك چې د نكاح طاقت نلري، په دوى لازم دي چې روژه ونيسي، تر څو په ده كې د شهوت لمبه سره كړي"

# هـ - روحي او ذهني آرامي

په شرعي واده سره د ښځې او خاوند ترمنځ د محبت، دوستۍ او رحمت حس رامنځته کېږي. کله چې خاوند د ورځې په پای کې له کار څخه وزگار او کور ته ستړی ستومانه ولاړ شي، خپلې ښځې او ماشومانو سره کښېني، ټول هغه غمونه چې د ورځني کار په لړۍ کې ورته پيدا شوي هېرېږي. په همدې توگه ښځه او خاوند د يو بل په څنگ کې د آرام او نېکمرغه ژوند څخه خوند اخلي.چې الله ﷺ ورڅخه په خپل کلام کې په ډېر ښکلي تعبير داسې يادونه کوي، فرمايي: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَکُمْ مِنْ أَنْفُسِکُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْکُنُوا اِلْيُهَا وَجَعَلَ بَيْنَکُمْ مَوَدَّةً وَرَحُمُةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [روم ۲۱] د الله ﷺ د حکمت او قدرت له دلايلو څخه يو دا دی چې تاسې لپاره يې ستاسو له جنس څخه جوړه پيدا کړه، تر څو(د هغو په څنگ کې) سکون تر لاسه کړئ، بيا ېې ستاسې ترمنځ دوستي او لورېينه پيدا کړه، په يقين سره دې کې د الله ﷺ د قدرت او حکمت دلايل د هغه چا لپاره دي چې فکر کوي.

و- ښځه او خاوند ددې لپاره يو له بل سره مرستندويه دي چې يوه نيکمرغه کورنۍ جوړه او صالح اولادونه وروزي: د واده تر سيوري لاندې ښځه او خاوند دواړه د کورنۍ په جوړولو او مسؤوليت ته په اوږه ورکولو کې يو له بل سره مرسته کوي، پدې معنا چې لومړى د دويم کار پوره کوي. ښځه هغه کارونه کوي چې د عهدې څخه ېې وتلاى شي، لکه د کور کارونه او د کور دننه اولادونو ته پاملرنه او دې ته ورته نور. سړي هغه کارونه کوي چې توان يې لري او له طبيعت سره يې برابر وي، لکه د مالي امکاناتو برابرول، د دښمنانو څخه د کورنۍ حمايت او د ورځني مصيبتونو څخه د دوى ژغورل. د مرستندويه انسانانو تر سيوري لاندې صالح، مؤمن، فداکار او با مسؤوليته نسل رامنځ ته کېږي چې بيا به ټولې کورنۍ د محبت، صلحې، آرامۍ او سوکالۍ په فضا کې ژوند تېروي.

#### ز- پلرنۍ او مورنۍ عاطفه را پارېږي

د واده په اغېز د ښځې او خاوند په منځ، کې د عاطفې او مسؤوليت روح راټهوکېږي، بيا دې ته اړ کېږي چې د خپلو ماشومانو د آرام او استقرار لپاره ډېر زيار وباسـي بـې خـوبي او ستونزې. و گالي، تر څو اولادونه يې سالمه روزنه تر لاسه کړي.

#### فعالىت

زده کوونکي دې د واده د موخو، گټو او ټولنيزو مثبتو مسؤولتونو په اه په خپـل مـنځ کـې خبرې وکړي.



- ۱- کورنۍ څه ته وايي؟
- ۲- د کورنۍ جوړښت په کوم بنسټ ولاړ دی؟
- ٣- د دې اصل د ثبوت لپاره چې واده د فطرت غبر ته لبيک ويل دي، يو حديث وواباست.
  - ۴- دا څنگه ثابتوئ چې په واده سره انساني نسل ساتل کېږي؟
- ۵- په دې باندې څه دليل لرئ چې په واده سره ټولنه د اخلاقي ناولتيا څخه ژغورل کيږي.
  - ۶- واده د روح د آرامۍ سبب گرځي، په دې هکله د قرآن کريم څخه دليل راوړئ.
    - ٧- د ښه اولاد د روزنې لپاره ښځې او خاوند ته څه کول پکار دي؟
      - ٨- په واده سره ښځې او خاوند ته کومه روحيه پيدا کېږي؟

### مخلور ويشتم لوست

# نكاح

مخکې مو وويل چې الله تعالى په انسان کې جنسي غريزه ايښې ده، تر څو د انساني نـسل د پايښت سبب شي، دې مقصد د لاس ته راوړلو لپاره اسلامي شريعت د نر او ښځې د يـو ځاى ژوند کولو روا لاره نکاح گرځولې ده.

## د نکاح تعریف

په لغت کې: نکاح يو ځای کولو ته وايي.

# په شرعي اصطلاح کې

١. نكاح هغه عقد ته ويل كيږي چې نارينه او ښځې ته له يو بل څخه جنسې گټه اخيستل روا كړي.

# د نکاح ځکم

د نكاح ځكم د نكاح كوونكي له حالت سره بدليږي:

أ- سنت مؤكد نكاح: د اعتدال په حالت كې نكاح سنت مؤكد ده، د اعتدال حال دا دى چې د جماع، مهر، نفقې وس ولري او په زنا كې د لويدلو ويره ونه لري. رسول الله ﷺ فرمايي: «النِّكَاحُ مِنْ سُنَّتِي فَمَنْ لَمْ يَعْمَلْ بِسُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي» (۱) «نكاح زما له سنتو څخه ده او څوك چې زما په سنتو عمل نه كوي له ماڅخه نه دى»

نو که له حرامو څخه د ځان ساتنې لپاره نکاح وکړي، الله تعالى ثواب ورکوي.

ب- واجب نكاح: د هغه چا لپاره نكاح كول واجب دي چې د ډيرې اشتها سره د مهر او نفقې وس هم ولري او د نكاح د نه كولو په صورت كې په زنا كې د لوېدو وېره ولري. له واجب څخه مراد لازم والى دى، نو عملي فرضو او واجبو دواړو ته شامليږي.

ج- مکروه (۲) نکاح: د هغه چا لپاره چې ویره ولري که نکاح و کړم، نو د نفقې د نشتوالي په وجه به ورڅخه ظلم او ځورونه وشي، یعنې د زوجیت مادي او معنوي حقوق به



١ - مسند الصحابة في الكتب الستة.

۲ - له مکروه څخه تحريمي مکروه مراد ده.

مراعات نه شي کړای، نو د ده لپاره نکاح کول مکروه دي، ځکه نکاح د ثواب حاصلولو او د پاک لمنۍ لپاره روا شوې ده، نه د ظلم او ځورونې په خاطر، ځکه د حرامو کول ورڅخه ترسره کیږي او د نکاح مصلحتونه په کې له منځه ځي.

## د نکاح ځنډول

که نکاح د معقول مقصد لپاره وځنډول شي، لکه د تحصیل پوره کول، د مناسب کسب او کار تر لاسه کول او یا د ضروري شیانو لکه د اوسېدو ځای او د واده مصارف تأمینول، دا څه باک نه لري لکه په یاد شوي حدیث کې چې لارښوونه شوې (یا معشر الشباب....) نو ځوانان دې دا حالت په زغم سره تحمل کړي او که دا لاملونه نه وي بیا د نکاح ځنډول په کار نه دي، ځکه په نکاح کې ډېرې ښېگنې دي چې هغه په مجرد ژوند کې په لاس نه راځي.

#### فعاليت

زده کوونکي دې د نکاح کولو گټې او ډولونه په خپل وار سره په گوته کړي.



- ١. نكاح تعريف كړئ.
- ۲. د نکاح د مشروعیت (رواتوب) حکمتونه بیان کړئ.
  - ۳. د نکاح حکم څه دی؟ تفصیل ورکړئ.
    - آیا د نکاح ځنډول پکار دي؟

# 👜 کورنۍ دنده

زده کوونکي دې د نکاح د حکمتونو په هکله يوه مقاله وليکي چې له لسو کرښو څخه کمه نه وي.

#### پنځه ویشتم لوست

# د نکاح مقدمات

له پخوا څخه د خلکو دا عادت و چې له واده څخه د مخه به د هلک دکورنۍ لخوا د نجلۍ کورنۍ ته يو څوک د خواستگارۍ(غوښتنې) لپاره ور استول کيده، همدغه عادت د شريعت له خوا هم د منلو وړ وگرځيد چې په عربي کې ورته خِطبه ويل کيږي.

# د خِطبي تعریف

**په لغت کې:** خِطبه د خاء په کسرې (زیر) د نکاح غوښتنې ته وايي.

په اصطلاح کې: له يوې ټاکلې ښځې سره د واده کولو رغبت ښکاره کولو ته خِطبه ويـل کيږي، برابره ده د هغه يادونه ښځي ته وکړي او يا د هغې ولي ته.

د خِطبې څکم: خِطبه د نکاح لپاره يوه وسيله ده چې فقهاء کرامـو رحمهـم الله مـستحب گڼلـي ده.

په يوې ښځې مرکه کول چې شرعي ايجاب او قبول پکې نه وي د وعـدې پـه معنــا ده او رښتيني عقد نه دی، ځکه د نکاح عقد د ايجاب او منلو له لارې تر سره کيږي.

#### د ښځي غوره کول

د اسلامي شریعت له مخې په دې کې شک نشته چې نېکمرغه واده د سړي لخوا د ښې ښځې په ټاکلو او همدا شان د ښځې لخوا د مناسب سړي په خوښولو پورې اړه لـري او د ښې ښځې اختيارول هغه دي چې لاندې خبرې په پام کې ونيول شي:

#### ۱- دینداري

سړي ته پکار ده چې دينداره او د ښو اخلاقو څښتنه ښځه غوره کړي، ځکه دينداري ښځه دې ته اړباسي چې د خپل خاوند اطاعت وکړي، د هغه د نېکمرغۍ او هوساينې لپاره کار وکړي، د خپل پت او عزت په ساتلو د مېړه پت او عزت وساتي، د خپلې تقوا، ريښتينولۍ او اخلاص څخه يې هر وخت خوښ او ډاډمن وگرځوي، که ښځې د ځان لپاره د سړي د غوره کولو په هکله د ديندارۍ صفت په نظر کې ونيسي، نو د روښانه راتلونکې په لور به يې گام ايښې وي.

په يوه حديث كې رسول الله ﷺ فرمايي: «تُنْكَحُ الْمَرْأَةُ لِأَرْبَعٍ لِمَالِهَا وَلِحَسَبِهَا وَجَمَالِهَا وَلِدِينِهَا فَاظْفُرْ بِذَاتِ الدِّين تَربَتْ يَدَاكَ»(١)

د حدیث **ژباړه**: خلک له ښځې سره د څلورو خصلتونو لپاره نکاح کوي:

د هغې د مال لپاره، د هغې د نسب (د اهميت) لپاره، د هغې د ښايست لپاره او د هغې د دينداري لپاره او ته په ديندارې پسې وگرځه، که داسې دې ونکړل لاسونه دې سپيره شه.

#### ٧- يىغلە

غوره دا ده چې پیغله په نکاح شي، ځکه په هغې کې د مینې دوه اړخیزې اړیکې ټینگیږي او د گډ تفاهم او د بچیانو د تولد لپاره مناسبه وړتیا لري. له حضرت جابر څخه روایت شوی دی چې رسول الله شما ته وفرمایل: (اې جابره! له پېغلې سره دې واده کړی او که له کونډې سره؟ هغه وویل: له کونډې سره. هغه وفرمایل: ولې دې له پیغلې سره واده نه کاوه چې دواړو به مینه او لوبې سره کولې). خو که د یوه چا ظروف دا غوښتنه و کړي چې کونډه یا پخه ښځه باید په نکاح واخلي، لکه چې سړی په عمر پوخ وي، یا د خپلو اولادونو لپاره په کور کې سرپرست لټول وغواړي یا نورې گټې په نظر کې ونیسي، نو د پخې ښځې سره نکاح کول ورته غوره دي.

٣- مينه ناكې او اولاد راوړونكې: سړي ته پكار ده چې مينه ناكه او اولاد راوړونكې ښځه خوښه كړي، ځكه همداسې ښځه له خپل سړي سره مينه او ښه چلند كوي، له دواړو خواوو څخه دمينې كول د زوجيت د ژوندانه د پايښت، خوشحالۍ او د ښو اولادونو لپاره ډير اغيزمن دي، رسول الله و مرايي: (تاسو له مينه ناكو او اولاد راوړونكو ښځو سره ودونه وكړئ، زه د قيامت په ورځ ستاسو په ډير والي وياړ كوم)(۲)

۴- عزتمنه کورنۍ: سړي ته مستحب ده چې ښځه له عزتمنې کورنۍ څخه ځان ته غوره کړي هغه چې د کورنۍ غړي يې په نېکو اخلاقو او ښو خويونو پيژندل شوي وي، تر څو ددوی اولادونه ورڅخه دغه ځينې صفتونه او يا ټول خپل کړي، دا طبيعي او علمي خبره ده چې د پلرونو او ميندو ډير صفتونه اولادونو ته په ميراث نقليږي، په دې خبره ډير احاديث دلالت کوي، له عايشي رضی الله عنها څخه روايت دی چې وايي رسول الله الله

١ - متفق عليه.

۲ - سنن أبي داود.

وفرمايل: «نَخَيَّرُوا لِنُطَفِكُمْ فَإِنَّ النِّساءَ يَلِدْنَ أَشْباه إخْوَانِجِنَّ وَأَخَوَاتِجِنَّ» (١). "تاسو د خپلو نطفو لپاره ښه ځايونه غوره کړئ، ځکه ښځي خپلو وروڼو او خويندو ته ورته زيږوي ".

٥- په نسب كې لېرې والى: غوره داده چې ښځه له لېرې نسب څخه وي، له نردې خپلوانو څخه نه وي، ځكه په نسب كې لېرې ښځه غښتلي او صحتمند اولادونه زېږوي، ويل شوي دي چې: "له لېري كورنيو څخه ښځې وكړئ څو مو اولادونه كمزوري نه وي".

علمي تحقیقاتو دا منلې چې نژدې خپلوانو سره واده کول په ماشومانو کې د ارثي ناروغیو د څرگندیدو لامل گرځي.

# د خاطب غوره کول

لکه سړي ته چې لازم دي چې نېکه ښځه خوښه کړي، همدا شان د ښځې کورنۍ ته هـم پکارده چې د سړي او ځوان په هکله ښه انتخاب وکړي او خپلې پېغلې تـه مناسـب سـړی غوره کړي، هغه چې لاندې صفتونه ولري:

په رښتيا هم که دينداره سړي ته نجلۍ په نکاح ورنه کړل شي، د غريبۍ په وجه خالي لاس ولاړ شي، نو ددې ويره ده چې پارونې به يې په زړه کې پريوزي او په فتنو کې به ولوېږي، همدا شان که ښځه بې دينه او بد اخلاقو ته په نکاح ورکړل شي، يا د مالدار سړي په انتظار کې پرېښودله شي، نو ددې ويره ده چې په فساد، ناوړه او فاحشو کړو وړو

١ - سنن ابن ماجه.

٢ - مسند الصحابة في الكتب الستة.

به اخته شي او په دې کار سره په د نجلۍ پلار له خپلې لور سره چې دده پـه لاس کـې د الله ﷺ امانت دی خیانت کوي او په خپل لاس به خپله لور د ټول ژوند لپاره پـه عـذاب او په ډیرو خطرونو کې اچوي.

Y- د خاطب او مخطوبې تر منځ د عمر نژديوالى: مناسب ده له نجلۍ سره د سړي عمر نژدې وي او دا ښه كار نه دى چې داسې چاته نجلۍ په نكاح وركړل شي چې په عمر كې يې ډير توپير وي په داسې ډول چې د هغه عمر د هغې د پلار او نيكه سره برابر وي، ځكه نېكمرغه واده هغه دى چې د مينې او محبت په اساس ولاړ وي او د عمر نژدې والى يو له هغو اسبابو څخه دى چې د ښځې او خاوند تر منځ د مينې او محبت اړيكې په ځاى كوي.

دا په دې معنا نه ده چې د ډير عمر لرونکي سره د نجلۍ نکاح جواز نه لري، بلکې عـرف او مصلحت ته په کتو سره مناسب داده چې د عمر نژدې والـی پـه نظـر کـې ونيـول شـي، ترڅو واده نېکمرغه او سوکاله شي.

## مخطوبي ته کتل

خاطب ته شریعت دا رواکړې ده چې مخکې له نکاح څخه مخطوبه وویني، په دې کې حکمت دادی چې خاطب د ښځې په هکله چې دده په نکاح کې راتلونکې ده او دده د ژوند شریکه جوړیدونکی ده معلومات ولري.

کله چې څوک وغواړي له کومې ښځې سره واده وکړي تر واده کولو د مخه ورته کتـل جواز لري. نبي اکرمﷺ فرمايي: «ابصرها فإنه احرى أن يؤدم بينکما»(۱)

" ويې گوره دا ستاسې تر منځ د مينې پيدا کېدو غوره لاره ده".

## د يوه چا په مرکه کې د بل چا له لوري مرکه

کله چې کومه نجلۍ يو چا وغوښته او د پلار يا کورنۍ له لوري ورته کوم ځواب ونه ويل شو بل چا ته دا نه ده روا چې په دې نجلۍ بانـدې جرگه وکړي، ځکه نبـي اکـرم ﷺ ورڅخه منع کړې ده، خو که چيرې د نجلۍ د کورنۍ له لوري ځواب شـوي وو، بيـا بـل چا ته روا ده چې مرکه پرې وکړي.

١- سبل السلام ٤٣٧/٤ النظر الي المخطوبة

# د مخطوبي ښځې د نه غوښتلو حکمت

په دې کې شک نه شته چې يوه ښځه يو چا غوښتې وي او د ځواب په انتظار وي، بل څوک مداخله کوي او ځان ته يې نکاح کول وغواړي دا د لومړي خاطب لپاره زيان دی کله داسې هم پيښېږي چې همدا کار د کينې، دښمنيو او شخړو لامل شي، په داسې حالم کې اسلام د ټولو هغو اسبابو څخه مخنيوی کوي چې هغه د اختلافاتو او دښمنيو سبب گرځي.

#### فعاليت

۱. د غوښتلو رواجونه بيان او له شريعت سره يې پرتله کړئ.

۲. ښوونکی دې زده کوونکي په دريو ډلو ووېشي چې د نکاح د خطبې په تعريف،
 مقدماتو، د مخطوبې او خاطب په ښيگڼو خبرې و کړي.



- ۱. د خِطبی تعریف څه دی؟
- ۲. د خِطبي حکم بيان کړئ.
- ٣. د ښځې په غوره کولو کې کومې خبرې په پام کې نيول پکار دي؟
  - ٤. د خاطب په غوره کولو کې کوم صفات لرل پکار دي؟
  - ٥. آيا د خاطب او مخطوبي تر منځ د عمر نژدېوالي ضروري دی؟
    - ٦. آيا مخطوبي ته کتل روا دي؟

### شپږ ويشتم لوست

# د نکاح ارکان او شرطونه

د نکاح د عقد د صحت لپاره ارکان او څه شرطونه ایښودل شوي دي چې د هغو پـه پـام کې نیول اړین دي، په دې لوست کې یې موږ بیانوو.

## د نکاح ارکان

دنكاح عقد په دوو اركانو ولاړ دى:

١. ايجاب

۲. او قبول.

ايجاب: ايجاب هغه لومړنى لفظ او خبره ده چې له عاقدينو<sup>(۱)</sup> څخه د يوه له خوا وويله شي كه هغه د زوج او يا دهغه د وكيل يا ولي لخوا، يا د زوجې يا د هغې د وكيل يا ولي لخوا وويله شي.

قبول: قبول، هغه دويم لفظ او خبره ده چې له ايجاب څخه وروسته د عاقدينو، لـه دويـم اړخ څخه صادره شي.

لکه اول لوری چې ووايي: ما خپله لور په نکاح درکړه او دويم لوری ووايي ما په نکاح کړه، يا ما قبوله کړه.

### د نكاح الفاظ

په هر هغه لفظ چې د شيانو تمليک ورباندې راځي په هغې باندې نکاح هـم تـړل کېېږي. لکه د نکاح، تزويج، هبې، صدقې او عطيې (ورکړې) الفاظ، په دې شرط چې نيـت يـې د نکاح وي او شاهدان هم دده په مقصد پوه شي.

# د نکاح د الفاظو څرنگوالی

۱- نکاح به په داسې الفاظو تړي چې په تېره زمانه دلالت کوي، لکه يـو سـړى د نجلـۍ پلار ته ووايي: ما ستا لور په نکاح کړې وه، هغه ورته په ځواب کې ووايي: مادرکړې وه.
 ۲- که چيرې يو لفظ ماضى او بل مضارع وي بيا هم نکاح صحيح ده، لکه د نجلـۍ پـلار سړي ته ووايي: ما لور درکړه سړى ورته په ځواب کې ووايي: ما پـه شـرعي نکـاح قبولـه

۱ – عاقدين: (د تړون دواړه اړخونه).

کړې وه، يا داسې: هلک د نجلۍ پلار ته ووايي: ماته دې لـور پـه نکـاح راکـړه، د نجلـۍ پلار ورته په ځواب کې ووايي، ما درکړې ده.

#### مسايل

- په ليک سره هم نکاح تړل کېږي په دې شرط چې غائب وي، همدا راز د استازي په استولو هم صحيح ده.
  - د گونگي نکاح په ليک او اشارې سره تړل کېږي.
- له عربی څخه پرته په نورو ژبو د نکاح تړل په هغه الفاظو چې په نکاح دلالت کوي جواز لري، ځکه په عقدونو کې معانيو ته اعتبار ورکول کيږي او کله چې د عربي له ويلو عاجز وي، نو هغه ورڅخه ساقطيږي لکه د گونگي په ليک او اشاره چې نکاح تړل کيږي.

# د نکاح شرطونه

د نکاح د تړلو د صحت لپاره مهم شرطونه په لاندې ډول بيانيږي:

۱. ایجاب او قبول به په یوه مجلس کې ترسره کیږی یعنې د عقد په مجلس کې به وي.۲. ایجاب او قبول به په لوړ غږ سره کوي چې یو بل یې واوري، تر څو رضایت ښکاره .

۳. د ایجاب او قبول الفاظ به دائمي وي او په مؤقت وخت پورې به تړلي نه وي، لکه میاشت، کال او داسې نور، ترڅو د مُتعې نکاح ورڅخه ووځي، د متعې نکاح په څلورو مذاهبو حرامه او باطله ده.

- ٤. عقد كوونكي به دواړه د عقل خاوندان وي، نو د ليوني او غير مميز ماشوم نكاح صحيح نه ده.
  - ٥. عقد كوونكي به بالغ او آزاد وي، دا دواړه د نكاح د نفاذ له شرايطو څخه دي.
- ۲. شاهدان: شاهدي د نكاح د صحت د شرطونو له جملې څخه ده، د شاهدانو له حضور څخه پرته نكاح نه تړل كيږي. نكاح د دوه نارينه شاهدانو او يا د يو نارينه او دوه ښځينه شاهدانو په شته والي او مخ كې تړل كيږي.

## د شاهدانو لپاره پنځه شرطونه دي

• عقل، نو د ليوني په شاهلۍ د نکاح تړل صحيح نه دي.

- بلوغ، نو د ماشوم په شاهدۍ باندې د نکاح تړل صحیح نه دي.
- آزادي، نو د غلام په شاهدۍ باندې د نکاح تړل صحیح نه دي.
- اسلام، د مسلمانانو په نکاح باندې د ذميانو شاهدي صحيح نه ده.
- شاهدانو به د دواړو عاقدينو خبره اوريدلي وي، يعني د خوب وړو شاهدي صحيح نه ده.
- ۹- د ښځې رضايت: په نکاح کې د ښځې رضايت او خوښه شرط ده که هغه پيغله وي او که کونډه، ولي ته دا حق نشته چې هغه په نکاح کولو مجبوره کړي.
- ۷- زوج او زوجه به معلوم وي، نو که يو څوک چې دوه لوڼې ولري او يوه چاتـه ووايـي چې ما يوه لور په نکاح درکړه، دا صحي نه ده، ځکه معلومه نه شوه چې کومـه يـې مـراد ده.

# ي پوښتنې

- ١. نكاح څو ركنه لري؟ بيان يې كړئ.
- ٢. نكاح په كومو الفاظو تړل كيږي؟ څرنگوالى يى بيان كړئ.
- ٣. آيا له عربي ژبي څخه پرته په نورو ژبو نکاح تړل جواز لري؟
  - ٤. په ليک سره د نکاح تړل څه حکم لري؟
    - ٥. د نکاح شرطونه څو او کوم دي؟
      - ٦. د شاهدانو شرطونه بیان کرئ.

#### اوه ويشتم لوست

# ولايت

#### د ولايت تعريف

ولايت په لغت كى: قرابت، مرستى او واك ته ويل كېږي.

ولی په لغت کی: د دښمن خلاف دی.

د فقهې په اصطلاح کې: ولي هغه بالغ، عاقل او میراث وړونکي شخص تـه ویـل کیـږي چې په یوه کارکي د تصرف کولو واک او اختیار ورسره وي.

د فقهې په اصطلاح کې: د چا له اجازې پرته د هغه په کار کې تصرف، قـدرت او واک لرلو ته ولايت وايي او دې متصرف شخص ته ولي وايي.

#### د ولايت ډولونه

ولايت په درې ډوله دی:۱- د نفس ولايت.۲- د مال ولايت.۳- د نفس او مال ولايت. زموږ دبحث موضوع د نفس ولايت دی.

#### دنفس ولايت په دوه ډوله دی

۱- د اِجبار ولايت: په بل چا د خبرې د قبلولو واک لرل.

د اجبار د ولايت سببونه درې دي: ۱- وړوکوالي.۲ - ليونتوب. ۳- معتوه(د عقل کم والي).

۲- د اختيار ولايت: د ښځې په نکاح ورکولو کې د ولي حق دی چې د هغې د خوښې
 او رضا په اساس وي.

# په نکاح کې د ولي اختيار

د امام ابوحنيفه او امام ابو يوسف رحمهما الله تعالى په وړاندې عاقله، بالغه او ازاده ښځه د ولي له اجازت څخه پرته خپل ځان په نکاح ورکولای شي، همداشان کولای شي د خپلې نکاح اختيار وکيل ته ورکړي او يا که چا په نکاح ورکړې وي دا ورته اجازه وکړي، خو د هغې لپاره دا مستحب ده چې د خپلې نکاح اختيار ولي ته ورکړي، څو د نيکو عاداتو او آدابو چې اسلام د هغوغوښتنه کوي مراعات وشي او که يې له کُف ْه او سيال څخه پرته له بل چا سره نکاح وکړه، نو ولی بيا اعتراض کولای شي.

په حدیث کې راځي چې رسول الله ﷺ وفرمایل: «الأَیِّمُ أَحَقُّ بِنَفْسِهَا مِنْ وَلِیّهَا وَالْبِکْرُ تُسْتَأْذَنُ فِی نَفْسِهَا وَإِذْنُهَا صُمَاتُهَا»<sup>(۱)</sup> "کومه ښځه چې مېړه یې مړ شوی وي او یا طلاقه شـوې وي، هغه تر ولي د خپل ځان ډیره حقداره ده (چې خاوند ځان ته غوره کړي)، له پیغلې څخه به د هغې د نکاح اجازه اخیستله کیږي او د هغې اجازه د هغې سکوت او چوپتیا ده "

# پیغله د خوښې خلاف نکاح ته نه شي مجبورېدای

بالغه نجلۍ او بالغ هلک نکاح کولو ته نشي مجبوریدای، یعنې د هغې له رضایت څخه د پر ته د ولي په نکاح ورکول نافذ او عملي نه دي، دا سنت ده چې ولي له پیغلې څخه د هغې د نکاح کولو څخه د مخه د هغې خوښه واخلي او ورته ووایي چې فلانی سړی له تا سره نکاح کول غواړي، نو که یې چوپتیا غوره کړه دا یې خوښه بلل کیږي او که د هغې خوښه وانځلي، نو د سنت خلاف کار یې و کړ او نکاح به بیا هم ددې تر اجازې پورې موقوفه وي، خو د کونډې ښځې او د ځوان هلک سکوت د هغوی موافقه نه شمېرل کیږي، بلکه هغوی به خپله خوښي او ناخوښي په خبره څرگندوي.

# د ولي شرطونه

۱. بشپړ اهلیت به لري چې هغه بلوغ، عقـل او حریـت دی، نـو د ماشـوم، لیـوني او معتـوه
 (کم عقله) لپاره ولایت نشته.

۲. ولي او د مولی علیه دِین به سره یو وي، نو د غیر مسلم لپاره په مسلمان ولایت نشته.
 الله تعالی ﷺ فرمایي: ﴿وَلَن یَجْعَلَ اللهُ لِلْکَافِرِینَ عَلَى الْمُؤْمِنِینَ سَبِیلاً﴾ [النـساء: ۱۴۱] «الله د کافرانو لپاره پر مسلمانانو د بر لاس کیدو هېڅ کومه لاره نه ده جوړه کړې.»

#### د اولياوو ترتيب

۱- زوی، د زوی زوی، همداسی ښکته.

۲- پلار، نیکه، همداسی پورته.

٣– سكه ورور، دهغه زامن، همداسي ښكته.

۱ - صحیح مسلم

۴- سکه تره، د هغه زامن.

۵- د پلار تره، دهغه زامن، بیا د نیکه تره بیا د هغه زامن، همداسی.

له دې وروسته بيا سببي عصبې ته ولايت او واک دی، که دا هم نه وي بيا امام او چارواکي ولي جوړيږي.

#### فعاليت

زده کوونکي دې په دريو ډلو ووېشل شي او په نکاح کې د ولي د اختيار، د پيغلې لـه خوښې پرته په اجبار سره د نکـاح د حکـم او د اوليـاوو د ترتيـب پـه هکلـه خبـرې اتـرې وکړي.



ولایت څه ته وایی؟ تعریف یی کړئ

۲. ولي څوک دی؟

٣. د ولايت ډولونه کوم دي؟

٤. د نفس د ولايت ډولونه بيان کړئ.

٥. په نکاح کې د ولي اختيار بيان کړئ.

٦. آيا پيغله د هغې د خوښې پر خلاف نکاح ته مجبوره کېدای شي؟

۷. د ولی شرطونه کوم دی؟

۸. د اولياوو ترتيب بيان کړئ.

#### اته ويشتم لوست

#### كفاءت

#### د كفاءت تعريف

کفاءت په لغت کې مساوات او برابرۍ ته وايي او د فقهاوو پـه اصطلاح کـې د سـړي او ښځې برابروالي په هغه څه کې چې په نکاح کې معتبر دی کفاءت بلل کېږي.

# ۲ – د چا کفاءت معتبر دی؟

په نکاح کې د سړو د لوري کفاءت معتبر دی او د ښځو لـه لـورې اعتبـار نلـري، معنـا دا چې خاوند باید د ښځې سیال وي او ترینه ټیټ نه وي.

### ۳ – دکفاءت د غوښتني حق

د کفاءت حق د ښځې او د هغې د اولياوو حق دی، نو ښځه په خپلو وليانو حق لـري چې سيال ته يې ورکړي او وليان هم حق لري څو د دوی خور يـا لـور سـيال سـړی پـه نکـاح واخلئ يعنې د ديني التزام، ټولنيز حالت او دود له پلوه بايد دواړه سره برابر وي او که غير سيال يې وکړ، نو دوی د نکاح د فسخې غوښتنه کولای شي.

# په نکاح کې د کفاءت د شرط گرځولو دليل

د كفاءت د شرط كيدلو او مراعات كولو دليل عرف د مېړه او ښځې تر منځ مصلحتونو ته پاملرنه ده، ځكه شريفه ښځه نه غواړي چې له خسيس سړي سره خپل ژوند تېر كړي، عادت ثابته كړې چې كه چيرې خاوند د خپلې ماندينې سيال نه وي د هغوى ژوند دوامدراه نه وي، ضروري ده چې د خاوند په لوري كې كفاءت مراعات شي، نه د ښځې په لوري كې او كه دا مراعات ونه شي، نو د نكاح عقد به د اولياوو له خوا له فسخې كولو سره مخ شي، تر څو له ځان څخه د شرم زيان ليرې كړي.

#### د كفاءت اوصاف

کفاءت یا د ښځې او مېړه ترمنځ برابر والی په پام کې نیول، د ژوند د نظام او قانون په توگه د اسلامي شریعت یوه ځانگړتیا ده؛ ځکه د واده د دوام او د اړیکو د پیاوړتیا لپاره د دین، کلتور، ټولنیز او اقتصادي حالت او دود له پلوه د ښځې او مېړه نژدیوالی ډېر مهم او ارزښتمن دی.

#### د كفاءت احكام

 ۱. که بالغه او عاقله نجلۍ ځانته غیر سیال سړی غوره کړي، نو ولي د نکاح د فسخې حق لري، یعنې قاضي ته به یې د جلا کېدو دعوی وړاندې کړي او قاضي به ددوی تر منځ بیلتون راولی.

۲. او که یې له غیر سیال سړي سره د ولي په اجازه نکاح وکړه بیا نکاح لازمېږي، ځکه واده او نکاح کول د ښځې خپل حق دی، خو اولیاء یوازې د کفاءت دنه شتون په صورت کې د اعتراض حق لري، کله چې دوی خپل حق په پخواني رضایت ساقط کړ، نو نکاح لازمه گڼل کیږي.

٣. که چیرې زوج خپل نسب خلاف ښکاره کړی و، په داسې حال کې چې د ښځې کف نه و، نو د نکاح د عقد د فسخې حق هم ښځې او هم د هغې ولي ته حاصل دی.
 ۴- کله چې عاقله او بالغه نجلۍ د خپلې نکاح لپاره وکیل و نیسي او بیایې دا وکیل غیر سیال سړي ته ورکړي دا نکاح ددې نجلۍ په اجازې پورې تړلې ده.

#### فعاليت

په اسلام کې ولي کفاءت معتبر گرځول شوی دی؟ زده کوونکې دې د کفاءت په اهميت، حکمت او اغيز په هکله په تفصيل ځواب ورکړي.



- ١. كفاءت تعريف كړئ.
- ۲. د چا کفاءت معتبر گڼل کیږي؟
- ٣. د کفاءت د غوښتنې حق د چا دی؟
- په نکاح کې د کفاءت د شرط گرځولو دليل بيان کړئ.
  - ٥. دكفاءت اوصاف بيان كړئ.
- ۲. که بالغې او عاقلې نجلۍ غیر سیال سړی غوره کړی وي، آیا ولي یې د فسخې حق لري؟
- ٧. که د نجلۍ وکيل هغه غير سيال ته په نکاح ورکړي، آيا نجلۍ د فسخې حق لري؟

# 👍 کورنۍ دنده

شُریعت په کفاءت کې کوم اوصاف غوره گڼلي، په دې هکله د جومات د ملا امام پـه مرسته یوه مقاله ولیکئ.

#### نهه ويشتم لوست

# د نکاح محرمات

له محرماتو سره نکاح کول حرام دي او د نکاح د عقـد د صحت لپـاره دا شـرط ده چـې ښځه به نکاح غوښتونکي سړي ته روا وي.

## د محرّماتو تعریف

په لغت کې: محرّمات د محرّم جمعه ده او محرّم، حرام (منعه) گرځول شوې ته ويل کېږي.

په اصطلاح کې: هغه ښځينه او نارينه ته ويل کيږي چې د قرابت او خپلوۍ په وجه ورسره نکاح کول ناروا وي.

#### د محرماتو ډولونه

محرمات په دوه ډوله دى:

۱ – ابدی محرمات.

۲ – موقتي محرمات.

ابدي محرمات: ابدي محرمات هغه دي چې د تل لپاره د سړي نکاح ورسره حرامه وي. ابدي محرمات په درې ډوله دي

# لومړی: نسبي محرمات

نسبي محرمات هغه دي چې د نسبي خپلوۍ له امله په سړي حراميږي او هغه اووه دي: أ- مورگانې او تر هغوی پورته(دمور مور او د پلار مور) چې د انسان اصول ورته وايي. ب- لورگانې او تر هغوی ښکته (د لور لـور، د زوی لـور همداسـې ښکته) چـې د انـسان فروع دی.

ج- د مور او پلار اولاده لکه خویندې او د هغوی اولاد.

د- د نیا او نیکه زامن او لوڼه، لکه الف: تریندی او ترونه. ب: توړۍ گاڼې او ماما گان

ه- وريرې او د هغوى اولاد.

ز- خورزې او د هغوی اولاد.

الله تعالى عَلَا فرمايي: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالاَتُكُمْ وَبَنَاتُ اللَّخِ وَبَنَاتُ الأُخْتِ ﴾ [النساء: ٣٣] پر تاسې حرامې كړاى شـوې ستاسـې مېنـدې، لـوڼې، خوينـدې، تريندې، توړۍ گانې، ورېرې او خورزې".

# دويم: د مصاهرت حرمت

د مصاهرت حرمت هغه دی چې د خسر والي او زوم والي له امله په سړي حرامېږي او دا محرمات په څلور ډوله دی:

أ- د ښځې مور: په مجرد عقد تړلو سره د خپلې ښځې مور او ددې نياگانې په سړي باندې د تـل لپـاره حرامېـري او نکـاح ورسـره نـشي کـولای. الله تعـالي فرمـايي: ﴿وَأُمَّهَاتُ نِسَآئِكُمْ﴾ [النساء: ٢٣] {او(پر تاسې حرامې کړای شوې) ستاسې د ښځو ميندې}.

ب- د ښځې لوڼې (پرکټې): د پرکټيو، د دوی لوڼې او تر هغو ښکته، پدې شرط چې خاوند له ښځې سره کوروالی کړی وي د ابدي محرماتو له ډلې څخه دي، که چیرې یې کوروالی ورسره نه وي کړی یوازې دده په نامه شوې وه اوله عقد وروسته ورڅخه په طلاق یا وفات جلا شوه، بیا ورته روا ده چې ددې ښځې لورگاڼې او لمسیانې په نکاح کړي.الله تعالی فرمایي: ﴿وَرَبَائِبُکُمُ اللاَّتِي فِي حُجُورِکُم مِّن نِسَآئِکُمُ اللاَّتِي دَخَلتُم بِهِنَّ [النساء: ۲۳] "او (پر تاسې حرامې کړای شوې ستاسې د ښځو هغه لوڼې چې ستاسې په غیږو کې پالل شوې وي البته د هغو مېرمنو لوڼې چې تاسې ورسره مباشرت او کوروالی کړی وي "

ج- د زامنو ښځې يا نگيندې: (د اولادونو او لمسو ښځې) همداسې تر ښکته، برابره خبره ده چې زوی او لمسي له خپلو ښځو سره کوروالی کړی وي او يانه، بلکه په نوم کيدل ورته کافي دي، همدا راز له طلاق څخه يې وروسته هم نشي په نکاح کولای، يعنې يو سړی د خپلې اولادې له ښځو سره په هېڅ صورت نکاح نشي کولای ؛ ځکه چې دا د ابدې محرماتو له ډلې څخه دي. الله تعالى ﷺ فرمايي: ﴿وَحَلاَئِلُ أَبْنَائِكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلاَبِكُم﴾ [النساء: ٣٣] او (پر تاسې حرامې کړای شوې) ستاسې د هغو زامنو مېرمنې چې ستاسې له پښت څخه دي".

# په زنا کولو د مصاهرت حرمت

په زنا کولو د مصاهرت حرمت واجبيري، که يو څوک له کومې ښځې سره زنـا وکړي، نو دهغې ښځې اصول او فروع يعنې مور، نيا همداسې پورته، لـور او د لـور لـور همداسـې ښکته ورباندې حراميږي او په نکاح يې نه شي اخيستلای، همدا شان همدغه ښځه د زاني سړي اصولو او فروعو ته هم حرامه ده.

#### فعاليت:

زده کوونکي دې په دوو ډلو وويشل شي، نسبې او د مصاهرت د حرمت پـه ډولونـو دې خبرې وکړي.



- ١. محرمات تعريف كړئ.
- ۲. د محرماتو ډولونه په گوته کړئ.
- ٣. نسبي محرمات كوم دي؟ په تفصيل يې بيان كړئ.
- ٤. له نسبي محرماتو سره د نكاح د حرمت حكمت څه دی؟
  - ٥. د مصاهرت حرمت څه ته وايي؟ ډولونه يې بيان کړئ.
    - ٦. آيا په زنا کولو سره د مصاهرت حرمت ثابتيري؟

# رضاعي محرمات

په مخکیني لوست کې مو د ابدي محرماتو له دریو ډولونو څخه دوه ډوله چې لومړی یې نسبي او دویم یې د مصاهرت و، بیان کړل، اوس غواړو چې دریم ډول یې چې رضاعي محرمات دي، بیان کړو.

# رضاعي محرمات

رضاعي محرمات هغه دي چې د رضاع (د شودو خوړلو) په سبب په تي خوړونکي باندې حرامېږي، نو هغه ښځې چې د نسب او مصاهرت په سبب په سړي نـاروا کېـږي، هـم هغـه ښځي د رضاع په سبب هم ورباندې حرامېږي.

ځکه شیدې خوړونکی داسې شي لکه د شیدې ورکوونکې نسبي زوی، نو کوم محرمات چې یې په نسبي اولاد حرامېږي هم هغه په شیدې خوړونکي هم حرامېږي، الله تعالی څلا فرمایی: ﴿وَأُمَّهَاتُكُمُ اللاَّتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُم مِّنَ الرَّضَاعَةِ﴾ [النساء: ۲۳] او (پر تاسې حرامې کړای شوې) ستاسې هغه مېندې چې تاسې ته یې شیدې درکړې وي او ستاسې دتي شریکې خویندې " په یوه حدیث شریف کې رسول الله ﷺ فرمایي: «یَخْرُمُ مِنَ الرَّضَاعَةِ مَا یَخُرُمُ مِنَ النَّسَبِ» .

څه چې په نسب حراميږي هغه په رضاع(تي خوړلو) حراميږي.

# د شيدې ورکوونکي او خوړونکي تر منځ د حرمت د حکم توپير

د شیدې ورکوونکي خواته ټول خپلوان شي، نو رضاعي مور او نیا همداسې پورته، رضاعي لور همداسې ښکته، رضاعي خور، توړۍ، ترور، رضاعي وریرې او خورزې، دا ټول په شیدې خوړونکی حرامی دي.

دا حرمت شيدې خوړونکي او دده اولادونو ته ورشامل دی، خو دده قريبانو او خپلوانو ته بيا دا حرمت نه شامليږي نو د شيدې خوړونکي رضاعي پلار ته دا روا ده چې دده نسبي مور يا خور په نکاح کړي او همدا شان دده نسبي پلار ته دا روا ده چې دده رضاعي مور او يا خور په نکاح کړي، ځکه خپلوي يوازې له ده سره ده. د بيلگې په توگه احمد رضاعي مور لري، د هغه حيثيت په رضاعي کورنۍ کښې داسې دی لکه چې خپل نسبي کورنۍ لري، نو د ده محارم په رضاعي کورنۍ کې د نسبي کورنۍ په څېر دي خو احمد

الراوي: عبدالله بن عباس المحدث: مسلم المصدر: صحيح مسلم الجزء أو الصفحة: ١٤٤٧.

د کورنۍ له خوا رضاعي کورنۍ ته یوازې د ده ښځه او اولادونه محرم گڼل کېږي نـور پاتي کورنۍ یې اجانب دي.

يو فارسي شعر ددې خبرې ښه وضاحت په لنډ ډول داسې کوي:

(از جانب شیر ده همه خویش شوند - و از جانب شیر خواره زوجان وفروع).

" د شیدې ورکونکې خواته ټول خپلوان شي او د شیدو خوړونکې خواته یوازې زوجان(د رضاعي زوی ښځه یا د رضاعي لور خاوند) او د هغوی اولادونه، لمسیان همداسې ښکته حرامېږی"

# هغه شيدې چې حرمت ورباندې ثابتېږي

دشودو خوړلو په سبب حرمت هغه وخت ثابتېږي چې ماشوم شيدې د تي رودلو په زمانه کې وخوري او د تي رودلو موده تر ديرشو (۳۰) مياشتو ده او د ماشوم عمر چې له ديرشو مياشتو زيات شو په شيدو رودلو يې حرمت نه ثابتيږي.

# لږ او ډيرې شيدې

د حرمت په ثابتيدلو کې د لږ شيدو او د ډيرو شيدو فرق نشته، نو که ماشـوم لـږې شـيدې وخوري او يا ډيرې حرمت ورباندې ثابتيږي.

#### فعاليت:

دغه لاندې فارسي شعر چې په لوست کې مو ولوست شرحه کړئ: (از جانب شیرده همه خویش شوند - و از جانب شیر خواره زوجان و فروع)

# ج پوښتنې

- ١. رضاعي محرمات كوم دي؟
- ۲. د شیدې ورکوونکي او خوړونکي ترمنځ د حرمت د حکم توپیر په دقت بیان کړئ.
  - ٣. هغه شيدې چې حرمت ورباندې ثابتيږي، کومې دي؟

#### يو ديرشم لوست

# موقتي محرمات

دا هغه ښځې دي چې د موقت وخت لپاره د يوه ټاکلي سبب له املـه ورسـره نکـاح کـول ناروا دي او کله چې سبب له منځه ولاړ شي بيا ورسره واده کول جواز لري.

# موقت محرمات په لاندې ډول دي

(۱)\_ له ښځې سره د هغې د خور په نکاح کې يو ځای کول حرام دي، الله تعالى ﷺ فرمايي: ﴿وَأَنْجَ مُعُواْ بَيْنَ الْأُخْتَيْنِ ﴾ [النساء: ٣٣] او دا هم پر تاسې حرامه ده چې په يوه نکاح کې دوه خويندې يو ځای کړئ.

(۲)\_ له ښځې سره توړۍ، يا ترور، همدا شان بله داسې ښځه يوځای کول چې يـوه ورتـه نر فرض کړای شي له دويمې سره يې نکاح جواز ونه لري، حرامه ده.

روایت دی چې رسول الله ﷺ وفرمایل: «لاَ یُجْمَعُ بَیْنَ الْمَرْأَةِ وَعَمَّتِهَا وَلاَ بَیْنَ الْمَرْأَةِ وَحَالَتِهَا»<sup>(۱)</sup> " په نکاح کې د ښځې او د هغې د توړۍ او د ښځې او د هغې د ترور یـو ځـای کـول نـه کـږ.ی ".

(٣)\_ پنځمه ښځه کول: سړي ته په اسلام کې دا جواز نه لري چې په يو وخت کې له څلورو ښځو څخه زياتې په نکاح کړي، نو که يو څوک پنځمه ښځه په نکاح کول وغواړي، تر څو چې يوه طلاقه نه کړي او د هغې عدت تېر نه شي تر هغو د پنځمې د نکاح عقد صحت نه پيدا کوي.

له ابن عمر رضى الله عنهما څخه روايت دى چې غيلان بـن سـلمه الثقفـي مـسلمان شـو او لس ښځې يې درلودې چې هغوى هم مـسلمانې شـوې، نـو رسـول الله ﷺ ورتـه وفرمايـل: څلور وساته او نورې ټولې جلا کړه (طلاقې کړه).(۲)

## له يوې څخه زياتې ښځې

الله تعالى ﷺ له يوې څخه زياتې ښځې رواکړې دي، الله تعالىﷺ فرمايي:

۱ - صحیح مسلم

۲ – سنن ترمذی.

﴿ وَ إِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تُقْسِطُواْ فِي الْيَتَامَى فَانكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النِّسَاء مَشْنَى وَثُلاَثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُواْ فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَلِكَ أَدْنَى أَلاَّ تَعُولُواْ ﴾ [السساء: ٣] كه تاسبی و بر برئ چې له یتیمو (نجونو) سره به عدالت ونه شئ كړای، نو كومې (نورې) ښځې چې ستاسې خوښیږي د هغو له دوو دوو، دریو دریو، څلورو څلورو سره نكاح و كړئ، خو كه له تاسې سره دا اندېښنه وي چې له هغو سره به عدالت ونه شئ كړای، نو يوه ښځه و كړئ، يا له هغو (وينځو) نه كار واخلئ چې تاسې يې مالكان ياست په دې توگه له بې عدالتى نه په ښه شان ژغورل كيداى شئ).

سره له دې چې په عام ډول له يوې ښځې سره واده کيږي او په اسلامي نړۍ کې مسلمانان په يوه واده اکتفا کوي، د متعددو ودونو فيصدي دومره زياته نه ده، خو د فردي او ټولنيزو اړتياوو لپاره له يوې څخه زياتې ښځې که په نکاح اخلئ نو ددوو خبرو رعايت بايد په پام کې ولرئ:

لومړى: سړى به دا وړتيا لري چې د خپلو ښځو تر منځ مادي او اخلاقي عدالت مراعات کړي، الله تعالى ﷺ فرمايي: ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُواْ فَوَاحِدَةً﴾ [النساء: ٣] خو که له تاسې سره دا اندېښنه وي چې له هغو سره به عدالت ونه شئ کړاى، نو يوه ښځه و کړئ.

که چیرې له کومې یوې سره د زړه مینه ولرئ هغه باک نه لري، ځکه هغه دده په اختیار کې نه ده، رسول کریم له عایشې بي بي سره مینه لرله او دعاء به یې کوله: اې الله! ته ما په هغه څه مه نیسه چې زما په واک کې نه دي.

اسلام په ښځو ظلم او د هغو تر منځ عدالت نه کول حرام کړي دي، رسول الله ﷺ فرمايي: څوک چې دوه ښځې ولري او د هغو ترمنځ عدالت نه کوي او يوې خواته يې ميلان وي، نو د قيامت په ورځ به يې يو اړخ فلج او له کاره لويدلی وي.(۱)

دويم: سړى به د نفقې د برابرولو مالي وس لري، تر څو د نفقې د نه شتون له كبله پر ښځه ظلم ونشي.

(٤)\_د بل چا ښځه او له طلاقه او يا مرگه وروسته په عدت کې ښځه: له هغې ښځې سره نکاح کول حرام دي چې د بل چا په نکاح کې وي، الله تعالى ﷺ فرمايي: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ

۱ - مسند احمد.

مِنَ النِّسَاء﴾ [النساء: ۲۴] او هغه ښځې هم پر تاسې حرامې دي چې د کوم بل چا په نکـاح کـی وي.

همدا شان له هغو ښځو سره نکاح جواز نه لري چې هغوی له طلاقه او یا د مېړه له مرگ څخه وروسته د عدت په موده کې وي، خو که چیرې د خاوند له طلاقه وروسته او یا د خاوند له مرگه وروسته عدت یې تېر شو، بیا بل چا ته روا ده چې نکاح ور سره وکړي. الله تعالي څلا فرمایي: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ یَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ وَلاَ یَجِلُ هَٰنَ أَن یَکْتُمْنَ مَا حَلَقَ الله فِي أَرْحَامِهِنَ إِن کُنَّ یُؤْمِنَ بِاللهِ وَالْیَوْمِ الآخِرِ﴾ [البقره: ۲۲۸] «کومو ښځو ته چې طلاق ورکړای شوی وي، هغوی دې د دریو حیضونو موده پر انتظار تېره کړي او دا ورته روا نه ده کوم څه چې الله ﷺ د دوی په رحم کې پیدا کړي وي هغه پټ کړي هغوی ته هېڅکله نه ښایي چې داسې وکړي که پر خدای او د آخرت په ورځ ایمان لري».

# له هغو ښځو سره نکاح چې په کوم آسماني دين باور نه لري

د مسلمان سړي لپاره دا روا نه ده چې له مشركې او بت پرستې ښځې سره نكاح وكړي، الله عَلا فرمايي: ﴿ وَلاَ تَنكِحُواْ الْمُ شُرِكَاتِ حَتَّى يُـوَّمِنَّ وَلاَّمَـةٌ مُوَّمِنَـةٌ خَيْـرٌ مِّـن مُّـشْرِكَةٍ وَلَـوْ الله عَلا فرمايي: ﴿ وَلاَ تَنكِحُواْ الله شُركو بنځو سره هېڅكله نكاح مه كوئ، ترڅو يې چې البقان نه وي راوړى، يوه مسلمانه وينځه له مشركې نه ډېره بنه ده، كه څه هم چې ستاسې هغه ډېره خوښه وي».

#### له کتابیاتو سره نکاح

هغه پاک لمنې ښځې چې په آسماني کتاب ايمان لري لکه يهودي او نصراني ښځې نکاح ورسره جواز لري، الله تعالى ﷺ فرمايي: (وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلاَ مُتَخِذِي أَخْدَانٍ الله الله: ٥] «او پاک لمنې ښځې هم ستاسې لپاره حلالې دي، که هغوی له هغو قومونو څخه چې هغو ته له تاسې نه مخکې کتاب ورکړ شوی و، په دې شرط چې تاسې د هغو مهر ورکړئ په نکاح کې د هغوی ساتونکي اوسئ، نه دا چې په آزادې شهوت رانۍ لاس پورې کړئ يا په په غلا ياراني وکړئ.»

سره له دې چې له کتابياتو سره نکاح جواز لري، خو له تنزيهي کراهيت څخه خالي نه ده، او په هغه وخت کې خو تحريمي کراهيت ته رسېږي که همدا کتابي ښځه په داسې

قوم پورې اړه ولري چې له مسلمانانو سره يې جگړه روانه وي، يا له هغې سـره واده کـول ددې باعث وگرځي چې په کفري وطن کې استوگن شـي او اولادونـه يـې د کـافرانو پـه خويونو اخته شـي.

# د مسلماني ښځې نکاح له کافر سره

د مسلمانې ښځې نکاح کول له کافر سړي سره په مطلق ډول حرام دي که هغه يهودي، نصراني، ملحـد او يـا بـل کـافر وي، الله تعـالى ﷺ فرمـايي: ﴿فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلِّ هُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ فَنَ ﴾ [الممتحنة: ١٠] {بيا کله چې تاسې تـه معلومه شي چې هغوى مومنې دي، نو هغوى بېرته کافرانو ته مه ليږئ، نه هغوى د کـافرانو لپاره روا دي او نه کافران د هغو لپاره روا دي }.

#### فعاليت

ښوونکی دې زده کوونکي په دريو ډلو ووېشي، له يوې څخه د زياتو، د کتابياتو، او کافرو ښځو د نکاح په اړوند دې خبرې وکړي.



- ١. موقت محرمات كوم دي؟
- ۲. له ېوې ښځې څخه د زياتو ښځو په نکاح کولو کې کومې خبرې ضروري دي؟
  - ٣. په عدت کې د ښځې نکاح څه حکم لري؟
  - ٤. ايا له هغو ښځو سره چې په آسماني دين باور نه لري نکاح جواز لري؟
    - ٥. له کتابياتو سره د نکاح کولو حکم څه دی؟
    - ٦. ايا له كافر سره د مسلماني ښځي نكاح جواز لري؟

## دوه ديرشم لوست

#### ء مُتعہ

اسلامي شریعت د انسان د عزت خوندي ساتلو ته ډیره پاملرنه کړې ده، له همدې امله یې صحیحه نکاح چې ارکان او شرطونه یې پوره وي روا گرځولې او له مؤقتي نکاح څخه چې له زنا سره ورته والی لري منعه کړې ده.

## موقته یا دمُثعی نکاح

مُتعه په لغت کې: اسم مصدر دی چې له تمتع څخه اخیستل شوی او متاع هر هغه شي تـه ویل کېږي چې د هغې نه گټه اخیستله کېږي.

په اصطلاح کې: د څه وخت لپاره له ښځې سره واده کولو ته وايي او د نکاح مقاصد په کې مراد نه وي چې هغه اولادونه او د هغوی تربیه ده، بلکې د یوې معلومې مودې لپاره د گټې اخیستلو او شهوت پوره کولو لپاره وي، هغه داسې چې سړی له ښځې سره د یـوې ورځې، یا یوې اونۍ، یا یوې میاشتې او یا یوه کال او یا دې تـه ورتـه وخت لپـاره نکـاح وتړی.

## د متعی نکاح حکم

د متعې نکاح باطله او حرامه ده، ځکه په يوه حديث کې حضرت علي کرم الله وجهه فرمايي: (نبي کريم ﷺ د مُتعې له نکاح څخه منعه کړيده ') او منعه کول د حرمت او بطلان مقتضي ده.

د متعې نکاح د اسلام په اول کې د محدود وخت لپاره روا شوې وه، وروسته بيا باطله او د تل لپاره حرامه وگرځيده، ځکه دا له زنا سره ورته والی لري چې بې له شهوت پوره کولو بل مقصد ورڅخه نه اخيستل کېږي، نه د کورنۍ ثبات او ټينگښت، نه د اولادونو راوړل او نه دهغوی ساتنه او دا يوازې د دوامدارې نکاح په صورت کې په لاس راتلای شي.

### د موقتي نکاح او متعي توپير

د موقتې نکاح او متعې تر منځ توپير يوازې په الفاظو کې دی، که يې د متعې لفظ استعمال کړ متعه ده او که يې د معين وخت لپاره د تزويج يا نکاح لفظ وکاراوه موقته ده.

<sup>&#</sup>x27; (رواه البخاري)

د شِغار (بدل) نکاح

د شغار تعریف

په لغت کې: شغار د شَاغَرَ مصدر دی او خالي والي ته وايي، د شغار نکاح هم لـه عـوض څخه چې مهر دی خالي وي.

او شرعا: د شغار نکاح هغه ده چې ولي خپله لور يا خور بل چا ته په دې شرط په نکاح ورکړي چې هغه خپله لور يا خور ده ته د هغې په بدل کې په نکاح ورکړي بې لـه دې چې مهر ياد کړي، يعنې چې يوه نجلۍ د بلې مهر و گرځوي.

ددې نکاح حکم

په حنفي مذهب کې د غه ډول نکاح تړل له کراهیت سره سره صحت لـري او مهـر مثـل ورباندي لازمېږي.

په حدیث شریف کې چې له شغار څخه منعه شوې، له هغې منعې څخه مطلب تحریمي کراهیت دی، ځکه چې مهر پکې نه دی ایښودل شوی او په کراهیت باندې فساد نه مرتب کېږي.

#### فعالت:

زده کوونکې دې د خپلو سیمو په هکله معلومات وړاندې کړي چې هلتـه د شـغار نکـاح رواج ده که نه او که وي کیفیت یې څه دی؟



- ۱. د متعې نکاح تعریف کړئ.
- ۲. د متعې نکاح حکم څه دی؟
- ۳. د مخطوبې د نه غوښتلو حکمت څه دی؟
- د شغار نکاح تعریف او حکم یې بیان کړئ.

# 👍 کورنۍ دنده

د مُتعى نكاح د حرمت په هكله د استاد او علماوو په مرسته يوه مدلــــه مقاله وليكئ.

#### درې دېرشم لوست

#### مهر

کله چې يوه ښځه د چا په نکاح کې راځي، نو د نکاح د عقد له کيدلو سره سـم پـه مېـړه مهر لازمېږي چې خپلې ښځې ته به يې ورکوي.

#### دمهر تعریف

مهر هغه مال ته ویل کېږي چې ښځې ته د هغه ورکړه د نکاح د عقد په اسـاس پـه سـړي واجب گرځي.

#### د مهر مشروعیت

مهر په قرآن کريم او سنتو سره ثابت دی.

١- قرآن كريم: الله ﷺ فرمايي: ﴿وَآتُواْ النَّسَاء صَدُقَاهِنَّ نِحْلَةً﴾ [النساء: ٤] «ښـځو تـه د هغـو مهرونه په خوښـۍ وركړئ»

۲- حدیث: نبی اکرمﷺ یو سړي ته چې د نکاح اراده یې درلوده وفرمایل:

«الْتَمِسْ وَلَوْ خَاتَمًا مِنْ حَدِيدٍ» (۱) "مهر وركړه ولو كه يوه اوسپنيزه گوته هم وي". معنا دا چې د مهر وركړه حتمي كار دى.

# په نکاح کې د مهر د وجوب حکمت

له مهر څخه مقصد د نکاح د عقد د اهمیت او غوره والي، د ښځې شخصیت ته د عزت او احترام او د نارینه لخوا هغې ته د واده کولو له امله د حسن نیت او صداقت ښکاره کول دي، د دی، د نکاح د مصلحتونو او مقاصدو د لاس ته راوړلو لپاره د ښې زمینې برابرول دي، دا مادي تړاو ددوی تر منځ معنوي تړاو ټینگوي.

## مهر د ښځي خپل حق دی

له ذکر شویو خبرو څخه دا معلومه شوه چې مهر د ښځې خپل حق دی، څه ډول تـصرف چې پکې وغواړي کولای یې شي، د هغې ولي ته شرعاً جواز نه لـري چې هغـه ددې لـه

١ - صحيح البخاري

خوښې پرته ورڅخه واخلي، لکه چې په دې زمانه کې يې پلرونه، اولياء او خپلوان مهر د ځان حق بولي او د هغې حق تلف کوي، الله تعالى ﷺ مېړونو ته په خطاب کې فرمايي: ﴿وَآتُواْ النَّسَاء صَدُقَاتِينَّ نِحْلَةً فَإِن طِبْنَ لَکُمْ عَن شَيْءٍ مِنْهُ نَفْسًا فَکُلُوهُ هَنِينًا مَّرِيثًا﴾ [النساء: ٤] «او د ښځو مهر په ښه زړه (فرض گڼلی) ورکړئ، البته که هغوی يې په خپله خوښه يو څه تاسې ته وبخښي، نو تاسې هغه په خوند سره خوړلای شئ چې حلال او بې ضرره دی».

#### د مهر حکم

د خاوند له لوري ښځې ته مهر ورکول واجب دي.

په نکاح کې مهر نه رکن او نه هم شرط دی، که چا د مهر له يادولو پرته نکاح وکړه نکاح سمه ده او مهر مثل ورکول واجبيري.

#### د مهر اندازه

د مهر کمه اندازه لس شرعي درهمه (چې ۲۹.۷۵ گرامه سپين زر کيبري) ده او ډيره يې حد نلري، په څومره چې سره راضي شول همغومره خپلې ښځې ته ورکولاي شي.

يو شرعي درهم ۲،۹۷۵ گرامه سره مساوي دي چې ۱۰ درهم په ۲،۹۷۵ ضرب کړای شي ۲۹،۷۵ گرامه وزن کېږي دغه مجموعي وزن د ورځني قيمت پر اساس معلومېږي.

# څه شي مهر واقع کیدای شي ؟

هر ارزښت لرونکی معلوم شی چې سپارل یې د سړي په واک کې وي د ښځې مهر کیدای شي، که هغه سره زر، سپین زر، بانک نوټونه او دې ته ورته نور شیان وي، ښځې ته یې په مهر کې ورکولای شي.

#### كله مهر كامل لازميري؟

كله چې مهر كيښودل شي، نو په دوو صورتونو كې هغه كامل لازمېږي:

۱. يو چې سړی له خپلې ښځې سره يوځای شي.

۲. او بل چې سړی مړ شي.

#### د مهر ډولونه

د فقهاوو کرامو په نظر مهر په دوه ډوله دی:

۱ – مهر مسمى.

۲- مهر مثل.

۱- مسمى مهر: هغه مهر ته وايي چې په عقد او يا له عقد څخه وروسته د ښځې او خاونـدپه خوښه و ټاکل شي.

۲ مهر مثل: هغه مهر دی چې له دې څخه مخکې د دې واده شوې خور یا توړۍ
 اخیستی وي، یعنی د پلار په خپلوانو کې چې د دې هم عصروسیالو څومره مهر اخیستی یا
 ورته ټاکل شوی وي مهر مثل بلل کېږي.

#### د مهر مثل د وجوب حالات

په لاندې حالاتو کې مهر مثل واجبېږي.

۱- کله چې په نکاح کې د مهر ذکر نه وي شوی.

۲- کله چې داسې شی مهر ټاکل شوی وي چې هغه شرعاً مال نه وي لکه شراب.

٣- كله چې ښځې او خاوند په عدم مهر باندې اتفاق كړى وي.

#### د لږ مهر مستحب والي

مخکې مو وويل د مهر زياته اندازه حد نه لري، په څومره چې د جانبينو موافقه راغله هومره ورکولای شي، دا يو مادي رمز دی چې د ښځې د عزت لپاره ورکول کېږي، همدا شان د ښځو تر منځ هم د صفاتو او درجاتو له مخې توپيرونه وي، خو اسراف کول جواز نه لري او دا مستحب ده چې کم مهر کېښودل شي، رسول الله په مهر کې آساني کول د برکت سبب بللی دی فرمايي: «ځَيْرُ الصَّدَاقِ أَيْسَرُهُ» (۱) "ښه مهر هغه دی چې کم او آسانه وي". او فرمايي: «أعظم النساء برکة أيسرهن مؤنة» (۱) "هغه ښځې ډيرې برکتي وي چې د واده لگښت يې کم وي.

عام مصلحت هم د مهر د کم والي غوښتنه کوي، په هغه کې هم زوجينو او هم ټولنې ته ډيرې ښيگڼې دي. ډيرې داسې ښځې شته چې د مهر د زيات والي په سبب په کورونو کې ناستې دي او ډير داسې ځوانان شته چې له همدې امله واده نه شي کولای او د ښځې او نر د واده په مخ کې دغه ستونزې کله کله ددې لامل گرځي چې منکراتو او ناروا کارونو ته مخه کړی.

۱ - سنن بيهقى.

۲ - مسند احمد.

د شریعت روح دا غوښتنه کوي چې باید واده آسانه شي او ټول هغه موانع لکه د مهـر زیاتوالی له منځه ولاړ شی، ترڅو ځوانانو ته د واده کولو لار برابره شی.

#### فعاليت

ښوونکی دې زده کوونکې په دريو ډلو ووېشي، څو په خپل منځ کې د مهر د مشروعيت، حکمت، مهر د ښځې حق دی که د ولي او د مهر د ډولونو او د وجوب پـه حـالاتو سـره ځانونه پوه کړي.



- مهر څه ته وايي؟
- ۲. د مهر د مشروعیت دلیل څه دی؟
- **۳.** په نکاح کې د مهر د وجوب حکمت څه دی؟
  - آیا مهر د ښځي خپل حق دی.؟
    - ٥. د مهر حکم څه دی؟
    - ٦. د مهر اندازه باید څومره وي؟
    - ٧. څه شي مهر واقع کيداي شي؟
      - ۸ د مهر ډولونه کوم دی؟
      - ٩. مهر مثل كله واجبيري؟

#### څلور دېرشم لوست

# وليمه

لکه چې په مخکې درسونو کې مو ولوستل اسلامي شریعت نکاح رواکړې ده، نو د هغې د اعلانولو لپاره یې ولیمه سنت کړې، په دې لوست کې په ولیمه غږېږو.

# د وليمې تعريف

په لغت کې: ولیمه له ولمه څخه اخیستل شوې چې د یوه شي یو ځای کیدلو او بشپړیدلو ته وایي.

په شریعت کې: هغو خوړو ته وایي چې د واده لپاره برابر شي.

# د نکاح د ولیمی حکمت

د وليمې د مشروعيت حکمت دا دی چې له يوه پلوه دوستان په خوښۍ کې راگه او د الله ﷺ ددې ستر نعمت شکر اداء شي او له بل پلوه ټول خلک په نکاح خبر شي، تـر څـو د روا نکاح او ناروا او پټو يارانو تر منځ بيلتون راشي.

# د وليمي حکم

وليمه سنت مؤكد ده، ځكه رسول الله ﷺ عبد الرحمن بن عوف ته چې كله يې واده وكړ وفرمايل: «أَوْلِمْ وَلَوْ بِشَاةٍ»<sup>(۱)</sup> "د واده ډوډۍ وركړه ولو كه يو پسه وي هم".

#### د وليمي دعوت منل

" څوک چې بلنه ونه مني، نو د الله او د هغه د رسول نا فرماني يې وکړه.

«إِذَا دُعِيَ أَحَدُكُمْ إِلَى وَلِيمَةِ عُرْسٍ فَلُيُجِبْ» (٣) "څوک چې د واده خوړې تـه وبلـل شـي، نـو پکار ده چې هغه بلنه ومني او گډون دې پکې وکړي ".

١ - صحيح البخاري.

٢ - صحيح مسلم.

٣ - صحيح مسلم.

# هغه وليمه چې منکرات پکې وي

که چیرې له منکراتو او ناروا کارونو څخه خبر نه وي او گډون پکې وکړ، نو که یې د هغو مخه نیولای شوای مخه دې ونیسي او گډون دې وکړي او که یې مخه نشوای نیولای بیا دې په دسترخوان ورسره نه کینی.

# دواده او وليمې په وخت کې بايد دا لاندې ځينې آداب رعايت شي:

۱. له اسراف څخه دې ډډه وشي، ځکه مال د الله تعالى نعمت دى بايـد پـه مناسـب ځـاى کې ولگول شي، د تفاخر، ريـا او لـويي ښـکاره کولـو لپـاره د مـال لگـول د گنـاه لامـل جوړيږي.

۲. په واده کې د نامحرمو نارينه او ښځينه وو ترمنځ اختلاط او گله وډ کيدل ناروا دي،
 اسلامي حجاب ته پاملرنه په هر وخت کې لازمه ده، که پاملرنه ونشي، کيدای شي چې
 ډول ډول فسادونه رامنځ ته شي.

٣. واده د خوښۍ ځای دی، خو دا خوښي باید په ناروا چارو سره ونه لمانځل شي.

۴. وليمې ته كه مالداره خلك غوښتل كيبري، باك نه لري، خو فقيران هم بايد له خوراك څخه بې برخې نه شي. په يوه حديث كې چې له ابوهريره رضى الله عنه څخه روايت دى رسول الله شي فرمايي

«شَرُّ الطَّعَامِ طَعَامُ الْوَلِيمَةِ يُدْعَى لَهَا الأَغْنِيَاءُ وَيُتْرَكُ الْفُقَرَاءُ» (١) "په خوړو كې بد خواړه د هغې وليمې دي چې بډاى او مالداره خلك ورته غوښتل كېږي او فقيران پرېښودل كېږي ". ۵. په مسجد كې د نكاح تړل سنت دي په دې هكله رسول الله ﷺ فرمايي: «أَعْلِنُوا هَذَا النّهً ﷺ فرمايي: «أَعْلِنُوا هَذَا النِّكَاحَ وَاجْعَلُوهُ فِي الْمَسَاجِدِ» (٢)

تاسو دغه نکاح په ښکاره ډول او په مساجدو کې تر سره کړئ.

١ - صحيح البخاري

٢ - السنن الكبرى للبيهقي.

#### فعاليت

زده کوونکې دې په خپل منځ کې وڅېړي چې ددوی په سیمو کې دودیزه ولیمه څـومره له شریعت سره برابره ده؟



- ١. وليمه تعريف كړئ.
- ۲. د نکاح د ولیمې حکمت بیان کړئ.
  - ٣. د وليمې حکم څه دی؟
- آيا د وليمي دعوت منل پکار دي او که وي ولي؟
- ٥. آيا هغې وليمې ته چې منکرات پکې وي ورتگ پکار دی؟
  - ٦. د ولېمې په وخت کې کوم آداب پکار دي؟

# 🏚 کورنۍ دنده

زده کوونکي دې د ودونو د هغه دودونو په هکله چې د شریعت سره مخالف دي، یـوه مقاله ولیکی چې د پنځلسو کرښو څخه کمه نه وي.

#### پنځه ديرشم لوست

# د ښځې او خاوند حقوق

اسلامي شریعت د واده په ترسره کیدلو د ښځې او د هغې د خاوند ترمنځ ځینې حقوق او واجبات ټاکلي دي چې د هغو په پام کې نیول لازمي دي چې په دې لوست کې وړانـدې کیږي.

# د ښځې حقوق په خاوند باندې

ښځه په خاوند باندې دا لاندې حقوق لري:

١- مهر وركول: كله چې د نكاح عقد تر سره شو په خاوند باندې مهر لازمېږي،
 الله تعالى ﷺ فرمايي: ﴿وَآتُواْ النَّسَاء صَدُقَاقِينَّ نِحْلَةً﴾ [النساء: ۴] "او د ښځو مهر په ښه زړه (فرض گڼلي) وركړئ ".

Y- نفقه: چې کله ښځه د سړي په نکاح کې راشي، نو په خاوند دا حق لري چې د هغې نفقه برابره کړي. نفقه خوراک، جامې او د اوسيدو ځاى ته وايي، الله تعالى الله فرمايي: ﴿أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِن وُجْدِكُمْ وَلَا تُضَارُّوهُنَّ لِتُضَيِقُوا عَلَيْهِنَ ﴾ [الطلاق: ٦] "هغو ته (دعدت په زمانه کې) په هماغه ځاى کې استوگنه ورکړئ چيرته چې تاسې اوسيږئ، هر راز ځاى چې تاسې ته ميسر وي او د هغو د تنگولو لپاره هغوى مه ځوروئ، نو چې له طلاقه وروسته په عدت کې ورباندې نفقه لازمه ده، د نکاح په حالت کې په طريقه اولى ورباندې لازمه ده، ځکه ښځه د خاوند د اړتياوو لپاره خپل ژوند ځانگړى کړى دى، نو نفقه يې هم ورباندې لازمېږي.

الله تعالى فرمايي: ﴿لِلُمِنفِقْ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنفِقْ مِمَّا آتَاهُ اللَّهُ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ عَسْرٍ يُسْرًا﴾ [الطلاق: ٧] «شتمن دې له خپلې شتمنۍ سره نفسه الله مَا آتاهَا سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا﴾ [الطلاق: ٧] «شتمن دې له خپلې شتمنۍ سره سمه نفقه ورکړي او چاته چې روزي کمه ورکړه شوې وي هغه دې له هماغه مال څخه لگښت وکړي چې الله ﷺ چې چاته څومره څه ورکړي دي له هغې نه په زياتو هغه نه مکلفوي، ليرې نده چې الله له تنگلاسۍ نه وروسته پراخي هم ورپه برخه کړی».

او د نفقې اندازه د کفايت او د خاوند د مالي قدرت او توان مطابق ده چې اسراف پکې نشته.

# د هغې ښځې نفقه چې کار کوي

اسلام ښځه په دې نه ده مکلفه کړې چې کار وکړي، ځکه هغه د نفقې په پيدا کولو مکلفه نه ده، بلکې د هغې نفقه په بل چا ده، که لور وي پلار يې په نفقه مکلف دی، که خور وي ورور يې په نفقه مکلف دی چې وس يې ولري، که مور وي، نو اولادونه يې په نفقه مکلف دی، نفقه مکلف دی، نفقه مکلف دی، خو سره له دې هم اسلام ښځې ته کار کول روا کړي دي، خو په لاندې شرطونو مقيد:

أ- كه واده شوې ښځه وي د مېړه لخوا به ورته د كار كولو اجازه شوې وي.

ب- له پرديو نارينه وو سره به يې اختلاط او خلوت نه راځي.

ج- کار به د ښځيتوب له طبيعت سره برابر وي، لکه خياطي، تعليم، ډاکتري او دې ته ورته، دولت او ټولنه مکلف ده څو ښځي په شاقه کارونو ونه گماري.

نو داسې کارونه ورته جواز نه لري چې هغه د سړيو له سخت طبيعت سـره مناسـب وي، تر څو يې له هغو سره مشابهت را نشي.

او هغه مال چې ښځه يې پيدا کوي هغه د هغې مال دی، يوازې همدا يې د تـصرف حـق لري، مېړه او نور حق نه لري چې هغه ددې له رضا پرته يې ورڅخه واخلي.

٣- احسان او په نيكۍ سره ژوند كول: ښځه له سړي سره د الله تعالى امانت دى، دده په ستر گو دده كورته راغلې ده، نو په خاوند واجب ده چې له خپلې ښځې سره ښه سلوك او ښه چلند وكړي، ترڅو په محبت او نېكمرغۍ سره گه ژوند تېر كړي، الله تعالى ﷺ فرمايي: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا﴾
[النساء: 19]

«له هغو سره په ښه چلند ژوند تېر کړئ که ستاسې هغوی نه خوښېږي، نـو کېـدای شـي چې ستاسې به يو شـی نه خوښيږي، خو الله ﷺ به په هغه کې ډېرې ښېگڼې ايښې وي». په يوه حديث شريف کې رسول اللهﷺ فرمايي:

«أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا، وَخَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لأَهْلِهِ» (۱) "د كامل ايمان خسبتن هغه دى چې اخلاق يې ښه وي او ښه تاسو كې هغه دى چې له خپل اهل سره ښه وي ".

۱ – متفق علیه

# د حسن معاشرت ځينې موارد په لاندې ډول دي:

- د ښځې په نفقې کې دې وسعت کوي او د سوغاتونو په وړانـدي کولـو دې يـې کلـه
   کله نازوي، په حديث کې راځي چې سوغات د زړه کينه له منځه وړي.
- له خپلې ښځې سره دې خوش طبعي او خوش کلامي کوي، د احاديثو له مخې دا ثابته ده چې رسول الله ﷺ به له خپلو مېرمنو مطهراتو سره خوش طبعي کوله.
- خپلې ښځې ته دديني امورو ورښودل، ترڅو ښځې له ضروري مسايلو څخه خبرې شي
   او د هغو په رڼا کې د ژوند چارې په شرعي توگه پر مخ بوځي، الله تعالى ﷺ فرمايي:
   ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٦]

"اې مؤمنانو! خپل ځانونه او خپل اولاد او کورنۍ له هغه اور نه وژغورئ چې د هغه د سون مواد به انسانان او تيږې وي ".

- د کور په کارونو کې دې ورسره مرسته کوي، له عایشې رضی الله عنها څخه روایت
   راغلی چې نبي کریم په دکور په کارونو کې ورسره مرسته کوله. (۲)
- د شریعت د لارښوونو مطابق د ښځو تر منځ عدالت کول، که یې له یوې څخه زیاتې ښځی درلودی.

که سړی موجه عذر ونه لري، نو تر څلور میاشتې زیات دې له خپلې ښځې څخه نه جلا کېږي، حضرت عمر رضي الله عنه یوه شپه په مدینه منوره کې د حالاتو دڅارنې لپاره گرځېده، چې دیوې ښځې غږ یې واورید، د کومې چې مېړه جهاد ته تللی و، ښځې یې د مېړه د فراق له کبله شعرونه ویل او شکایت یې کاوه.

نو حضرت عمر رضى الله عنه له خپلې لور بي بي حفصې رضى الله عنها څخه پوښتنه وكړه چې يوه ښځه څومره صبر كولاى شي؟ هغې مباركې ورته وويل: څلور مياشتې، نو حضرت عمر رضى الله عنه خپلو لښكرو ته امر وكړ چې له څلورو مياشتو څخه زيات دې له كوره نه لېرې كېږي او كه تر څلورو مياشتو زياته موده مضره نه واى، نو الله تعالى به په ايلاء كې د ښځې او خاوند تر منځ جلا والى روا نه گرځاوه.

۱ - صحیح مسلم.

٢ - صحيح البخاري.

د امام مالک رحمه الله او امام احمد رحمه الله په وړاندې په څلورو مياشتو کې بايد سړی کور والاته راشي. دا راتگ هلته لازم دی چې په سفر کې عـذر ونـه لـري، نـو کـه عـذر ولري لکه دعلم زده کړه، جهـاد، فرضـي حـج او يـا د رزق پيـدا کـول، نـو بيـايې راتگ لازمي نه دی.

#### فعاليت

زده کوونکې دې دا واضح کړي چې ددوی په سیمو کې د ښځو خاوندان له خپلو ښځو سره تر کومي کچي حسن معاشرت مراعاتوي؟



١. لاندې حقوق چې ښځه يې په خاوند لري په تفصيل بيان کړئ:

أ- ښځې ته مهر ورکول.

ب-ښځې ته نفقه برابرول.

ت-له ښځې سره احسان او نيکي کول.

۲- نفقه برابرول د سړي مکلفیت دی، خو که ښځه کار کول وغواړي کولای یې شيکه څنگه؟

٣- كه ښځه څه وگټي خاوند يې له نفقې خلاصيدای شي؟

۴- په حسن معاشرت کې کومې خبرې شامليږي؟

# 🛕 کورنۍ دنده

دُ ښځې د حقوقو په هکله يوه مقاله وليکئ.

# د خاوند حقوق په ښځې باندې

# خاوند په خپلې ښځې باندې دا لاندې حقونه لري

۱ - د خاوند تابعداري: اسلام په ښځې باندې دمېړه اطاعت په هغو چارو کې چې شريعت رواکړي او گناه په کې نه وي واجب گرځولی دی. ځکه کورنۍ د انساني ټولنې يوه برخه ده او د وگړو مجموعه چې په هره سطحه وي، لکه ښوونځی، دفتر، کارخانه، شرکت او حکومت يو مشر او سرپرست ته اړتيا لري، نو سړی چې له يوه پلوه له جسمي او ذهني پياوړتيا څخه برخمن دی او له بل لوري د ژوند په عملي ډگر کې تل په تمرين او تجربو کې قرار لري، د الله تعالی له لوري د کورنۍ مشر ټاکل شوی. همدا راز نارينه د کورنۍ تمويل کوونکی دی. د ټولو د نفقې بار دده په اوږو پروت دی، ځکه بايد ښځه او اولادونه د هغه اطاعت و کړي. الله تعالی څل فرمايي: ﴿الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَی النِسَاء کِمَا فَضَلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَی بَعْضٍ وَکِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَالْهِمُ النساء: ٣٤] «نارينه پر ښځو واکمن، اداره چيان دي، له دې المه چې الله چې اله خپل مالونه لگوي».

په يوه حديث كې رسول الله ﷺ فرمايي: «إِذَا صَلَّتْ الْمَرْأَةُ خَمْسَهَا وَصَامَتْ شَهْرَهَا وَحَفِظَتْ فَرْجَهَا وَأَطَاعَتْ زَوْجَهَا قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الجُنَّةَ مِنْ أَيِّ أَبْوَابِ الجُنَّةِ شِئْتِ» (١)

" کومه ښځه چې خپل پنځه لمونځونه په خپل وخت اداء کړي، د روژې د مياشتې فرض روژه ونيسي، خپل د شرم ځای وساتي (له زنا څخه ځان وژغوري) او د خپل خاونـد اطاعت وکړي، نو دې ته به وويل شي: له هـرې دروازې د جنـت چې غواړې جنـت تـه ورداخله شه".

په يوه بل حديث کې حضرت عايشې رضى الله عنها له رسول الله څخه پوښتنه وکړه چې په ښځو باندې تر ټولو زيات حق کوم خلک لـري؟ دوى ﷺ وفرمايـل: دهغې مېـړه، بيايې پوښتنه وکړه: کوم خلک په نارينه ډير حقدار دي، ويې فرمايل: د هغه مور. (۲)

۲ - السنن الكبرى للنسائي - (۸ / ۲۰۶)- فتح الباري - ابن حجر - (۱۰ / ۲۰۶).



١ - مسند أحمد.

Y- په کورکې پاتې کیدل او بې ضرورته د خاوند له اجازې پرته له کور څخه نه وتل: خاوند په ښځې باندې دا حق لري چې دده له اجازې پرته له کور څخه بهر ولاړه نه شي، تر څو هغه د کور کار او د اولادونو تربیې ته فارغه او په فتنو کې له لویدلو څخه محفوظه وي، الله تعالی ﷺ فرمایي: ﴿وَقَرْنَ فِي بُیُوتِکُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجُاهِلِیَّةِ الْأُولَی﴾ "په خپلو کورونو کې مېشتې اوسئ او د تېرو جاهلي دورو غوندې سینگار کړې بې ستره مه گرځئ".

د سړيو سرپرستي دا معنا نه لـري چې دوی بـه اسـتبداد کـوي، بلکـې پـه گـډو چـارو کـې بـه مشوره کيږي، د هر نظر خاوند به په کور کې پوښتل کيږي، له تصميم نيولو وروسـته بـه ټـول د کور د مشر اطاعت کوي.

## ٣- د خاوند د عزت، كور، مال او اولادونو حفاظت او پالنه

خاوند په خپلې مېرمنې باندې دا حق لري چې دده د کور، مال او اولادونو ساتنه او پالنه وکړي، نبي کريمﷺ فرمايي: (ښځه د خاوند د کور او اولادونو پالونکې او مسؤوله ده)(۱)

او الله تعالى ﷺ د صالحو ښځو په هكله فرمايي: ﴿فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللهُ﴾ [النساء: ٣٤] "نو كومې ښځې چې صالحې دي هغوى د فرمان مننې خوى لـري او د نارينـه وو پـه غياب كې د اللهﷺ تر ساتنې او څارنې لاندې د هغو د حقوقو ساتنه كوي".

په يوه حديث كې رسول الله ﷺ فرمايي: «المرأة الصالحة، إذا نظر إليها سرَّته، وإذا أمرها أطاعته، وإذا غاب عنها حفظتْه» (۲) تنبكه ښځه هغه ده چې كله (يې خاوند) ورته وگوري خوښ يې كړي چې امر ورته وكړي ويې مني او چې ورڅخه پناه شي، نو (په هر څه كې) دده ساتنه كوي ".

په ښځه د ديانت له مخې دا لازمه ده چې په ځان اعتماد ولري، د کور کار په خپله وکړي او د دې کوښښ وکړي چې خادمه ځان ته ونه نيسي، ځکه په کور کې ددې له خاوند او اولادونو سره د خادمې يوځای اوسېدل کله کله د مصيبتونو سبب گرځي، رسول کړيم د خپلې لور فاطمې بي بي او د هغې دخاوند حضرت علي کرم الله وجهه

۱ - صحیح مسلم.

۲ – سنن أبي داود.

تر منځ دکار وېش داسې وکړ چې فاطمي رضی الله عنها ته یې وفرمایل: ته به د کور دننه کار او حضرت علي کرم الله وجهه به دکور د باندې کارونه کوي. <sup>(۱)</sup>

3- د سړي لپاره زينت كول: د مېړه په ښځه دا حق دى چې ښځه يې، په ښايسته او ښه بڼه چې دده د خوښى سبب شي ورته ښكاره شي، تر څو د دوى ترمنځ مينه پيدا شي. رسول كريم شخ فرمايي: «الدُّنْيَا مَتَاع، وخَيْرُ مَتَاعِهَا المُزْأَةُ الصَّالحَةُ، إِنْ نَظَرَ إِلَيْها سَرَّتُهُ، وإِنْ أَمَرَهَا أَطَاعَتْه، وإِنْ غَابَ عَنْها حَفِظْتُه في نَفْسهَا وَمَالِهِ» (۲٪. "دنيا متاع (ناچيزه شي) ده چې گټه ور څخه اخيستل كيږي او د دنيا ښه متاع او ښه شي صالحه او نېكه ښځه ده چې سړى ورته و گوري خوشحاله شي او چې ورته امر وكړي، نو اطاعت يې كوي او چې كله ور څخه چيرته ولاړ شي، نو د خپل ځان او دده د مال ساتنه كوي ".

# د ښځي او خاوند گډ حقوق

١- دواړه به له يو بل سره په نيكۍ كې ژوند كوي، يعنې ښه او خوښ ژونـد بـه تېـروي،
 الله ﷺ فرمايي: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾ [النساء: ١٩]

**ژباړه**: له هغو سره په ښه چلند ژوند تېر کړئ.

او فرمايي: ﴿وَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾ [البقرة: ٢٢٨] "د ښځو لپاره هم په معروفه توگه هماغسي حقوق دي".

۲- چې څه شرعي مانع لکه حيض، نفاس او مرض نه وي د بشري طبيعت د غوښتنې مطابق له يو بل څخه مشروع خوند او گټه اخيستل.

٣- د كور دننه كارونه كول، د ماشومانو پالل، يو له بل سره مرسته كول او يو بل ته په نيكۍ او تقوى نصيحت كول، الله ﷺ فرمايي: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدْوَانِ﴾ [المائدة: ٢] ژباړه: كوم كارونه چې د نيكۍ او خداى پالنې دي په هغو كې له ټولو سره مرسته وكړئ او كوم كارونه چې د گناه او تېري وي په هغو كې د چا ملاتړ مه كوئ.

٤- د وراثت حق: زوجينو ته شرعاً د وراثت حق ثابت دی، کله چې يو له دوی څخه مړشي
 بل ورڅخه ميراث وړي.

١ - مشكاة المصايح.

۲ - سنن ابن ماجه.

#### فعاليت

زده کوونکې دې په دريو ډلو ووېشل شي او په خپلو منځونو کې دې پـه لانـدې موضـوعاتو بحث وکړي:

١. په ښځه تر کومه حده د خاوند تابعداري لازمه ده او دليل يي څه دي؟

۲. په حديث کې د نيکې ښځې صفت څه ښودل شوی دی؟

۳. د ښځې او خاوند گډ حقوق کوم دي؟



١.هغه کومې چارې دي چې ښځه به پکې د خپل خاوند اطاعت کوي؟

۲. آيا ښځه پرته له اړتيا او د خاوند له اجازې پرته له کوره د باندې وتلای شي؟

٣. آيا خاوند په ښځي دا حق لري چې د هغه دکور، مال او اولادونو ساتنه او پالنه وکړي؟

٤. آيا خاوند په ښځې دا حق لري چې د هغه لپاره زينت وکړي؟

د ښځې او خاوند گڼ حقوق کوم دي؟

# 👜 کورنۍ دنده

دُ خاوند د حقوقو په هکله يوه مقاله له دلايلو سره وليکئ.

#### اوه ديرشم لوست

# حجاب

اسلام د فطرت دین دی او په خپلو احکامو او لارښوونو کې یې د انسان جسمي او روحي سلامتیا ته پاملرنه کړې، جامې او پرده یو له هغو موضوعاتو څخه ده چې اسلامي شریعت ورته پام اړولی. اسلامي شریعت نارینه او ښځینه مسلمانانو ته په ټولو حالتونو کې په ځانگړي ډول بهر ته د وتلو او عامو ځایونو ته د ورتگ په وخت کې په پردې کولو او د حیاء په ساتلو امر کړی.

لکه څنگه چې نارینه نشي کولای د عورت د پټولو پرته یا هم د حیاء او عفت څخه مخالف په کالیو په عامو ځایونو کې څرگند شي، ښځې هم مکلفي دي چې له کور څخه د وتلو، په عامو ځایونو کې د څرگندېدو او د نامحرمو خلکو سره د مخامخ کیدو په مهال شرعی حجاب او پرده مراعت کړي.

#### دحجاب تعريف

حجاب په لغت کې: ستر او پټوالي ته وايي.

په شریعت کې: دې ته وایي چې ښځه خپل عورت پټ کړي، د خپل نظر حفاظت وکړي، له نارینه وو سره له بې ځایه اختلاط او له پردیو سره له خلوت څخه ځان وساتي.

#### د حجاب حکم

قران كريم او نبوي سنت د حجاب په هكله ځانگړې لارښووني لري: الله تعالى فرمايي: ﴿ وَقُل لِّلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَخْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوهِيَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ آبَائِهِنَّ أَوْ آبَاء بُعُولَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَائِهِنَّ أَوْ أَبْنَاء بُعُولَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَائِهِنَّ أَوْ أَبْنَاء بُعُولَتِهِنَّ أَوْ إِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمَ مَا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاء وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ أَوْ اللَّالِعِينَ غَيْرِ أَوْلِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَوِ الطِّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهُرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاء وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ أَوْ الطِفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهُرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاء وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ أَوْ التَّابِعِينَ غَيْرِ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيعُلَمَ مَا يُخْفِينَ أَوْ الطَّفْلِ اللَّذِينَ لَمْ يَظْهُرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاء وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ أَوْ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الور: ٣٦]

" او اې پيغمبره! مؤمنو ښځو ته هم ووايه چې خپل نظرونه ښکته ساتي او د خپلو شرمځايونو ساتنه کوي او خپل ښايست او سينگار دې نه ښکاره کوي، مگر هغه چې ښکاره وي (مخ او دلاسونو او پښو پنجې) او پر خپلو سينو دې خپل پړوني واچوي او خپل سينگار دې نه ښکاره کوي هېچاته، خو خپلو مېړونو ته، پلرونو ته، دمېړونو پلرونو ته، زامنو ته، دمېړونو زامنو

(بنزیانو) ته، وروڼو ته، ورېرونو ته، خوریونو ته، خپلو اصیلو ښځو ته، خپلو مریبانو ته، خپل هغه لاس لاندې نارینه وو ته چې شهوت والا نه وي او هغو ماشومانو ته چې لاتر اوسه پورې د ښځو له پټو خبرو سره آشنا شوي نه وي او هغوی دې خپلې پښې دومره په زوره نه وهي چې دهغوی پټ کړی سینگار خلکو ته څرگند شي او اې مؤمنانو! تاسې ټول په گهه سره الله کاله ته توبه وباسئ، ښایی چې بری در په برخه شی "

# بل ځای فرمايي

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِّأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاء الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٩]

{اې پيغمبره! خپلو مېرمنو او لوڼو او د مؤمنانو ښځوته ووايه چې پر خپل ځان بانـدې د خپلوټکريو پلوونه خواره کړي. دا ډېر مناسب کار دی، ترڅو چې هغوی وپېژندلی شي او ونه ځورول شي او الله تعالى غفور او رحيم دی}.

#### د سنت نبوي دليل:

حضرت عايشه رضي الله عنها وايي چې: «لَقَدْكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي الْفَجْرَ, فَيَشْهَدُ مَعَهُ نِسَاءٌ مِنْ الْمُؤْمِنَاتِ , مُتَلَفِّعَاتٍ بِمُرُوطِهِنَّ ثُمَّ يَرْجِعْنَ إِلَى بُيُوتِينَّ مَا يَعْرِفُهُنَّ أَحَدٌ , مِنْ الْغَلَسِ»<sup>(۱)</sup>

"د سهار په لمانځه کې به له رسول الله ﷺ سره مؤمنو ښځو هم گلهون کاوه، په داسې ډول چې په خپلو حجابونو کې به سر تر پايه پټې وې، بيا به بېرته کورونو ته ستنيدلې، د جامې دپټ والي او د سهار د اول وخت د تيارې له امله به چا نه پېژندلې چې نارينه دي که ښځينه".

په يوه بل حديث شريف كې رسول الله ﷺ بي بي اسماء رضى الله عنها ته چې باريكې جامې يې اغوستې وي وفرمايل: «يَا أَسْمَاءُ إِنَّ الْمَرَّأَةَ إِذَا بَلَغَتِ الْمَحِيضَ لَمْ يَصْلُحْ أَنْ يُرَى مِنْهَا إِلاَّ هَذَا وَهَذَا وَأَشَارَ إِلَى وَجْهِهِ وَكَفَّيْهِ»(٢).

" اې اسماء! ښځه چې حيض ته ورسېږي (بالغه شي)هغې ته پکار نه دي چې دبدن کومه برخه يې ښکاره شي، له دې او له دې څخه پرته، مخ او دواړو لاسونو ته يې اشاره وکړه".

١ - صحيح البخاري.

٢ - سنن الكبرى للبيهقى.

له پورته قرآني او نبوي لارښوونو څخه په ډاگه څرگنديږي چې حجاب ته پاملرنه د هرې مسلمانې ښځې لازمي دنده ده، همدغه راز په سړيو واجب ده چې پرديو ښځو ته له ضرورت پرته ونه گوري او د تهمت له ځايونو څخه ليرې وگرځي.

## د حجاب د مشروعیت حکمت

د محمدي شریعت د اخلاقو له مکارمو څخه یو هم حیاء ده، رسول الله ﷺ هغه د ایمان جز او یوه برخه بللې ده او هغه حیاء چې شرعاً او عرفاً یې په کولو امر شوی دی هغه داده چې ښځه باید دداسې اخلاقو خاونده وي چې هغه یې له فتنو او د شک له ځایونو څخه لیرې وساتي، په دې خبره کې کوم شک نشته چې د حجاب مراعاتول او د محجب لباس اغوستل هغه اخلاق او گاڼه ده چې د بې حیا خلکو له تېري او نورو فتنو څخه یې خوندي ساتي، نو حجاب د ښځی مصؤنیت دی نه محرومیت.

د حجاب مراعاتول يوازې په مېړه او ښځه پورې د جنسي اړيکو او د هغو د مقدماتو محدودولو لاره ده او د ټولنې له نفسياتي سلامتۍ سره ډيره مرسته کوي، د مېړه او ښځې تر منځ د بشپړ صميميت د پيدا کيدلو سبب کيبري او يو د بل په وړاندې د ارزښت د لوړيدو باعث جوړيږي.

د حجاب رعایت په ښځو باندې لازم کړای شوی دی، نه په سړو باندې، دا پدې خاطر چې ښځه نظر په بدني جوړښت سره تل د سړي مرغوبه او د مینې د غوښتلو مورد ده. په ښځه کې همدا فطري زړه راښکون او کشش ددې سبب کیږي، ترڅو سړی د ښځې طلب کوونکی او غوښتونکی شي، ددې علمي او فطري حقیقت په نظر کې نیولو سره، اسلام د واقعي او فطري دین په حیث ښځې په دې مکلفې کړې دي چې خپل بدنونه د پردو نامحرمو سړو څخه پټ کړي، ترڅو د ناپاکو نظرونو مخ څخه محفوظې او امن کې وي، له همدې امله حجاب د ښځو په حق کې یو درناوی او عزت دی نه تبعیض او محدودت.

#### دحجاب د احکامو شرحه

## د شرم د ځایونو د ساتنې امر

الله تعالى ﷺ ښځو ته د خپلو شرم ځايونو د ساتنې امر کړی دی، حجاب او ځان پټول د هغو د ساتنې وسيله گرځي، ځکه د عورت لوڅول ددې سبب کېږي چې سـړي ورتـه و گوري په هغو کې فکر و کړي او خوند ورڅخه واخلي، بالاخره لـه دې لارې انسان زنـا

او فحشاء ته لار پيدا كوي. رسول الله ﷺ فرمايي: "سترگې هم زنا كوي او د هغو زنا كتـل دي، تر دې چې فرمايي: "او فرج بيا يا د هغو تصديق او يا تكذيب كوي".

په تېر شويو آيتونو کې سړي په دې مامور شوي دي چې خپلې سترگې ښکته، ځان لـه فواحشو ليرې وساتي او ښځي هم د سړيو په شان همداسي مامورې دي.

#### د سترگو ښکته ساتل

نر او ښځې ته لومړنی امر د ستر گو د ښکته ساتلو شوی دی او له ښکته ساتلو څخه مقصد د زنا له مقدماتو څخه د ستر گو ساتل دي چې په احادیثو کې یې بیان راغلی دی، لکه چې د ښځو له لوري سړو ته کتل ښځو ته د فتنې لامل دی، همدا شان د سړیو له لوري ښځو ته کتل او د هغو له جمال څخه خوند اخیستل د سړیو لپاره د فتنې او فساد منبع ده، نو د شریعت حکم دا دی چې که نظر تصادفي وي هغه گناه نه لري، خو د دویم ځل او خوند لپاره کتل منعه دي.

په يوه حديث کې رسول الله فلفر مايي: «څوک چې د ښځو محاسنو او ښايست ته گوري، الله تعالى به د قيامت په ورځ د هغه په سترگو کې سرپ واچوي» (۱)

نو اسلامي شریعت د جمال او ښایست ذوق محوه کول نه غواړي، بلکې غواړي چې سړی دې ځان ته یوه ښځه غوره کړي چې خوښه یې وي هغه په نکاح کړي او هغه د توجه او ذوق مرکز وگرځوي او د هغې له ښایست څخه دې خوند واخلي، او له نورو خواوو څخه دې ځانونه وساتي چې د خپلې ښځې په ځای په بل لوري وانه وړي او په فحشا او نارواوو کې ونه لوېږي.

#### د زینت له ښکاره کولو څخه منعه

د سترگو د ښکته ساتلو حکم هم نارینه وو او هم ښځو ته شوی دی، خو اجنبي ته د ښکلا ښکاره کول ښځې ته حرام گرځول شوي دي، ځکه د ښځې بـدن پرتـه لـه مـخ او لاسـونو ټول عورت دی چې پرديو سړيو ته يې ښکاره کول جواز نه لري.

# هغه زینت چې ښکاره کولای شي

هغه زینت چې ښکاره کولای یې شي، هغه په معین چوکاټ کې دی چې هغه د جامو، لاسونو، مخ، سترگو رنجو، نکریزو، زیوراتو لکه د لاس د گوتو زینت دی او ددې زینت

۱ - سنن ابي داود.

ښکارول هغو کسانو ته جواز لري چې له هغو سره يې نکاح د ابد لپـاره حرامـه وي، او يــا هغه ماشومان او لاس لاندې چې له جنسي مسايلو سره مينه نه لري.(١)

له نوموړو سړو پرته هېڅوک ددې حق نه لري چې د ښځې زينت ته وگوري، حتى ښځو ته د دې ممانعت دى چې د تگ په وخت کې خپلې پښې په داسې زور سره ووهيي چې د هغوى د زيوراتو غږ څرگند شي او د خلکو د پاملرنې سبب شي لکه چې مو وويـل د زينت ښکاره کول په يـوه محـدود او کـوچني چوکـاټ کـې دي او هغه دا دى چې لـه ارادې پرته ښکاره شي.

ښځه خپل ظاهري زينت خپلو هـم جنسو ښځو تـه ښکاره کـولای شـي، خـو کـه ښځه ناپيژندل شوې وي او يا د بد شهرت خاونده او يا شک منه وي هغو ته هـم د ذکـر شـوي زينت ښکاره کول پکار نه دي چې د روايتونو له مخې د فتنې سبب کېږي.

#### د عورت پټوالي

د عورت پټول که هغه په لمانځه کې وي او که له لمانځه څخه بهر وي له ديني فرايضو څخه دي، حتى که هېڅوک هم نه وي بايد چې عورت يې پټ وي، په يوه حـديث کې يوه صحابي له رسول الله څخه پوښتنه وکړه چې يا رسول الله که موږ يوازې يو څه به کوو؟ رسول الله ﷺ ورته وفرمايل: الله تعالى تر ټولو ددې حق دار دى چې خلک ورڅخه حيا وکړي.

#### د عورت پټولو مسايل

۱. د ښځو او سړيو يو بل ته بې ضرورته بيا بيا کتل جواز نه لري، بلکې يـوازې لـومړى
 کتل روا دي، خوکه ضرورت و لکه د گواهۍ په وخت کې، يا د مرض ځاى ته د ډاکتـر کتل روا دي.

۲. نا محرمو سړيو ته د ښځې له مخ، لاسونو او پښو څخه پرته ټول بدن عورت دی.

١ - تفسير ابن كثير.

٢ - سنن الترمذي.

۳. محرمو سړيو ته يې له نامه تر ځنگنو، خيټه او شا عورت دی. يعنې مخ، سر او وېښتانو ته د نارينه ته يې كتل جواز لري. د مخ، سر، سينې (گرېوان) لينگو، مټو او وېښتانو ته د نارينه محارمو كتل، ځكه جواز لري چې دغه ځايونه د گاڼو د ځړولو ځايونه دي. (۱)

٤. سړى د خپلې ښځې ټول بدن ته كتلاى شي او هم يې مسه كول ورته جواز لري.

٥. يوه ښځه د بلې ښځې له عورت څخه پرته ټول بدن ته کتلای شي او له نامه تر زنگنونو(خيټه او شا هم پکې شامل دي) عورت دی چې کتل ورته جواز نه لري. خو ډاکتره ښځه د ښځي فرج ته د ضرورت له مخې کتلای شي.

٦. د سړيو عورت د ښځو او نارينه وو په حق کې له نامه څخه تر ځنگنونو پورې دی.
 ٧. د ښځو لپاره د چسپو جامو کارول چې د بدن لوړ او ټيټ ځايونه يې ورڅخه څرگنـد شي جواز نه لري، که څه هم لمونځ ورسره کېږي، ځکه حجاب ته پاملرنه په پراخو جامو سره کيږي.

بايد په پام کې ولرو چې د اسلام مبارک دين د پردې حکمونه د ټولنې د سلامتيا او خونديتوب لپاره ايښي او موخه يې له هر ډول اخلاقي او ټولنيزو مفاسدو مخنيوی او د يوې پاکې او سالمې ټولنې رامنځ ته کول دي، د ښځو له خوا د پردې مراعاتول، د سړو له خوا په جامو او ناسته ولاړه کې د حياء او ټولنيزو ادابو مراعاتول هېڅکله په انسانانو کې د محدوديت او بنديز لگولو په معنا نه وي.

دا حکمونه نه یوازې دا چې د ټولنې د پرمختگ مخه نه نیسي، بلکې د ټولنې د روحي او جسمي آرامۍ او ډاډ لامل کیږي او د ټولنې ودې او پرمختگ ته لاره هواروي.



- ١. حجاب تعريف كړئ.
- ٢. حجاب مراعاتول څه حکم لري؟
- ۳. د حجاب د مشروعیت حکمت څه دی؟
- ٤. د حجاب په احکامو کې کومې خبرې ضروري دي؟
  - ٥. ښځه کوم زينت ښکاره کولای شي؟

<sup>ٔ</sup> \_ الاختيار لتعليل المختار

# د ښځې او مېړه د ستونزو د حل لارې

د انساني طبيعت له مخې کله کله د ښځې او خاوند تر منځ ستونزې او غلط فهمي پيدا کيږي، اسلام د هغو د حل لارې موږ ته ښودلې دي.

# د نېكمرغه مسلماني كورنۍ اصلي انځور

د اسلام دین له مسلمانانو څخه په کلکه غوښتنه کوي، چې په خپلو منځونو کې ښه چلند وکړي او دې ته یې هڅوي چې یو په بل ښې لورینې ولري او خاص ډول ښځه او خاوند یې متقابل احترام او خلوص ته هڅولي دي. یو بل ته د زیان نه رسولو حکم کوي، سړي ته له ټولو نژدې شخص د هغه ښځه او ښځې ته تر ټولو نژدې کس د هغې خاوند دی، نو ددې لپاره چې دوی په نېکمرغۍ کې ژوند تېر کړي، یو بل ته نه یوازې داچې د ستونزو لامل نه شي، بلکې د یـو بـل لپاره سرښندنه او تېریدنه وکړي، نو ځکه د اسلام شریعت ښځې او خاوند دواړو ته ځانگړې لارښوونې کړي، مېړه ته امر دی(وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ) په ښه توگه ژوند ورسره وکړئ. په حدیث کې راغلي: د الله که نزد په تاسو کې ډیر ښه هغه څوک دی چې خپلې کورنۍ ته ډیـر ښه وي او زه پـه تاسـو ټولـو کې خپلې کورنۍ ته ډیـر ښه وي او زه پـه تاسـو ټولـو کې خپلې کورنۍ ته ډیـر ښه وي او زه پـه تاسـو ټولـو کې خپلې کورنۍ ته ډیـر ښه وي او زه پـه تاسـو ټولـو کې

له عایشې رضی الله عنها څخه روایت دی چې رسول الله ﷺ له جهاد څخه علاوه پـه هیچــا هم گذار ندی کړی او نه یې څوک وهلی دي.

همدا راز ښځو ته د اطاعت امر شوی، په حدیث شریف کې راغلي که له الله تعالی څخه پرته بل چاته سجده کیدلای، نو ښځي به خاوندانو ته په سجده کولو مامورې شوې وای. $^{(n)}$ 

دا ټول د ښيرازه گلې ژوند لپاره دي، ځکه چې نېکمرغي په مينه، محبت، زړه سوي او اطاعت کې ده، په تاوتريخوالي او سختۍ کې بدمرغي پرته ده او د کورنۍ د ړنگيدو سبب جوړيږي. خو څرنگه چې د طبيعي او محيطي لاملونو له کبله، کله نا کله په ځينو کورنيو کې دا غوره اصلي حالت بدلون مومي او په کورنيو اړيکو کې ستونزې راولاړيږي، نو اسلامي شريعت ددې غير مطلوب حالت لپاره هم د حل لارې وړاندې کړي چې په لاندې توگه بيانيږي:

ا سورة النساء آيت: ١٩.

٢ - شرح صحيح البخاري.

٣ - سنن أبي داود.

# د ښځې او خاوند تر مينځ د ستونزو د حل لارې

که چیرې په ازدواجي ژوند کې ستونزې پیدا شي او ښځه په ناحقه ډول نافرماني او سرغړونې کوي نو شریعت د هغو د حل لاره ښکاره ښودلې ده چې په نصیحت، ځای جلا کولو پیلېږي او بیا په طلا ق پای ته رسېږي. الله تعالی که فرمایي:

﴿ وَاللاَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُواْ عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾ [النساء: ٣٤] " او تاسي چې د كومو ښځو له سر غړوني څخه اندېښمن ياست: هغوى پوه كړئ، د خوب ځايونه ورڅخه جلا كړئ او ويې وهئ، (آسانه وهل، داسې سخت وهل نه چې په بدن اثر پريږدي يا يې څه مات شي)، نو كه هغوى ستاسې فرمان بردارې شي، نو هغو ته د لاس غځونې له پاره بيځايه پلمې مه جوړوئ، يقينا الله تعالى ډير لوړ او لوى ذات دى.

د حل ددغو لارو د روا کیدلو یواځینی مقصد د کورنۍ دساتنې هڅه ده، دا دنفوسو او د حالاتو د اصلاح لپاره یو وقایوي عمل دی، نه داچې زړونه له فساد، بغض او کینې څخه ډک کړي.

## د میړه او ښځی د کورنۍ مینځگړتوب

که له ذکر شویو لارو د ښځې او میړه تر مینځ ستونزې حل او محبت پیدا شو، خو ښه او که نه نو بیا اسلام ددې امر کوي چې د دواړو خپلوان دې مداخله و کړي، الله تعالى که نه نو بیا اسلام ددې امر کوي چې د دواړو خپلوان دې مداخله و کړي، الله تعالى کښو فرمایي: ﴿وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَیْنِهِهَا فَابْعَتُواْ حَکَمًا مِّن أَهْلِهِ وَحَکَمًا مِّن أَهْلِهَا إِن یُرِیدَا إِصْلاَحًا یُوفِقِ اللهٔ بَیْنَهُمَا ﴿ النساء: ٣٥] "او که تاسې د میړه او مېرمنې د اړیکو د خرابیدو په باب اندیښمن یاست؛ نو یو منځگړی د مېړه له خپلوانو څخه او یو د مېرمنې له خپلوانو څخه وټاکئ، که هغوی دواړه روغه جوړه کول وغواړي نو الله به د هغو دواړو تر مینځ د توافق لاره برابره کړي". او په دې کې شک نشته چې ددغو دواړو اړخونو له مینځگړو څخه خیرخواه او د ښه نیت او ارادې لرونکي کسان غوره کول، له هغو مهمو اسبابو څخه دي چې دواړه لوري په خپل ورسپارل شوي کار کې بریالیتوب ته رسولای شي، چې هغه د اختلاف او ستونزو د اسبابو لیرې کول او د زوجیت د ژوندانه بیرته راگرځول دي.

#### د حل وروستۍ لاره

كه دا ټولې هڅې ناكامې شوې او د اصلاحي كوششونو څخه هم نا اميدي راغله، نو بيا د ستونزو د ليري كولو لپاره طلاق يواځينۍ لاره پاتې كېږي چې اسلام روا كړې ده، الله تعالى ﷺ فرمايى: ﴿ وَإِن يَتَفَرَّقَا يُغْنِ اللهُ كُلاً مِّن سَعَتِهِ وَكَانَ اللهُ وَاسِعًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٣٠]

{خو که مېړه او ښځه يو له بله بېل هم شي، نو الله به په خپل پراخ قدرت سره هر يو بـل تـه لـه محتاجۍ نه بې نيازه کړي. د الله ﷺ د لورينې لمن ډېره ارته ده او هغه د حکمت خاوند دی}. په دې آيت کې ميړه او ښځې دواړو ته وروسته له دې چې له لوی نعمت (زوجيت) څخه چې الله تعالى ﷺ ورپه برخه کړی و محروم شول تسليت او ډاډگيرنه ورکړل شوې ده.

﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاء فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلاَ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لَتَعْتَدُواْ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ [البقرة: ٣٣١] « او كله چې تاسې ښځو ته طلاق وركړئ او د هغو عدت په پوره كېدو شي، نو يا يې په ښه تو گه وساتئ يا يې په ښه شان رخصت كړئ محض د ربړولو لپاره يې مه ايساروئ چې دا به تېرى زياتي وي او څوك چې دا كار وكړي هغه به په حقيقت كې خپله پر خپل ځان ظلم وكړي».

# که ستونزې د سړي له خوا وي

که چیرې ښځه وویني چي مېړه یې رغبت ورسره نه لري، مخ ورڅخه اړوي او ستونزې ورته پیدا کوي، په دې صورت کې ښځې ته په کار دي چې د ستونزو په سبب ځان پوه کړي او د هغو د لیرې کولو او علاج لپاره هڅه و کړي، نو که چیرې دا ستونزه په دې حل کیده چې د سړي د خوښۍ لپاره ښځه له خپلو ځینو حقوقو څخه ور تېره شي، دا ښه کار دی چې د تاوتریخوالي د ډېریدو مخه ورباندې ونیسي، الله تعالی ﷺ فرمایي: ﴿وَإِنِ الْمَانَّةُ خَافَتْ مِن بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلاَ جُنَاْحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصُّلْحُ خَيْرٌ ﴾ المُرَأةٌ خَافَتْ مِن بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلاَ جُنَاْحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصُّلْحُ خَيْرٌ ﴾ النساء : ۱۲۸] «کله چې کومه ښځه د خپل مېړه له ناوړه چلند یا مخ اړونې څخه په وېره کې وي، نو هېڅ باک نشته، که مېړه او مېرمن (د څه حقوقو پر کمولو زیاتولو) په خپلو مینځو کې روغه جوړه و کړي. روغه جوړه په هر حال ډېره ښه ده».

او که مېړه د ښځې په حق کې ظلم کوي، نفقه نه ورکوي، يا بې دينه وي، ناوړه او ناروا اخلاق لري، اسلام ښځې ته دا حق ورکړی چې قاضي ته مراجعه وکړي او د خلعې غوښتنه ورڅخه وکړي. الله تعالى ﷺ فرمايي: ﴿وَلاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلاَّ أَن يَخَافَا أَلاَّ يُقِيمَا حُدُودَ اللهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ يُقِيمَا حُدُودَ اللهِ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ﴾ [البقره: ٢٢٩] أو تاسو (مېړونو) ته روا نه دي چې له هغه څه څخه چې دوی ته مو ورکړي (مهر) ورڅخه واخلئ، مگر که دواړه د الله ﷺ پرحدودو په دريدو کې اندېښمن وي په داسې حال کې که ښځه د ځان د خلاصونې لپاره (مېړه ته) څه ورکړي، نو په دوی دواړو څه گناه نشته".

#### د طلاق اختیار خاوند سره دی

الله تعالى ﷺ د طلاق اختيار يـوازې د نارينـه پـه لاس کـې ورکـړى او پـه دې کـې ډېـر حکمتونه دي چې ځينو ته يې په لاندې ډول اشاره کېږي:

۱. سړی تر ښځې په خپلو عواطفو او احساساتو زیات کنټرول او واکمني لـري، نـو کـه د طـلاق اختیار ښځې ته ورکړ شی، نو ډیرې به په یوه معمولی ستونزه د طلاق خواته مخه کړي.

۲.نارینه د واده په مهال مهرونه اداء کوي، نور مصارف هم دوی کوي او ښځې په واده کې مصارف نه لري، بلکې مهرونه لاس ته راوړي، نو سړي د نکاح په قطع کولو کې سنجول شوی قدم پورته کوي او په آسانه طلاق نه ورکوي.

۳.د اسلام شریعت د طلاق د کمیدلو پلوی دی او له همدې کبله یې په حلالو چارو کې تر ټولو ناوړه کار شمېرلی، خو د نا چارۍ په صورت کې یې یوازې سړیو ته د هغه د کارولو حق ورکړی، که ښځو ته یې هم دا حق ورکړی وای، نو بیا به د طلاق ورکولو پدیده ډېره پېښیده او کورنۍ به د ړنگېدو له تهدید سره زیاته لاس او گریوان وه.

#### فعاليت

ښوونکی دې زده کوونکي په دريو ډلو وويشي چې په لاندې موضوعاتو باندې يو لـه بـل سره خبرې اترې کړي:

- ۱. د ښځې او خاوند تر منځ د ستونزو د حل لارې کومې دي؟
  - ۲. که ستونزې د سړي له خوا وي، څه کول پکار دي؟
    - ۳. د طلاق اختیار خاوند ته ولې ورکړ شوی دی؟

# ي پوښتنې

- ١. د نېكمرغي مسلماني كورنۍ انځور بيان كړئ.
- ۲. د ښځې او خاوند تر منځ د ستونزو د حل لارې څه دي؟
- ۳. د ښځې او خاوند د ستونزو د حل وروستنۍ لاره کومه ده؟
  - که ستونزي د سړی له خوا وی، نو حل څه دی؟
- ٥. د طلاق اختيار خاوند ته ورکړ شوی دی، په دې کې څه حکمتونه دي؟

# 👜 کورنۍ دنده

د مسلمانې کورنۍ اصلي انځور څه دی؟ په دې هکله يوه مقاله وليکئ.

# طلاق

د الله ﷺ په وړاندې په حلالو کې ناخوښ حلال طلاق دی او شریعت د مېړه او ښځې تـر منځ د ستونزو د وروستی حل په توگه روا کړی دی.

#### د طلاق تعریف

**طلاق په لغت کې:** د قيد لېرې کولو ته وايي

په اصطلاح کې: په ځانگړو الفاظو سره د نکاح د قید لېرې کولو او پای ته رسولو ته طلاق ویل کېږي.

#### د طلاق د مشروعیت حکمت

طلاق له هغو حلالو شیانو څخه دی چې الله تعالی ته خوښ نه دی، لیکن دا د هغې مریضې کورنۍ علاج دی چې نورې ټولې دواوې یې کارولې وي او یوازي همدغه دوا ورته پاتې وي، د طلاق مثال داسې طبیب او ډاکتر ته ورته دی چې په بدن کې د خراب شوي غړی پرېکیدو ته اړ کېږي، تر څو نور بدن ته سرایت ونه کړي.

کله چې د مېړه او ښځې حالت دې حد ته ورسېږي چې کر که او کينه د مينې او محبت ځای ونيسي، د ژوند پر مخ بيول ورته گران او ناشوني شي، نو بيا غوره دا ده چې په خوشحالی سره بيل شي او د خپلې خوښې نوی ژوند پيل کړي، د کر کې له شتون سره سره د زوجينو يو ځای اوسېدل او د طلاق لاره بندول لکه په کفري ټولنو کې چې معمول دي، ددې باعث گرځي چې ناروغي د کورنۍ نورو غړو ته سرايت و کړي، طبيعتونه يې فاسد او له کينو څخه ډکيږي، انساني پاک احساسات يې بدلون پيدا کوي، د ماشوم ژوند بيا د مور پلار له داسې گه ژوند څخه چې هغه له اختلافه او نفر تونو ډک وي په جلا والي کې ډير ښه او يا کم ضرره وي، له کر کجنو او متخاصمو والدينو سره به ځنگه ماشوم صالحه تربيه تر لاسه کړي؟ او له کومه به د ماشوم د مينې، شفقت او مهربانۍ عاطفې ته ځواب وويل شي، په داسې حال کې چې هغه ورته په دې عمر کې ډيره اړتيا لري. ناروغه کورنۍ د ټولنې د فساد سبب جوړېږي، نو هغه سړی به څه کوي او ډې پې له خپلې ښځې نه يې کر که وي بې له دې چې ځان ته به بله ملگرې پيدا کوي او د څې له خپلې ښځې نه يې کر که وي بې له دې چې ځان ته به بله ملگرې پيدا کوي او په دې ډول

به د همدې کورنۍ ناروغي د ټولنې نورو وگړو ته سرایت کوي او ټولنه به په فساد اخته کېږي، نو ددې قاعدې له مخې چې: لـه دوو زیانونو څخه کـم او خفیـف زیـان غـوره کېږي، اسلام طلاق رواکړی دی.

## اسلام صبر او زغم ته ترغیب ورکوي

اسلام د ستونزو با وجود هم مېړه او ښځه دواړه دې ته هڅولي دي چې لـه صبراو زغـم څخه کار واخلي، نارينه يې هڅولي چې د ښځو په طبائعو دې صبر وکـړي او د زوجيـت دا ژمنه دې نه ماتوي، الله تعالى ﷺ فرمايى:

﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [النساء:

«له هغو (خپلو ښځو) سره په ښه چلند ژوند تېر کړئ که ستاسې هغوی نه خوښېرئ، نـو کېدای شي چې تاسې به يو شی نه خوښوئ، خو الله که په هغه کې ډېرې ښېگڼې ايښې وي».

همدا شان اسلام ښځه هم دې ته ترغیب کړې چې له مېړه سره په ژوند کولو کې د صبر او زغم څخه کار واخلي، په آسانۍ دې داسې حالات نه جوړوي چې د کورنۍ جوړښت ته یې زیان ورسېږي، په یوه حدیث کې رسول الله ﷺ فرمایي:

«أَيُّهَا امْرَأَةٍ سَأَلَتْ زَوْجَهَا الطَّلاقَ فِي غَيْرِ مَا بَأْسٍ فَحَرَامٌ عَلَيْهَا رَائِحَةُ الجُنَّةِ» "كومه ښځه چې بې موجبه له مېړه څخه طلاق غواړي، نو په هغي د جنت بوي حرام دي ".

## د طلاق ځکم

په طلاق کې اصل منعه او نه کول دي، خو د اړتيا لپاره روا شوی دی چې لـه املـه يـې د ښځې او مېړه تر منځ بېلتون راځي.

#### د طلاق شرطونه

په طلاق کې مهم شرطونه په لاندې ډول دي:

۱. طلاق ورکوونکی به زوج وي، یعنې په صحیح نکاح به دښځې خاوند وي.

۲. طلاق ورکوونکی به بالغ وي، نو د هلک طلاق نه واقع کېږي.

٣. طلاق ورکوونکی به عاقل وي، نو د لېونی طلاق نه صحیح کېږي.

- ٤. طلاق به په داسي الفاظو وركوي چي صراحتاً يا كنايتاً ورباندې دلالت وكړي
  - ٥. د كنايي الفاظو په صورت كي به سړى د طلاق نيت لري.

#### فعالت

زده کوونکي دې ووايي چې ددوی په سيمو کې سړي خپلو ښځو ته کوم الفاظ استعمالوي چې له ورايه د طلاق معنا ورکوي؟



- ١. طلاق تعريف كرئ.
- ۲. د طلاق د مشروعیت حکمت بیان کړئ.
- ٣. اسلام مېړه صبر او زغم ته رابولي دليل يې بيان کړئ.
  - ٤. د طلاق حکم څه دی؟
  - ٥. د طلاق شرطونه بيان کړئ.

## څلوېښتم لوست

# د طلاق ډولونه

له ابراهیم النخعي رحمه الله څخه روایت شوی دی چې صحابه کرامو به د سنت مطابق دا غوره گڼل چې ښځې ته له یوه څخه زیات طلاق ورنه کړي (په یو ځل بایـد درې طلاقـه ورنکړل شي) یو طلاق به یې ورکاوه اوعدت به یې تېریده.

#### د طلاق ډولونه

طلاق په مختلفو اعتبارونو وېشل شوی چې په لاندې تو گه بيانيږي:

طلاق د لفظ له مخي: طلاق د صيغې او لفظ له مخې په دوه ډوله دی: صريح او کنايه.

۱. صریح: هغه لفظ دی چې د طلاق مراد ورڅخه په واضح ډول معلومېږي، پـه عـرف او رواج
 کی هغه په طلاق دلالت کوي، لکه چی ښځی ته ووایی: ته طلاقه، یا ته په ما حرامه یی.

د صریح طلاق حکم: د صریح لفظ په ویلو سره بې له نیت کولو طلاق واقع کېږي، نـو که ښځې ته وویل شي چې ته طلاقه یې او بیا دعوه وکړي چې مطلب مې طلاق نـه و، دده دغی دعوې ته اعتبار نه ورکول کېږي.

۲- کنایه: په طلاق ور کولو کې داسې لفظونو ته وایي چې هم د طلاق او هم د بـل شـي معنا ولري، خو خلک یې د صریح طلاق پـه معنا نـه پېژني، لکـه چـې ووایـي: لـه خپلـې پلار گنۍ سره دې یو ځای شه، یا له کوره ووځه.

**دکنايي طلاق حکم:** د کنايي لفظ په ويلو سره طلاق هلتـه واقـع کېـږي چـې نيـت يـې د طلاق وي او که يې نيت د طلاق نه وي طلاق نه واقع کېږي.

طلاق د بدعت او سنت له مخې: د سنت او بدعت له مخې طلاق په دوه ډوله دى: سني او بدعي. اسني طلاق: سني هغه طلاق دى چې د سنت موافق وي او هغه داسې چې سړى خپله ښځه د ريښتيني عذر د لرلو په اساس په يوه طلاق په داسې طهر كې طلاقه كړي چې ورسره يو ځاى شوى نه وي او حامله هم نه وي، له يوه طلاق اچولو وروسته يې پريېږدي چې عدت يې تېر شي او ورڅخه بيله شي دا غوره لاره ده. خو كه د سړي د جلا كيدو قصد د دلايلو پر بنسټ پوخ وي د دې لپاره چې خپله او د ښځې طمعه قطعه كړي او په يوه طهر كې يو په بېل طهر كې دويم او په دريم طهر كې دريم طلاق ورواچوي، دا هم سني طلاق دى.

۲. بدعي طلاق: هغه طلاق دی چې د سنت طريقې خالاف ورکړ شي هغه داسې چې خاوند خپلې مېرمنې ته په يو ځل دوه يا درې طلاقه، يا د حيض او يا دحمل په دوران کې ورته طلاق ورکړي چې په هغه کې يې جماع کړې وي، دا طلاق واقع کېږي، خو ورکوونکی يې گنهگار دی.

دريم - د رجعيت او بينونت له مخې طلاق په درې ډوله دی:

۱. رجعي طلاق: هغه دی چې زوج له طلاق څخه وروسته ددې واک او اختيار ولري چې خپله مېرمن راوگرځوي بې له دې چې نوي عقد ته اړتيا پيدا شي، د هغې خوښه وي او يا يې نه وي. دا د لومړی او دويم طلاق له ورکولو وروسته، خو په دې شرط چې د عدت وخت يې لا پاتې وي او که يې د عدت وخت تېر شو، بيا رجعي طلاق په بائن بدلېږي او د مېرمنې خاوند له نوې عقد پرته د هغې د راگرځيدو واک نه لري.

۲. باین طلاق: هغه طلاق ته وایي چې په کنایي الفاظو لویدلی وي، لکه چې ورته ووایي ته نوره جلا کړای شوې یې، کورته دې ولاړه شه، یا له کوره ووزه او داسې نور، خو په دې شرط چې د طلاق نیت ولري، په دې صورت کې یـو بـاین طـلاق واقع کیـږي زوج کولای شي په نوي عقد او مهر طلاقه کړې ښځه بېرته په نکاح کړي. (۱)

۳. مغلظ طلاق: هغه طلاق ته وايي چې په درې طلاقه سره خپله مېرمن طلاقه کړي، په دې صورت کې خاوند نه شي کولای چې طلاقه کړې مېرمن ځان ته راوگرځوي، خو هلته يې په نکاح کولای شي چې دا مېرمن له بل چا سره په صحیحې نکاح سره واده وکړي، هغه ورسره یو ځای شي، بیایې یا طلاقه کړي او یا ورڅخه مړ شي او عدت یې هم تېر شی، نو ده ته په دې صورت کې روا ده چې نوې نکاح ورسره وکړي.

**فعالیت:** زده کوونکې دې په خپلو منځو کې د طلاق ډولونه روښانه کړي.

# ي پوښتنې

- ١. طلاق د لفظ له مخي په څو ډوله دي؟ بيان يي کړئ.
- ٧. طلاق د بدعت او سنت له مخې په څو ډوله دی؟ شرحه يې کړئ.
  - ٣. د طلاق ډولونه د رجعيت او بينونت له مخې په گوته کړئ.

١ - العناية شرح الهداية - (٥ / ٢٧٢).

#### يو څلوېښتم لوست

# د تفريق ډولونه 🗥

له طلاق څخه علاوه د ښځې او خاوند تر منځ د خلع، لعان، ایلاء، او ظهار پـه ذریعـه هـم بیلتون را منځ ته کېږي، غواړو پـه دې لوسـت کـې پـه هـمـدې موضـوعاتو خبـرې وکـړو. ۱. **خلع** 

کله کله د مېرمنې او خاوند تر منځ ژوند تریخ او ستونزمن شي، مېرمن کولای شي د څه مال په عوض کې خپل خاوند په خلع کولو قانع او ځان ورڅخه جلا کړي.

## د خلع تعریف

خلع په لغت کې: لېرې کولو ته وايي.

د فقهاوو په اصطلاح کې: له ښځې څخه د هغې د مال په عوض کې د خلع په لفـظ سـره د نکاح د واک ختمولو ته ویل کیږي<sup>(۱)</sup>

#### د خلع مشروعیت

کله کله د طبیعي، اخلاقي، دیني او صحي سببونو له امله د مېرمن او خاونـد ترمنځ ژونـد ستونزمن شي چې په نتیجه کې مېرمن، نـور نـه غـواړي چې د خپـل خاونـد سـره ژونـد وکړي. د همدې اړتیا له مخې اسلامي شریعت خلع روا کړې، څو د مالل پـه عـوض کې وکړای شي ځان له دې حرج او تکلیف څخه خلاص کړي، تـر څـو د الله کله د حـدودو څخه د تېري او د خاوند د اطاعت په مخالفت کې ونه لوېږي.

#### دخلع د مشروعیت دلیل

الله تعالى ﷺ فرمايي: ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَ يُقِيمَا حُدُودَ اللهِ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ﴾ [البقرة: ٢٢٩]

" نو كه تاسې ته دا وېره وي چې هغوى دواړه به د الله ﷺ پر حدودو ټينگ پاتې نشي، نو د هغو دواړو په منځ كې ددې خبرې باك نشته چې مېرمن خپل مېړه ته يو څه بدل وركړي (او ځان ورڅخه بېل كړي.)

نبوي حديث: له ابن عباس رضي الله عنهما څخه روايت دى چې د حضرت ثابت بن قيس الانصاري رضي الله عنه مېرمن (جميلة بنت أبي بن سلول) رسول الله ﷺ ته راغله ويې ويل: اې د الله رسوله! زه د ثابت بن قيس په دين او اخلاقو نيو که نه لـرم، خو نـه غـواړم

۱ - العناية شرح الهداية - (٥ / ٢٥٥).

چې د تریخ ژوند له امله په ناروا کار او د کفر په اسبابو کې ولویږم، رسول الله ورته وفرمایل: (ته غواړې چې خپل باغ بېرته ورکړې) هغې وویل: هو، نو ده ته یې باغ بېرته ورکړه او رسول الله ﷺ ثابت رضی الله عنه ته د منلو امر وکړ، نو یې پرېښوده. (۱)

## د خلع حکم

د خلع په تر سره کیدلو باین طلاق واقع کیږي او په ښځې د ټاکلي مال ورکول لازمیږي.

# د خلع او طلاق تر منځ توپیر

طلاق د سړي له لوري ورکول کیږې او خلع د مېرمنې له خوا د یوه څه مال په ورکولو غوښتل کېږي. کله چې د دواړو اړخونو موافقه راغله، خلع تر سره کېږي او په ښځې باندې د ټاکلی مال ورکول لازمېږي.

# بې سببه د خلع د غوښتنې کراهيت

له کوم موجه سبب څخه پرته د خلع غوښتنه مکروه کار دی، په يوه حديث کې له رسول الله ﷺ څخه روايت شوی چې فرمايي: «أَيُّمَا امْرَأَةٍ اخْتَلَعَتْ مِنْ زَوْجِهَا مِنْ غَيْرِ بَأْسٍ لَمْ تَرِحْ رَائِحَةَ الْجُنَّةِ» (۲) همره ښځه چې له اړتيا پرته له خاوند سره خلع وکړي د جنت بوی به يې تر سپږمو نه شي ".

او په بل حدیث کې فرمایي: «أَیُّمَا امْرَأَةٍ سَأَلَتْ زَوْجَهَا طَلاَقًا فِی غَیْرِ مَا بَأْسٍ فَحَرَامٌ عَلَیْهَا رَائِحَةُ الْجُنَّةِ» (۳ هره ښځه چې له شدیدې اړتیا پرته له خاوند څخه د طلاق غوښتنه و کړي په هغې د جنت بوی حرام دی.

#### د خلع احکام

- که چیرې جفا، نافرماني او بده کړنه د خاوند له خوا وي، نو سړي ته دا مکروه ده چې له مېرمنې څخه بدل واخلي، خو که نافرماني د مېرمنې له خوا وي بیا د خلع په مقابل کې د عوض او مال اخیستل روا دی.
- هر هغه شي چې مهر او د نكاح بدل جوړېدلاي شي، هغه د خلع عوض او بـدل هـم كېداي شي.

١ - السنن الكبرى للبيهقي.

٢ - مسند الصحابة في الكتب الستة.

٣ - السنن الكبرى للبيهقي.

• خلع د زوج له موافقې پرته صحت نه پيدا کوي، ځکه طلاق ورکول د سړي حـق دی، نو که خاوند يې ونه منی خلع نه واقع کيږي.

٢- لعان

#### د لعان تعریف

لعان په لغت کې: له لعن څخه اخيستل شوی چې لېرې کولو ته وايي.

په شرعي اصطلاح کې: د مېرمنې او خاوند تر منځ له لعن او غضب سره شهادت ورکولو ته وايي چې د زنا د شهادت په څېر د څلورو شاهدانو ځاى نيسي، سړى په دې ډول شاهدي ورکولو سره د قذف له حد څخه خلاصيږي او قسمونه يې د څلورو شاهدانو حکم پيدا کوي او ښځه په دې ډول شاهدي ورکولو سره د زنا حد له ځان څخه دفع کوي او له حد څخه ژغورل کيږي.

#### د لعان مشروعیت

د لعان مشروعیت په قرآن کریم ثابت دی، الله تعالی ﷺ فرمایی:

﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ وَلَمْ يَكُن لَّهُمْ شُهَدَاء إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِاللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَ ﴿ وَيَدْرَأُ عَنْهَا الْعَذَابَ أَنْ تَشْهَدَ الصَّادِقِينَ ﴿ وَيَدْرَأُ عَنْهَا الْعَذَابَ أَنْ تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ بِاللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ الْكَاذِبِينَ ﴿ وَالْخَامِسَةَ أَنَّ غَضَبَ اللَّهِ عَلَيْهَا إِن كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [الور: ٣ - ٩]

«او كوم كسان چې پر خپلو مېرمنو باندې تور لگوي او له هغو سره په خپله د هغو له خپل ځان نه پرته نور شاهدان نه وي، نو له هغو نه د يوه تن شاهدي (دا ده چې هغه) څلور ځله په الله ﷺ باندې په قسم خوړلو سره شاهدي ووايي چې هغه (په خپل تور ويلو كې) ريښتونى دى او پنځم ځل ووايي چې پر هغه باندې دې د الله ﷺ لعنت وي كه هغه (په خپل تور ويلو كې) دروغجن وي او له ښځې نه د سزا مخنيوى په دى ډول سره كېداى شي چې هغه څلور ځله په الله ﷺ باندې په قسم خوړلو سره شاهدي ووايي چې دغه سړى (په خپل تور ويلو كې) دروغجن دى او په پنځم ځل كې ووايي چې پر هغې باندې دې د الله ﷺ غضب وي كه هغه (په خپل تور ويلو كې) ريښتونى وي.»

له ابن عمر رضي الله عنه څخه روايت دی چې رسول الله ﷺ د انصارو د يوه سـړي او دده د ښځې تر منځ لعان تر سره کړ او دوی يې سره جلا کړل.(۱)

## د لعان د مشروعیت حکمت

لعان ددې لپاره روا شوی دی چې د تور لگولو په صورت کې سړيو ته د خپـل حـريم څخه د دفاع وروستۍ لاره جوړه شي، څو سړی وکولای شي دنورو شـاهدانو د نـه شـتون

١ - صحيح البخاري.

په صورت کې د وروستۍ وسیلې په توگه له خپلو مؤکدو گواهیو څخه کار واخلي او مېرمنې ته دده د حریم د پایمالولو سزا ورکړي. خو څرنگه چې د اسلامي شریعت بنسټ په عدل ایښودل شوی، ښځې ته هم له ځان څخه ددفاع او د خاوند د تور د لیرې کولو حق ورکړ شوی، څو په خپلو مؤکدو گواهیو دا عذاب او پیغور له ځان څخه لیرې کړي.

## د لعان کیفیت

کله چې خاوند خپله مېرمن په زنا تورنه کړي او يا د هغې د ماشوم له نسب څخه منکر شي (چې دا هم د صريح زنا کولو په معنا ده) او په دې خبره کوم ښکاره دليل هم ونه لري، ښځه دده تور ونه مني او د قذف د حد د اقامت غوښتنه وکړي، نو قاضي به د دوی تر منځ د لعان پرېکړه کوي او دواړه به هغه مخصوص الفاظ چې قرآن کريم د لعان لپاره ټاکلي د قاضي په وړاندې وايي، له دې څخه وروسته قاضي ښځه او خاوند سره جلا کوي چې بيا دا مېرمن په دې سړي باندې حرامېږي.

## د لعان حکم

د لعان د شاهدۍ په ویلو د مېرمن او خاوند تر منځ جلا کیدل واجبیږي، قاضي بـه د دوی د جلا والي حکم کوي، په دې سره باین طلاق واقع کیږي او له مېرمنې سـره جمـاع او د جماع دواعي حرام گرځي، که څه هم سره جلا شوي لا هم نه وي.

# می پوښتنې

- ١. خلع تعريف كړئ.
- ۲. د خلع د مشروعیت حکمت څه دی؟
  - ٣. د خلع د مشروعیت دلیل څه دی؟
    - ٤. د خلع حکم څه دی؟
    - ٥. آيا د خلع او طلاق توپير شته؟
- ٦. بي سببه د خلع کول څه حکم لري؟
  - ٧. لعان تعريف كړئ.
- ۸ د لعان د مشروعیت حکمت او دلیل روښانه کړئ.
  - ٩. د لعان كيفيت څه دى؟ بيان يي كړئ.
    - د لعان حکم وښيئ.

#### دوه څلويښتم لوست

# د تفريق پاتې ډولونه <sup>۲۰</sup>

٣- ايلاء

ايلاء په لغت كې: قسم ته وايي.

په شرعي اصطلاح کې: په تاکید سره داسې قسم کولو ته وایي چې خپلې منکوحې ته به تر څلورو میاشتو یا له هغه زیات وخت پورې نه ورنژدې کېږي (جماع به ورسره نه کوي).

## د ایلاء کفاره:

کله چې خاوند د څلورو مياشتو څخه مخکې خپلې مېرمنې ته رجوع وکړي کفاره پـرې لازمېږي، دغه کفاره د قسم کفاره ده.

#### د ایلاء مشروعیت

د ايلاء مشروعيت د الله تعالى عَلَى په دې قول ثابت دى: ﴿لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نِسَآئِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَآؤُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ وَإِنْ عَزَمُواْ الطَّلاَقَ فَإِنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ [الفرة: ٢٢٦ - ٢٢٧]

"کوم خلک چې له خپلو مېرمنو سره د نا اړوندۍ لوړې کوي، هغوی ته څلور مياشـتې وخت دی، که يې ورته رجوع وکړه، نو الله بښونکی او رحيم دی او که هغوی د طـلاق هوډ کړی وي، نو ودې پوهېږي چې الله ﷺ هر څه اوري او په هر څه پوهېږي."

# په حنفي مذهب کې ايلا مکروه تحريمي ده؟

د جاهلیت په زمانه کې به عربو د خپلو ښځو د ځورولو لپاره د اکار کاوه چې تر یوه کاله یا له یوه کال څخه زیات هغه به خپلو ښځو ته نه ورنژدې کیدل، اسلامي شریعت ایلاء داسې قسم و گرځاوه چې په څلورو میاشتو کې باید پای ته ورسیږي، قسم کوونکی په دې کې مخیر دی چې قسم مات کړي او خپلې مېرمنې ته رجوع کوي او یا په قسم وفا

کوي او ښځه له ځان څخه بیلوي، نو که یې بېرته رجوع وکړه د قسم کفاره بـه ورکـوي او که نه نو مېرمن یې ورباندې د وخت په پوره کېدو سره په باین طلاق طلاقیږي.

#### د ایلاء حکم

که چیرې څلور میاشتې تېرې شي، نو مېرمنې یې په باین طلاق ورباندې طلاقیږي، که یې خپلې مېرمنې ته رجوع وکړه اوقسم یې مات کړ، نو د قسم کفاره به ورکوي.

#### ۴- ظهار

د ظهار تعریف: د خاوند لخوا د خپلې مېرمنې تشبیه کولو ته وایي، له داسې مېرمنې سره چې هغه په ده د ابد لپاره محرمه وي، لکه چې ورته ووایي ته په ما لکه زما د مور د شا په څېر یې.

#### د ظهار حکم

ظهار ناروا او حرام کار دی او ظهار کوونکی ورباندې گناهگاریږي، الله تعالی ﷺ فرمایي: ﴿ اللَّذِینَ یُظَاهِرُونَ مِنکُم مِّن نِسّائِهِم مَّا هُنَّ أُمَّهَا یِّمْ إِنْ أُمَّهَا تُهُمْ إِلَّا اللَّائِي وَلَدْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنکَرًا مِّنَ الْقَوْلِ وَزُورًا وَإِنَّ اللّهَ لَعَفُو خَفُورٌ ﴾ [المجادلة: ۲] "له تاسې نه چې کوم کسان له خپلو ښځونه ظهار کوي (مور ورته وايي)، د دوی مېرمنې د دوی میندې نه دي، د هغو میندې، خو همغه دي چې هغوی یې زېږولي دي. دوی یوه ډیره ناوړه او درواغ خبره کوي او حقیقت دادی چې الله ﷺ ډېر معافي کوونکی او بښونکی دی. "

# د ظهار حکم

د ظهار په ترسره کولو خاوند ته له ښځې سره جماع او يا د جماع مقدمات لکه مسه کول ښکلول تر هغو حرامېږي، څو چې کفاره ورنکړي.

#### د ظهار کفاره

د کفارې په نیت د یوې رقبې (غلام) آزادول او که یې نه درلوده بیا، نو ددوو پرله پسې میاشتو روژه نیول دي او که د روژو د نیولو قدرت نه و، بیا شپیتو مسکینانو ته په مړه

گېډه خواړه ورکول، يا د خوړو قيمت ورکول دي چې سهار او بېگا وربانـدې ځـان مـوړ کړای شي. الله تعالی فرمايي:

﴿ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن نِسَائِهِمْ ثُمُّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ذَلِكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ فَمَن لَمَّ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَمَّ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينًا ذَلِكَ لِتُوْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾

[المجادلة: ٢ - ٣]

"کوم کسان چې له خپلو مېرمنو نه ظهار و کړي بيا له خپلې هغې خبرې نه راواوړي چې کړې يې وه، نو مخکې له دې نه چې دواړه يوبل ته لاس ور وړي، يو غلام آزادول به وي، پدې (کفارې) سره تاسې ته نصيحت کېري او تاسې چې څه کوئ الله ﷺ ترېنه ښه خبر دی او څوک چې غلام ونه مومي هغه دې دوه مياشتې پرله پسې روژه ونيسي. مخکې له دې نه چې دواړه يوبل ته لاس وروړي او څوک چې په دې هم قادرنه وي مغه دې شپيتو مسکينانو ته خواړه ورکړي د (کفارې) دغه حکم د دې لپاره درکول کېږي چې تاسې پر الله ﷺ او د هغه پر پيغمبر ايمان راوړئ. دا د الله ﷺ ټاکلي حدود دي او د کافرانو لپاره دردناکه سزا ده".

# م پوښتنې

- ١. ايلاء لغتاً او اصطلاحاً تعريف كړئ.
- ۲. د ایلاء د مشروعیت دلیل څه دی؟
  - ٣. د ايلاء حكم بيان كړئ.
    - ظهار تعریف کړئ.
- ٥. د ظهار حكم له دليل سره بيان كړئ.
- ٦. د ظهار كفاره څه ده؟ تفصيل وركړئ.