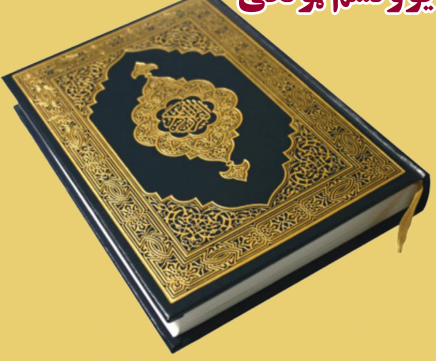


د پوهنې وزارت

# تفسير شريف

يوولسم ټولگي



تفسيرشريف-يوولسم ټولگي



# ملي سرود

دا عزت دهر افغان دی هر بچی یې قهرمان دی د بلوڅو د ازبکو د تاجکو د تاجکو د تاجکو پامیریان، نورستانیان هم پشه بان هم ایماق، هم پشه بان لکه لمر پر شنه آسمان لکه زړه وي جاویدان وایوالله اکبر وایوالله اکبر

دا وطن افغانستان دی کور د سولې کور د تورې دا وطن د ټولو کور دی د پښتون او هـزاره وو ورسره عرب، گوجـر دي براهوي دي، قزلباش دي براهوي دي، قزلباش دي دا هيـواد به تل ځليږي په سينـه کـې د آسيـا به نـوم د حق مو دی رهبـر نـوم د حق مو دی رهبـر نـوم د حق مو دی رهبـر





# تفسير شريف

يوولسم ټولگى

د چاپ کال: ۱۳۹۸ ه .ش.

# د کتاب ځانگړتياوې

\_\_\_\_\_

مضمون: تفسير شريف

مؤلفين: د تعليمي نصاب د اسلامي زده کړو برخې د درسي کتابونو مؤلفين

اډيټ کوونکي: د پښتو ژبې د اډيټ ديپارتمنت غړي

ټولگي: يوولسم

د متن ژبه: پښتو

انکشاف ورکوونکی: د تعلیمي نصاب د پراختیا او درسي کتابونو د تألیف لوی ریاست

**خپروونکی:** د پوهنې وزارت د اړيکو او عامه پوهاوي رياست

**د چاپ کال: ۱۳۹**۸ هجري شمسي

د چاپ ځای: کابل

چاپخونه:

برېښناليک پته: curriculum@moe.gov.af

د درسي کتابونو د چاپ، وېش او پلورلو حق د افغانستان اسلامي جمهوريت د پوهنې وزارت سره محفوظ دی. په بازار کې يې پلورل او پېرودل منع دي. له سرغړوونکو سره

قانوني چلند کيږي.

#### د پوهنې د وزير پيغام

#### اقرأ باسم ربك

د لوى او بښونكي خداى ﷺ شكر په ځاې كوو، چې موږ ته يې ژوند رابښلى، او د لوست او ليک له نعمت څخه يې برخمن كړي يو، او د الله تعالى پر وروستي پيغمبر محمد مصطفى ﷺ چې الهي لومړنى پيغام ورته (لوستل) و، درود وايو.

څرنگه چې ټولو ته ښکاره ده ۱۳۹۷ هجري لمريز کال د پوهنې د کال په نامه ونومول شو، له دې امله به د گران هېواد ښوونيز نظام، د ژورو بدلونونو شاهد وي. ښوونکی، زده کوونکی، کتاب، ښوونځی، اداره او د والدينو شوراگانې د هېواد د پوهنيز نظام شپږگوني بنسټيز عناصر بلل کيږي، چې د هېواد د ښوونې او روزنې په پراختيا او پرمختيا کې مهم رول لري. په داسې مهم وخت کې د افغانستان د پوهنې وزارت د مشرتابه مقام، د هېواد په ښوونيز نظام کې د ودې او پراختيا په لور بنسټيزو بدلونونو ته ژمن دی.

له همدې امله د ښوونيز نصاب اصلاح او پراختيا، د پوهنې وزارت له مهمو لومړيتوبونو څخه دي. همدارنگه په ښوونځيو، مدرسو او ټولو دولتي او خصوصي ښوونيزو تأسيساتو کې، د درسي کتابونو محتوا، کيفيت او توزېع ته پاملرنه د پوهنې وزارت د چارو په سر کې ځای لري. موږ په دې باور يو، چې د باکيفيته درسي کتابونو له شتون پرته، د ښوونې او روزنې اساسي اهدافو ته رسېدلي نشو.

پورتنيو موخو ته د رسېدو أو د اغېزناک ښوونيز نظام د رامنځته کولو لپاره، د راتلونکي نسل د روزونکو په توگه، د هېواد له ټولو زړه سواندو ښوونکو، استادانو او مسلکي مديرانو څخه په درناوي هيله کوم، چې د هېواد بچيانو ته دې د درسي کتابونو په تدريس، او د محتوا په لېږدولو کې، هيڅ ډول هڅه او هاند ونه سپموي، او د يوه فعال او په ديني، ملي او انتقادي تفکر سمبال نسل په روزنه کې، زيار او کوښښ وکړي. هره ورځ د ژمنې په نوي کولو او د مسؤوليت په درک سره، په دې نيت لوست پيل کړي، چې د نن ورځې گران زده کوونکي به سبا د يوه پرمختللي افغانستان معماران، او د ټولني متمدن او گټور اوسېدونکي وي.

همدأ راز له خوږو زده کوونکو څخه، چې د هېواد ارزښتناکه پانگه ده، غوښتنه لرم، څو له هر فرصت څخه گټه پورته کړي، او د زده کړې په پروسه کې د ځيرکو او فعالو گډونوالو په توگه، او ښوونکو ته په درناوي سره، له تدريس څخه ښه او اغېزناکه استفاده وکړي.

په پای کې د ښوونې او روزنې له ټولو پوهانو او د ښوونيز نصاب له مسلکي همکارانو څخه، چې د دې کتاب په ليکلو او چمتو کولو کې يې نه ستړې کېدونکې هلې ځلې کړې دي، مننه کوم، او د لوی خدای ﷺ له دربار څخه دوی ته په دې سپيڅلې او انسان جوړوونکې هڅې کې بريا غواړم.

د معياري او پرمختللي ښوونيز نظام او د داسې وُدان افغانستان په هيله چې وُگړي ېې خپلواک، پوه او سوکاله وي.

> د پوهنې وزير دکتور محمد ميرويس بلخي

# سرليكونه

| لومړی لوست: په کایناتو کې د الله ﷺ د وجود او وحدانیت دلایل(۱) |
|---------------------------------------------------------------|
| دوېم لوست: په کایناتو کې د الله ﷺ د وجود او وحدانیت دلایل (۲) |
| درېم لوست: په قرآن کريم کې د انسان د پېدايښت پړاوونه          |
| څلورم لوست: د بني آدم وقار او درنښت                           |
| پنځم لوست: آيةالكرسي د قرآن لوړه څوكه                         |
| شپږم لوست: ځمکه د انسان د گټې لپاره                           |
| اووم لوست: الله تعالى سره مينه د پېغمبرﷺ په پيروۍ کې ده       |
| اتم لوست: اسلام بشپړ او هراړخيز دين دی                        |
| نهم لوست: لمونځ تل پاتې اونه شلېدونکې فريضه ده                |
| لسم لوست: د ظلم د مخنیوي لپاره د جهاد اجازه                   |
| يوولسم لوست: روژه او گټې يې                                   |
| دولسم لوست: حج د مؤمنانو د نړیوال یووالي څرگندوی              |
| ديارلسم لوست: له خلكو سره نېكي او ښيگڼه                       |
| څوارلسم لوست: حلاله روزي خوړل او له حرامو ډډه کول             |
| پنځلسم لوست: د اللهﷺ په لار کې انفاق (مال لگول)٧٤             |
| شپاړسم لوست: په قرآن کريم کې انساني مساوات٧٩                  |
| اوولسم لوست: د الله ﷺ د خاصو بندگانو صفتونه                   |
| اتلسم لُوست: د ټولنې په تهذیب کې د مؤمنانو ونډه               |
| نولسم لوست: په اسلام کې د معيوبو اوفقيرو مؤمنانو مرتبه        |
| شلم لوست: د مؤمنانو یووالی                                    |

### لومړی لوست

# په کايناتو کې د اللهﷺ د وجود او وحدانيت دلايل

قَالَ الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ فَ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْقِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤]

#### د ځينو کلمو معناوي

خَلق: پرته له مخکینی نمونی نه د یو شی پېدا کول.

السَّمَاوَاتِ: د سماء جمع ده، اسمانونه اوهرهغه څه چې له ځمکې نه لوړ وي.

اللَّيْل: شپه، هغه تياره چې وروسته له روښنايي منځته راځي.

النَّهَارِ: ورځ، خوره روښنايي.

الْفُلْكِ: كَشِتَى، لويي كَشِتَى.

وَبَثَّ: او خواره يي كړل.

دَابَّةٍ: دځمکې پرمخ هر خوځېدونکی شي.

تَصْريفِ الرّياح: د باد لگبدنه مختلفو اړخونو ته.

السَّحَابِ: وربح، په فضا کې حرکت کوونکې وربځ.

الْمُسَخِّرِ: په خدمت کې لگېدلی، تابع شوی.

#### ژباړه

بېشکه د اسمانونو او ځمکې په پېداښت کې، د شپې او ورځې په تگ راتگ کې، په هغې کښتۍ کې چې د خلکو د گټې لپاره په دريابونو کې گرځي او په اوبو (باران) کې چې الله ﷺ له اسمانه را نازلې کړې دې او بيا يې ځمکه وروسته دهغې له مرگ نه په اوبو راژوندۍ (خړوبه) کړه او په هغې (ځمکه) کې يې هرډول ژوندي خوځېدونکي خواره کړل او (هر لوري ته) د بادونو په چلېدو کې او په وريځو کې چې د ځمکې او اسمان ترمنځ اېل کړاى شوي دي، يقيناً په دې (ټولو) کې د عاقلانو لپاره ( دالله تعالى پر وجود او وحدانيت) څرگند د لايل شته.

#### تفسير

پورتني مبارک آیت په کایناتو او د نړۍ په موجوداتو کې اتبه څرگند او روښانه دلایل بیان کړي دي، چې د الله ﷺ په وجود او یووالی دلالت کوي.

#### ۱. د اسمانونو پېدايښت

دغه مبارک آیت د اسمانونو پېدایښت د الله ﷺ د قدرت له نښو نښانو څخه گڼي چې هوښیاران او د عقل خاوندان ددې نښو په لیدو باید د الله ﷺ په وجود او یووالي ایمان راوړي. په آیت کې د (السماوات) لفظ جمع ذکرشوی دی، ځکه اسمانونه گڼې او بېلابېلې طبقې لري، لکه: څرنگه چې الله تعالی په بل ځای کې داسې مهرباني کوي ﴿الله الذي ځَلَقَ سَبْعَ سَمُواتٍ ﴾ [الطلاق:۱۲] ژباړه: الله ﷺ هغه ذات دی چې اووه اسمانونه یې پېدا کړي دي. دا چې د اسمانونو پېدایښت د الله ﷺ په وجود، یو والي او قدرت دلالت کوي یوه نښه یې دا ده چې الله ﷺ اسمانونه سره له دومره پراخوالي او لویوالي پرته له ستنو درولي دي او هغه یې په ستورو، لمر او سپوږمۍ روښانه کړي، ترڅو له یوې خوا اسمان ته ښایست و بښي او له بلې خوا د شیطانانو ویشتونکي وي چې دا ټول ښایست او ټینگښت د واحد او قادر الله ﷺ په برلاسیتوب او لوی والي څرگند نښه دي.

#### ۲. د ځمکې پېدایښت

د الله ﷺ د قدرت يوه بله روښانه نښه دا ده چې ځمکه يې پېدا کړې او هغه يې هـواره کړې ده، ترڅو انسان پرې آرام او هوسا ژوند وکړي، هرلور ته يې تگ راتگ او حرکت وکړي، په هغې کې له پرتو زېرمو او پانگو څخه گټه واخلي اود ځمکې پر مـخ آبـادي او يرمختگ وکړي.

حُمكه او اسمان د انسان لپاره د الله تعالى له لويو نعمتونو څخه گڼل كيېږي، لكه: چې الله تعالى دا لوى نعمت په انسانانو پيرزو كړى او دوى ته امركوي: ﴿يَاأَيُّهَا الناس اعبدوا رَبَّكُمُ الذي خَلَقَكُمْ وَالَّذِيْنَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ الَّذِيْ جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضِ فِرَاشاً والسماء بِنَآءً وَأَنزَلَ مِنَ الشمرات رِزْقاً لَّكُمْ... ﴾ [البقرة: ٢١-٢٢]

**ژباړه**: ای خلکو د خپل رب بندگي غوره کړئ، چې ستاسو او له تاسو نـه د مخکې تېـرو شوو خلکو پيداکوونکی دی، ښايي چې تاسې پرهيزگاران شئ

الله ﷺ هغه ذات دی چې ستاسې لپاره يې ځمکه هواره کړه، اسمان يې چـت جـوړکړ او لـه آسـمانه يې اوبه را واورولې او په هغو سره يې ستاسې د روزۍ لپاره هر ډول حاصلات را وايستل.

#### فعاليت

زده کوونکي دې د ښوونکي په لارښوونه د انسان لپاره دځمکې او اسمان د گټو په هکلـه خپل نظرونه څرگند کړي.

## ۳. د شپې او ورځې بدلون

په مبارک آیت کې د الله کله د قدرت دریم دلیل د شپې او ورځې منظم حرکت دی چې پر له پسې گرځي او یو د بل ځای نیسي. د شپې او ورځې حرکت، د اوږدوالي او لنډوالي، توروالي اوسپینوالي، تیارې او رڼا د اختلاف سره، سره د انسان لپاره ډېرې گټې رامنځته کوي. الله تعالی شپه د انسان د سکون او راحت لپاره، او ورځ یې د کسب اوکار او روزي حاصلولو لپاره پېداکړې ده. که چېرې شپه نه وای ، نو ډېرمخلوقات به له خوب او راحت څخه بې برخې وو، همدارنگه شپه د ستر او پردې لپاره یو ښه او مناسب وخت دی چې انسان ورڅخه په مختلفو حالاتوکې گټه اخلي، لکه: څرنگه چې انسان له ورځې او د هغې له رڼا څخه د ډېرو کارونو په تر سره کولو کې گټه اخلي، همدارنگه د شپې او ورځې د بدلون او توپیر په نتیجه کې وختونه، ورځې، میاشتې اوفصلونو ټاکل کیږي چې د اټول د انسان لپاره د الله کله له لویونعمتونو اود قدرت له نښانو څخه دي.

## ٤. په سمندر کې روانې کښتۍ

په مبارک آیت کې د الله که د قدرت څلورمه نښه د لویو کښتیو حرکت دی چې له سوونو او زرونو ټڼو وزن سره د سمندرونو د څپو په سر حرکت کوي او انسانان ور څخه گټې اخلي. ځینو مفسرینو دا ویلي دي چې: په دې مبارک آیت کې الله که په سمندرونو کې د کښتیو د حرکت یادونه د شپې او ورځې له تـوپیر نـه وروسته کړې ده چې دا پـه یوې ځانگړې باریکۍ دلالت کوي اوهغه دا چې مسافر په دریابونو او سمندرونو کې د شپې او ورځې څارنې ته ډېر اړ وي، ترڅو وختونه وپیژني اوخپل لوري وټاکي. له همـدې کبله کښتۍ چلوونکي د نجوم علم او د شپې او ورځې پېژندلو ته ډېره اړتیالري.

همدغې موضوع ته په اشارې سره الله تعالى په بل آيت كې فرمايي: ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومِ لِتَهْتَدُواْ هِمَا فِي ظُلُمَاتِ البَرِّ وَالْبَحْرِ﴾ [الأنمام: ٩٧] **ژباړه**: او الله ﷺ هغه ذات دى چپ ستاسې لپاره يې ستوري د وچې او سمندر په تيارو كې د لارې پېژندلو وسيله و گرځوله.

ددې آيتونو د نازلېدو په وخت کې ډېر لبر خلک د انسانانو په ژوند کې د کښتۍ په ارزښت او رول خبر وو، خو د وخت په تېريدو سره انسانان د بشريت په ژوند کې د کښتۍ په ارزښت وپوهېدل چې دا کار د قرآن کريم يو اعجاز او د الله تعالى د قدرت او وحدانيت ښکاره او څرگند دليل دى.

### د لوست گټې اولارښوونې

- د دې مبارک آيت ځينې گټې په لاندې ډول دي.
- ❖ په کایناتو کې د هستۍ نښې نښانې د الله تعالی د وحدانیت او وجود د اثبات لپاره روښانه دلایل دي.
  - 💠 الله تعالى د نړۍ مخلوقات د انسان د خدمت او گټې لپاره پيداکړي دي.
- ❖ د الله تعالى په مخلوقاتو كې د هغه د قدرت په نښو نښانو تفكر او تدبر، د ايمان د بشپړتيا اوقوت لامل گرځي.
  - 💠 د شپېي او ورځې پرله پسې تلل راتلل د الله تعالى په قدرت او وحدانيت دلالت کوي.
- ❖ د شپې او ورځی بدلون انسان ته لارښوونه کوي چې خپـل وختونـه مـنظم کـړي او لـه هغو څخه د خپل پالونکي په اطاعت او پيروۍ کې مناسبه گټه ترلاسه کړي.



- ۱. ذکرشوی مبارک آیت په لوړ آواز تلاوت کړئ.
- ۲. په دې مبارک آيت کې د الله تعالى پر قدرت او وحدانيت څو دليلونه ذکرشويدي؟ بيان يې کړئ.
- ٣. په دې مبارک آيت کې د (السماوات) لفظ په څه دلالت کوي؟ د خپلې وينا د اثبات لپاره په قرآني آيت استدلال وکړئ.
  - د انسان لپاره د ځمکې څلور گټې بيان کړئ.
  - د شپې او ورځې له گرځېدنې څخه د وختونو په ټاکنه کې څرنگه استفاده کوو؟
    - ٦. د شپې او ورځې څلور فايدې بيان کړئ.
    - ۷. په سمندرونوکې د کښتيو گرځېدنه انسانانو ته څه گټه رسولی شي؟

## دويم لوست

# په کايناتو کې د اللهﷺ د وجود او وحدانيت دلايل (۲)

قَالَ الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ اللَّهِ تَعْلَى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْقِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ اللَّهُ مِنْ لَايَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤]

#### ٥. له آسمانه د باران اوريدل

د الله ﷺ د قدرت له نښو نښانو څخه بل دليل له اسمانه څخه باران د اوبو ورېدل دي چې د هغو په واسطه و چې او مړې ځمکې راژوندۍ کوي او د ځمکې په مخ ډول، ډول بوټي، واښه او ژوي راپيداکوي او په خوځښت يې راولي. په دې ذکرشوي مبارک آيت کې له اسمان څخه مراد هغه لوړ لوری دی چې د ځمکې د پاسه دی. په باوري توگه د باران ورېدل له ورېځو څخه د الله ﷺ د قدرت له نښو او د هغه د وحدانيت دليل دی، ځکه يوازې الله ﷺ دی چې دا اوبه له ورېځو څخه را وروي.

# ٦. د ځمکې ژوندي کول

د ځمکې له ژوندي کیدو څخه مراد دا دی چې الله تعالی د باران د اوبو په را ورولو سره د ځمکې د ودې او رشـد طاقتونـه- چې د وچـوالي او مـرگ پـه حالـت کې وي- پـه خوځښت اوحرکت راولي چې له امله یې په ځمکه کې پـټ شـیان څرگنـدوي. هـر ډول بوټی، گلونه، مېوې اوداسې نور راشنه کېږي اوسمسورېږي.

د ځمکې ژوندي کېدل او د ځمکې پر مخ د ډول، ډول نباتاتو اوحيواناتو خورېدنـه د الله تعالى د قدرت له لويو نښانو څخه دى.

لکه: څرنگه چې قرآن کريم په بل ځای کې دا موضوع په ځانگړي ښايست سره داسې انځور کړې ده.

قال الله تعالى: ﴿وَتَرَى الأرض هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا المآء اهتزت وَرَبَتْ وَأَنبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَمِيجٍ ﴾ [الحج: ۵] ژباړه: او ته وچه مړه ځمكه وينبي، كله چې موږ پرهغې باران ووراوه په ناڅاپى ډول وخوځيده، ډډه شوه اوهرراز ښايسته ښېرازه نباتات يې راو ټو كول.

#### ٧. د بادونو لگيدل

د الله تعالى د قدرت او وحدانيت بل دليل دا دى چې هغه په خپل لوړ قـدرت سـره بادونـه او هوا پيداكړې ده، په خپلې ارادې سره يې په حركت راولي او په خپل حكمت سره يې له يوه لوري نه بل لوري ته اړوي.

د بادونو لگیدنه مختلف ډولونه اوشکلونه لري چې قرآن کریم هریو په جالا، جالا نومونو یاد کړي دي. بادونه کله له ختیځ نه لوېدیځ لور ته، کله له لوېدیځ نه ختیځ لور ته، کله له شمال نه سویل ته اوکله هم له سویل څخه شمال لور ته حرکت کوي. همدارنگه بادونه ځانته ډول، ډول حالتونه غوره کوي: طوفانې یا ملایم، گرم یا یخ او تند یا نرم حالت چې په دې توگه بادونه یا دالله که د رحمت نښې او یا د هغه د عذاب بېلگې وي. د بادونوقوت او چټکتیا په داسې اندازه سخته اوځواکمنه وي چې کله نا کله په ډېرو هېوادونو کې د هیبتناکې ورانۍ او تباهۍ لامل گرځی.

ځينو مفسرينو فرمايلي دي: د دې جملې يادونه ﴿وَتَصْرِيفِ الرياح والسحاب المسخر بَيْنَ السمآء والأرض د باران د اوبو په واسطه د ځمکې د را ژوندي کيدو او د ځمکې پرمخ د ساکښانو له خوځښت نه وروسته، په دې دلالت کوي چې د بادونو او هوا په وسيله د ځمکې پر مخ نباتاتو، حيواناتو او ټولو خوځېدونکو ته ژوند حاصلېږي، که چيرې الله تعالى بادونه له لگيدو څخه منع کړي ، نو په ډېره لږه موده کې به هېڅ ژوى د ځمکې پر مخ پاتي نشي.

# ۸ په فضا کې ځوړندې وريځې

د الله ﷺ د قدرت له روښانو دلايلو څخه د اسمان په مخ ځوړندې او ولاړې وريځې دي چې د الله ﷺ د خوښۍ او ارادې تابع او امر منونکې دي. ظاهرا که چېرې دغه ورېځې سپکې وي، نو بايد فضا ته پورته شې او ورکې شي او که درنې وي، نو بايد ځمکې ته راکوزې شي، خو الله تعالى په خپل قدرت او ارادې سره دغه ورېځې په فضا کې خورې کړې او ساتنه يې کوي، ترڅو د باران اوبه ورڅخه راواوروي.

د (السَّحَابِ) د کلمې راوړل د (الرِّيَاحِ) څخه وروسته د دې لپاره دي چې بادونه وريځې په حرکت راولي او له يوه ځايه يې بل ځاى ته لېږدوي. د بادونو دا حرکت سره له دې چې د ليدو وړ نه دى، خو په خپل ذات کې داسې قوت او ځواک لري چې ونې له ريښو سره راباسي او آبادۍ نړوي. ورېځې هم ډېرې درنې اوبه له ځان سره پورته کوي. کله چې د باران په بڼه ځمکې ته راتوېيږي له هغو څخه د ځمکې پر مخ وېروونکي سيلاوونه را منځته کېږي چې درې او ناوونه ډکوي او لوى لوى دريابونه جوړوي.

### يوازې دعقل او پوهې څښتنان پوهېږي

په دې مبارک آیت کې چې کومې لویې نښې اونښانې ذکرشوې دي، پردې دلالت کوي چې نړۍ اوکاینات سره له ټولې پراخۍ او لویۍ یوحکیم پیداکوونکی او تدبیروونکی لري چې هغه د ټولومخلوقاتو معبود اوپالونکی دی. دا ستر دلایل اوڅرگندې نښې یوازې دعقل او پوهې څښتنان درک کولی شي څوک چې د الله تعالی د ځواک اوعظمت په وړاندې د تسلیمۍ سرټیټوی.

امام فخرالدین رازي (رح) د الله الله تعالی په دوه ډولو - دنیوي او اخروي - باندې تقسیم کړي دي او وایي: هغه اته شیان چې الله تعالی په دې آیت کې بیان کړي دي، ظاهرا دنیوي نعمتونه دي او کله چې د عقل خاوندان په هغو کې فکر و کړي ، نو د دې نعمتونو د پیداکوونکي پېژندنې ته لارمومي او په اخروي نعمتونو بدلېږي، خو له دغونعمتونو څخه د دنیوي نعمتونو په توگه گټه اخیستل یوازې د سلیم عقل اومعنوي بصیرت د څښتنانو لپاره حاصلیدای شي. له دې کبله الله تعالی د آیت په پای کې فرمایي، په دې ټولو شیانو کې ښکاره دلایل دي چې د عقل او پوهې خاوندان پرې ښه پوهیږي (۱)، نوځکه دعلماوو او پوهانو دنده او مسؤولیت دی چې د الله الله کایناتو لومخلوقاتو کې فکر و کړی.

امام آلوسي د دې آیت په تفسیر کې لیکي: ابن ابی الدنیا او ابن مردویه له ام المؤمنین حضرت عایشې (رضی الله عنها) څخه روایت کړی دی چې د الله ﷺ پېغمبرﷺ دا آیت ولوست او ویې فرمایل: ﴿ویل لمن قرأها ولم یتفکر فیها ﴾ یعنې هلاکت او عذاب دې وي د هغه چا لپاره چې دا آیت ولولي او په هغه کې فکر ونه کړي.

۱-تفسير كبيرج ۴/ص ۲۲۵ دارالفكر ۱۹۸۱م

## په طبيعت او کايناتو کې فکر کول د ايمان لور ته لاره پرانيزې

په پورتني آیت کې الله تعالی په کایناتو کې ځینومهمو او ارزښتناکو حقایقو ته اشاره کړې ده چې هر انسان یې لیدلی او درک کولی شي. په دغو حقایقو کې فکر کول د دې لامل گرځي، ترڅو عاقل او هوښیار انسان له خپلو سترگو نه د غفلت پټۍ لرې کړي، د کایناتو د خلقت په اسراروکې ځیر شي او په پایله کې د کایناتو پرخالق ایمان راوړي او د زړه له کومی د هغه عبادت او بندگی وکړی.

سره له دې چې انسان په دغه آیت کې یاد شوي حقایق هره ورځ او هر مهال په خپلوستر گو گوري، خو بیا، بیا لیدل، نسیان او هیرول د دې لامل گرځي چې انسان په دغو حقایقو کې له تدبر او تفکر نه غفلت و کړي. له همدې امله لایـزال خالق هوښیار او عاقل انسان د کایناتو د خلقت په بېلگو کې فکر کولو ته رابولي او همدا سبب دی چې د قرآن کریم ډېر آیاتونه په (لعلکم تعقلون، لعلکم تتفکرون، أفلا تعقلون) او داسې نورو جملو سره یای ته رسیږي.

د دغو حقايقو له جملې څخه ترټولو ستر او لومړى حقيقت دا دى چې د آسمانونو او ځمکې وجود ازلي نه دى او نه هم هغه په خپله پېدا شوي دي، بلکې د قادر او حکيم ذات له مخلوقاتو څخه دي.

دويم حقيقت چې په دې آيت کې يې بيان راغلى دى هغه د ځمکې او آسمانونو د خلقت په نتيجه کې د شپې او ورځې رامنځته کېدل او بدلون دى چې د شمسي منظومې او افلاکو په پرله پسې او دايمي حرکت، پراخ، منظم او خلل نه منوونکي دقيق نظام او قانون دلالت کوي. دغه منظم او هر اړخيزه دقيق نظام د عليم، خبير او قدير ذات په وحدانيت او يو والي شاهد دى چې په خپل مطلق او بې ساري علم او قدرت سره يې ځمکې، آسمانونه شپه او ورځ پېداکړي دي.

همدارنگه په دغه آیت کې ډېر نور حقایق هم ذکر شوي دي، لکه: د سمندر د اوبو د څپو پر سر دکښتیو حرکت کول، د باران اوریدل، د وریځو رامنځته کېدل او حرکت کول، د باد لگیدل، له ځمکې نه د وښو او نباتاتو ټوکېدل، رنگ په رنگ حاصلات او مېوې، د ژویو او ساکښانو پېداکېدل او داسې نور چې دا ټول له الهي سننو او دقیقو قوانینو سره سم په هستۍ او کایناتو کې رامنځته کېږي او په کایناتو کې د تفکر لپاره ښه زمینه

برابروي او انسان ته پر خپل خالق او پالونکې د ایمان او د هغه د عبادت او بندگۍ لارښوونه کوي.

د دنیا په موجوداتوکې تفکر او تدبر د علم او ساینس په حقایقو کې څېړنه او پلټنه او د علمي اکتشافاتو په اسرارو پوهېدل دا ټول د الله تعالى د معرفت او پـر هغه بانـدې د ایمـان راوړلو او د هغه علیم او قدیر ذات د عبادت کولو تر ټولو لنډه او آسانه لاره ده.



۱. له اسمانه څخه د باران د اوبو اوريدل د الله تعالى د يووالي او قدرت دليـل دى. پـه دې هکله څرنگه استدلال کولاى شئ؟

۲. د باران د اوبو په وسیله د ځمکې له ژوندي کېدو څخه مطلب څه دی؟

۳. د بادونو لگېدنه د ورېځو په جوړښت، د باران په ورېدو او د نباتاتو او حيواناتو په ژوندانه څه اغېزه لري؟

٤. وريځې د الله تعالى د قدرت له نښو نښانو څخه بيان شوي دي. په دې هکله توضيحات ورکړئ.

٥. د مبارک آيت وروستنۍ برخې څوک د کايناتو په هکله په فکر کولو مکلف کړيدي؟ په دې هکله د آيت وروستنۍ برخه شرحه کړئ.

٦. د مبارک آيت په باره کې هغه نبوي حـديث بيـان او شـرحه کـړئ چـې د الله ﷺ پـه کايناتو او مخلوقاتو کـي په فکر کولو ټينگارکوي.



گرانو زده کوونکو!

په ژوندانه کې د اوبو د ارزښت په هکله يوه مقاله وليکئ چې لـه پنځلـسو کرښـو څخـه کمه نه وي.

### دريم لوست

# په قرآن کريم کې د انسان د پېدايښت پړاوونه

ُ قَالَ الله تعالَى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِنْ طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينٍ۞ ثُمُّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عَظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ مَكِينٍ۞ ثُمُّ خَلَقْنَا النُطْفَةَ عَظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحَمَّا ثُمُّ أَنْشَأْنَاهُ خَلَقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٢-١٤]

### د ځينو کلمو معناوې

سُلَالَةٍ: خلاصه، نتيجه، سوچه او ثمره.

نُطْفَةً: لبري اوحقيري اوبه (مني).

قَرَادٍ مَكِينِ: خوندى ځاى (د مور رحم).

عَلَقَةً: تړلې او جامده وینه، د مور د رحم په دیوال نښتې وینه.

مُضْغَةً: د ژوول شوې مړۍ په اندازه د غوښي يوه وړه ټو ټه.

خَلْقًا آخَوَ: بل مخلوق، د روح له پوکېدو وروسته کامل انسان.

#### ژباړه

موږ انسان له سوچه خټې څخه جوړ کړ. بیا موهغه په محفوظ ځای کې د اوبو یو څاڅکی و گرځاوه. بیا مو هغه څاڅکي ته د وینې د یوې ټوټې بڼه ورکړه. بیا مو د وینې ټوټه بوټۍ غوښه و گرځوله. بیا مو له بوټی غوښې څخه هډوکی جوړ کړ. بیا مو هډوکو ته غوښه ور واغوستله. بیا مو هغه یوبل مخلوق جوړ کړ، الله د ډېر لوړ شان څښتن دی او له ټولوپیداکوونکو نه ښه پیدا کوونکی دی.

#### تفسير

الله تعالى په دې مباركو آيتونو كې خپل د قدرت او عظمت دلايل د انسان په خلقت، د هغه د جوړښت د پړاوونو ، د هغه د ژوند او مرگ او دويم ځلي راژوندي كېدو په ترڅ كې بيان كړي دي، په داسې توگه چې د انسان د پېدايښت مرحله له خاورو څخه پيلېږي او د انسان په بشپړ بدن پاى ته رسېږي.

قرآن کريم په دې مبارک آيت او نورو آيتونو کې فرمايلي دي چې انسان لومړی لـه خـاورې څخـه پېدا شوی دی. د انسان پېدايښت لـه خـاورې څخـه پيليېږي او د پړاوونـو لـه تېرولـو وروسـته د ښـه او ښايسته صورت لرونکی انسان ورڅخه جوړېږي. له خاورې څخه د انسان د پېدايښت مراد دا دی چې الله تعالى د لومړي ځل لپاره آدم النځ له خاورې څخه پېدا کړ، بيايې بي بي حوا له آدم النځ څخه پېدا کړه، او بيا د انسانانو خلقت او پېدايښت له حضرت آدم او بي بي حوا څخه د نکاح او تناسل په ډول پيل شو. د انسانانو اصل له خاورې څخه دى، لکه: څرنگه چې الله تعالى فرمايي: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِنْ طِينَ ﴾.

د انسان د پېدایښت دویمـه مرحلـه لـه نطفـې څخـه ده، الله تعـالـی فرمـایي:﴿ ثُمُّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَـرَارٍ مَكِينٍ﴾ دلته له نطفې نه مراد د نر او ښځې يوځای شوې اوبه (مني) دي.

د انسان د پېدایښت دریمه مرحله علقه ده، لکه چې الله تعالی فرمایي: ﴿ مُ حَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَهُ ﴾ علقه یوه ټو ټه وینه ده چې له نطفې څخه یې بدلون موندلی دی. د جنین پېژندنې طبي پوهان وایي: د جنین حجم د علقې په مرحله کې د یوه غټ میږي په اندازه وي چې د ۱۲- ۱۴ ملي مترو ترمنځ اوږدوالی لري او د رحم په دیوال پورې نښتی وي. د وینې دا تړلې وړه ټو ټه وده کوي او په یوې ژوول شوې ټو تې غوښې بدلیږي چې قرآن ورته د مضغې نوم ورکړی دی. جنین د مضغې په مرحله کې د دریو سانتي مترو په کچه اوږدوالی لري چې د مخ او پزې نښې په هغه کې د ډېرو نریو خطونو په بڼه جوړیږي.

دا ټو ټه غوښه (مضغه) د الله ﷺ په قدرت اومشيت خپل پرمختگ اوبدلون ته دوام ورکوي، ترڅو د هډوکو د هيکل مرحلې ته رسېږي، په دې هکله قرآن کريم فرمايي: ﴿ فَحَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا ﴾ اوبيا دا د هډوکو هيکل په غوښو ياعضلي جهاز پوښل کېږي، لکه: چې مبارک آيت يې بيانوي: ﴿ فَکَسَوْنَا الْعِظَامَ خَمًا ﴾ يعني بيامو هغه هډوکي په غوښه وپوښل.

دلته قرآنی آیت هغه حقیقت ته اشاره کوي چې د ۲۱ پیړۍ انسان حیرانوي او هغه دا چې ههووکي او د ههووکوهیکل په جنین کې له عضلي جهاز څخه مخکې منځ ته راځي. کوم حقیقت چې د جنین پېژندنې علم په وروستیو کې کشف کړی هغه دا دی چې په بنسټیزه توگه د ههوکو سلولونه له عضلي سلولونو څخه مخکې سلولونه له عضلي سلولونو څخه مخکې رامنځته کېږي. اوهېڅ عضلي سلول نه دی لیدل شوی چې د ههوکو د سلولونو له بشپړېدو مخکې جوړشوی وي. دا حقیقت قرآني نص ۱۴۰۰ کاله دمخه ثابت اوتایید کړی دی، لکه: څرنگه چې الله تعالی فرمایي ﴿فَحَلَقُنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَکَسَوْنَا الْعِظَامَ ځَمًا ﴾ اوبیا مو د غوښې ټو ټه په ههوکو بدله کړه او ههوکې مو په غوښه و پوښل.

وروسته بيا په جنين کې روح پوکول کېږي او د هغه غړي وده او پرمختگ کوي او پـه بـشپړ او کامل انسان بدلېږي، چې قرآني نص ورته داسې اشاره کړې ده: ﴿ ثُمُّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارِكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ ﴾. وروسته له هغه مو د هغه يو بل پېدايښت وكړ (چې هماغه كامل انسان دى)، نو پاك او مبارك دى هغه ذات چې تر ټولو غوره پيداكوونكى دى.

### په دې آيتونوکې د قرآن کريم علمي (ساينسي) اعجاز

پورتني متبرکه آيتونه د قرآن عظيم الشأن د علمي اعجاز له روښانو دلايلو څخه گڼل کېږي، ځکه چې د قرآن عظيم الشأن ويناوې په دې آيتونو او نورو آياتو کې د انسان د خلقت او د هغه د مختلفو مرحلو په اړه داسې دقيقې او حيرانوونکې دي چې د الله تعالى له خوا له وحې پرته بل کوم مصدر او منبع نشي لرلى. هغه څه چې د طب علم او جنين پېژندنې په شلمې او يوويشتمې پيړۍ کې له ډېرو څيړنو او د پرمختللو وسايلو له کارولو نه وروسته کشف کړل، قرآن عظيم الشأن پنځلس پېړۍ دمخه په ډېر دقت او څرگند ډول دا موضوع بيان کړې ده.

پورتنیو آیاتونو د انسان د خلقت او مرحلو تـه اشـاره کـړې ده. دغـه پړاوونـه پـه اوسـني عـصر کـې د طب د علم له مهمو څېړنیزو موضوعاتو څخه شمېرل کېږي.

نوې علمي څېړنې، سره له دې چې د انسان دخلقت د مرحلو په هکله د قرآن عظیم الشأن دې ویناو چې پنځلس سوه کاله پخوا یې کړیدي پخلی کوي. د قرآن عظیم الشأن له خوا په ډېر دقت سره د هرې مرحلې نومول او د جنین د رشد، ودې او د هرې مرحلې لپاره د نویو او حیرانوونکو کلماتو کارول او هغه په داسې اوصافو یادول، لکه: نطفه، قرارمکین، علقة، مصغة، د ههوکو د هیکل جوړیدل، په غوښو او عضلو د ههوکو پوښیدل او د داسې نورو چارو تایید

د طب د علم د معاصرو پوهانو له ډلې څخه يوعـالم داسـې وايـي: (د قـر آن عظـيم الـشأن د آيتونـو لـه مجموعي څخه چې د انسان د خلقت په هکله دي لانديني مراحل څرگنديږي:

( د نطفې مرحله – د علقې مرحله – د مخلقه او غيـر مخلقـه مـضغې مرحلـه - د هـډوکو مرحلـه - پـه غوښــو د هــډوکو د پوښـېدلو مرحلــه - د شــکل او صــورت د بــشپړيدلو مرحلــه ( د کامــل انــسان مرحله) - د روح د پوکولو مرحله).

د نطفې اطلاق پر درې شېانو كيږي: د سړي نطفه يعنې منوي حيوانات، د ښځې نطفه يعنې بويضه يا هگۍ، مختلطه يا يوځاى شوې نطفه چې د نارينه او ښځينه نطفو د يوځاى كېدونه توليدېږي او په قرآن عظيم الشأن كې ورته د امشاج نطفه ويل شوې ده. ﴿إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاحٍ﴾ [الإنسان: ۲] يعنې بېشكه موږ انسان له گلړې شوې نطفې څخه پيداكړى.

١- مباحث في اعجازالقرآن للدكتورمصطفى مسلم،ص ٢٣٢ دارالمسلم – رياض ١٩٩٤م

دا پړاو په خپلو دقیقـو بـدلونونو سـره یـوه اونـۍ نیـسي او وروسـته لـه هغـه بیـا دویمـه مرحلـه یعنـې د علقي مرحله پیل کېږي.

د علقې مرحله دوه اوونۍ دوام کوي اوجنین په دغه پېړاوو کې ځان ته د تړلې وینې بڼه غوره کوي او حجم یې یو ملي میټر وي. د رحم په دیوا ل پورې نښتي وي او قر آن عظیم الـشأن ورتـه په ډېردقت سره دعلقې نوم ورکړی دی.

له دې وروسته د مضغې مرحله ده . په دې پړاو کې جنین دیوې بدني کتلې په بنه څرگندېږي. د جنین شکل په دې پړاو کې د یوې ټوټې ژوول شوې غوښې په څېروي چې له خولې نه بهر اچول شوې وي، د مضغې کلمه هم همدا معنا ورکوي او قرآن کریم ورته مناسب او دقیق نوم ورکړي دي.

څلورمه مرحله د هه لو کو او غوښو د تکوين او جوړښت مرحله ده چې د جنين د عمر په پنځمه، شپږمه او اومه اوونۍ کې بشپړېږي او په ترڅ کې يې د وجود لانديني او پاسني غضروفي هيکل جوړيږي. د جنين په اندامونو د عضلاتو لومړنۍ نښې د جنين دعمر په اوومه اونۍ کې څرگندېږي چې دا پرعضلاتو د هه لوکو د جوړښت په تقدم اومخکې والي دلالت کوي... وروسته بيا هه وکي په عضلاتو پوښول کېږي، لکه: څرنگه چې قرآن عظيم الشأن يې په هکله فرمايي: ﴿فَحَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَکَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحُمَا﴾.

وروستۍ پړاو د جنین د صورت د بشپړیدو او د روح د پوکولو پېړاو دی چې په آیت کې ورته د ﴿ حُلْقَا آخر ﴾ یا بل مخلوق نوم ورکړ شوی دی. الله تعالی د قرآن عظیم الشأن په بـل آیت کې د دې پړاو په هکله داسې فرمایي: ﴿ هُمُوَ الَّذِي يُصِوِّرُكُمْ فِي الْأَرْحَامِ كَیْفَ یَشَاءُ ﴾ [آل عمران: ۶] یعنې الله هغه ذات دی چې د میندو په رحمونو کې تاسې ته د خپلې خوښې صورتونه درکوي.

﴿يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غَوَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ فِي أَيِّ صُيورَةٍ مَا شَاءَ زَكَّبَكَ ﴾ [الإنفطار: ٤-٨] يعني اى انسانه! ته څه شي په خپل مهربان او عزتمن رب تېر اېستلې، هغه رب چې ته يې پېدا کړې، نوسم يې کړې ته او ستا هرڅه يې برابر کړل او په کومه څېره چې د هغه خوښه وه ته يې ونښلولي.

په دې مرحله کې د جنين د غړو د جوړښت عمليه دوام لـري هـره ورځ او هـر سـاعت پـه هغـه کـې بدلون راځي او په دقيقه اومنظمه توگه وده کوي.<sup>(۱)</sup>

۱۳

١- په اختصار سره له – خلق الانسان بين الطب والقرآن – ص-٣٦٥ -٣٧٩

څرنگه چې د پېغمبرﷺ احادیث د قرآن عظیم الشأن دآیتونو تفسیر کوي ، نـو پـه ځینـو احـادیثو کـې د انسان د خلقت مراحل داسی شرحه شوي دي.

د قرآن عظیم الـشأن د آیتونـو لـه مجمـوعې او د نبـوي احـادیثو نـه دا څرگنـدېږي چـې د جنـین د اعـضاوو جوړښـت او د جـنس تعیـین یـې د تناسـلي غدوپـه تشخیص سـره پـه څلوېښتو ورځـو کـې ترسره کیږي.

په دې ترتیب موږ گورو چې د جنین د وېش مراحل چې د علمي څېړنو او اکتشافاتو پر بنسټ حاصل شوي. یوازې دا نه چې له قرآن سره مطابقت لري، بلکې په دې لړ کې د قرآن عظیم الشأن تعبیرات او اصطلاحات له ډېر دقت نه برخمن دي.

هغه څه چې مو د قرآن عظیم السأن په آیتونو کې د انسان د خلقت د مراحلو په هکله ولوستل که له یوې خوا د الله تعالی په وجود او وحدانیت شاهدي ورکوي له بلې خوا د ټول بشریت لپاره د الله تعالی له لوري د آخري پېغمبر په توگه د حضرت محمد د رسالت او نبوت په ریښتینولي او د الله تعالی له لوري د بشریت د هدایت او لارښوونې لپاره د هغه د ریښتیني کتاب قرآن مجید په حقانیت دلالت کوي.

له نن څخه پنځلس سوه کاله پخوا په ډېر دقت او تفصيل سره د انسان د خلقت د مراحلو په اړه داسې نوې او حيرانوونکې خبرې يوازې او يوازې د الهيي وحې له لارې ممکنې وې. هغه مهالم نه په مکه، نه په مدينه او نه هـم د هغه وخت پرمختلفو ښارونوکې د انسان د خلقت د اسرارو په اړه د طبي زده کړو او څيړنو کوم مرکز شتون درلود. نه داسې وسايل وو چې د هغو په کارولو سره د جنين د ودې، رشد او خلقت پټ اسرار کشف کړاى شي نه هـم هغه څوک چې قرآن کريم پرې نازل شوى و، يعنې حضرت محمد د طب او جنين پيژندنې کوم سبق ويلى و. الله تعالىي

۱- رواه مسلم – کتاب القدر،ج۸/ص۴۵

په دې اړه څه ښه او رښتيا فـــرمايلي دي: ﴿ إِن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ﴾ [الرعـد:٣] **ژبـاړه**: بېـشكه په دې ټولو كې د هغو خلكو لپاره پوره دلايل دي چې له غور او فكر څخه كار اخلي.

#### د لوست گټې اولارښوونې

له ذكرشويو آيتونو څخه ځينې لارښوونې دا دي.

- 💠 په دې مبارکو آیتونو کې د اللهﷺ د قدرت، علم او حکمت دلیلونه او نښانې بیان شوي دي.
  - 💠 قرآن کریم د انسان د پېدایښت مراحل بیان کړي دي.
- ❖ د انسان پېدایښت تصادفي او بې ګټې نـه دی. لـه لـومړي جوړښـت نـه وروسـته د پېدایـښت تـر مهاله د الله تعالى تر بشپړ رعایت او توجه لاندې دی.
- ❖ قرآنکریم د انسان خلقت او جوړښت په دقیقه توگه بیان کړی. په داسی حــال کې چې د طب علم په خپلو پرمخ تللو وسایلو سره په دې وروستیو وختونو کې دې حقیقتونو تـه لار موندلی ده.
- ❖ قرآنکريم جنين د پېدايښت په مختلفو مراحلو کې پـه داسې نومونـو ستايلی چې د جنـين لـه واقعي حالت سره کامل او بشپړ سمون لري. حال دا چې طبـي څېړنـو د قـرآنکـريم لـه نازلېـدو څخـه په پېړيو وروسته دا حقايق کشف کړي او يوازې د هغه مرحلې يې ذکر کړي دي.
- په يادو شويو اوصافو باندې د انسان د جوړښت او خلقت پړاوونه د قرآن عظيم السأن په اعجاز او د الله ﷺ په قدرت او وحدانيت دلالت کوي.

# پوښتنې 🍨

- ۱. د جنين د جوړښت د مرحلو نومونه په هغه ترتيب واخلئ چې په ذکر شويو آيتونو کې راغلې دي.
  - ۲. د جنين د جوړښت د هغو مرحلو معنا چې قرآن کريم بيان کړې ده څرگنده کړئ.
- ٣. د قرآن كريم علمي اعجاز په ﴿فَحَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ خُمًّا ﴾ آيت كي د طبي علومو
  - د اکتشافاتو او د نوي عصر د جنين پېژندنې په اړوند تشريح کړئ.
- ٤. قرآن کریم په ذکر شویو مبارکو آیتونو کې د انسان خلقت او جوړښت په څو مرحلو کې بیان کړی؟ څرگند یې کړئ.
- ٥. د جنين د جوړښت، ودې او بشپړتيا په اړه مو چې د بيالوژۍ په مضمون کې څه لوستلي دي د
   قرآن عظيم الشأن د هغو آيتونوپه رڼا کې سره پرتله کړئ چې د انسان د خلقت او پيدايښت په
   هکله دی.



د قرآن عظیم الشأن د آیتونو پـه رڼـا کـې او د تـازه علمـي اکتـشافاتو نـه پـه اسـتفادې سـره د انـسان د خلقت په اړه یوه مقاله ولیکئ چې له شلوکرښو څخه کمه نه وي.

## څلورم لوست

# د بني آدم وقار او درنښت

قَال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الْمُلْوَاتِهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ [الإسراء: ٧٠]

#### ژباړه

او بېشکه موږ بني آدم ته عزت ورکړ اوهغوته موپه وچه او لمده کې سپرلۍ ورکړې او هغو تـه مولـه پاکو شيانو څخه روزي ور په برخه کړه او پر خپلو زياترو مخلوقاتو مو ښکاره لوړتيا وروبښله.

#### تفسير

الله تعالى په ذكر شوي مبارك آيت كې پر ټولو مخلوقاتو باندې د بني آدم فضيلت او غوره والى بيان كړى دى او د خپلو ځينو نعمتونو چې پر انسان يې پيرزو كړي دي يادونه كوي. الله تعالى انسان ته په نطق، بيان، عقل، علم، توازن او د بدن او صورت په ښكلا د ځمكې د سرپر نورو مخلوقاتو لكه: پيريان او حيواناتو برتري او غوره والى وركړى دى. (۱) ځينې مفسرين د انسانانو د هدايت او لارښوونې لپاره د پېغمبرانو عينه راليږل د انسان د عزت او تكريم مثال او نمونه بولي. (۲) په ځينو تفاسيرو كې د انسان د ليك او لوست قوت د انسانانو د تكريم او عزت نښه گڼل شوې ده. (۳) هغه څه چې مفسرينو د انسانانو د فضيلت او غوره والي په هكله ياد كړي دي يوازې د مثال او نمونې په ډول دي، ځكه د انسان د عزت او تكريم انواع او بېلگې دومره زياتې دي چې له شميره وتلي دي. (۱)

بايد وپوهېږو چې د الله ﷺ له لوري د انسان تكريم اوعزت د انسانانو بني نوعې ته شامليږي، (٥) او يوازې يوې ډلې او يا خلكو ته ځانگړى نه دى، ځكه په دې آيت كې د (بني آدم) لفظ مطلق ذكر شوى دى او د ټولو انسانانو (نارينه او ښځينه) جنس ته شاملېږي.

په دې مبارک آیت او د قرآن عظیم الشأن او نبوي سننو په نورو نصوصو کې د انسان او انساني حقوقو په اړه لیدل کېږي چې د اسلام دین د الهي اخري دایمي او شامل دین او قانون په حیث، په یو مناسب وخت او زمان کې د انسان د تکریم او عزت اعلان وکړ او د هغه حقوق

١ - ايسر التفاسير - د ابوبكر الجزايري تاليف، ص٣٥٧

٢- التفسير الميسر- ص۶۴

٣ - تفسير البحر المحيط - ج٩ - ص٨٥

٤ -- تفسير البحر المحيط - ج۶- ص٨٥

٥- تفسير ابن عجيبه - ص٣٤٩

یې هغه وخت له تېري او تعرض څخه وژغورل او خوندي یې کړل. کله چې بیوزلی انسان د ظلمونو، تېریو اوبندگۍ ښکار و او ډېرځله له هغه سره د څارویو په څېر او یا تـر هغې هـم بـده او ناوړه معامله ترسره کېدله، په داسې حال کې چې د بـشر د حقوقو او د هغې د نړیـوالې اعلامیـې کوم پته نه و او نه هم د بشر د حقوقو د ساتنې لپاره کوم قانون او یا ادارې شتون درلود.

د انسان د عزت او کرامت ځينې نمونې په لاندينيو مثالونو کې په تفصيل سره بيان شوې دي.

#### ۱. توازن او د شکل او صورت ښکلا

الله تعالى انسان ته د عزت، كرامت او فضيلت په نعمت سره په خپلو نورو مخلوقاتو لوړتيا او غوره والى وربښلى دى.

د انسان د عزتمندۍ او غوره والي نمونې د نورو مخلوقاتو او څارويو په پرتله زياتې دي چې ځينو ته يې اشاره کوو. د انسان عزتمندي په دې معنا چې هغه يې په ښايسته او مناسب شکل او بڼه پېدا کړی، دی. لکه: څرنگه چې الله تعالى فرمايلي دي: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الإنسان في أَحْسَنِ تَقْوِيمِ﴾ [التين: ٤] يعنې موږ انسان په ډېره ښه بڼه پېدا کړ.

برته له شکه توازن او د شکل او صورت ښکلا د الله کاله له لوري د انسان د تکريم اوعزت خرگنده نښه ده.

د انسان په پېدایښت کې د عزت او غوره والي بله نښه دا ده چې نور حیوانات پاکي او نظافت نه پېژني، د ځان په پټولو نه پوهېږي، د خوب، استراحت او د خوراک او ځښاک کې نلاره نه پیژني، گټې نشي لاس ته راوړلی او د ضرر او تاوان مخنیوی نشي کولای، ټول حیوانات له عقلي او فکري ځانگې تیاوو، پوهې، پرمختگ او تمدن څخه محروم دي. یوازې انسان دی چې له ټولو امتیازاتو څخه برخمن دی. عبدالله ابن عباس (رضي الله عنهما) د انسان د عزتمندۍ او غوره والي ډېر ښایسته تمثیل کړی دی او داسې فرمایي: د حیواناتو په خلاف انسان خپله خوله د ډوډۍ خوړلو لپاره ځمکې ته نه ښکته کوي، بلکې په خپلو گوتو خوراک پورته کوي. همدارنگه د ځښلو لپاره خپله خوله اوبو ته نه ښکته کوي، بلکې د گیلاس یا لوښي په واسطه اوبه را اخلی او څښی یې.

#### ۲. د وچې تسخیرول

د انسان دعزت او لوړتیا له نښو څخه بله نښه دا ده چې الله تعالی د طبیعت قوتونه او هغه څه چې په ځمکه کې دي د انسان تابع گرځولي دي. همدارنگه په ستورو او افلاکو کې یې دهستۍ قوتونه د انسان د خدمت او هوساینې لپاره پیداکړي دي. په دې آیت کی الله تعالی پر انسانانو احسان او پیرزوینه کړې ده او دی یې په وچه کې پر مختلفو حیواناتو برلاسی کړی

١-تفسيرالتحرير والتنوير- لابن عاشور- ج،٨- ص ٣٤٩

دى. ده ته يې ټول تابع كړي دي چې له هغو څخه د خپلې گټې اوښيگڼې لپاره كار واخلي. همدارنگه انسان ته يې قدرت وربښلى چې د تگ راتگ اوانتقال له وسايلو څخه په فضا، وچه او سمندر كې، لكه: خاروي، موټر، اورگاډي، كښتى او الوتكو څخه د خپلې گټې او هوساينې لپاره كار واخلي. الله تعالى فرمايي: ﴿اللهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ لِهِ مِنَ الثَّمَوَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّمْلُ وَالنَّهَارَ ﴾ وَالنَّهُوهُ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللهِ لا الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَائِيَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّمْلُ وَالنَّهَارَ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لا اللَّهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّه

**ژباړه:** الله هغه ذات دی چې آسمانونه او ځمکه يې پېدا کړل او له اسمان څخه يې اوبه راواورولې، بيايې د هغو په وسيله تاسې ته د روزۍ لپاره ډول ډول مېوې پېدا کړې، او بېړۍ يې ستاسو لپاره تابع او ايل کړې چې په سمندر کې د الله په حکم روانې شي او سيندونه يې ستاسې لپاره جاري کړل او گټور يې و گرځاوه ستاسې لپاره لمر او سپوږمۍ چې د دنيا تر پايه په نه سټړي کيدونکې تو گه چليري او شپه او ورځ يې ستاسې لپاره په کار اچولې ده.

هغه څه چې تاسو غوښتل هغه يې درکړل، که تاسې وغواړئ چې د اللهﷺ نعمتونه وشمېرئ، نوشميرلي يې نشئ. حقيقت دا دی چې انسان ډېر بې انصافه او ناشکره دی.

### ٣. له سمندرونو څخه گټه اخيستل

د الله ﷺ له لوري انسان ته د عزت ورکولو بله نښه دا ده چې په سمندرونو بانـدې يـې ورتـه د تسخير قدرت ورکړی دی. الله تعالى انسان ته د بېړۍ جوړولـو وس اوتـوان ورکـړی چې د هغې پـه واسطه خپلې اړتياوې پوره کړي او ډول ډول گټې ورڅخـه واخلـي، سـمندر د انـسان لپـاره يـوه بلـه نـړۍ ده چې د وخت په تېريدو سره په هغه کې نوي رازونه برسيره کيــــږي، لــه سـمندر څخــه اوس مهـا ل په ډول ډول طريقو گټه اخيستل کيږي چې په پخوا زمانو کې د انسان علم له هغونه عاجز وه.

#### فعاليت

زده کـوونکي دې لـه سـمندرونو څخـه د گټـې اخيـستلو صـورتونه تـر بحـث او ځيړنـې لانـدې ونيسي او بيا دې څو تنه په دې هکله د ټولگيوالو په وړاندې خبرې وکړي.

#### ٤. پاکه او حلاله روزي

انسان ته د الله تعالى د عزت وركولو بله نښه دا ده چې ده ته يې الهام كړى له هغو حلالو شيانو څخه چې يې غوښتي وي خپل خوراك لاس ته راوړي. انسان د الهي نعمتونو سره د عادت له امله كله، كله دغه نعمتونه هېروي اوهغه وخت يې په ارزښت پوه شي چې ورڅخه محروم شي. كله چې انسان په غړېدلو سترگو او ويښ زړه وگوري ، نو د الله له نعمتونه په ټولو ځايونو او په ټولو شيانو كې كتلى شي. لمر، هوا، اوبه، روغتيا، د گرځېدو وړتيا، حواس،

عقل، او د خوړلو او څښلو ډېر شيان، دا ټول الهي نعمتونه دي چې انسان ته يې ور په برخه کړي دي. الله تعالى انسان ته د خوړلو او څښلو بې شمېره ډول، ډول نعمتونه ورکړي دي. کوم شيان چې انسان ورڅخه د خوړلو او څښلو لپاره گټه اخلي هغه په څو، څو برابره له هغه څه نه چې نور حيوانات ورڅخه گټه ترلاسه کوي ، ډېردي. له همدې کبله الله تعالى د پاکې او حلالې روزي احسان پر انسان باندې کړى دى اوفرمايي: ﴿ وَرَزَقْنَاهُمْ مِّنَ الطبيات ﴾. کوم پاک او مزه دار خواړه چې الله تعالى پر انسانانو پيرزو کړي دي. هغه ډېر زيات دي چې هېڅکله يې شميرلاى نشو او هر ډول گټه اخيستلوته شامليدلى شي. الله تعالى دغه نعمتونه په ځانگړي ډول خپلو مخلصو او مؤمنو بندگانو لپاره خاص کړي دي، خو دا يې پرې لازم کړي دي چې د خيو نعمتونو په وړاندې د الله څاله شکر ادا کړي او له اسراف او د الله تعالى په وړاندې له سرغړونې څخه ځان وژغوري.

#### ٥. پر نورو مخلوقاتو دانسان فضیلت او غوره والی

انسان ته د الله ﷺ د عزت ورکولو بله بېلگه دا ده چې هغه ته يې د عقل، فکر او پوهې له امله پر نورو مخلوقاتو فضيلت او لوړتيا ورکړې ده. د انسان تر ټولو لوی فضليت او غوره والی د ځمکې پر مخ د هغه خليفه گرځول دي چې هغه يې په وړتياوو او ځانگړتياوو سمبال کړی او پر نورو مخلوقاتو يې غوره گرځولی دی. ټول مسلمان علماء او پوهان په دې آند او نظر دي چې بني آدم په مطلقه توگه له پيريانو او نورو مخلوقاتو څخه لوړ او ډېر غوره دی. ځانگړي بني آدمان له پرښتو څخه غوره دي، خو په عامه توگه پرښتې له عامو انسانانو څخه غوره گڼل کېږي.

امام رازی (رح) د تکریم او تفضیل ترمنځ د توپیر په هکله چې په تکریم سره دا مبارک آیت شروع شوی او په تفضیل پای ته رسیدلی داسې وایي: انسان ته پر نورو حیواناتو غوره والی اوعزت د طبیعي او ذاتي امورو، لکه: عقل، نطق، بڼه، ښه قد او قامت له مخې بښل شوې دي، خو د رښتینو عقایدو او غوره اخلاقو حاصلول انسان ته فضیلت وربښي. (۱)

## د لوست گټې اولارښوونې

💠 پرټولو ځمکنيو مخلوقاتو باندې د انسان د کرامت اوغوره والي اعلان.

❖الله تعالى پر انسان احسان كړى، پر هغه يې د خپلـو نعمتونـو پيرزوينـه كـړې ده او هغـه يـې د عزت او تكريم په لوړو مرتبو نازولى دى.

<sup>(</sup>۱) تفسير مفاتيح الغيب - لفخرالدين الرازى ج ۲۱/ ص١٧.

- ❖الله تعالى انسان په وچه او سمندركې د طبيعت پـر ځواكونـو مـسلط گرځـولى، ترڅـو لـه هغـو څخه گټه ترلاسه كړى.
  - 💠 الله تعالى د طبيعت قوتونه په کايناتو کې د انسان د خدمت او گټې لپاره تابع کړي دي.
- ❖ الله تعالى د انسان لپاره تر ټولـو غـوره او سـپيڅلي خـواړه برابـر کـړي دي او د ده خـوراک او څښاک تر ټولو حيواناتو، مرغانو او خزندگانو غوره دى.
- ❖ څرنگه چې انسان د الله تعالى معزز او مكرم مخلوق دى ، نـو پـه هغـه لازمـه ده، ترڅـو خپـل دغـه عزت او منزلت ته متوجه وي او داسې عمل ونه كړي چې د هغـه د انساني كرامـت او عـزت خـلاف وي.
- ❖ د الله تعالى له اوامرو نه سرغړونه، لكه: كفر اختيارول، له اللهﷺ سره شريك نيـول او گنـاه كـول د انسان له مقام سره چې د ځمكې پرمخ د الله تعالى غوره مخلوق دى، مناسب كار نه دى.
- ❖ د انسان کرامت او د هغه شرعي اوبشري حقوق لـه تېـري نـه محفـوظ دي او هيڅـوک دا حـق نه لري چې د هغه پر ځان، مال، وقار او عزت تېری وکړي.
- ن د انسان د حقوقو رعایت او د هغو ساتنه د هر مسلمان وجیبه او شرعي مسؤولیت دی. په اسلامي ټولنه کې وگړي، کورنۍ، ټولنه او دولت د بشری حقونو د ساتنې او مراعاتولو دیني مکلفیت لری.

# پوښتنې 🍨

- ۱. په تېر شوي مبارک آيت کې د انسان لپاره د پنځو عزتونو او فضيلتونو يادونه شـوې ده، هغه بيان کړئ.
  - ۲. د انسان لپاره په وچه کې د الهي نعمتونو نمونې په لنډه توگه څرگندې کړئ.
    - ٣. د انسان او نورو ژويو او ساکښو د رزق او روزي ترمنځ توپير څه دی؟
- ک. انسان د دې ټولـو عزتونـو او نعمتونـو پـه وړانـدې، چـّې اللهﷺ ور پـه برخـه کـړي دي، څـه مکلفيت لری؟
- ٥. (د بني آدم له ځانگړتياوې دا دي چې حتا له ملايکو څخه هـم غوره والـي لـري) دا مطلب شرحه کړئ.
  - ٦. د انسان د تکريم او فضيلت ترمنځ توپير څه دی؟



زده کوونکي دې د قرآني آیتونو او نبوي احادیثو نه په استفادې سره د انساني کرامت او بـشري حقونـو د ساتنې او پر هغې د تېري نه کولو په اړه یوه مقاله ولیکې چې له شلو کرښو څخه کمه نه وي.

### پنځم لوست

# آيةالكرسي د قرآن لوړه څوكه

قَالِ الله تعالى: ﴿ اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَئُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]

#### د کلمو معناوي

الْحَيُّ: تل ژوندي.

الْقَيُّومُ: په خپل ذات ولاړ، د نورو ساتونکي او سمبالوونکي.

سِنَةُ: پر کالی، پریشانی.

وَلا يَنُودُهُ: هغه نه ستړي کوي، پرهغه دروندوالي نه راولي.

#### ژباړه

#### تفسير

#### د قرآن لوړه څوکه

آية الکرسي په لسو مستقلو او خپلواکو جملو مشتمله ده چې هـره جملـه يې د الله ﷺ لـه يـووالي او ښايسته او جليله صفتونو څخه بحث کـوي.(١) پـه دې آيـت کـي اتلـس ځلـه د الله ﷺ نومونـه د

۱ - دابن کثیر د تفسیر مختصر ج ۱ /ص ۲۳۰

ظاهر اسم او يا د ضمير په بڼه ذكر شوي دي. د غه مبارك آيت د قرآنكريم له ډېرو لويو آيتونو څخه دى چېد فضيلت په هكله يې ډېر احاديث نقل شوي دي. په يو صحيح حديث كې د الله الله پغمبر څخه نقل شوي چې فرمايي: آية الكرسى د قرآن له لويو آيتونو څخه گڼل كېږي (۱). په بل حديث كې راغلي دي: د الله تعالى اسم اعظم په همدې آيت كې دى (۱) په يو بل حديث كې راغلي دي: د هر شي لپاره لوړه څوكه وي او د قرآن لوړه څوكه د بقرې سورت دى. په هغه كې يو داسې آيت دى چې د قرآن امام او لارښود دى او هغه آية الكرسي ده.

آية الكرسي د الله ﷺ د وحدانيت په صفت سره پيل شوې ده: ﴿ الله لَا إِلَه إِلَّا هُوَ﴾، نو الله ﷺ هغه يـوازينى ذات دى چـې د عبـادت او لمـانځنې وړدى او د الله ﷺ دا صـفت د ديـن بنـسټ دى. انسان يوازې د الله ﷺ بنده دى او له هغه پرته د بل چـا عبـادت نـه كـوي اونـه هـم پرتـه لـه الله ﷺ څخه بل چاته مخ اړوي او نه هـم له چا نه مرسته غواړي.

بل صفت چې په آیة الکرسي کې ذکر شوی هغه د الله که د حیات او قیومیت صفت دی: 
﴿ الحمي القیوم ﴾. د حیات (ژوند) صفت چې الله که ته ثابت شوی، تـل او همیشنی ذاتـي ژونـد دی چې فنا او زوال نه لري دا حیات د هغه ژوند په څېر نه دی چې بشر یې پیژني.

د الله ﷺ د قيوميت صفت: الله تعالى هغه ذات دى چې د ټولـو كـارونو د تـل لپـاره تـدبير كوونكى او اداره كوونكى دى. الله ﷺ په خپل ذات قايم دى، خو د الله ﷺ نـه پرتـه هـر څـه چـې دي د الله ﷺ په ارادې قايم دي.

په آیة الکرسي کې د الله تعالی لپاره بل ذکر شوی صفت دا دی چې په الله تعالی خوب او پریشاني نه راځي او له هر ډول خوب څخه بې پروا او بې حاجته دی: ﴿ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ ﴾، او الله ﷺ له دې ټولو اړ تياوو څخه پاک او سپيڅلی دی.

الله تعالى د آسمانونو او ځمکې يوازينى مالک او متصرف دى او هر څه چې په اسمانونو او ځمکه کې دي ټول د الله ﷺ په واک او اختيار کې دي. هر چاته يې چې وغواړي وربښي يې او چاته يې چې ونه غواړي له هغه نه يې منع کوي. ﴿ لَهُ مَا فِي السماوات وَمَا فِي الأرض﴾. دا مبارک آيت مطلق ملکيت د الله ﷺ لپاره ثابتوي. او د الله ﷺ ريښتيني بندگان پردې ټينگ ايمان لري چې ټول شيان د الله ﷺ په واک کې دي او د الله ﷺ په اراده منځ ته راځي د همدې ايمان له مخي د رضايت احساس کوي او خپل ژوند په قناعت سره تېروي.

١-المعجم الكبيرللطبراني - ٨٥٣٥ حديث.

۲-د امام أحمد بن حنبلُّ مسند ۴۶۱/۶

د الله تعالى بل صفت: په مبارك آيت كې د الوهيت او معبوديت د مقام تثبيت او توضيح ده په دې ډول چې الله تعالى يوازينى برحق معبود او ټول مخلوقات د هغه بندگان دي چې د ده له عبوديت څخه نشي وتلى. همن ذَا الذي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ ﴾. يعنې هېڅوك د الله له اجازې پر ته شفاعت نشي كولاى. په دې مبارك آيت كې له بتانو او نورو ناحقو معبودانو څخه هر ډول مرسته او شفاعت، چې مشركان او كفار د هغو دعوى لري، رد شوى دى. د هوگمنگم مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ هُ مبارك آيت د الله تعالى د علم صفت او بشپړ حاكميت تثبيتوي. د الله تعالى علم مطلق دى چې تېرې، موجودې او راتلونكې زمانې ته شاملېږي، همدارنگه هغه په ظاهر، باطن، پټ، ښكاره او د دنيا او آخرت په ټولو چارو خبر دى.

**ژباړه**: ډېر ژر به موږ دوی ته خپلې نښانې په آفاقو (کایناتو) کې او هـم د دوی پـه نفـسونو کې وښيو، تردې پورې چې دوی ته دا خبـره څرگنـده شـي چـې دغـه قـرآن پـه رښـتيا سـره پـه حقـه دی، آيا دا خبره کافي نه ده چې ستا رب پر هر څه شاهد دی.

خو انسان پر خپل لېرعلم مغروريېري او دي حقيقي علم څښتن هېروي. بيا مبارک آيت د الله تعالى عظمت او د ملک پراخي بيانوي او فرمايي: ﴿وَسِعَ کُرْسِيَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ》. د کرسۍ په تفسير کې د علماو او مفسرينو دوه مشهور قولونه دي: يو د سلف او د امت د متقدمينو علماوو نظر، چې هغوى د دې مبارک آيت د ظاهر نص پر بنا الله تعالى ته د کرسۍ په وجود معترف دي، خو وايي چې موږ د هغې په حقيقت نه پوهيږو، ځکه په هغې پوهېدنه او د هغې درک زموږ د توان او قدرت څخه بهر دى، خو په دې بشپړ ايمان لرو چې د الله تعالى کرسۍ پر اسمانونو او ځمکې احاطه لري. دمفسرينو دويم نظر د امت د متاخرو علماؤ نظر دى چې هغوى کرسۍ په علم، قدرت او د الله تعالى په سلطې او غلبې سره تفسير کړې ده او هغه پر کايناتو د الله تعالى د بې ساري علم او حاکميت نه کنايه ده. ځينې مفسرين له عبدالله بن عباس رضي الله عنهما څخه روايت کوي، فرمايي: (د الله گاله د کرسۍ نه مطلب د هغه علم دى) چې رضي الله عنهما څخه روايت کوي، فرمايي: (د الله گاله د کرسۍ نه مطلب د هغه علم دى) چې په ټولو شيانو احاطه لري.

<sup>(</sup>١) تفسير الوسيط للسيد طنطاوي، ج١، ص ٤٧١

کله چې قرآن کريم ويلي دي چې د الله کل کرسۍ اسمانونه او ځمکه راگيروي، معنا يې دا ده چې د الله کل کرسۍ د اسمانونو او ځمکې په پرتله لويه ده، لکه: له ابوذر غفاري څخه روايت شوی چې فرمايلي يې دي: له نبي کريم څخه مې د کرسۍ په هکله پوښتنه و کړه. ويې فرمايل: ای ابوذره! اووه اسمانونه او اووه طبقې ځمکه د کرسۍ په پرتله، په بيديا کې د يوې لويدلې حلقې څخه زيات نه دي، بيا د الله کل د عرش حيثيت د کرسۍ په پرتله داسې دی، لکه: په بيديا کې د هغې حلقې وړو کوالی د بيديا په پرتله (۱).

اوس بشریت سره له ټولو علمي پر مختگونو یوازې سپوږمۍ ته چې د ځمکې له اقمارو څخه ده او یوازې څو نوري ثانیې له ځمکې څخه فاصله لري، رسیدلی دی. همدارنگه لمر له ځمکې څخه په ۹۳ ملیونه میله فاصلې او واټن سره یوازې اته (۸) توري دقیقې او څو ثانیي وخت نیسي. په داسې حال کې چې ستوري، افلاک او کهکشان چې د الهي کایناتو په منځ کې ځای لري په سلگونه نوري کلونه واټن لري. دا چې نور په یوه ثانیه کې درې سوه زره کیلومتره فاصله وهي. دا ټول کشفیات یوازې د دنیا په اسمان کې رامنځته شوي. د الله که نورو اسمانونو او ملکوتو په هکله به څه وویلی شو؟!

بل صفت چې مبارک آیت د قادر الله کمل لپاره ذکر کړی، دا دی چې دا ټول اسمانونه او ځمکه او اسمانې ملکوت د الله کمل تر ارادې، تدبیر او ادارې لاندې دي چې ساتنه یې د الله کمل لپاره هېڅ ډول دروند والی، ستړیا او ستونزه نه رامنځته کوي او یوازې الله تعالی دی چې دا ټول کاینات او نړۍ یې په خپل مشیت او قیومیت سره ساتلې ده.

دغه مبارک آیت په ﴿وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِیمُ سره پای مومي چې د لویي او عظمت صفتونه یوازې د الله ﷺ لپاره ثابتوي او دا یو منطقي اوښایسته پای دی، ځکه کوم صفتونه چې د الله تعالی لپاره په آیة الکرسي کې بیان شوي او اسمانونه او ځمکه سره له دې پراخۍ او لوی والي، پر دې روښانه او څرگند دلیل دی چې پیداکوونکی، تدبیروونکی او ساتونکی یې باید هغه ذات وي چې ټول د عظمت او لویي صفتونه د هغه ځانگړتیا وي. که څوک د داسې لویي دعوه وکړي الله تعالی یې هلاکوي، لکه: څرنگه چې فرعون یې هلاک او تباه کړ.

#### فعاليت

زده کوونکي دې په خپلو کې په دې اړه خبرې اوڅېړنه وکړي چې انسانانو سره له علمي پرمختگونو او اکتشافاتو بيا هم د الله تعالى ډېر لږ مخلوقات پيژندلي دي.

<sup>(</sup>۲) صحیح ابن حبان، ج۲، ص۷۹

### د لوست گټې اولارښوونې

له دې لوست څخه لاندې گټې تر لاسه کولای شو.

- ♦ آيت الکرسي د الهي کتاب ترټولو عظيم آيت دی چې د الله تعالى په اتلسو نومونو مشتملدی. ټولې کلمې يې پنځوس او په لسو جملو کې خلاصه شوی دی.
- آیت الکرسي ټوله بنـدگي او عبودیت الله تعـالی لـره ځـانگړی کـوي او حاکمیت یـوازې د
   دالله ﷺ له شان سره مناسب گڼی.
- ❖ د کایناتو او مخلوقاتو د چارو تـدبیر او اداره د الله تعالی پـه لاس کـې ده او د هغـه علـم پـه ټولـه هستۍ او موجوداتـو احاطـه کـوي. پـه انـسان لازمـه ده، ترڅـو الله تعالى پـه ټولـو وختونـو او کارونو کـې خپل څارونکـى وگڼـى.
- عظمت او لويي د الله تعالى ځانگړتيا ده. په هـره انـدازه چې انـسان پـه ځمکـه کـې لـويي
   وکړي، ستنيدنه يې الله تعالى ته ده، هغه به يې ذليل کړي او سزا به ورکړي.
- ❖ د آية الكرسي لوستل وروسته له فرضي لمونځونو او د ويـده كېـدو پرمهـال ډېـر زيـات اجـر او ثواب لري او په كورونو كې يې لوسـتل، لـه كورونـو څخـه د شـيطانانو د شـړلو او رټلـو لامـل گرځى.

# پوښتنې 🎤

١. د لاندېنيو كلماتو معنا واضحه كړئ.

﴿ الحي، القيوم، سنة، ولا يئوده ﴾

- ٢. د ﴿ الحمي القيوم ﴾ جملي مفهوم واضح كړئ؟
- ٣. د الله تعالى په دې وينا كې ﴿ لَهُ مَا فِي السماوات وَمَا فِي الأرض ﴾ د جار او مجرور تقديم په څه دلالت كوى؟
  - ٤. د دې الهي وينا ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ﴾ مقصد څه دى؟
  - ٥. له كرسۍ څخه په دې الهي وينا كې ﴿وسّع كرسيّه السموات والأرض﴾ څه مراد دى؟

# پ کورنۍ دنده

د آية الكرسي د فضيلت او مرتبې په هكله لس كرښې مقاله وليكئ او په نبوي حديث يې استدلال وكړئ.

#### شپږم لوست

# ځمکه د انسان د گټې لپاره

قَالَ الله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ ۞ أَأَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُّورُ ۞ أَمْ أَمِنْتُمْ وَمَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ﴾ [الملك: ١٥-١٧]

#### د ځينو کلمو معناوي

ذَلُولاً: تابع شوى، آسان شوى، ايل شوى.

مَنَاكِبِهَا: مناكب د منكب جمع ده چې د اوږو په معنا ده، خو دلته ترې د ځمكې اړخونه مراد دى.

الخسف: ښخېدل، پړمخې کېدل، ظاهر په باطن کې او باطن په ظاهر کې ننوتل.

تَمُورُ: په لړزه راځي.

حَاصِبًا: شدید باد چې شگې او چتوي.

#### ژباړه

الله ﷺ هغه ذات دى چې ستاسو لپاره يې ځمکه اېل(تابع) کړې ده، نو وگرځئ د هغې په اړخونوکې او د الله ﷺ له روزۍ وخورئ اوبيرته مو د هغه حضورته ورتگ دى. آيا تاسې له دې نه ډاډه يئ چې هغه ذات چې په اسمان کې دى تاسې په ځمکه کې ننباسي او دغه ځمکه په ناڅاپي ډول ولړزېږي.

ايا تاسې له دې څخه بې غمه يئ، هغه ذات چې پـه اسـمان کـې دی، پـر تاسـې تيـږې اوروونکـی طوفان والوزوي، بيا به تاسې ته څرگنده شي چې زما ډارول څرنگه وي؟

#### تفسير

د الله ﷺ د فضل او انعام يوه نمونه پر خپلو بندگانو دا ده چې ځمکه يې هغوى ته غوړولې او نرمه کړې ده، ترڅو د ځمکې دپاسه حرکت وکړي او دگرځېدنې او حرکت له لارې، د آباديو او ودانيو او يا د کښت او زراعت له لارې ورڅخه گټه واخلي او د ځمکې له حاصلاتو او زېرمو څخه روزي ترلاسه کړي. له همدې کبله الله تعالى په دغه مبارک آيت کې مسلمانانو ته امرکوي چې په آرامه مه کينۍ د ځمکې په شا او خوا کې وگرځئ او د ځمکې له خزانو څخه د ژوندانه په چارو کې، لکه د خوراک، پوښاک او نورو اړتياوو پوره کولو په شمول استفاده وکړئ، ترڅو نورو ته اړ ونه اوسې. په هره اندازه چې مسلمان له الهي نعمتونو

څخه د گټې اخیستلو او له ځمکې څخه د پیداوارو او حاصلاتو په لاس ته راوړلو کې سستي او ناراستي وکړي، په همغه کچه به نورو ته اړ او محتاج وي چې دا کار د ذکر شوي آیت نه په څرگند مخالفت دلالت کوي.

#### د مبارک آیت ځینې علمي دلالتونه

علماوو او مسلمانو لیکوالانو د دې آیت ﴿هُوَ الذي جَعَلَ لَکُمُ الأرض ذَلُولاً...﴾ په هکله مفصلې خبرې کړي دي، چې د قرآن علمي اعجاز ثابتوي. موږ دلته د دې نظریاتو لنډیز د گرانـو زده کوونکو د لازیاتې گټې لپاره بیانوو:

قرآن کريم په ښايسته تعبير د انسان ذهن د الله تعالى قدرت او د هغه زياتو نعمتونو ته متوجه کوي. په مبارک آيت کې د ( ذلولاً ) صفت يعنې رام او تابع شوى د ځمکې لپاره ذکر شوى، حال دا چې اصلاً دا کلمه د سرکش حيوان لپاره استعماليږي چې انسان هغه رام کوي، ترڅو د خپلو گټو په لاس ته راوړلو کې له هغه څخه کار واخلي. علماوو ويلي چې دلته د دې لفظ اطلاق د ځمکې لپاره مقصود دى ځکه همدا ځمکه چې موږ غوړيدلې او آرامه وينو په حقيقت کې د يوه داسې سرکش حيوان په څېرده چې په ډول، ډول هيبتناکو او حيرانوونکو حرکاتو سره په حرکت کې ده. علمي نظريات او فضايې اکتشافات وايي د ځمکې کُره چې موږ په هغې کې په آرامي اوهوساينې سره ژوند کوو او د هغې له پريمانه نعمتونو څخه گټه اخلو، په خپل وضعي حرکت سره خپل محور کې د يو ساعت په ترڅ کې د ۱۸۰۰ کيلومتر په تيزوالي څرخيږي. همدارنگه په خپل انتقالي حرکت سره په يوه دقيقه کې تقريباً د ۱۸۰۰ کيلو مترو په تيزۍ د لمر په محور څرخېږي، خو سره له دې ټولو حرکتونو او هيبتناکو خوزښتونو او تيزېدو، انسان په هغې کې پرته له دې چې د نا کرارۍ او پرېشانۍ احساس و کړي خپل کارونه سرته رسوی.

# د ځمکې د حرکتونو گټې او رازونه

البته دا ډول، ډول حرکتونه د انسان او د ځمکې په مخ د ژوند کولو لپاره ډېر حکمتونه او گټې لري. چې په ځينو يې پوهېږو او د ځينو نورو له درک او فهم څخه عاجز يو، موږ پوهيږو چې د ځمکې د خپل محور په شاو خوا له حرکت څخه شپه او ورځ پېدا کېږي، د لمر په شاو خوا د ځمکې له حرکت څخه د کال څلور فصلونه منځ ته راځي چې دا ټول د انسان لپاره الله تعالى د قدرتونو او نعمتونو نښې دي، ځکه که دنيا د تل لپاره شپه واى نوټول شيان به د يخني له امله کنگل کېدل او که دنيا د هميش لپاره ورځ واى بيا به ټول شيان د سختې گرمۍ له امله سوځېدل.

په همدې ترتیب که چېرې د لمر په شاو خوا کې د ځمکې انتقــالي حرکـت نـه وای او کــال یــوازې یــو فصل درلودلی، نو د ځمکې پر مخ به ژونـد پـه اوســنۍ بڼـه نـاممکن و، خــو د ځمکـې د دریــم حرکـت او د لمر او لمریز نظام د حکمت په هکله لا تر اوسه علم او علمي اکتشافات په څه نه پوهېږي.

# د ځمکې په نسبت د ذلول د کلمې ځينې دلالتونه

د ځمکې په کُرې د (ذلول) د کلمي اطلاق ډېر دلالتونه لـري چـې الله تعـالی هغـه د انـسان لپـاره تابع او نرمه گرځولې ده. د انسان لپاره د ځمکې رام کېدل او د هغې گټې مختلف اړخونـه لـري چې دا لوست یې د تفصیل جوگه نه دی، مثلاً د انسان لپـاره د ځمکـې مناسـبوالی او د ځمکـې د د جاذبې قوې له حيثه د هغې پرمخ ژونـد تېرول... او د خاورينې کرې هـوارې سطحي د جوړښت او ترکیب لـه حیثه... او د جـوي (فـضایي) پـوښ، د هـوا د کثافت، پـر ځمکـه د ژونـد لپاره د دمحيطي هوا د دقيق تركيب (٪۲۱ اكسيجن، ٪۷۸ نـايتروجن، ٪۱ څـو نـورو عنـصرونو) لـه حيثه... د دځمکې د حجم او له لمر او سپوږمۍ نه د هغې د واټن له حيثه... ځمکې تـه د لمـر د تودوخې درجې د رسيدو له حيثه... د ځمکې په ترکيب کې د اوبو او وچې د نسبت له حيثه... او ځمکې ته د سپوږمۍ د فاصلې او د سمندرونو د مد اوجندر د تـوازن لـه حیثـه... او پـه سـلگونو نور داسې توافقات چې دا کره يې د انسان د ژوند لپاره چمتو کړې ده، ترڅو انسان پـرې ژونـد وکړي او د هغې د مختلفو ظاهري او باطني زېرمو او پانگو څخه گټه ترلاسه کړي، خو دا هوسايي او له ډول، ډول نعمتونو څخه استفاده بـه د تـل لپـاره نـه وي، بلکـې دا بـه د يـوې ټـاکلې او معينې مـودې لپـاره وي چـې د دې مـودې لـه تېرېـدو وروسـته انـسان ارومـرو د خپـل خـالق او منعم په لوري راگرځي، (و اليه النشور) نو پر انسان لازمه ده چې د دې لويو نعمتونو په وړاندې د الله ﷺ شکر ادا کړي. انسان لره دا نه ښايي چې د خپل منعم پالونکي په لور له ستنېدو او د هغه له محاسبې څخه غافل او بې پروا واوسي.

# د تابع شوې ځمکې سرکشي او اضطراب

بيا الله تعالى انسان ته خبر وركوي، دغه ځمكه چې تاسې وربانـدې پـه آرامـۍ او ډاډينـې ژونـد تېروئ، آيا نه پوهيرئ كله چې دا د الله تعـالى پـه مـشيت ولړزيـږي او تاسـې پـه خپلـه خېټـه كې دننه كړي، نو هغه وخت به وپوهېږئ چې زما ويرول څرنگه وي!

بشر چې د دې اېل شوې خاورينې کُرې پرمخ ژوند تېروي او د هغې له زيرمو او خزانو څخه گټه اخلي، ښه پوهيږي چې کله د زلزلو، اورغورځيدنې، طوفانونو او نورو طبيعې پېښو په اثر ځمکه يوازې د يوې ثانيې اويا د محدودو دقيقو لپاره په خوزيدو او اضطراب شي او سرکشي غوره کړي، نو ټول شيان ړڼگوي او هغه څه چې انسانانو پرې جوړ کړي له خاورو سره يوشان کوي او انسان سره له ټول کبر، غرور، ځواک او ټکنالوژۍ بې وسه او ناتوانه او حيران پاتې کيږي. همدا وجه ده چې قرآن کريم هغه انسان ته، چې د ځمکې پرمخ ژوند تېروي او د هغې

د نعمتونو په وړاندې غفلت او بې پروايي کوي، اخطار ورکوي چې د دې لويو نعمتونو په وړاندې شکر ادا وړاندې په خپل خالق او پالونکي ايمان راوړي او د دې ټولو نعمتونو په وړاندې شکر ادا کړي، ترڅو د عذاب وړ ونه گرځي.

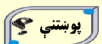
#### د لوست گـټي او لارښووني

د ذکر شویو آیتونو څخه لاندې گټي لاس ته راځي.

۱- الله تعالى ځمکه او څه چې په ځمکه کې دي د انسانانو د گټې لپاره پېداکړي دي.

۲- که چېرې انسانان د الهې نعمتونو شکرانه پرځای نه کړي، دوی به په دردناک عذاب اخته شي.

۳- انسانانو ته جواز لري چې خپل عقـل او فکـر د ځمکـې د هغـو پټـو او څرگنـدو نعمتونـو پـه
 برسېره کولو کې وکاروي چې د ځمکـې په تل کې دي او خپـل ژونـد پـرې نيکمرغـه او سـوکاله
 کړی.



١. لآندې كلمې معنا كړئ:

﴿ ذَلُولاً ، مَنَاكِبِهَا ، الخسف ، تَمُورُ ﴾

۲. د «ذلول» کلمه اصلا د څه شي لپاره استعماليږي او په مبارک آيت کې د ځمکې لپاره يې استعمال څه مناسبت لري؟ توضيح يې کړئ.

۳. د ځمکې درې گوني حرکات د هريوه د تيزوالي سره په لنډه توگه شرحه کړئ؟

د انسان د ژوندانه او هوساينې لپاره د ځمکې د کُرې د مناسبوالي پنځه صفتونه د «ذلول» د مبارکې قرآني کلمې په رڼا کې شرحه کړئ.

٥. د دې الهي وينا ﴿فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ ﴾ په وړاندې مسلمانان څه مكلفيت لـري؟ پـه لنډه تو گه يى واضح كړئ.

٦. په دې مبارک آيت کې د ځمکې کُره د اضطراب او خوځښت په حالت کې د «ذلول» (رام- اېل شوي) د وصف پر عکس څرنگه ستايل شوې ده؟ د «ذلول» مقابله کلمه واضحه کړئ.



د مبارکو آیتونود تفسیر په رڼا کې او د جغرافیې او بیالوژي د علم نه په استفادې سـره د ځمکې د حرکتونو او د هغې د گټو په اړه یـوه مقالـه ولیکئ چې لـه شلوکرښـو څخـه کمـه نـه وي.

## اووم لوست

## الله تعالى سره مينه د پېغمبر ﷺ په پيروۍ کې ده

قَالَ الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُخْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ۞ قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾ غَفُورٌ رَحِيمٌ ۞ قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٣١–٣٢]

#### ژباړه

ای پېغمبره! هغو ته ووایه چې د الله ﷺ او د هغه د رسولﷺ اطاعت و کړئ، بیا که هغوی ستا بلنه ونه منله، نو بیشکه الله له کافرانو سره (چې د هغه او د هغه د رسولﷺ له پیروۍ څخه انګار کوي) مینه نه کوي.

#### د نازلېدلو سبب

ابن المنذر له حسن بصري رحمه الله څخه روايت کړی، فرمايي: د پېغمبر په زمانه کې داسې خلک وو چې ويل به يې: ای محمده! په الله کله سوگند دی چې موږ خپل پروردگار سره مينه لرو، نو دا الهي وينا نازله شوه: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ الله فَاتَبِعُونِي ﴾. همدارنگه محمد بن اسحاق له محمد بن جعفر بن الزبير څخه روايت کړی چې د نجران د نصاراوو استازيو وويل: موږ د الله کله د دوستی په خاطر د عيسی بن مريم او د هغه د مور لله الله تعظيم او عبادت کوو، نو الله کله د دې آيتونو په نزول سره خپل آخري پېغمبر په ته وويل، چې دوی ته ووايه: که چېرې تاسې له الله کله سره مينه لرئ او غواړئ چې الله کله تاسو سره مينه وکړي، نو زما پيروي وکړئ او د الله کله سره شريک مه نيسئ. په دې ترتيب يې د دوی دعوه چې د حضرت عيسی عليم تعظيم او تقديس د الله کله د مينې په خاطر کوي، رد او باطله وگرځوله. (۱)

۱- تفسيرالجامع لاحكام القرآن - ج /۵ص ٩٢.

#### تفسير

په دې دوه آيتونو کې الله تعالى خپل پېغمبر څخته امر کړى چې خلکوته له الله کله سره د دوستى سمه او صحيحه لاره وښيي، ترڅو ټولو انسانانو ته روښانه شي چې کوم خلک د الله کله د دوستى او مينې دعوه کوي. بايد د دې لارې او کړنې په مطابقت عمل وکړي، ترڅو دوى الله کله ته گران شى او الله کله دوى سره مينه ولري.

امام ابن کثیر د دې مبارک آیت په تفسیر کې ویلي دي «دا مبارک آیت حکم کوي چې که هرڅوک د الله ﷺ د محبت او مینې دعوه کوي، خو د محمدي لارې پابند نه وي، هغه په خپله دعوه کې دروغجن دی او د هغه دعوه د قبول وړ نه ده، تر هغه چې د محمدي شریعت او نبوي دین د ټولو ویناوو او کړنو پیروي او اطاعت ونه کړي» (۱) د الله ﷺ او د هغه د رسول د مینې او محبت دعوه د هغوی د اوامرو نه د سر غړونې په صورت کې د قبول وړ نه شي گرځېدلی، لکه: څرنگه چې رسول الله ﷺ په صحیح حدیث کې فرمایلي دي: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً گیشَ عَلَیْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدً» (۱) یعنې که څوک داسې عمل ترسره کړي چې زما د امر (زما د دین) پر بنسټ ولاړ نه وي، هغه مردود دی.

په دى هكله په يو عربي شعر كې څومره ښايسته ويل شوي دي: تَعصِى اِلإِلهَ وَأَنْتَ تُظَهِرُ حُبَّهُ هَذَا لَعَمْرِىْ فِي الْقِياَسَ بَدِيْعُ لَوْ كَانَ حُبُّكَ صَادِقاً لَأَطَعْتُهُ إِنَّ الَّمُحِبَّ لِمَنْ يُحِبُّ مُطِيْعُ

یعنې: د الله د محبت او مینې دعوه کوې، پـه داسې حـال کې چې تـه د هغـه پـه معـصیت او گناه اخته یې ! قسم دی چې دا کـار د عقـل او قیـاس خـلاف دی. کـه سـتا دوسـتي رښـتینې وای نو د هغه اطاعت به دې کولای، ځکه دوست د خپل دوست او محبوب اطاعت کوي.

أزهري د دې آيت په تفسير كې وايي: د الله اله او د هغه د رسول سره د بنده مينه د هغوى داوامرو اطاعت او فرمانبرداري ده او د خداى تعالى مينه له بنده سره، بنده ته د الله تعالى مغفرت او بښنه ده.

## د الله ﷺ د مينې نښې

په دې مبارک آيت کې ليدل کيري چې د الله ﷺ سره د بنده د مينې او محبت لـومړنۍ نـښه د د الله د رسـولﷺ پيـروي او د هغـه د امـر منـل دي چـې د الله ﷺ د مينې او د گنـاهونو د بـښنې

۱- دابن کثیر تفسیر - ج۳/ص/۴۶.

٢-متفق عليه - البخاري - ٢٥٧١ المسلم - ٣٣٢٨

٣- د قرطبي تفسير ج- ۵ - ص - ٩٢

لامل گرځي. الله تعالى ډېر بښونكى او پرهغه چا ډېرمهربانه دى چې د پېغمبرﷺ د پيروۍ او اوامرو د مننې له لارې الله تعالى ته نژدېوالى غواړي.

بيا هم الله تعالى پر خپل پېغمبر د امر په صيغه ټينگار كوي چې خلك د الله كالو د هغه د درسول پيروۍ او د امرمننې ته وهڅوي (قُلْ أَطِيعُواْ الله وَالرَّسُولَ )، ترڅو په ټولو حالاتو، اوامرو او نواهيو كې د الله كا او د هغه د رسول پيروي او اطاعت وكړي. كه څوك د الله كا د مينې او دوستۍ دعوه كوي او بيا د خداى كا د رسول پيروي نه كوي، په حقيقت كې هغه دروغجن دى. مفسرين وايي: د الله كا او د هغه د رسول اطاعت يوازې يو اطاعت دى او هيڅكله جدايي نه مني. د پېغمبر پيروي د الله كا پيروي ده، لكه: چې الله تعالى په بل او هيڅكله جدايي نه مني. د پېغمبر پيروي د الله كا النساء: ۱۸۰ يعنې: څوك چې د الله د رسول محمد پيروي كړې ده.

سهل بن عبدالله فرمايي: له الله تعالى سره د مينې نـښه د قـرآن سـره مينـه ده، د قـرآن سـره د مينـې نښه د پېغمبرﷺ سره مينه ده، د پېغمبرﷺ سره مينه د مينـې نـښه د هغـه د طريقـو او سـنتوپيروي ده او د دپېغمبرﷺ د سنتوسره مينه د آخرت سره مينه ده...(۱)

لکه څرنگه چې د قرآن او سنتو له نصوصو نه څرگنديږي د الله او د هغه د رسول اسره مينه کول د ايمان د غوښتنو او اساساتو څخه گڼل کېږي، د الله او د هغه د رسول اسره مينه د نيکو اعمالو د ترسره کولو باعث گرځي او انسان دې ته هڅوې، ترڅو د الله الله رضا د حاصلولو لپاره نيک، غوره او وړ اعمال ترسره کړي.

له دې مبارک آیت څخه په څرگند ډول جوتیږي چې له الله الله الله سره د مینې لرلو له شروطو څخه د پېغمبر مخه متابعت او د هغه پیروي ده. د پېغمبر پیروي په دې کې ده چې مسلمان د هغه څه د سنتو او طریقو متابعت او فرمانبرداري و کړي. د پېغمبر سنت د هغه د قول فعل اخلاقو او د ژوند د طریقو څخه عبارت دي. په دې اساس که څوک غواړي چې د الله اس سره مینه او محبت ولري او الله الله له ده سره مینه ولري، نو باید د پېغمبر او د هغه د سنتو اطاعت او فرمانبرداري و کړي. په یوه حدیث شریف کې له رسول د نه دوایت دی چې فرمایې:

۱- تفسیرالقرطبی ج۵ ص ۹۲

«عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ مِنْ بَعْدِي»<sup>(۱)</sup>يعنـې پرتاسـو لازمـه ده چـې زمـا د سـنت او له ما وروسته د راتلونكو هدايت شويو راشدينو خلفاوو د سنت او طريقو متابعت وكړئ.

باید و پوهیږو چې د قرآن له نظره د اللهﷺ اود هغه د پېغمبرﷺ د محبت دعوا یوازې شعار او ژبنۍ دعوه نه ده، بلکې د ژوند په فردي او ټولنیزو چارو کې د پېغمبرﷺ د تگــلارې، مـنهج او نظام خپلول او عملي کول دي.

## د پېغمبرﷺ له اطاعته د نافرمانۍ پايلې

الله تعالى د دويم آيت پاى كې په ډېر تند خطاب سره په رسول الله باندې د ايمان دسرغړوونكو او د هغه له اطاعت او پيروي څخه د مخ اړوونكو د پاى اوعاقبت په هكله داسې فرمايي: ﴿ فَإِنْ تَوَلَّوْاْ فَإِنَّ الله لاَ يُحِبُّ الكافرين ﴾ يعنې: كه چيرې هغوى مخ واړوي، نو الله تعالى كافران نه خوښوي.

امام قرطبي ددې آيت په تفسير کې داسې فرمايي: د ﴿فَإِنْ تَوَلَّوْاْ﴾ شرطيه جمله ده او د دې جملې موقعيت ته په کتو سره دهغې معنا داسې ده:که چېرې هغوی د کفر په حالت کې سرغړونه وکړي او د الله ﷺ او د هغه د رسولﷺ له پيروي نه اعراض وکړي ﴿فَإِنَّ الله لاَ يُحِبُّ الكافرين﴾؛ نـو الله كافران نـه خوښوي، يعنې الله تعالى د هغوى لـه كړنـو څخه ناراضه وي او هغوى ته بښنه نه كوى.

دغو مبارکو آیتونو په خپلو لوړو او ځلاندو لارښوونو سره د مسلمان د ژوند منهج او کړنلاره بیان کړي ده چې پر هغو باندې دعمل کولو پایلې، په اخلاص سره د الله علی عبادت، له عذاب څخه خلاصون د اجر او ثواب حاصلول د نیکو اعمالو د ترسره کولو لپاره هڅه او هاند او د الله تعالی د رضا اومحبت حاصلول دی.

## د لوست گټي او لارښووني

د ذکر شویو آیتونو ځینې گټې او لارښوونې دا دي:

♦ له الله تعالى سره مينه او محبت واجب او د ايمان له لوازمو او مقتضياتو څخه گڼل کېږي. لکه: څرنگه چې د الله پېغمبرﷺ فرمايلي دي: "لا يؤمن أحدكم حتى يكون الله ورسوله

١-الأوسط لإبن المنذر، حديث ١٢٨، والسنة للمروزي ، حديث٥٧، وشرح معاني الآثار للطحاوي ،حديث ٣١١

- أحب إليه مما سواهما" يعني: هېڅ يو له تاسو نـه مـؤمن نـه دى، ترڅـو الله او پېغمبـرﷺ يـې لـه نورو ټولو نه ورته گران نه وى.
- ♦ د الله ﷺ مینه د بنده لپاره هغه اصلي موخه اوهدف دی چې د علم او پوهې څښتنان په ژوندانه کې د هغه لپاره هلې ځلې کوي.
- ♦ د مؤمن بنده لپاره د الله ﷺ د مينې او محبت ترلاسه كولو لاره د الله ﷺ په رسول حضرت محمد ﷺ باندې ايمان راوړل او په آسانۍ او سختۍ كې د هغه د شريعت منل او پيروي ده.
- ❖ د الله ﷺ او د هغه د رسول د مينې او محبت دعوه کول په داسې حال کې چې دعوه کوونکی د الله ﷺ او د هغه د رسول له اوامرو او نواهيو څخه مخالفت او سرغړونه کوي، باطله ده او د دې دعوې څښتن به يقينا له زيان او تاوان سره مخ وي.
- ❖ د الله تعالى او د هغه د رسولﷺ د ريښتينې مينې او محبت غوره نمونه دا ده چې د اسلام سپيڅلي دين په كامله بڼه نافذ شي، يعنې د قرآن او سنتو احكام او ارزښتونه د خلكو د ژونـد پـه ټولو فردي او ټولنيزو اړخونوكې په عملي توگه پلي شي.

## پوښتنې 🍨

- ۱. دغه مبارک آیت د نصاراوو دعوه د حضرت عیسی ایسی د تعظیم او لمانځنې په باره کې څرنگه رد کړې ده؟ واضح یې کړئ.
- ٢. ابن كثير رحمه الله د دې آيت ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ الله فاتبعوني ﴾ په تفسير كې څه فرمايلي
   دي؟ په لنډه تو گه يې شرحه كړئ.
  - ٣. د الله ﷺ د مينې او محبت د دعوه تر ټولو غوره نښه په څه کې ده؟
- ددې مبارکې جملې (فاتبعوني)، په رڼاکې د پېغمبرﷺ له محبته څه مراد دی؟ واضح يې
   کړئ.
  - ٥. ددې لوست مبارک آيتونه مسلمانان کومو لارښوونو او آدابو ته متوجه کوي؟



د لوست د موضوع په رڼا کې د الله ﷺ سره د مينې او د پېغمبرﷺ د پيروۍ په هکله دوه مخه مقاله وليکئ.

## اتم لوست

## اسلام بشپر او هراړخيز دين دي

قَالَ الله تعالى: ﴿ أَلَمُ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَالْمُ الله تعالى: ﴿ أَلَمُ تَكَالُوا وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ اللهُ عَيْدًا ﴾ يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا مُ بَعِيدًا ۞ وَإِذَا قِيلَ هَمُ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ لَيُطَلِّهُمْ ضَلَالًا مُ بَعِيدًا صُدُودًا ﴾ [النساء: ٥٠-٤١]

### د ځينو کلمو معناوې

يَزْعُمُونَ: گومان كوي، دروغجنه دعوه كوي.

الطَّاغُوتِ: هر هغه څه چې پرته له الله تعالى يې عبادت او لمانځنه كېږي او حَكـم وټماكلى شي.

يَصُدُّونَ: مخ اړوي، او نور منع کوي.

#### ژباړه

ای پېغمبره! آیا تا هغو خلکو ته نه دي کتلي چې گمان کوي چې موږ ایمان راوړی دی په هغه کتاب چې تاته راغلی دی او په هغو کتابونو چې له تا څخه مخکې نازل شوي دي. هغوی غواړي چې خپلې چارې د فیصلې لپاره د طاغوت لوري ته یوسي. حال دا دی چې هغو ته له طاغوت نه د منکریدو حکم شوی ؤ، شیطان غواړي چې هغو گمراه کړي او د سمې لارې نه یې ډېر لرې وباسي اوکله چې هغوی ته وویل شي چې د الله کا نازل شوي کلام او رسول ته راشئ، نو ته وینې چې منافقان له تا څخه مخ اړوي په مخ اړولو سره.

#### د نازلېدلو سبب

مفسرينو ددې مبارک آيت ﴿أَمَّ تَرَ إِلَى الذين يَزْعُمُونَ... د نـزول پـه هکلـه مشابه روايتونـه نقـل کړي چې يو سبب يې دا دى: ثعلبي او ابن ابو حاتم له ابن عباس رضـى الله عنهما څخه روايت کړى د بـشر پـه نامـه يـو تـن منافق لـه يـوه يهـودي سـره دعـوه درلـوده. يهـودي وغوښـتل چې پېغمبر ته د فيصلې لپاره مراجعه و کړي، خو منافق ټينگار کاوه چې کعب بـن اشـرف تـه چې د يهوديانو مشر ؤ، د پرېکـړې لپاره ولاړشـي. پـه پايلـه کـې د الله پېغمبر ته تـه ورغلـل او د الله پېغمبر د جنجالي قضيې له اورېدلو وروسته د يهـودي پـه گټـه حکـم وکړ، خو (منافق بـشر) د

الله د پېغمبر پې پرېکړه ونه منله او له يهودي سره د حضرت عمر په حضور ته ولاړل، تر څو هغه د دوى ترمنځ حکم و کړي. عمر بن الخطاب د موضوع له اوريدلو وروسته دوى ته وويل، تاسو دلته ايسار شئ. زه ستاسو ترمنځ فيصله کوم. حضرت عمر بن الخطاب کور ته ننووت، خپله توره يې راواخيسته راووت او د منافق سر يې غوڅ او اعلان يې و کړ، دا ده زما فيصله، د هغه چا په هکله چې د الله او د هغه د پېغمبر په حکم او فيصله نه راضي کېږي. دا مبارک آيت په همدې وخت کې په همدې اړوند نازل شو. پېغمبر حضرت عمر بن الخطاب ته «فاروق» يعني د حق او باطل بيلوونکي لقب ورکړ.

په بل روایت کې د دې مبارک آیت په شان نزول کې داسې راغلي چې دا متبرکه آیت د منافقینو د یو ټولي په باره کې نازل شوی دی چې هغوی به خپلې فیصلې د جاهلیت د رسمونو پر بنسټ کولې.

د آیت د نزول سبب چې هرڅه وي مگر د قاعدې پر بنسټ (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب) یعنې د قرآن عام لفظ معتبر دی نه د آیت د نزول ځانگړی سبب، د دې آیت نص د هغو کسانو عمل ردوي چې په خپلو فیصلو کې د اسلام له احکاموڅخه تېرې کوي او خپلې قضیي او شخړې د شیطان یا باطلو او غیر اسلامي قوانینو پر بنسټ کوي.

#### نفسير

امام ابن کثیر رحمه الله د ذکر شوي آیت په تفسیر کې ویلي دي، الله تعالی پـر هغه چـا چـې پـه الله او پېغمبرﷺ او په پخوانیو انبیـاوو د ایمـان دعـوه کـوي، خـو د دعـوو او جگـړو حـل او فـصـل د الله د کتاب او د رسولﷺ له سنتو پرته د نورو په فیصلې او قضا بانـدې راضـي کېـږي او هغوتـه مخه کوي، شدیداً رد کړی، هغه یي باطل او د طاغوت فیصله بللي ده.

په دې مبارک آیت کې د منافقانو له نښو څخه یوه لویه او څرگنده نښه ذکر شوې، ترڅو یې مؤمنان وپېژني او له هغې څخه ډډه وکړي. د منافقانو دا لویه نښه ده چې هغوی په اسلام او په هغه څه چې پر پېغمبر باندې نازل شوي دي، د ایمان دعوه کوي، خو هر کله چې د الله کاو رسول ککم او فیصلې ته وغوښتل شي، مخ اړوي او سرغړونه کوي او په دې توگه خپل منافقت او دروغ ښکاره کوي.

#### فعالىت

ولې يهودي ونه غوښتل چې د فيصلې لپاره کعب بن اشرف يهودي تـه ولاړشـي، بلکـې د الله د رسـول حکميـت يې غوره وباله؟ زده کوونکي دې د خپل ښاغلي ښوونکي په لار ښوونه په دې هکله بحث او څېړنه وکړي.

۱- تفسیر ابن کثیر ج ۱۳۸/۴

#### د الله او د رسول حاکمیت

حاكميت او فيصله يوازې الله على لره ده او د الله او پېغمبر د حكمونو منل د ايمان او اسلام شرط دى، لكه: خرنگه چې الله على فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ [النساء: ۵۹] يعنې: اى مؤمنانو! د الله اطاعت وكړئ او د رسول اطاعت وكړئ او د هغو كسانو پيروي وكړئ چې پر تاسې آمران دي. كه ستاسې ترمنځ په كومه چاره كې شخړه پېښه شي، نو هغه د الله الله الله الله الوري ته محوله كړئ، كه تاسې په رښتيا سره پرالله الله او د آخرت په ورځ ايمان لرئ.

د الله او پېغمبر الطاعت او د امر مننه واجب او قطعي ده، نو کوم کسان چې د ايمان دعوه کوي بايد په خپلو ټولو چاروکې د الله الله د حکم او د الله الله د يې د پېغمبر د حکم پيروي واجبه ده، بلکې که وکړي، ځکه نه يوازې دا چې د الله د حکم او د پېغمبر د حکم پيروي واجبه ده، بلکې که کوم مؤمن د الله الله د رسول په فيصله د زړه له کومې راضي او خوشحاله نشي او په بشپړه توگه ورته غاړه کښينږدي، د ايمان په دعوه کې ريښتني نه دی، لکه: چې قرآن کريم په خرگنده توگه په دې هکله فرمايي: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحُكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ مُمُ لَا عَرَكنده توگه په دې هکله فرمايي: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحُكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ مُمُ لَا عَرفي الله الله به دې دوى هېڅکله مؤمنان کيداى نشي، ترڅو چې تا په خپل منځي شخړو کې ستا په رب قسم چې دوى هېڅکله مؤمنان کيداى نشي، ترڅو چې تا په خپل منځي شخړو کې حکم او فيصله کوونکى ونه مني بيا چې ته څه فيصله و کړې پر هغې باندې په خپلو زړونو کې څه تنگى هم احساس نه کړې، بلکى سر تر پايه يې ومني.

### اسلام تجزیه نه منی

د پورتني مبارک آیت او د قرآن او سنتو د نورو نصوصو پربنسټ، فیصله باید د الهي احکامو پر بنسټ وي. دا حکم ټولو قضیو او شخړو ته که وړې وي او که غټې شاملېږي او هېڅکله تجزیه او استثنا نه قبلوي.

اسلام د الله ﷺ کامل او پـوره دیـن او د ټولـو ادیـانو بـشپړوونکی دی. الله تعـالی د اسـلام دیـن د وروستني دین په توگه د بشریت لپاره غـوره کـړی دی. هرڅـوک چـې لـه اسـلام څخـه پرتـه بـل

دين قبلوي هېڅکله به ورڅخه ونه منل شي، لکه: څرنگه چې الله تعـالى فرمـايلي دي: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ﴾ [آل عمران: ١٩]: د الله په وړاندې دين همدا اسلام دى.

يه بل آيت كي الله عَلَى فرمايي: ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْإَسْرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥]

يعنې: له اسلام پرته چې هر څوک کوم بل دين غوره کړي هيڅکله بـه ورڅخـه قبـول نـه شـي او په آخرت کې به هغه ناکام او زيانمن وي.

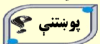
اسلام داسې دین دی چې ثابت او ښکاره بنسټونه او قواعد لري. باید په بشپړه او کامله توگه عملي شي، ټولې لارښوونې او احکام یې ومنل شي، په ټولنه کې تطبیق او مثبتې او گټورې پایلې یې معلومې شي. هېڅوک حق نه لري چې اسلام تجزیه کړي یا په بله وینا یو حکم یې ومني او بل یې پریبر دي. الله تعالی فرمایي: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ کَافَّهٌ ﴾ [البقرة: ٢٠٨] یعنې ای مؤمنانو! تاسې په بشپړ ډول په اسلام کې ننو ځئ او په بل آیت کې الله تعالی د هغو کسانو مذمت او بدي بیانوي څوک چې ځینې احکام قبلوي او د ځینو نورو له مننې نه سرغړونه کوي، داسې فرمایي: ﴿أَفْتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ الْکِتَابِ وَتَکْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَنْ یَفْعَلُ فَرُون کِنْکُمْ إِلَّا خِزْيٌ فِي الْحَیَاقِ الدُّنیا وَیَوْمَ الْقِیَامَةِ یُرَدُّونَ إِلَی اَشَدِّ الْعُذَابِ... ﴾ [البقرة: ١٥] یعنې: آیا تاسې ځینې کتاب منئ او له ځینې نورو څخه بیا انکار کوئ ؟ نو د هغو خلکو جزا چې دا رنگه کارونه کوي پرته له دي بل څه نه ده چې په دنیاوي ژوند کې به له رسوایئ سره مخ ری او د قیامت په ورځ به د خورا سخت عذاب په لور وروستل شي.

د اسلام د سپیڅلي دین د احکامو تجزیه او د هغه د ارزښتونو او تعلیماتو نیمگړی تطبیق په فردي او ټولنیز ژوند کې مطلوبې او ټول اړخیزې پایلې نه ورکوي او د اسلام د کامل، شامل او هر اړخیزه دین له طبیعت سره په تضاد کې دی، ځکه اسلامي احکام او ارزښتونه د یو ماشین او یا لویې کارخانې د پرزو په څېر یو تربله تړاو لري. که چېري هدف دا وي چې دغه نظام په سمه توگه کار وکړي او د بشر د دنیوي او اخروي نیکمرغیو مطلوبه نتایج ورڅخه ترلاسه شې لازمه ده چې دغه نظام د ژوند په ټولو اړخونو، لکه: د اعتقاداتو، عباداتو، معاملاتو، اخلاقو، قضا، سیاست، اقتصاد او نورو برخو کې فعال او عملی شی.

## د لوست گتې او لارښوونې

د لوست ځينې گټې او لارښوونې په لاندې ډول دي.

- حکمیت او فیصله د الله ﷺ لـه کتـاب او د رسـول اللهﷺ لـه سـنتو پرتـه حرامـه ده او جـواز نهلری.
- نشی او هغه رد کړي.
- پر مسلمان لازمه ده چې د شخړو او دعوو د حل لپاره د الله کل کتاب او د رسول کل سنتوته مراجعه و کړي او د الله کل او د هغه د رسول کل له حکم څخه د زړه له کومې رضایت څرگند کړي.
- اسلام هر اړخيز دين دى، تجزيه نه مني. د اسلام احكام اوقوانين بايـد پـه هـر اړخيـزه توگه د مسلمانانو پـه فـردي او ټـولنيز ژوندانـه كې عملـي شـي، ترڅـو هغـه پـايلې چې الله تعالى يـې د بشريت د اصلاح او نيكمرغۍ لپاره اراده كړې، ترلاسه شي.
- به د اسلام د ځينو احکامو منل او د ځينو پرېښودل په خپل ذات کې له اسلام سره دښمني او مخالفت دی، لکه چې حضرت ابوبکر صديق ﷺ د مسلمانانو لومړني خليفه د لمانځه او زکات ترمنځ د توپير کوونکو پر ضد د جنگ اعلان وکړ چې د ردت د جنگونو په نامه يادېږي.



- د«طاغوت» معنا او مفهوم بیان کړئ.
- ۲. ولې هغه یهودي ونه غوښتل د فیصلې لپاره کعب بن اشرف ته، چې د یهودیانو لوی مشرو، مراجعه و کړی؟
- ۳. د الله ﷺ او د الله د پېغمبرﷺ له حکم پرته د بـل چـا د حکـم منلوته څـه ويـل کېـږي او څـه حکـم لري؟
- مبار کو آیتونو د منافقانو یو اساسي او بنسټیز صفت بیان کړی، دا اساسي صفت کوم دی؟
   واضح یې کړئ.
- ٥. څوک چې يوازې د الله ﷺ حکم قبول کړي او د پېغمبرﷺ په حکم عمل نه کوي څه
   حکم لري؟ په قرآني آيتونو او احاديثو استدلال وکړئ.
- ٦. که څوک د اسلام په ځينو احکامو عمل وکړي او ځينې نور قصداً پرېږدي، څه حکم لري؟



د قرآن اونبوي احادیثو په رڼا کې د اسلامي احکامو د تجزیې د منفي نتایجو پـه هکلـه یـوه مقالـه ولیکئ چې له شلوکرښو څخه کمه نه وي.

### نهم لوست

## لمونځ تل پاتې اونه شليدونکې فريضه ده

قَالَ الله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوًا مُبِينًا ۞ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ فَيُمُ الصَّلَاةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِنْ وَرَائِكُمْ وَلْتَأْتِ طَائِفَةٌ أَخْرَى لَا يُعْفُلُونَ عَلَيْكُمْ وَلْيَأْخُذُوا جَذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْدِيتَكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ أَذًى مِنْ مَطَرٍ أَوْ كُنْتُمْ مَرْضَى لَوْنَ عَلَيْكُمْ فِيمِيلُونَ عَلَيْكُمْ وَخُذُوا جِذْرَكُمْ إِنَّ اللَّهَ أَعَدً لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ۞ فَإِذَا عَضَيْتُمُ وَخُذُوا جِذْرَكُمْ إِنَّ اللَّهَ أَعَدً لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ۞ فَإِذَا عَضَيْتُهُمْ الْصَّلَاةَ وَاحِدَةً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ أَذًى مِنْ مَطَرٍ أَوْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَنْ تَنْعُوا اللَّهُ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اطْمَأْنَنْتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى اللهُ وَيَنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا ۞ وَلَا تَقْبُوا فِي ابْتِعَاءِ الْقَوْمِ إِنْ تَكُونُوا تَأْلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلُمُونَ وَاللَّهُ مَا لَا يَوْجُونَ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٠١-١٠٤]

## د ځينو کلمو معناوې

إِذَا ضَرَبْتُمْ: كله چې مو سفر وكړ.

جُنَاحٌ: گناه، وبال

أَن يَفْتِنَكُمُ: كه چېرې تاسوته ضرر او آزار ورسوى.

كِتَابًا مَوْقُوتًا: د وخت په پابندۍ فرض شوى دى.

وَلَا تَهِنُوا: سستى او اتنبلى مه كوئ.

يَأْلَمُونَ: دردمن كېږي، غم وررسېږي (كړاو گالي)

## ژباړه

او کله چې تاسو په سفر ووتلئ، نو څه باک نشته که په لمانځه کې لنـډوالی وکړئ(په تېـره بيا) کله چې له تاسـې سـره دا ډار وي چـې کـافران بـه مـو وځـوروي، بـې لـه شـکه چـې کـافران ستاسی ښکاره دښمنان دی.

او اى پېغمبره! كله چې ته د مسلمانانو په منځ كې يې او (د جنگ پـه حالـت كـې) لـه هغـو سـره په لمانځه ولاړ يې نو (په كار ده چې) له هغو څخه يـوه ډلـه دې لـه تاسـره ودرېـږي او وسـله دې په لاس كې واخلي، بيا چې كله هغـوى سـجده وكـړه، نـو وروسـته دې شـي او هغـه بلـه ډلـه دې

راشي، چې (لا تراوسه يې) لمونځ نه دى كړى اوله تاسره دې لمونځ وكړي او هغه دې هم تيار او په وسله سنباله اوسي، ځكه كافران د دې (څارنه كوي) چې كه تاسې له خپلو وسلو او خپلو تجهيزاتو نه لږ شان غافله شئ هغوى به پرتاسې يو نا څاپي يرغل وكړي. البته كه وو پر تاسې ضرر له باران څخه يا ناروغان اوسئ، نو په وسلې اېښودلو كې څه باك نشته، خو بيا هم څارنه وكړئ، بى له شكه الله گلا كافرانو ته رسوا كوونكى عذاب تيار كړى دى.

بيا كله چې له لمانځه څخه وزگار شئ، نو په ولاړې او ناستې او ملاستې په هـر حالت كې الله کچه يادوئ. او كله چې ډاډه شئ، نو عادي لمونځ اداء كړئ، بې شكه چې لمـونځ پرمؤمنـانو په ټاكلو وختونو كي فرض كړاى شوى دى.

د دښمن د دلو په تعقیبولو کې سستي مه کوئ، که تاسو کړاو گالئ، نـو ستاسـو پـه شـان هغـوی هـم کړاو گالي، خو تاسې له الله ﷺ نه د هغه څه هیله من یاست چې هغـوي یـې هیلـه مـن نـه دي. الله ﷺ پرهر څه پوهیږي او الله ﷺ د پوهی او حکمت خاوند دی.

#### تفسير

## په اسلام کې د لمانځه مقام او منزلت

لمونځ (صلاة) د دعا په معنا دی اوپه شریعت کې د الله تعالی په دربار کې هغه ځانگړی عبادت دی چې په قیام، رکوع، سجده او مخصوصو دعاگانومشتمل دی. لمونځ د اسلام دویم رکن دی. الله تعالی په خپلې دې وینا سره چې فرمایي: ﴿الَّذِینَ یُوْمِنُونَ بِالْغَیْبِ وَیُقِیمُونَ الصَّلَاةَ...﴾ [البقرة: ۳] د لمونځ ادا کول وروسته له ایمان بالغیب څخه د متقي او پرهیزگارو بندگانو دویم صفت ښودلی دی او د هغوی مدحه او ستاینه یې کړې ده. لمونځ هغه فریضه ده چې د مؤمن اړیکې له الله تعالی سره په ورځ کې پنځه ځله ټینگوي. په قرآن او حدیث کې د لمانځه د اداکولو یادونه د اقامت په تعبیر سره د دغې فریضې په دوام او ثبات دلالت کوي، په دې معنا چې دغه فریضه باید هېڅکله هم ترک نه شی.

به دې امله قرآن عظیم الشأن حتی د جنگ او جگړې پر مهال هم د دې فریضې په اداکولو تینگار کړی دی او د وېرې د لمانځه د اداکولو طریقه یې بیان کړې ده، ځکه چې لمونځ د مؤمن لپاره د جگړې پر مهال د ارزښتناکې وسلې په څېر دی، ځکه به د پېغمبر مالگري او ریښتني مؤمنان په دغې وسلې سمبال د جگړې ډگر ته ننوتل او پر خپلو دښمنانو به بریالي کېدل.

په دې مبارکو آیتونو کې د سفر احکام، د لمانځه د لنډوالي مشروعیت، د ډار او خطر په وخت کې د لمانځه د ادا کولو څرنگوالی، د لمانځه د وختونو فرضیت او نور احکام بیان شوي دي چې په دغو ټولو حالاتو کې د الله الله په عبادت د مؤمنانو پابندي، د لمانځه ادا کول، وخت پېژندنه، له وخت څخه ښه گټه اخیستنه او په کارونو کې د مسلمانانو د زیار او جدیت څرگندونه کوي.

کوم احکام چې علماوو له دې آيتونو څخه را ايستلي هغه دا دي.

۱. جمهور علماء په دې آند دي چې مبارک آیت په سفر کې د لمانځه د لنډون(قصر) مشروعیت ثابت کړی دی او له لنډون څخه مراد د رکعتونو په کمیت او عدد کې دی، یعنې څلور رکعتي فرض لمونځ دوه رکعته ادا کیږي، توپیر نه کوي چې د ډار او خطر سفر وي او که مسافر د امن او آرامۍ په حالت کې وي.

۲. د قصر د لمانځه د مودې په هکله علماء مختلفې ويناوې لري، د حنفي مذهب مطابق داموده د درې ورځو او درې شپو عادي پلی تگ ټاکل شوی دی.

٣. دسفر د ډولونو په هکله هـم د علماوو رايې مختلفې دي. په داسې حـال کې چې ټول علماء د جهاد، حج، عمرې او نيکو مقصدونو او د صله رحمۍ او خپلولۍ پاللو په سفرونو کې متفق دي. جمهور علماء په دې نظر دي چې په مباح سفر، لکه: تجارت او داسې نورو کې د لمانځه لنډون جواز لري، خو د معصيت او گناه په سفر، لکه: بغاوت، لارې شکول او داسې نورو کې جواز نه لري.

٤. د اقامت او اوسیدنې د مودې په هکله له پنځلسو ورځو څخه د زیاتو اوسیدلو نیت اقامتگڼل کیږي، نو لمونځ به پوره کوي خو د پنځلسو ورځو څخه کم د قصر موجب دی.

٥. په دې مبارک آیت ﴿إِنَّ الصلاة کَانَتْ عَلَى المؤمنين کِتَاباً مَّوْقُوتاً ﴾ کې د لمانځه فرضیت په بلاغي او بیاني ډېرو تاکیداتو سره راغلی، ترڅو مسلمانان په هر راز حالاتو او شرطونو کې د دې فریضې له ادا کولو څخه غفلت او تنبلي ونه کړي. د لمانځه ادا کول پر مسلمانانو په ټاکلو وختونو کې فرض شوي چې باید د اقامت، سفر، امن، خطر او په هرحالت کې ادا شي.

۲. په مبارکو آیتونوکې راغلي دي چې مؤمنانو ته نه ښايي د خپلو دښمنانو په وړاندې سستی او بیوسي ښکاره کړي، ځکه دښمنان یې تل د زیان او له منځه وړلو په تکل کې دي، ځکه د عقل په حکم او د سنتو مطابق د حق او باطل ترمنځ مقابله او مدافعه، لکه: څرنگه چې مؤمنان د ستونزو، رنځونو او دردونو سره مخ کېږي، دښمنان یې هم د دې رنځونو او دردونو سره مخ کېږي، د ښمنان یې هم د دې رنځونو او دردونو

څخه خلاصون نه لري، بلکې د مومنانو په څېر دوی هـم لـه زیاتو سـتونزو، رنځونـو او دردونـو سره مخ کېږي، خو د دې کړاوونو په وړاندې مومنان د الله ﷺ رضا، د دیـن لـوړوالی او اخـروي اجر حاصلوي، په داسې حال کې چې دښمنان یې پرتـه لـه دې چې د نفـس او شیطاني غوښتنې یې تر سره شي او د آخرت له زیان او نقصان سره مخامخ شي، بل څه نه شي حاصلولی.

## د وېرې(خوف) لمونځ او د ادا کولو کيفيت يې

په ذکر شويو مبارکو آيتونو کې د وېرې د لمانځه مشروعيت او کيفيت په داسې توگه بيان شوى دى چې هرکله مسلمانان د جنگ يا خطر په حالت کې وي، نو الله تعالى خپل پېغمبر ته امر کړى چې صحابه په دوو ډلو وويشي. لومړۍ ډله له وسلې سره د اسلام له پېغمبر شسره د جماعت لمونځ پيل او دويمه ډله دې د حفاظت لپاره د دښمن په وړاندې څارنه او نظارت وکړي. کله چې يو رکعت لمونځ ادا شو، لمونځ کوونکې ډله به د ساتونکې ډلې ځاى ته ولاړه شي او ساتونکې ډله به د الله په پېغمبر (د جماعت کوونکو امام) پسې له خپلى وسلې سره ودرېږي او دويم رکعت به ادا کړي د امام له سلام گرځولو څخه وروسته به دا ډله پرته له سلام گرځولو د ساتنې او حفاظت ځاى ته ولاړه شي او لومړۍ ډله به راشي، پاتې يو رکعت به د لاحق په توگه ادا کړي بيا دويمه ډله به راوگرځي او پاتې يو رکعت به د مسبوق په توگه له قرائت سره ادا کړي او د تشهد او درود له ويلو څخه وروسته به سلام وگرځوي. البته دا د کړ شوې طريقه د احنافو له مذهب سره سمون لري او نورو مذهبونو په لېر توپير سره د وېرې د لمانځه ترتيب بيان کړى دى چې تفصيل يې د فقهې په کتابونو کې ذکر شوي.

### فعاليت

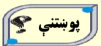
زده کوونکي دې د ښوونکي تر لارښوونې لانـدې د وېـرې د لمانځـه د ادا کولـو طريقـه د ځينـو نورو مذهبونو له نظره وڅېړي.

## د لوست گتې او لارښوونې

دا مبارک آيتونه ډېرې لارښوونې لري چې ځينې يې په دې ډول دي:

❖ الله تعالى مسلمانانو ته د جماعت د لمانځه په ادا کولـو امـر کـړى آن تـردې چـې کـه هغـوى له دښمن سره د جگړې د تيارۍ په حالت کې هم وي.

- لمونځ د بنده او الله ﷺ ترمنځ اړیکه ده. له همدې امله اسلام خپل پیروان د جنگ په میدان
   کې هم د لمانځه په ادا کولو ملزم کړي دي، ځکه هرکله چې د مجاهد او الله ﷺ ترمنځ رابطه
   او اړیکې ټینگې شي، الله ﷺ له هغه سره مرسته کوي او بری وربښي.
- ❖ په داسې حال کې چې د اسلام مقدس دين د بنده او پروردگار ترمنځ د اړيکو په ساتلو امر کړی، په عين حال کې يې د خوف د لمانځه پر مهال په څارنه، هر ډول وسله اخيستنه، پاملرنه، احتياط او چمتو والی هم ټينگار کړی دی.
- ♦ اسلام خپل پیروان په روحي، عقلي او جسمي روزنه پالي، که هغوی د دې پالنې پربنسټ عمل وکړي، نو په دنیا کې به کامیابي، برلاسي او نیکمرغي او په آخرت کې لوړې درجې تر لاسه کړي.
- ♦ لمونځ په ټولو ارکانو، شروطو او آدابو کې د سپیڅلتیا، نظم، وخت پیژندنې، پابندۍ او جدیت مظهر دی.



- ١. د لاندينيو كلمو معناوې واضحې كړئ:
- (إِذَا ضَرَبْتُمْ أَن يَفْتِنَكُمُ كِتَابًا مَوْقُوتًا وَلا تَقِنُوا يَأْلَمُونَ)
- ۲. د سفر هغه موده چې د لمانځه د لنه ادا کولو موجب گرځي د احنافو د مذهب له نظره څومره ده؟
- ٣. د لمانځه په لنډ ادا کولو او په سفر کې د روژې خوړلو حکمت د اسلام د مقدس دين له نظره څه شي دي؟
  - په کومو حالاتو کې مسلمانان د وېرې د لمانځه په ادا کولو مکلفېږي؟
  - ٥. د ويرې د لمانځه ادا کول د اسلامي شريعت له مخې په څه دلالت کوي؟



زده کوونکي دې د آیتونـو او احـادیثو نـه پـه اسـتفادې سـره د لمانځـه د گټـو پـه اړه یـوه مقالـه ولیکی چې له پنځلسوکرښو څخه کمه نه وي.

#### لسم لوست

## د ظلم د مخنيوي لپاره د جهاد اجازه

قَالَ الله تعالى: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ الَّذِينَ اللهُ وَلَوْلَا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ أَخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِعَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللهُ وَلَوْلَا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ فَكْرِمَتْ صَوَامِعُ وَبِيعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا السَّمُ اللهِ كَثِيرًا وَلَيَنْصُرُنَّ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللهَ لَقُومِيٌّ عَزِيزٌ ﴿ اللَّهُ الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا إِنَّ اللهَ لَقُومِيٌّ عَزِيزٌ ﴿ اللَّهُ الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا النَّكَاةُ وَأَمَرُوا اللَّهُ لَقُومِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٣٩-٢]

## د ځينو کلمو معناوې

بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا: په سبب د دې چې دوی د ظلم مورد وگرځېدل.

بِغَيْر حَقّ: په ناروا.

صَوَامِعُ: د صومعه جمع ده، د راهبانو ځانگړي عبادت ځايونه.

بِيَعٌ: د بيعه جمع - د نصاراوو کليساوې.

صَلَوَاتٌ: د يهو ديانو عبادت ځايونه.

مَسَاجِدُ: د مسلمانانو عبادت ځايونه.

لَقُويٌّ عَزيزٌ: برلاسي او غالب دي.

إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ: كه چېرې دوى بريالي كړو او قدرت وروبښو په ځمكه كې.

#### ژباړه

هغو کسانوته (د جهاد) اجازه ورکړل شـوه (چـې د هغـوی پـرخلاف پـه تېـري او جگـړه لاس پـورې کېږي) ځکه، هغوی مظلومان دي او اللهﷺ په يقيني ډول د هغو د ملاتړ وس او توان لري.

دا هغه کسان دي چې له خپلو کورونو څخه په ناحقه وایستل شول، یوازې په دې جرم چې هغوی وایي زموږ رب الله ﷺ دی. که الله ﷺ خلک یو دبل په واسطه دفع نه کړي او مخه یې ونه نیسي، نو د راهبانو خانقاوې، د عیسویانو کلیساگانې او د یهودیانو د عبادت ځایونه او جوماتونه چې په هغو کې د الله ﷺ نوم ډېر زیات اخیستل کېږي، دا ټول به نړول شوی وای.

الله ﷺ به هرومرو د هغو کسانو ملا تړي وي څوک چې د هغه د ديـن مـلا تـړې وي، الله ﷺ ډېـر زورور او بر لاسـي دي.

دا هغه کسان دي چې که موږ دوی ته په ځمکه کې وس او واک ورکړو، نو لمونځ به قایم کړي، زکات به ورکړي، په ښو چارو به امر وکړي او د بدیو مخه به نیسي او د ټولو چارو پای د الله ﷺ په لاس کې دی

#### تفسير

## په اسلام کې د جهاد مشروعیت

مفسرينو ويلي دي ذكر شوي آيتونه هغه لومړني آيتونه دي چې د جهاد د مشروعيت او روا والي په اړه نازل شوي دي. كله چې د اسلام پېغمبر په مكه كې و، مشركانو د مسلمانانو كوچنۍ ډله ډېره ځوروله، د پېغمبر پياران او ملگري به وهل شوي او ټپي شوي د ده حضورته راتلل او خپل مظلوميت به يې د الله پي رسول ته وړاندې كاوه، خو پېغمبر پيه به دوى ته ويل: د صبر او زغم څخه كار واخلئ، ځكه چې زه په جنگ نه يم مامور شوى، تر دې چې پېغمبر هجرت وكړ او دغه آيت نازل شو.

په دې مبارک آیت کې د مسلمانانو لپاره د جنگ د اجازې علت د دوی مظلومیت بیان شوی، نوځکه الله که دوی ته امر و کړ چې د خپلې عقیدې، ځان، مال او وطن د دفاع لپاره جهاد و کړي، نو الله که جهاد په خپل مناسب وخت کې فرض کړ. که چېرې مؤمنان په مکه مکرمه کې په جنگ مأمور شوي وای او دا هغه وخت و چې مشرکان له ډېرښت او قوت نه برخمن وو، نو د مسلمانانو لپاره جهاد یو ستونزمن کار و. کله چې مسلمانان په مدینه منوره کې ځای پر ځای شول او یو مرکز یې جوړ کړ، نو الله تعالی د جهاد حکم نازل کړ. مومنانو ته یې اجازه ورکړه چې له خپلو ځانونو څخه د فاع و کړي او دوی ته یې د بریالیتوب او برلاسۍ وعده هم ورکړه.

## د ځمکې پر مخ د فساد مخه نيول

بيا الله ﷺ مؤمنان جهاد ته ترغيب او وهڅول او دا يې ورته وښوده چې د ظالمانو په وړاندې جهاد، مقابله او له ځانه دفاع داسې الهي سنت او طريقه ده چې د نړۍ نظام اومصلحت يې غوښتنه کوي، ځکه که چېرې پر مظلومانو باندې د ظالمانو لاسونه له ظلم او تېرې پر مخ فساد خپرېږي. نو که مؤمنان د مشرکانود ظلم او تېري په وړاندې جهاد

ونه کړي مشرکان نورهم سرکشۍ او فساد ته مخه کوي، د عبادت، خیر او ښیگڼې ځایونه نړوي، نو د ظالمانو په وړاندې جنگ او جهاد د نړېوال نظام د ورانیدو او د ځمکې پر مخ د فساد مخه نیسي.

په ذکر شوي مبارک آیت کې د جهاد مشروعیت د ټولو انسانانو او ټولو ادیانو له حقوقو څخه د دفاع لپاره ذکر شوی. الله تعالی د نورو ادیانو د عبادت ځایونه د مسلمانانو په عبادت ځایونو مقدم کړي، ترڅو څرگنده شي چې جهاد په اسلام کې یوازې د مسلمانانو د حفاظت لپاره نه دی بلکې د ټولو مظلومو انسانانو د دفاع لپاره او د نورو ادیانو د معنوي او دیني حقوقو د حفاظت لپاره هم دی.

## د ټولنې د اصلاح بنسټونه

ذکر شویو مبارکو آیتونو د اسلامی ټولنی د اصلاح او قوت تر ټولو غوره بنسټونه بیان کړي دي او هغه دا چــي د الله ﷺ مــومن او ريــښتيني بنــدگان هغــه څــوک دي چــي د الله ﷺ عبــادت کوي او د ظلم او تېري په صورت کې هغوی ته دا حق ورکړ شوی دی چې د ظلم او تېري پرخلاف پاڅون و کړي او د خپل ځان او مقدساتو نه دفاع و کړي. د دې آيت او د قرآن عظيم الشأن او د نبوی سنتو د نـورو نـصوصو پـر اسـاس د مـسلمانانوجگړې او جنگونـه د شخـصي گټـو او غوښتنو د لاسته راوړلو لپاره نه دي بلکی د دې ټولو ترشا لوړ او ستر اهـداف او مـوخی، لكه: د حق او عدالت له ارزښتونو نه دفاع، د مستضعفو او بي وزلو مظلومانو مرسته، د قوت برابرول او پرنورو د تېري او زياتي مخنيوي او داسې نور شتون لري. کله چې مسلمانان د الله ﷺ په مرسته او توفيق پر يوې ځمکې حاکم او برلاسيتوب پـرې حاصـل کـړي، نـو پـه ټولنـه کې د اصلاح د بنسټونو د عملي کولو او تطبيقولو مسؤوليت په اوږو اخلي، ترڅو ټولنه د خير او كاميابۍ په لور روانه كړي. الله تعالى په دې آيتونو كې مؤمنـان خپلـو اصـلاحى مـسؤوليتونو تـه متوجه كوي او فرمايي: كـوم مؤمنـان چـي د الله ﷺ د ديـن مرسـته كـوي، الله ﷺ لـه هغـوى سـره مرسته کوي. کله چې هغوي پرخپلو دښمنانو برلاسي شي او پر ځمکه حاکم وگرځي، د الله ﷺ شكر ادا كوي او د خپلې عقيدې او اخلاص څرگندونه كـوي، لمونځونـه كـوي، محتـاجو او مسکینانوته د خپلو مالونو زکات ورکوي، خلک نیکیو او ښیگڼوته رابولی او لـه بـدو او نـاوړو كارونو څخه يې ژغوري، د ټولو ستنېدنه او رجوع يـوازې الله ﷺ تـه ده او الله تعـالي بـه هرچـا تـه د خپلې وړتيا مطابق بدله ورکړي.

## د لوست گټې او لارښوونې

له ذكر شويو آيتونو څخه لاندې مطالب ترلاسه كېږي:

- ٠٠ د جنگ او جهاد مشروعیت د اللهس د دین د سرلوړۍ لپاره دی، ترڅو انسانان یوازې د واحـد اللهﷺ عبـادت وکـړي او د اللهﷺ مؤمن بنـدگان او دوسـتان د ظلـم او تېـري ښـکار ونـه گرځي.
  - 💠 الله تعالى په دې مباركو آيتونوكې رښتينو مؤمنانو ته د كاميابۍ او برلاسۍ وعده وركړې ده.
- ❖ الله تعالى دكافرانو، خيانتگرو او ظالمانو سره د ناكامۍ وعـده كـړې ده او دوى يـې د خپـل عذاب او غوسې وړ بللى دي.
- ♦ جهاد له مظلومانو څخه د دفاع او ملاتړ په خاطر فرض شوی دی، ترڅو انسانان د خپلې عقیدې او عبادت له امله ونه ځورول شي.
- ❖ د اسلامي حکومت مسؤوليت دی چې په ټولنه کې اسلامي بنسټونه تطبيق کړي. چې د دې دندو په سرکې؛ د لمانځه ادا کول، د زکات ورکول، په نيکيو امر او له بديو څخه منع کول دي.



١. لاندې کلمي معنا کړئ.

(بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا - صَوَامِعُ - بِيَعٌ - صَلَوَاتٌ - مَكَّنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ)

- ۲. د جهاد د مشروعیت(روا والي) دلیل د مسلمانانو لپاره د مبارکو آیتونو په رڼا کېواضح کړئ.
- ۳. د مسلمانانو او غیر مسلمانانو د آزادۍ د دفاع لپاره د جهـاد ارزښـت څـه دی؟ د دې لوسـت د آیتونو په اساس یې شرحه کړئ.
- د اسلامي حکومت دندې او مسؤوليتونه د ټولنې په اصلاح کې څه دي؟ په ذکر شويو
   آيتونو سره يې استدلال و کړئ.
- ٥. د امربالمعروف اونهي عن المنكر فريضه د ټولنې په اصلاح كې څه رول لوبوي؟
   واضحه يې كړئ.



د ټولنې په اصلاح کې د امر بالمعروف اونهي عن المنکر د رول په هکله دوه مخه مقاله وليکئ.

## روژه او گټې يې

قَالَ الله تعالى: ﴿ إِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ مَا شَهُرُ وَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّبَاتٍ مِنَ الْهُلَدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ تَعْلَمُونَ ﴿ مَا شَهُرَ وَلِنُكُمْ الشَّهُرُ وَلَيْكُمْ أَنْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ شَهِدَ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الشَّهُرَ وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلُيُؤْمِنُوا بِي وَلِي وَلِي اللهُ مِنْ أَيْلُ مِن وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي اللهُ مِن اللّهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ فَي وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ ذَعْرَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلُيُؤْمِنُوا بِي وَلِي اللّهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ فَي اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ لَكُمْ الشَّوْنَ ﴾ [البقرة: ١٨٦٥-١٨٥]

### د ځينو کلمو معناوي

گُتِبَ: حکم وشو، فرض کړی شوه.

الصِّيامُ: روژه.

أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ: تَاكلي ورحْي.

الْيُسْرَ: آسانتيا.

الْعُسْرَ: سختى.

أُجِيبُ: قبلوم.

يَرْشُدُونَ: سمه لاره ومومي.

#### ژباړه

ای مؤمنـانو! پرتاسـې روژه فـرض کـړای شـوې، لکـه: چـې لـه تاسـې نـه د مخکـې پېغمبرانـو پـر پيروانو فرض کړای شوې وه، د دې لپاره چې په تاسو کې د پرهيزگارۍ صفت پېدا شي.

د څو ټاکلو ورځو روژې دي، که له تاسو څخه څوک ناروغ وي يا مسافر وي، نو په نورو ورځو کې دې هماغومره شمېر پوره کړي او کوم خلک چې په تکليف سره د روژې نيولو وس لري(او ويې نه نيسي)، نو هغوی دې فديه ورکړي، د يوې روژې فديه يو مسکين ته

دوه وخته خواړه ورکول دي. څوک چې په خپله خوښه څه زياته نيکي وکړي نـو دا د هغـه لپاره غوره ده، خو که تاسي پوهيږئ ، نو ستاسي لپاره ښه همدا ده چې روژه ونيسئ.

رمضان هغه مياشت ده چې په هغې كې قرآن نازل كړاى شو چې د انسانانو لپاره له سره ترپايه هـدايت دى او داسې څرگنـدې لارښـوونې پكـې دي چې د سـمې لارې ښـوونكې او د حق او باطل يو له بله په ډاگه بېلوونكې دي. له دې كبله څوك چې دا مياشت ومومي پرهغه لازمه ده چې دا ټوله مياشت روژه ونيسي او كه څوك ناروغ يا مسافر وي، نوهغه دې په نـورو ورځو كې د روژو شمېر پوره كړي. الله لله پرتاسې آسانتيا راوستل غواړي، سختي راوستل دربانـدې نه غواړي. له دې امله تاسې تـه دا طريقه ښودله كېږي چې تاسې د خوړلو روژو شـمېر پـوره كړاى شئ او په كوم هدايت سره يې چې تاسې سر لوړي كـړي يـئ پـه هغه سـره د الله اله لـويي وستايئ او شكر كوونكي اوسئ.

کله چې زما بندگان له تـا (محمـد) نـه زمـا پـه بـاب پوښتنه وکړي ، نوهغـوى تـه ووايـه چې زه ورته ډېر نژدې يـم. بلـونکى چې کلـه مـا وبـولي، زه دهغـه بلنـه اورم او ځـواب يـې ورکـوم، نـو هغوى تـه هغوى تـه بنـايي چې زمـا بلنـې تـه لبيـک ووايـي او پـر مـا ايمـان راوړي. تـه دا خبـره هغـوى تـه واوروه. کېداى شي چې هغوى سمه لاره ومومي.

#### تفسير

## د روژې فرضيت

روژه د شرعې په اصطلاح کې له ځانگړو شیانو څخه، په ټاکلي وخت او ځانکړې طریقې او صفاتو امساک او ځان ساتنې ته روژه ویل کیږي.

روژې د يوه عبادتي رکن او د نفس د تزکيې لپاره د تربيتي طريقې په توگه په ټولو پخوانيو الهي اديانو کې په مختلفو کيفيتونو شتون درلود، مثلا کله په مطلقه توگه له خوراک څخه د ډېې کولو په بڼه او يا له ټاکلو خوراکونو څخه د ځان ژغورنې په توگه، لکه: د نصاراوو روژه يا په نورو بڼو چې په تفصيل يې موږ نه پوهيږو. ځکه په صحيحو نصوصو کې د تېر شويو امتونو د روژو په اړه تفصيلات نه دي بيان شوي. د شرايطو او آدابو په رعايت د رمضان د مياشتې روژه نيول د اسلام په مقدس دين کې له هر حيثه د روژې تر ټولو کامل شکل دی چې الله تعالى پرې د وروستي پېغمبر امت غوره گرځولى دى. الله تعالى موږ ته په پخوانيو اديانو او امتونو کې د روژې له شتون او فرضيت څخه خبر راکړى دى، ترڅو د وروستي پېغمبر امت په توگه د دې الهي حکم په ادا کولوکې په قوي عزم او پېغمبر امت د اخري اوغوره امت په توگه د وېرې او تقوى په غوره کولو سره عالي درجې او د ارادې عمل وکړي او د خداى څلڅ څخه د وېرې او تقوى په غوره کولو سره عالي درجې او د الله څلځ رضا حاصله کړى.

مفسرينو ويلي دي: روژه د نورو ډېرو اسلامي احکامو په څېر په تدريج فرض شوې ده. د اسلام گران پېغمبر په پيل کې مسلمانانو ته لارښوونه و کړه، تر څو په هره مياشت کې درې ورځې روژه ونيسي، دا روژه فرضي نه وه، بيا د هجرت په دويم کال د روژې د فرضيت په هکله ذکر شوي مبارک آيتونه نازل شول، خو په هغو کسانو چې روژه سخته تمامېده، د هغوی رعايت پکې وشو او دوی کولای شول د هرې روژې پر ځای يو فقير ته خواړه ورکړي. بيا د روژې نيولو قطعې حکم نازل شو، تر څو ټول مسلمانان د رمضان د مبارکې مياشتې روژه ونيسي، خو په دين کې د آسانۍ پر بنسټ يې ناروغانو، مسافرو، اميدوارو او شېدې ورکوونکو ښځو او نورو عذر لرونکو ته د روژې نه نيولو اجازه ورکړې چې په نورو ورځو کې به يې قضا راوړي.

روژه د اسلام له اركانو څخه يو ركن دى. رسول الله فل فرمايلي دي: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن مُحداً رسول الله، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان» (۱. ژباړه: د اسلام دين پنځه بناوې لري: په دې گواهي وركول چې له الله لله پرته بل هېڅ برحق معبود نشته او محمد لله د هغه رسول او پېغمبر دى، لمونځ قايمول، زكات وركول، د بيت الله حج ته تلل او د رمضان د مياشتي روژه نيول.

په مبارکو آیتونو کې د قرآن کریم د نزول د میاشتې په توگه د روژې د میاشتې په فضیلت ټینگار شوی. بیا الله پاک د خپل رحمت له مخې او پر مومنانو د اسانۍ په بنسټ ناروغانو او مسافرو ته د روژې خوړلو اجازه ورکړې چې تفصیلي احکام یې د فقهې په کتابونو کې بیان شوي دي. په دې مبارکو آیتونو کې ټول مسلمانان د روژې په نیولو مکلف شوي دي او پرته له شرعي او معقول عذر څخه د روژې له نیولو غفلت او سترگې پټول د دنیا او آخرت د زیان او تباهی موجب گرځی.

لکه: څرنگه چې په يوه حديث شريف کې د ابوهريره په روايت نبي کريم پ فرمايلي دي: «من أفطر يوماً من رمضان من غير رخصة ولا مرض لم يقضه صوم الدهر کله وإن صامه» (۲). يعنې: څوک چې له رخصت يا ناروغۍ پرته د رمضان يوه روژه وخوري، که ټوله زمانه هم روژه ونيسي د هغې ورځې اجر او ثواب به ونه مومي.

## د اسلامي شریعت په حکمونو کې آسانتیا

په مبارک آیت کې داسې تـصرېح شـوې: ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْوَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْوَ﴾ يعنـې الله پاک پر تاسې آسانتيا راوستل غواړي، سختي راوستل درباندې نه غواړي.

١- صحيح البخاري، كتاب الإيمان ، حديث ٨

٢- صحيح ابن خزيمه، كتاب الصيام، حديث ١٨٥٤.

په دې مبارکو آیتونو کې مهربان خدای الله ناروغ، مسافر او عمر خوړلو کسانو ته د روژې په احکامو کې آسانتیا راوستې، ناروغ او مسافر ته یې اجازه ورکړې چې د ناروغۍ او د سفر د سختیو له امله روژه وخوري او وروسته یې قضایي راوړي. همدا راز هغو زړو او عمرخوړلو کسانو ته یې هم د روژې خوړلو اجازه ورکړې چې د زوړوالي له امله روژې نه شي نیولای، دا کسان به د هرې روژې په مقابل کې فدیه (یو فقیر ته خواړه) ورکوي.

دا ډول احکام چې مکلفینو ته په کې آسانتیا راغلې وي په شریعت کې د رخصت په نامه یادېږي او د دې په مقابل کې هغه عادي حکمونه چې د تخفیف اړتیا په کې نه وي د عزیمت په نامه یادیږي. باید وپوهیږو چې په شرعي احکامو کې رخصت او عزیمت دواړه د شارع یعنې الله پاک له لوري دي. له رخصت څخه گټه اخیستل په عزیمت باندې د عمل کولو په څېر یو شرعي کار دی او کوونکی یې د اجر وړ دی. پېغمبر علیه السلام په هغه حدیث کې چې عبدالله بن عمر دوایت کړی په شرعي مسایلو کې له رخصت څخه د گټې اخیستلو په اړه فرمایي: «إن الله یحب أن تؤتی رخصه، کما یحب أن تؤتی عزائمه» (۱) ژباړه: الله پاک د خپل رخصت څخه گټه اخیستل داسې خوښوي، لکه: په خپل عزیمت باندې یې چې عمل کول خوښیږی.

د شرعي رخصتونو احکام، قرانکريم او نبوي سنتو بيان کړي چې شـرطونه او اړونـد مـسايل يـې د فقهې په کتابونو کې په تفصيل سره موجود دي.

په شرعي احکامو کې د رخصت شتون د اسلامي شريعت په اعتدال او آسانتيا دلالت کوي او دا څرگندوي چې اسلام د فطرت دين دی، په شرعي احکامو کې داسې څه نشته چې د انسانانو د طبيعت، فطرت يا جسمي او روحي جوړښت سره ټکر ولري او د بشر له توان څخه پورته وي يا انسان په سختۍ کې واچوي، لکه: چې الله پاک د طهارت او پاکۍ د احکامو په ترڅ کې فرمايي: ﴿مَا يُويدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [المائدة: ٦] ژباړه: الله پاک نه غواړي چې پر تاسو سختي راولي. په همدې ډول په بل ځای کې فرمايي: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨] ژباړه: الله پاک په دين کې پر تاسو هيڅ سختي نه ده ايښې.

په فقه کې يوه قاعده شته چې وايي: «المشقة تجلب التيسير» يعنې سختي آسانتيا راولي. معنا يې دا ده چې هر کله پر مکلف باندې د کوم شرعي حکم په تطبيقولو کې سختي وي ، نـو همـدا

۱- مسند امام احمد ابن حنبل، حدیث ۵۷۰۳، صحیح ابن حبان، حدیث ۳۵۵و ۲۷۸۷، مصنف ابن أبی شیبة ، حدیث ۲۵۹۳۲.

سختي له ځان سره رخصت او اسانتيا راولي (۱). د روژې په مبارکه مياشت کې ناروغانو، مسافرو او زړو افرادو ته د روژې خوړلو اجازه او په سفر کې د قصر لمونځ کولو اجازه هر يو د دې قاعدې غوره مثالونه دي. فقهاء وايي چې د ذکر شويو آيتونو تر څنگ دا آيت: ﴿يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ د دې فقهي قاعدې بنسټ دی چې: المشقة تجلب التيسير. رسول الله په خپل پياوړي تعبير سره اسلام د اسانه دين په توگه راپېژندلي او فرمايي: «الدين يسر» دين اسانتيا ده. همدا راز په هغه حديث کې چې انس بن مالک شخه روايت کړی داسې امر کوي: «يسروا ولا تعسروا، وبشروا، ولا تنفروا...» ژباړه: آسانتيا و کړئ او سختي مه کوئ، خلکو ته د دين په کارونو کې زېري ورکړئ او هغوی له دين څخه مه زړه تورني کوئ. په بل روايت کې راغلي چې پېغمبر دا حديث درې ځله تکرار کړ. د دې حديث تکرارول په دين کې په اسانتيا، په شرعي احکامو کې په سختي او غُلو نه کولو، خلکو سره په تکرارول په دين کې په اسانتيا، په شرعي احکامو کې په سختي او غُلو نه کولو، خلکو سره په نېکه معامله او ديني کارونو کې په زيري ورکولو او د هغو کارونو او ويناوو څخه په ډه نېکولو د داللت کوي چې له دين څخه د خلکو د متنفر کېدو لامل کيږي (۱).

له پورتنيو مبارکو آيتونو او هغو حديثونو څخه چې په تفسير کې ذکر شول، دا څرگندېږي چې اسلام يو فطري او اسانه دين دی، د اسلام د نـورو ځانگړتيـاوو تـر څنگ دا ځانگړتيـا د دې لامل شوې چې اسلامي ارزښتونه هيڅکله نه زړېـږي او د قيامـت تـر ورځې پـه هـر وخت او هـر ځای کې د ټولو بشري نسلونو لپاره يو شان د منلو او تطبيقولو وړ دي.

## د الله ﷺ په وړاندې د روژه لرونکو مرتبه

الله تعالى رښتينو او مؤمنو روژه لرونکو ته چې د روژې لـه نيکمرغۍ څخه بـرخمن شـوي او د اللهﷺ د اوامرو او فرائضو التزام او له نواهيو څخه يـې ډډه کـړې ده، زيـری ورکـوي چـې کـه

۱- حاشیه، رد المحتار ج۱/ ص ۲۰۶ وص ۲۰۵،وج۲۱۳/۳،الأشباه والنظائر للحنفي ج ۹٦/۱.

٢- صحيح البخارى حديث ٣٩، وصحيح ابن حبان ، حديث ٣٥٢.

۳- صحیح البخاري، کتاب العلم، حدیث ٦٩، صحیح مسلم ، حدیث ٣٣٥١، د امام مسلم په روایت کې د (بشروا) پرځای (سکنوا) لفظ راغلی دی.

٤- مصنف ابن أبي شيبة، حديث ٢٤٨٥٨.

دوى الله ﷺ ته رجوع وكړي او خپلې اړتياوې له هغه څخه وغواړي، نو مهربـان الله ﷺ دوى تـه نژدې دى او د دوى هېڅ غوښتنه او دعـا بـه رد نـه كـړې، لكـه: څرنگـه چـې اللهﷺ فرمـايلي دي: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنّي فَإِنّي قَرِيبٌ أُجِيبُ....﴾

په دې مبارک آیت کې الله تعالی خپل پېغمبر ته خطاب کړی چې هـر کلـه مؤمنان زمـا د لریوالي او نژدیوالي په هکله له تا څخه پوښتنه کـوي، نـو زه دوی تـه نـژدې یـم، هـره دعـا قبلـوم چې له سالم زړه او پاک نفس څخه صادره شي.

د تفسیر ځینو علماوو ویلي دي: په مبارک آیت کې د قرآن کریم د جاري اسلوب پرخلاف د (قل) (ووایه ای محمده!) کلمه د مؤمنانو د سوال په ځواب کې ساقطه شوې ده او الله تعالی خپل پېغمبر د قل) په ټکي سره له امر کولو پرته خپلو بندگانو ته د (قَلِينَ قَرِیبٌ (زه نژدې یم) په جملې سره ځواب ویلی، ترڅو خپلو بندگانو ته خپل ډېر نژدېوالی وښیي چې د مؤمن بنده د دعا او الله که ترمنځ هېڅ واسطه او پرده نشته (۱).

په پورتني آیت کې بندگانو ته د الله نژدېوالی د مکاني نژدېوالي په معنا نه دی، ځکه بندگانو ته د الله پاک نژدېوالی په علم، قدرت، ته د الله پاک نژدېوالی په علم، قدرت، رحمت او د دعا په قبلولو سره دی، لکه: چې الله پاک په بل ځای کې فرمايي: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَخَنْ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ [سورة ق: ١٦] ژباړه: موږ انسان پېدا کړی دی او آن د هغه په زړه کې راپيدا کېدونکو وسوسو باندې پوهېږو او موږ د هغه له شهرگ نه هم زيات هغه ته نژدې يو.

د ﴿فَإِنِيّ قَرِيبٌ ﴾ جمله د انسان په کړو او وینا باندې د الله پاک بشپړ علم ښیي، پـه دې معنـا چـې د انسان هېڅ کار او وینا له الله ﷺ څخه پټه نه ده.

### روژه او د دعا قبلېدل

د دې لوست وروستى آيـت چې غـواړو تفـسير يـې كـړو دا دى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَيِّي فَإِيِّيَ قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاع إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾

مشهور مفسر امام بيضاوي لـه مخکينيـو آيتونـو سـره چـې د روژې پـه اړه دي، د دې آيـت تـړاو داسې څرگندوي: څرنگه چې په مخکينيـو آيتونـو کـې الله پـاک مومنـانو تـه د رمـضان د بـشپړې مياشتې په روژې نيولـو، د الله پـاک د شـکر پـه ويـستلو او د هغـه پـر لويـوالي د اقـرار کولـو امـر

١- التفسيرالوسيط للطنطاوي، تفسير آيت١٨٦ سوره، البقرة.

کړی و، په دې آیت کې یې دې ته متوجه کړل چې الله پاک د بنـدگانو لـه حـالاتو خبـر دی، د هغوی خبرې اوري او دعاگانې یې قبلوي<sup>(۱)</sup>.

د روژې د آیتونو په منځ کې د دعا د آیت راتللو دلیـل امـام ابـن کثیـر داسـې راښـيي: الله پـاک غواړي چې بندگانو تـه د رمـضان د روژې لـه بـشپړولو وروسـته او د روژه مـاتي پـر مهـال د دعـا کولو لارښوونه وکړي<sup>(۲)</sup>.

د روژې په جریان کې او د روژه ماتي پر مهال د روژي د دعــا قبلېــدو پــه اړه لــه خــوږ پېغمبــرﷺ څخه زیات احادیث رانقل شوی دی.

عبدالله بن عمر رضي الله عنهما روايت كوي: سمعت رسول الله الله يقول: « للصائم عند إفطاره دعوة مستجابة. فكان عبد الله بن عمر إذا أفطر جمع أهله وولده ودعا» ". ژباړه: له رسول الله الله الله الله عنه واور بدل: د روژه ماتي پر مهال د روژتي دعا قبوله ده. عبدالله بن عمر الله به د روژه ماتي پر مهال خپله مېرمن او كوچنيان رايوځاى كول او په گهه به يې دعا كوله. په يو بل حديث كې له رسول الله و خخه روايت شوى چې فرمايي: «إن للصائم عند فطره دعوة ما ترد» ". ژباړه: د روژه ماتي پر مهال د روژتي داسې دعا ده چې نه رديږي.

په بل حدیث کې پېغمبرﷺ فرمایي: «ث<del>لاثة لا ترد دعوقم</del>: الإمام العادل، والصائم حتی یفطر، ودعوة المظلوم...» (۱۰ ژباړه: د درې کسانو دعا نه ردیږي: د عادل پاچا دعا، د روژتي دعا، ترڅو روژه ماته کړي او د مظلوم بنده دعا.

له دې امله روژتي بايـد د روژې د مياشـتې لـه برکتونـو څخـه پـه گټـې اخيـستلو سـره پـه دعـا او زارۍ کولـو کـې زيـار وباسـي او لـه الله پـاک څخـه چـې قاضـي الحاجـات ( د حـاجتونو پـوره کوونکی) دی د خپلو روا مقصدونو په غوښتلو کې سستي ونه کړي.

#### فعالىت

زده کوونکي دې د ښوونکي تر لارښوونې لانـدې د روژې د روحي او روغتيـايي گټـو پـه هکلـه خپل نظريات وړاندې کړي.

١- حاشية شيخ زاده على تفسير البيضاوي، ج ٤٩٥/١.

۲- تفسیر ابن کثیر، ج۲/ ص ۱۹۳.

٣- مسند أبو داؤود الطيالسي،حديث ٢٢٦٢.

٤- سنن ابن ماجه ، كتاب الصوم، حديث ١٧٥٣. والمستدرك للحاكم ج١/ ص ٤٢٢.

٥- المسند للإمام أحمد بن حنبل، ج٢/ ص ٤٤٥،سنن الترمذي ، كتاب الدعوات ،حديث٣٥٩٨، سنن النسائي،حديث ١٧٥٢.

## د لوست گتې او لارښوونې

امـام فخرالـدين رازي رحمـه الله ﷺ د رمـضان د مبـارکې مياشـتې پـه هکلـه د اللهﷺ د فـضل او رحمت دلايل په لاندې توگه بيان کړي دي:

- ❖ دا فریضه یوازې د اسلام د پېغمبرﷺ د امت لپاره فرض شوې نه ده، بلکې پـه پخوانیـو امتونـو هـم فرض شوې وه، نو هر حکم چې عمومیت ولري د هغه ترسره کول هـم عام او آسانه وي.
- ❖ د روژې فریضه د تقوی د حاصلیدلو لامل ده. که دا فریضه نه وای ، نو د تقوی د لوی فضیلت حاصلول به هم له منځه تللی و.
- ❖ الله تعالى دا لويه فريضه په ټاكلو او معلومـو ورځـو پـورې محـدوده كـړې ده، كـه دا فريـضه د تل او يا ډېرې مودې لپاره واى، نو د مؤمنانو لپاره به ستونزمنه وه.
- الله تعالى د روژې مياشت له ټولو مياشتو نه غوره گرځولې ده اوپه دې مياشت کې يې
   قرآن کريم نازل کړ.
- ❖ الله تعـالی د مـسافرو او ناروغـانو لپـاره د روژې نيولـو تکليـف او سـتونزه لـرې کـړې ده او د دوی لپاره يې د روژې نيول د راحت او هوساينې په ورځو کې روا گرځولې ده.

## پوښتنې 🍨

۱. د روژې د مبـارکې مياشـتې د مرتبـې او فرضـيت پـه هکلـه د لوسـت پـه رڼـا کـې معلومـات ورکړئ.

- ۲. د اسلام په مقدس دين او نورو امتونو کې د روژې توپير په لنډ ه توگه شرحه کړئ.
- ۳. د رمضان د مياشتې د روژې د نه نيولو له رخصت نه کوم کسان گټه پورته کولی شی ؟
  - ٤. کوم کسان چې د رمضان د مياشتې روژه په شرعې عذرونو خوري، بايد څه وکړي؟
    - ٥. كه څوك پرته له شرعى عذره روژه پرېږدي، پر هغه باندې څه حكم مرتبيږي؟
      - ٦. د لوست وروستي آيت په څه دلالت کوي؟ په لنډه توگه يې واضح کړئ.
- ۷. د رمضان د میاشتې په روژه کې د مؤمنانو لپاره د الله ﷺ د فضل او رحمت نښې او دلایـل شرحه کړئ؟

# کورنۍ دنده

د رمضان د روژې د ټولنيزو او فردي اغېزو په هکله يوه مقالـه وليکـئ چـې لـه شـلو کرښـو څخـه کمه نه وي.

### دولسم لوست

## حج د مؤمنانو د نړيوال يووالي څرگندوي

قَالَ الله تعالى: ﴿ وَإِذْ بَوَّانَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَنْ لَا تُشْرِكْ بِي شَيْئًا وَطَهِّرْ بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ اَ وَالْقَائِمِينَ وَالْوَّعَٰعِ السُّجُودِ وَ وَأَذِنْ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجِّ عَمْيَةٍ وَالْقَائِمِينَ وَالرُّعَّعِ السُّجُودِ وَ وَأَنْكُرُوا اسْمَ اللهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ جَيِمَةِ الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ فَمُ أُلْيَقْضُوا تَفَتَهُمْ وَلْيُوفُوا نُدُورَهُمْ وَلْيُطَّوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ فَ مُ لِيقَضُوا تَفَتَهُمْ وَلْيُوفُوا نُدُورَهُمْ وَلْيَطَّوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ فَ مُّ لِيَقْضُوا تَفَتَهُمْ وَلْيُوفُوا نُدُورَهُمْ وَلْيَطَّوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ فَ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا اللهَائِسَ الْفَقِيرَ فَ مُ الْمَتَقِلُ فَا لَوْرَهُمْ وَلْيُولُولُ اللهُ عَلَى كُمُ الْأَنْعَامُ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ فَاجْتَنِبُوا فَوْلَ الزُّورِ ﴾ [الحج: ٣٠-٣٠]

الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْتَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ ﴾ [الحج: ٣٠-٣٠]

## د ځينو کلمو معناوې

<u>بَوَّ</u>أْنَا: وموتهاكه، چمتو مو كړ.

وَأُذِّن: اواعلان وكړه.

رِجَالاً: پياده- پلي.

ضامِر: د سفر او لوږې له امله ډنگر او ضعيف.

فَجٌ عَمیقِ: لرې او ژورې لارې، گوښي او اړخونه.

لْيَقْضُواْ: پاک کړي، لرې کړي.

تَفَثَهُمْ: خيله ناپاكى او خيرى.

الْعَتِيقِ: پخوانی، د زورورو له غلبی څخه آزاد او خوندي.

#### ژباړه

یاد کړه هغه وخت چې موږ د ابراهیم علیه السلام لپاره د دغه کور(د کعبې د خونې) ځای ټاکلی و(له دې هدایت سره) چې له ما سره هېڅ شی مه شریکوه او زما کور د طواف کوونکو او قیام او رکوع او سجده کوونکو لپاره پاک کړه.

او خلکوته د حج لپاره عمومي اعلان وکړه چې هغوی تاته له هر لرې ځای څخـه پلـي او پر اوښانو سپاره راشي.

ترڅو هغه گټې وويني چې دلته د هغو لپاره موجودې دي او په څو ټاکلو ورځو کې په هغو څارويو باندې د الله ﷺ نوم واخلي چې هغه تعالى دوى ته ورکړي دي، په خپله يې هم وخوري او تنگ لاسو محتاجانو ته يې هم ورکړي.

بيا دې خپـل خيـرې اوگردونـه ليـرې کـړي، خپـل نذرونـه (واجبـات) دې پـوره کـړي او د لرغونې خونې طواف دې وکړي.

خبره همدا ده او څوک چې د الله ﷺ د وضع کړای شویو حرمتونو درناوی وکړي ، نـو دا ورته د هغه د رب په وړاندې ډېره غوره ده او ستاسې لپاره څاروي حلال وگرځول شـول، پرته له هغو شیانو څخه چې تاسې ته ښودل شوي دي، نو د بتانو له پلیتۍ نـه ځـان وسـاتئ او له دروغو ویناوو څخه ډډه وکړئ.

#### تفسير

### د کعبي شرېفي د جوړښت اساس او مقصد

مبارک آیتونه بیانوي چې کعبه شریفه د توحید پر بنسټ جوړه شوې ده او د هغې د جوړښت مقصد د یو الله که عبادت او بندگي ده. الله پاک له لومړۍ شیبې څخه خپل خلیل ابراهیم علیه السلام ته د کعبې د جوړولو ځای معلوم کړ او ده ته یې امر وکړ، تر څو د کعبې تهداب د سوچه توحید او د ده د عبادت پر بنسټ کېږدي. دا کعبه د شرک او گمراهۍ له شکوکو او له ظاهري او معنوي پلیتیو څخه پاکه کړي، لکه: څرنگه چې یې فرمایلی دي: ﴿ أَنْ لَا تُشْوِكْ بِي شَیْمًا ﴾

بيا الله تعالى خپل نبي حضرت ابراهيم السلام ته امر و کړ چې د کعبې د ودانۍ له جوړولو څخه وروسته د الله څخ بندگانو ته اعلان و کړي چې د کعبې شريفې حج ته راشي. هغه وخت به هغوى وويني چې د الله څخ مومن بندگان د ځمکې له هـرې گوښې او کنـارې څخه پلي او سپاره او په هره زمانه کې به په خپلو موجودو وسايلو سـره د الله څل د کـور د حج او زيارت په نيت ډله ډله راځي او تر قيامته پورې به دا خوځښت، کوښـښ او هلې ځلى دوام لري.

ابن کثیر په خپل تفسیر کې لیکلي دي: کله چې ابراهیم الله کعبه شریفه جوړه کړه، نو الله کله ورته امر وکړ چې خلک د بیت الله شریف د حج لپاره راوغواړي. ابراهیم الکه وویل: ای زما پالونکیه: زه څرنگه خلک ستا د کور حج ته را وغواړم حال دا چې آواز به مې د ټولو غوږونو ته ونه رسېږي؟ نو ور ته وویل شول چې ته اعلان وکړه او رسونه یې

ماته پرېږده. ابراهيم اللي اعلان و کړ، خلک يې د بيت الله الحرام حج ته راوبلل. الله تعالى د ابراهيم اللي دا اعلان د ځمکې ټولو سيمو ته ورساوه او ټولو موجوداتو د (لبيک اللهم لبيک) غږ پورته کړ چې د الله څلا د دې وعدې مطابق د ميليونو انسانانو زړونه، د نړۍ په گوټ، گوټ، گوټ کې د کعبې شريفې په لوري هوسيږي او د هغې په ليدو او طواف روښانه کيږي او دا خوځښت به تر قيامته پورې جاري وي.

## حج د خیر، برکت او گټې موسم

پورتني آيتونه د حج او اړوندو شعايرو په هکله دي. حج د اسلام پنځم رکن او د دې ستر انسان جوړوونکي دين له مهمو شعايرو څخه دی. حج په هـر هغه مکلف مسلمان باندې فرض دی چې د ادا کولو جسمي او مالي توان يې ولري. ميليونونه مسلمانان په کالم کې يو ځل د نړۍ له گوټ گوټ څخه د حج په ايماني غونډه کې سره راټول او د اسلامي امت د يووالي څرگندونه کوي. د احرام په سپينو جامو کې له اخلاص او ايمانه په ډکو اوازونو په يوه وخت او يوه ځای کې دا جملې تکراروي چې: «لبيک اللهم لبيک، لميک لاشريک لک» (موږ حاضر يو! ربه موږ حاضر يو! بېشکه ثنا او نعمتونه ستا دي، پاچاهي ستا ده، ته سيال او شريک نه لرې.)

د حج عبادت د انسانانو تر منځ د برابرۍ او مساوات څرگندوی دی. په دې انسان جوړوونکي عبادت کې میلیونونه نارینه او ښځینه، د نړۍ له بېلابېلو سیموڅخه، په بېلابېلو ژبو، بېلابېلو رنگونو، د مختلفو قومونو او تو کمو څخه په یو رنگ جامو، یوه غږ، یوه وخت او ځای کې واحد الله گالا ته په عبادت مشغولېږي او په بې ساري ستره غونډه کې د انسانانو برابري نندارې ته وړاندې کوي.

حج د گناهونو د مغفرت لامل گرځي او بدله يې جنت ته ننوتل دي. پېغمبر فرمايي: «الحج المبرور ليس له جزاء الا الجنه» (۱). د قبول شوي حج بدله جنت دی. په بل حديث کې خوږ پېغمبر فرمايي: «من حج فلم يرفث ولم يفسق، رجع کيوم ولدته أمه» (۲). يعنې چا چې حج ادا کړ او په هغه کې يې د جماع او د جماع له مقدماتو څخه (چې په حج او عمره کې د احرام له

١- مسند امام احمد بن حنبل،حديث ٧١٩٣، و مسند الحميدي ، حديث٩٦٨.

۲- متفق عليهٰ، صحيح البخاري، حديث١٧٣٣، و صحيح مسلم، حديث ٢٤٨١.

ممنوعاتو څخه دي) ډډه وکړه او د فسق (د حرامو ارتکاب او د فرايضو پرېښودلو) مرتکب نه شو، له گناه څخه داسې پاکېږي، لکه: له مور څخه چې نوی زېږېدلی وي.

هماغسې چې په مبارک آيت کې راغلي: ﴿فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ﴾؛ حج د يو الله په وحدانيت اقرار او د هغه څخه د شريک نفي کول دي، حج له ټولو درواغجنو خدايانو او باطلو معبودانو څخه د کرکې څرگندونه ده. حج له ظالمو او ستمگرو قوتونو څخه د بېزارۍ اعلان دي، حج د بندگانو د اسارت له منگولو څخه د انسانانو پر آزادۍ ټينگار دي.

د مبارک آیت بله ټینگه غوښتنه دا ده چې څرنگه چې حقیقي لویـوالی یـوازې اللهﷺ لـره دی، باید د هغه د شعایرو حرمت وساتل شي ﴿وَمَنْ یُعَظِّمْ حُوۡمَاتِ اللَّهِ فَهُوَ خَیْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبِّهِ﴾.

بل ټکی چې الله تعالی په ذکر شوي آیت کې بیان کړی دا دی چې مؤمنان د بیت الله حج ته په راتگ سره خپلې گټې لاس ته راوړي. قرآن کریم د «منافع» لفظ په ذکر شوي آیت کې د نکرې په توگه یاد کړی چې د منفعت ټولو ډولونو ته شاملېږي او شمېر یې ممکن نه دی. دا هم د قرآن کریم له معجزو څخه یوه معجزه او د کعبې شریفې ښیگڼه او برکت دی چې د تاریخ په اوږدو کې مؤمنان او الله پالونکي انسانان هر کال د ځمکې له گوټ گوټ نه مکې مکرمې ته راټولېږي او یوه نړیواله غونډه جوړوي او د خپلو دیني او دنیوي گټو شاهدان وي. د مؤمنانو له دیني گټو څخه یوه دا ده چې الله تعالی یې گناهونه بښي او دعاگانې یې قبلوي او له هغوی څخه راضي کېږي. دنیوي گټې یې دا دي: په دې مقدس او پاک ځای کې د مسلمانانو راغونډېدل، یو له بل سره پېژند گلوي، مرسته او په خپلو کې یو بل ته د ښېگڼې لاس غځول، ېې وزلو ته د خوړو ورکول، مالي گټې، لکه: د حالال او روا تجارتي مالونو تبادله او نورې بېلابېلې هغه ښېگڼې چې د زمانې په تېریدو د حلال او روا تجارتي مالونو تبادله او نورې بېلابېلې هغه ښېگڼې چې د زمانې په تېریدو رامنځته کیږي او مسلمانان به یې په راتلونکې کې شاهدان اوسي.

همدارنگه الله تعالى په ذكر شويو مباركو آيتونو كې په دې مقـدس او پـاك ځـاى كې د انسانانو تر منځ مساوات او برابري ته اشاره كړې او پاك د الله په يووالي او له شـرك او بت پالنې څخه په ډډه كولو يې ټينگار كړى.

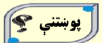
#### فعاليت

زده کوونکي دې د بیت الله الحرام د حاجیانو د گټو په بـاره کې چې د عمـوم لپـاره د نکرې په صیغه ذکر شوي دي، بحث او څېړنـه وکـړي او خپـل نظریـات دې پـه ترتیـب سره بیان کړي.

## د لوست گټې او لارښوونې

په ذکر شویو مبارکو آیتونو کې ډېرې گټې او لارښوونې پرتې دي چې ځینې یې دا دي:

- 💠 د کعبې شريفې د ودانولو وجوب، کله چې له نړېدو سره مخ شي.
- من کعبه او بیت الله الحرام باید پاک او ستره وساتل شی او د طواف کوونکو او لمونځ کوونکو لپاره چمتو واوسی او باید له هر ډول شرک، گناه، جگړو او شخړو څخه خوندي وي.
- ❖ د بیت الله الحرام د حاجیانو لپاره د آسانتیاوو د چمتو کولو په خاطر د دفترونو او موسسو جوړولو مشروعیت.
  - 💠 د حج په سفر او د حج په موسم کې مشروع تجارت جواز لري.
- ♦ مسلمانان د حج د فريضې په ادا کولو کې گڼې ديني او دنيوي لويې گټې لاس ته راوړي.



١. لاندې كلمي او لغات معنا كړئ:

. (بَوَّأْنَا– وَأَذِّن– رِجَالاً– ضَامِرٍ– فَجّ عَميقٍ– لُيَقْضُواْ)

- ۲. کعبه شریفه چا جوړه کړې ده؟
- ۳. کعبه شریفه د کومو مقصدونو لپاره جوړه شوې ده؟
  - ٤. د حج د اركانو نومونه واخلئ.
  - ٥. د حج ځينې ديني او دنيوي گټې بيان کړئ.



په حج کې د انسانانو د مساوات او برابرۍ په هکله دوه مخه مقاله وليکئ.

#### ديارلسم لوست

## له خلکو سره نیکی او ښېگڼه

قَالَ الله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللهَ وَلا تُبشُرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْمُتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَاجْارِ ذِي الْقُرْبَى وَاجْارِ اجْنُبِ وَالصَّاحِبِ بِاجْنُبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللهَ لا يُجِبُ مَنْ كَانَ مُحْتَالًا فَخُورًا ﴿ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُحْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ اللهَ لا يُجِبُ مَنْ كَانَ مُحْتَالًا فَخُورًا ﴿ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسِ بِالْبُحْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ اللهَ وَلا مِنْ فَصْلِهِ وَأَعْتَدُنَ لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴿ وَالَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَاهُمُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلا بِاللهِ وَلا يَلْمُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهَ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءَ قَرِينًا ﴿ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ آمَنُوا بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطِانُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءَ قَرِينًا ﴿ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ آمَنُوا بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَنْ يَكُنِ الشَّهُ كِمْ عَلِيمًا ﴾ [النساء: ٣٤-٣٩]

#### د ځينو کلمومعناوي

ذِي الْقُرْبَى: د خپلوۍ لرونکی(خپلوان).

وَابْنِ السَّبِيل: مسافر.

وَالْجُارِ ذِي الْقُرْبَى: د خپلوۍ لرونکی گاونډی(گاونډی چې خپلوان وي.)

وَالْجُارِ الْجُنْبِ: پردی گاونډی(گاونډی چې خپلوان نه وي.)

وَالصَّاحِب بِالْجُنْبِ: د سفر ملكري، هميشني دوست، مهره يا ښځه.

وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ: مريان او وينزي.

مُخْتَالًا: په تکبر او غرورسره په لاره تلونکي.

فَخُورًا: په نسب، چو کۍ اومال فخر او وياړ کوونکي.

قَرِينًا: نژدې ملگري، يو له بل سره تړلي.

#### ژباړه

او تاسو ټول د الله بندگي و کړئ، له هغه سره هېڅ شی مه شریکوئ، لـه مـور او پـلار سـره غـوره چلن و کړئ، له خپلوانو، یتیمانو او مسکینانو سـره نیـک چلـن و کړئ او لـه خپلوانو گاونـډویانو سره، پردیو گاونډیانو سره، د څنگ له ملگري، مسافر سره او له هغـو وینـزو او غلامانو سـره چې ستاسې په لاس کې وي، د احسان چال چلـن و کړئ. یقینـاً الله داسـې څـوک نـه خوښـوي چې کبر کوونکی، مغروره او په خپله لوړتیا ویاړي.

 او هغه خلک هم د الله ﷺ نه خوښېږي چې خپل مالونه صرف خلکو ته د ښودلو(ريا) لپاره لگوي او په حقیقت کې نه پـر اللهﷺ ایمـان لـري او نه د آخـرت پـه ورځ. رښـتیا دا ده چـې شیطان د چا ملگری شی د هغه ډېره بده ملگرتیا په برخه شوه.

په دغو خلکو به څه شوي وای که دوی پـر الله ﷺ او د آخـرت پـه ورځ ایمـان راوړی وای او څه چـې الله ﷺ ورکـړي دي لـه هغونـه يـې لگـولي وای؟ کـه دوی داسـې کـولای، نـو لـه الله ﷺ څخه د دوی د نیکۍ حال پټ نه پاتـې کېږي او هغه ورباندې پوهېږي.

#### تفسير

#### له نورو سره احسان او ښېگڼه

الله تعالى په دې ذكر شويو مباركو آيتونو كې مؤمنانو ته شرعي احكام بيان كړي دي چې عمل پرې وكړي او د دنيا او آخرت نيكمرغي يې په برخه شي. په لومړني آيت كې الله تعالى خپلو بندگانو ته امر كړى چې خاص د ده عبادت وكړي او شريك ورسره ونه نيسي. همدارنگه له خپل مور او پلار سره ښيگڼه وكړي او د دوى له پيروي نه سرغړونه ونه كړي. همدارنگه له خپلوانو، يتيمانو، فقيرانو او خپلو او پرديو گاونلړيانو او دوستانو، لكه: مېړه او ميرمن، د سفر ملگري، ټولگيوا ل او د دفتر همكار، مسافرو، نوكرانو او نورو سره ښيگڼه او احسان وكړي. البته له ذكر شويو خلكو سره احسان او نيكي يو تأكيدي او ضروري امر دى، كه نه احسان او ښيگڼه په اسلام كې په هر حالت كې د مسلمان وجيبه او مسؤوليت دى، لكه چې الله تعالى په بل آيت كې فرمايلي دي: ﴿وَأَحْسِنُوا إِنَّ الله يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥] يعنې نيكي وكړئ يقيناً الله نيكي كوونكي خوښوي.

#### فعاليت

زده کوونکي دې د خپل ښوونکي په لارښوونه د گاونډيانو د ډولونو پـه بــاره کــې او د دوی د هريــوه د حقوقو په هکله د اسلام له نظره بحث او څيړنه وکړي او د ټولگيوالو په مخ کې دې شرحه کړي.

#### د بخل او تكبر بدوالي

په دويم آيت کې الله تعالى بخل او تکبر د دوو نـاوړو صـفتونو پـه توگـه يـاد کـړي دى او پـه ډاگـه کړې يې ده چې هغه تعالى د دې دواړو صفتونو لرونکـي نـه خوښـوي. مبـارک آيـت پـه ماـل او علـم کې بخل کـول دواړه نـاوړه کارونـه ښـودلي دي. اهـل کتـابو چـې د اســلام د پېغمبـر ﷺ صفتونه پـه خپلو کتابونو کې ښه پېژندل، خو پټول يې. د هغوى دا کار تر ټولو ناوړه بخل شمېرل کېږي.

همدارنگه د مدینې یهودیانو به انصارو ته ویل: له محمد ﷺ او یـارانو سـره یـې مـالي مرسـتې مـه کوئ چې تاسو بـه د فقـر او بېـوزلۍ سـره مـخ شـئ. الله تعـالی د دې بخـل او شـومتیا پـه وړانـدې دوی ته د ډېر سخت عذاب زیری ورکړ او فرمایي:﴿ وَأَعْتَدْنَا لِلْکَافِرِینَ عَذَاباً مُهِیناً﴾.

الله تعالى د منافقانو ډله چې په الله او د آخرت په ورځ ايمان نه لري، خو د خلکو د غولونې او ريا په خاطر څه مالونه صدقه کوي، ملامت کړي او د شيطان دوستان يې معرفي کړي دي. په پاى کې يې دوى ته د بدو پايلو او دردناک عذاب وعده ورکړې. بياهم مبارک آيت منافقان د ايمان تصحيح ته رابللي، تر څو د نفاق او د الله ﷺ د لعنت له دايرې څخه ووځي، لکه: چې د دوى په هکله فرمايي: ﴿وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ آمَنُوا بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقَهُمُ اللهُ ﴾. يعنې څه زيان به دوى ته رسيدلى واى، که چېرې يې په الله او د آخرت پر ورځ ايمان راوړى واى او له هغه څه نه چې الله دوى ته ورکړي يو څه يې نفقه کولاى؟!

### د لوست گټې او لارښوونې

- د ذکر شويو آيتونو ځينې گټې او لارښوونې په دې ډول دي.
- 💠 عبادت یوازې او یوازې د الله پاک حق دی او هېڅ شی باید ورسره پکې شریک نه شي.
- ❖ په دې آیت او نورو آیتونو کې له مور او پلار سره ښیگڼه کول د الله پاک د توحیـد او عبـادت پسې متصل ذکر شوي چې د مور او پلار سره د ښېگڼې او درناوي کولو په اهمیت دلالت کوي.
  - 💠 له نورو سره ښېگڼه کول د مسلمان دنده او مکلفیت دی.
  - 💠 فخر او وياړ چې له غرور او تکبر نه پېدا کيږي د اللهﷺ په وړاندې يو ناوړه او کرکجن عمل دی.
    - 💠 بخل او په هغه امر کول حرام کار دی، همدارنگه د علم او پوهبي پټول هم حرام دي.
      - 💠 د ريا حرمت او دا چې ريا کاران تر ټولو زيات بد دي.
      - 💠 د نا اهلو ملگرو بدي چې يو بل بدو او ناوړو کارونو ته رابولي.

# پوښتنې 🍨

- ۱. لومړي مبارک آيت د لسو حقونو په اداء کولو امر کړی، هغه لس حقونه کوم دي؟
- ۲. په علم او پوهه کې له بخل څخه مراد څه شی دی؟ دیوه مثا ل په ترڅ کې یې څر گند کړئ.
- ۳. په پورتني آيت کې د ريا کارانو بدي بيان شوې ده. له ريا کـارانو څخه پـه دې آيـت کـېکوم کسان مراد دي؟
- ٤. په تېر شوي آيت کې شيطان د کومو خلکو ملگری ښودل شوی او د شيطان د ملگرتيا
   پايلې څه دي؟

# گورنۍ دنده

د آيتونو او احاديثو په رڼا کې (د علم په خپرولو کې د بخل کولو زيانونه) تـر سـرليک لانـدې پنځلس کرښي مقاله وليکئ.

#### څوارلسم لوست

# حلاله روزي خوړل او له حرامو ډډه کول

ُ قَالَ الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيَبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ ﴿ تَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّا اللَّهِ فَمَنِ اصْطُرَّ غَيْرَ تَعْبُدُونَ ﴾ إنَّا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَنِ اصْطُرَّ غَيْرَ بِنَا عَهُدُ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٧٦-١٧٦]

#### د ځينو کلمو معناوي

طُيبَاتِ: د طيب جمع ده، حلال شيان.

الْمَيْتَةَ: له ذبحي پرته مړ شوى حيوان.

وَالدُّمَ: د ذبحې په وخت کې روانه وينه

أَهِلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ: هغه چېي د الله عَلَلا له نامه پرته د بل چا په نوم ذبحه شوی وي.

اضْطُرٌ: اړايستل شو. د لوږې يا وهلو په وسيله.

غَيْرَ بَاغ: بغاوت او تېرى كوونكى نه وى.

ولاعَادٍ: له حد نه تبربدونكي نه وي.

#### ژباړه

ای مؤمنانو! که تاسې په رښتيا سره د الله ﷺ بندگي کوونکي ياست، نـو کـوم پـاک شـيان چې موږ درکړي دي، هغه په ډاډه زړه خورئ او د الله شکر وباسئ.

د الله له لوري که پر تاسې څه بنديز لگول شوی، نو هغه دا دی چې مرداره مه خورئ، د وينې او خنزير د غوښې له خوړلو ډډه وکړئ او داسې کوم شی مه خورئ چې پرهغه له الله کانه نه پرته د بل چا نوم اخيستل شوی وي. هو، که څوک د اړتيا په حالت کې وي او له دغو شيانو څخه کوم شی، پرته له دې چې د الهی حکم د ماتولو اراده ولري يا له حده تېری وکړي، وخوري، نو پرهغه څه وبال او گناه نشته. الله کان بښونکی او رحم کوونکی دی.

#### تفسير

د جاهلیت په زمانه کې د عربو مشرکانو د خپلو پلرونو او نیکونو په پوچ او بې مفهومه تقلید سره هغه حیوانات چې الله کلا گرځولي وو، په مختلفو بڼو د بتانو په نامه نـذر کول او په ځانونو یې حرام کړي وو. همدارنگه اهل کتابو، په تېره نـصاراو او ځینـو نـورو ملتونو، په خپل باطل گومان خپل نفس ته په عذاب ورکولـو او لـه مختلفـو نعمتونـو څخه د ځان په محرومولو الله کله ته نژدیوالی غوښته.

الله تعالى محمدي امت ته په ټولو ملتونو او امتونو غوره والى وباښه او هغه يې وسط او منځگړى امت و گرځاوه. په تېرشويو آيتونو كې الله تعالى مومنانو ته خطاب كړى كوم څاروي او نور پاكيزه شيان چې الله گه د روزۍ په عنوان تاسو ته حلال كړي دي، هغه وخورئ، خو د دې نعمتونو په وړاندې د خپل پروردگار په الوهيت او ربوبيت اعتراف و كړئ، د الله ه شكر او ستاينه ادا كړئ او دغه الهي نعمتونه د مشركانو او نورو ملتونو په څېر په ځانونو مه حراموئ، ځكه الله تعالى وينه، د خنزير غوښه، د هغه حيوان غوښه چې پخپله مړ شوى وي او يا پرې د الله تعالى له نوم پرته د بل چا نوم اخيستل شوى وي، حرام گرځولي دي، خو سره له دې هم كه څوك مجبور او ناچاره شي ، نو له هلاكت نه د ځان ژغورلو لپاره له همدې حرامو شيانو څخه گټه اخيستلى شي، په دې شرط چې د دې حرامو شيانو په خوړلو كى يې د خپل نفس لذت او خوشحالي مراد نه وي او يا د دې حرامو ته په حلالو شيانو غوره والى ورنه كړي. همدارنگه دا حرام خواړه د ضرورت دې حرامو ته په حلالو شيانو غوره والى ورنه كړي. همدارنگه دا حرام خواړه د ضرورت دې درامو نه نونه خوري، بلكې دومره وخوري چې خپل ځان له هلاكته و ژغوري.

په دویم آیت کې الله پاک ځینې شیان حرام کړي دي او مسلمان مکلف دی چې له خوړلو یې ځان وساتي. له شک پرته د نوموړو شیانو په حراموالي کې زیاتې گټې او حکمتونه شته، ځکه علیم او حکیم خدای په خپل ازلي علم او حکمت سره ښه پوهېږي چې کوم شیان انسانانو ته گټور او کوم ورته زیانمن دي. نن چې د قرآن مجید له نزول څخه څه د پاسه څوارلس سوه کاله تېر شوي دي، علمي څېړنې ښیي د هغو شیانو خوړل چې اسلام منع کړي دي، لکه: د خوگ غوښه، مرداره، شراب، مخدره توکي، او داسې نور د انسان روغتیا ته په زیان رسولو سربېره د نورو زیاتو اقتصادي او ټولنیزو زیانونو لامل هم کیږي.

د هغو څارويو د غوښې خوړلو تحريم د آيت بله غوښتنه ده چې له الله پاک څخه پرته د بل چا په نامه ذبحه يا نـذر شـوي وي. پرته له شکه ذبحه او نـذر د لمانځه، روژې، زکات، دعا، رکوع او سجدې په څېر د عبادت له ډولونو څخه دي او له الله لله پرته د بـل چا عبادت کول شرک او ناروا عمـل دی، ځکه عبادت يـوازې او يـوازې د الله لله پاره خاص دی. مسلمانان په هر لمانځه کې په وار وار سـره د دې آيت پـه لوسـتلو (اِيّاك نَعْبُدُ وَاِيّاك نَعْبُدُ اِلله الله الله الله الله توري چې يوازې د هغه عبادت به کـوي او د هغه سره به هيڅوک په عبادت کې نه شريکوي.

الله تعالى د آيت په آخر كې په مومنانو احسان كړى، عفوه او بښنه يې ورتـه اعــلان كـړې او د خپل دين په آسانۍ يې ټينگار كړى.

فعاليت: زده کوونکي دې د خپل ښوونکي په لارښوونه د ﴿غَيْـرَ بَاغٍ وَلا عَادٍ﴾ د مفهـوم پـه هکله بحث او څېړنه وکړي.

# د لوست گټې او لارښوونې

- ❖ الله تعالى په خپلو بندگانو نعمتونه پېرزو کړي دي چې له هغو څخه د حلالې او پـاکې روزي په توگه گټه واخلي او د اللهﷺ شکر او ستاینه وکړي.
- ❖ په مبارک آیت کې حُلال شیان د خپل عاموالي او زیاتوالي له مخې شمېرل شوي نـه دي، یوازې حرام شیان شمېرل شوي او نومونه یې یاد شوي دي.
  - 💠 ميته (مردار) هغه حيوان دی چې پرته له ذبحې يې سا وتلې وي.

په مړو حيواناتو کې ټول هغه حيوانات شامل دي، چې زندۍ شوي وي، وهـل شـوي وي، له کوم لوړ ځای څخه لويدلي وي، په ښکر وهـل شـوي وي يـا څيروونکـو حيوانـاتو نـيم خوړلی وي او يا د ژوندي حيوان له بدن څخه کومه ټو ټه غوښه پرې شوې وي.

- ❖ همدارنگه خوږ پېغمبرﷺ په صحيح حـديث کـې د څېروونکـو حيوانـاتو او پنجـې لرونکـو مرغانو له خوړلو منع کړې او هغه يې حرام گرځولي دي.
- مهی(کب) او ملخ د پېغمبرﷺ د دې حدیث پر بنسټ د مردار حیوان له حکم څخه خارج دي، چې فرمایي: "أحلت لنا میتتان ودمان: السمك والجراد والکبد والطحال" یعنې موږ ته دوه مړه او دوه وینې حلالې شوې دي: ماهی او ملخ، ینه او توری.
- ❖ حرامه وینه هغه ده چې له ژوندي حیوان څخه یا د حیوان د ذبحې پـه وخت کـې جـاري شـوې وي، خو کومه وینه چې له غوښې سره گډه ده، هغه حرامه نه ده، خوړل یې باک نه لري.
  - 💠 د خوگ غوښه، غوړي، پوستکي او ټول اجزاء يې په حرمت کې شامل دي.
- ❖ الله تعالى د ذكر شويو حرامو شيانو خوړل د ضرورت او ناچارۍ يعنې د نفس د هلاكت له ويرې په دې شرط روا كړي، چې په آيت كې راغلې استثناوې مراعات شي.

# پوښتنې 🍨

١. د لاندې كلمو او لغاتو معنا روښانه كړئ:

(الْمَيْتَةَ، وَالدَّمَ،أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ، اصْطُرَّ، غَيْرَ بَاغٍ، عَادٍ)

- ۲. کوم شیان دي چې په آیت کې حرام گڼل شوي دي؟
- ٣. د مردارو حيواناتو له ډلې څخه کوم حيوانات مستثنا دي؟ په نبوي حديث يې ثابت کړئ.
  - . ٤. حرامه وينه كومه ده؟ واضحه يې كړئ.
- ٥. له ﴿وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ﴾ څخه مراد څه شي دي او ولې د محرماتو په ډله کې راغلي دي؟
- ٦. مسلمان په کوم حالت او د کومو شرطونو لاندې کولای شي له حرامو شیانو گټه واخلي؟



زده کوونکي دې د بېلابېلو حرامو خوړو د صحي او ټولنيزو زيانونو په اړه شل کرښې مقاله وليکي.

#### ينځلسم لوست

# د الله ﷺ په لاركې انفاق (مال لگول)

قَالَ الله تعالى: ﴿مَثَالُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَاهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنابِلَ فِي كُلِّ سَنْبُلَةٍ مِانَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَاهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ شُدْ بَيْعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذًى هَمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يُخْزَنُونَ ﴿ ثُمُّ لَا يُتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذًى هَمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يُخْزَنُونَ ﴿ قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذًى وَاللَّهُ غَنِيٌّ حَلِيمٌ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِ وَالْأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثَلُهُ تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِ وَالْأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِ وَالْأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمْ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لَا كَمَتُولُ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلُ فَتَرَكُهُ صَلْدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٦١ -٢٦٤]

#### د ځينو کلمو معناوې

يُضَاعِفُ: زياتوي، څو برابره كوي يي.

مَنّاً: احسان بارول، د خيراتونو يادونه د فخر، وياړ او غوره والى غوښتلو په نيت.

أَذَى: آزار وركول په بده او ناوړه خبره چې عزت ته يې زيان ورسېږي.

قَوْلٌ مَعْرُوفٌ: نبكه او شه و بنا.

مَغْفِرَةً: ببننه د فقير او درويزه گر له بد چلن څخه تبربدنه.

غَنيٌّ: ذاتى بډاى چى هيڅكله نه محتاجيري.

حَلِيمٌ: عفوه كوونكي، جزا وركولو ته ببره نه كوونكي.

صَفْوَانٍ: ښو په تير.ه.

وَابِلِّ: سخت باران.

صَلْداً: لغره، له خاورو ياكه.

#### ژباړه

کوم خلک چې خپل مالونه د الله ﷺ په لاره کې لگوي د هغو د لگښت مثال داسې دی، لکه چې يوه دانه وکړله شي او له هغې نه اووه وږي زرغون شي او په هـر وږي کې سـل دانې وي، په همدې ډول کله چې د چا عمل ته د الله ﷺ خوښه شي، زياتوالی پکې راولي هغه هم پراخوونکی او هم د علم څښتن دی.

کوم خلک چې خپل مالونه د الله ﷺ په لار کې لگوي او له لگښت نه وروسته پاسلونه نه کوي (احسان نه بار وي)، نه آزار ورکوي، د هغو ثواب د هغو له رب سره دی او پر هغو څه وېره، ترهه، غم او خپگان نشته.

يوه خوږه خبره کول او له يوې ناوړې خبرې نه تېرېدل له هغه خيرات نه ډېر ښه دي چې ورپسې ازارول وي، اللهﷺ بې نيازه دی او زغم د هغه صفت دی.

اى مؤمنانو! خپل خيراتونه په پاسلونه او ازار رسولو د هغه چا په څېر مه باطلوئ چې خپل مال مازې خلکو ته د ښودلو لپاره لگوي، نه يې پر خداى گا ايمان وي او نه د آخرت په ورځ، د هغه د لگښت مثال داسې دى، لکه: يوه ښويه تيږه چې دوړه پرې ناسته وي، کله چې سخت باران پرې ووريږي، ټوله دوړه ترې يوسي او تيږه هماغسې ښويه سوتره پاتي شي. دې خلکو چې په خپل گومان سره د خيرات کومه نيکي گټلې ده له هغې نه هيڅ شي، د هغو لاس ته نه ورځي او کافرانو ته الله گا سمه لاره نه ښيي.

#### تفسير

#### د نازلېدلو سبب

د يو روايت له مخې دا مبارک آيت (مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ...) د حضرت عثمان بن عفان او عبد الرحمن بن عوف په هکله نازل شوی. عثمان بن عفان د تبوک په غزا کې د اسلام لښکر مجهز کړ او عبدالرحمن بن عوف خپله نيمه پانگه، چې څلور زره در همه وه، د تبوک د غزا په خاطر د اسلام پېغمبر ته وړاندې کړه . د الله رسول داسې دعا ورته وکړه: الله دې په هغه څه کې چې خيرات او صدقه دې کړل او په هغه څه کې چې ځان ته دې وسپمول، برکت واچوي. همدارنگه د عبدالرحمن بن سمره د روايت مطابق کله چې عثمان بن عفان زر ديناره د نبي کريم په حضور کې کېښودل، نبي کريم د خوشحالۍ په حال کې دا روپۍ په خپلو مبارکو لاسونو لاندې باندې کولې، ويې فرمايل:" لويه خدايه، زه هم ترې راضي شوم او ته هم ترې راضي اوسه."

### د اللهﷺ په لار کې د مال لگولو څو برابره اجر

مفسرينو کرامو ويلي دي چې د ذکر شويو آيتونو حکم هر هغه مخلص نفقه ورکوونکي ته شامل دی چې خپل مال يې د الله کال په لاره کې لگولی وي، قرآن کريم يې حالت د هغه تخم له دانې سره تشبېه کړی چې په حاصلخيزه ځمکه کې شنه شي، ښه وده وکړي او اووه وږي راوباسي چې په هر وږي کې سل دانې وي. دا ښايسته تشبېه هغه روښانه تعبير دی چې الله تعالى د خپلو مؤمنو بندگانو د سوچه او ښايسته عملونو اجر او

ثواب داسې درنوي، لکه: هغه روغه دانه چې په ښه حاصل ورکوونکې ځمکه کې وکـرل شی او ښه زیات حاصل ورکړي.

بيا مبارك آيت بيانوي چې الله تعالى د الله په لاركې د مال لگوونكو اجر او ثواب خو برابره كوي، بلكې د صدقې او مال لگولو اجر او ثواب د انفاق كوونكي حالت ته په پام سره تر اووه سوه چنده زيات وركوي. لكه: چې الله څلا فرمايلي دي: ﴿والله يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ﴾. هركله چې صدقه په خالص نيت له سالم زړه څخه، له پاك نفس څخه او د حلال مال څخه په مناسب ځاى كې وركړل شي، په باوري توگه د هغې ثواب خو برابره، بلكې بې حسابه دى، ځكه د الله چلا فضل، احسان او بښنه حدود نه لري. له همدې امله مبارك آيت په دې لويه وعده ختم شوى: ﴿والله وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ يعنې په خپل پراخ فضل او علم سره هر انسان ته د ده د نيت او عمل برابر بدله وركوي.

## احسان بارول او ازار رسول صدقې باطلوي

ورپسې آیت کې پر محتاج او درویزگر باندې د صدقه کوونکي احسان بارول او ازار رسول په سختو ټکو غندل شوي دي. دغه مبارک آیتونه ټینگار کوي، لکه: څرنگه چې الله ﷺ تعالی د مخلصانه صدقې او د الله ﷺ په لاره کې د لگښت اجر او ثواب څو برابره کوي او خاوند یې له هرډول ویرې او اندېښنو څخه په خپل امان کې ساتي، په همدې اندازه هغه صدقه او انفاق چې د ریا او احسان بارولو او ازار رسولو سره مل شي، باطل او پې اغېزې کیږي او خښتن یې په دنیا او آخرت کې د سخت عذاب وړ گرځي. په مبارک آیت کې د احسان بارولو او ازار رسولو څخه مقصد دا دی چې صدقه کوونکی مبارک آیت کې د احسان بارولو او ازار رسولو څخه مقصد دا دی چې صدقه کوونکی د توهین او سپکولو په نیت صدقه اخستونکي ته خپله مرسته او صدقه وریادوي او احسان پرې اچوی او یا په بل ډول ورته ضرر او زیان رسوي. له همدې امله الله پاک فرمایي چې له فرر و نقیر، محتاج او درویز گر ته نېکه خبره کول له هغې صدقې څخه غوره دي چې له ضرر او زیان سره مله وي، ځکه نېکه خبره او د دروېز گر د ټینگار په مقابل کې هغه ته عفوه او بښنه، له یوې خوا د دروېزگر د نفس د پاکی، مینې او محبت لامل گرځي او له بلې وي، د فقیر او محتاج د زړه ماتیدو او بې عزتی لامل گرځي او د هغه رنځ او درد وي، د فقیر او محتاج د زړه ماتیدو او بې عزتی لامل گرځي او د هغه رنځ او درد زیاتوی.

د اسلام د پېغمبر شصحيح حديث دى چې: «الكلمة الطيبة صدقة»(۱) يعنې: ښه خبره صدقه ده.

وروستي آيت د تهديد او وېرولو په لهجه مؤمنانو ته خطاب کړی او په صدقه کولو کې يې له احسان بارولو او ضرر رسولو څخه منع کړي دي، ځکه احسان بارول او ضرر رسول د صدقې او مالم لگولو ثواب د الله ﷺ په نزد له منځه وړي او صدقه کوونکی د خلکو له مننې او احسان څخه هم محروموي. له ابن عباس رضی الله عنهما څخه روايت دی چې د الله ﷺ پېغمبر ﷺ فرمايي: "لا يدخل الجنة مدمن خمر، ولا عاق لوالديه، ولا منّان" (۲) يعنې: عادتي شراب څښونکی، د مور او پلار عاق (نامنونکی) اولاد او احسان باروونکی جنت ته نه شي داخليدای.

مبارک آیت هغه صدقه چې احسان بارول او ځورول ورسره مل وي، له هغه منافق سره تشبېه کړې چې د ریا او ځان ښودنې په خاطر صدقه کوي او د الله کاله اجر او ثواب څخه محروم وي. مبارک آیت مؤمنانو ته خطاب کوي چې خپلې صدقې او نفقې په احسان بارولو او ځورولو مه باطلوئ، تر څو د هغه منافق په څېرنه شئ چې ریایي او نمایشي اعمال یې له منځه تللي وي. د احسان بارولو او ځورولو سره مل صدقه د هغې تیرې په څېر ده چې لږه دوړه پرې پرته وي، خو د سخت باران د اورېدو له امله تېره له دوړو او گرد څخه پاکه شي او هیڅ حاصل نه ورکوي.

د منافق د ريايي اعمالو حالت همداسې دی چې د الله ﷺ په دربـار کـې اجـر او ثـواب نـه لري او نه له هغه څخه څه گټه په لاس راوړي او الله ﷺ کافرانو ته چې کفر يې پـر ايمـان غوره گڼلی، د گټې په لوري هدايت نه کوي.

#### فعاليت

زده کـوونکي دې د ښـوونکي تـر لارښـونې لانـدې پـه صـدقې او مــال لگولـو کـې د احــسان د بارولو او ځورولو په هکله څو داسې نمونې، چې زموږ په ټولنه کې رواج لري، بيان کړي.

### د لوست گټې او لارښوونې

له مباركو آيتونو څخه لاندې گټې او لارښوونې ترلاسه كېږي:

💠 د صدقه کوونکي لپاره د صدقې اونفقې غوره والي او د هغې گټې او پايلې.

💠 د اللهﷺ په لاركې په مال لگولو باندې د احسان اچولو او ځورولو حراموالي.

١- صحيح البخاري، صحيح مسلم حديث ١٠٠٩.

۲- النسائي في سننه الكبرى ج ۳/ ص ۱۷٦ حديث: ٤٩٢٠.

- ❖ په دنیا کې د خلکو له مننې او احسان او په آخرت کې د اللهﷺ له اجر او ثـواب څخـه د احسان باروونکي صدقه ورکونکي بې برخېوالی.
- محتاج او فقیر ته په ښه اونیکه خبره ځواب ورکول او درویزه گرته د نبي کریم ﷺ
   د حدیث "الکلمة الطیبة صدقة". سره سم د سوال په ټینگار او بد خویۍ عفوه او تېریدنه.
- د ريا حراموالى، لكه: چې پېغمبر شف فرمايي: "وَإِيَاكُمْ وَالرِيَاءَ فَإِنَّه الشِرْكُ الأَصْغَر". يعنې: لـه
   ريا څخه پرهيز وكړئ ځكه ريا وړوكى شرك دى.



١. لاندې كلمي او لغات معنا كړئ:

(يُضَاعِفُ مَنّا مَنّا مَ أَذَى مَغْفِرَةً صَفْوَانٍ وَابِلّ صَلْداً)

ددې آيت ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ ﴾ د نزول لامل شرحه كړئ؟

٣. الله پاک کوم ډول صدقې قبلوي؟

٤. الله ﷺ خرنگه صدقي څو برابره كوي؟ په مبارك آيت استدلال وكړئ.

٥. له احسان او ځورولو سره مل صدقه څرنگه ده؟ دمثال په ترڅ کې يې شرحه کړئ.

٦. د درويز گر په وړاندې نېکه خبره صدقه ده، د دې جملې معنا روښانه کړئ.

۷. الله تعالى هغه صدقه وركوونكى چې په صدقې پسې احسان اچوي او ځورول كوي لـه
 جنته محروم كړى، په دې هكله حديث نقل كړئ.

۸ مبارک آیت هغه صدقه ورکوونکی چې له صدقې څخه وروسته احسان بــاروي او یــا ځورول کوی له ریا کار منافق سره تشبېه کړی. دا تشبېه شرحه کړئ.

٩. له احسان او اذیت سره مل صدقه په آخري آیت کې څرنگه تشبېه شـوې ده؟ واضـحه یې کړئ.

#### شپاړسم لوست

# په قران کریم کې انساني مساوات

قَالَ الله تعالى: ﴿ إِنَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْنَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّا الله عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنًا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِنْ تُطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتْكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ إِنَّكَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْ وَالْهِمْ وَانْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ [الحجرات: ١٥–١٥]

#### د ځينو کلمو معناوي

شُعُوبًا: د شعب جمع، ډېر خلک چې يو واحد اصل سره جمع کړي وي.

قَبَائِلَ: د قبيلي جمع ده د شعب يوه څانگه.

لِتَعَارَفُوا: ترخو له يو بل سره و پېژنئ.

أَكْرَمَكُمْ: ستاسو تر ټولو دروند او عزتمن.

لَا يَلِتْكُمْ: له تاسو څخه نه كموي.

لَمْ يَوْتَابُوا: شک او شبهه يي ونه کړه.

#### ژباړه

ای خلکو! موږ تاسې له یوه نارینه او یوې ښځې څخه پېدا کړئ او بیا مو تاسې قومونه او قبیلې وگرځولئ، ترڅو یو تر بله وپېژنئ. په حقیقت کې د الله ﷺ په نزد له تاسې نه تر ټولو زیات عزتمن هغه څوک دی چې په تاسو کی تر ټولو زیات پرهېزگار وي. په باوري ډول الله ﷺ پرهر څه پوهېدونکی او باخبره دی.

اعرابو(دکلي او بانـډې اوسـيدونکو) وويـل: مـوږ ايمـان راوړى. دوى تـه ووايـه تاسـو ايمـان نـه دى راوړى، بلکې داسې ووايئ چې موږ اطاعت کوونکي شـو، ايمـان لا تـر اوسـه ستاسـې پـه زړونـو کـې داخل شوى نه دى. که تاسې د الله ﷺ او د هغه د رسول فرمانبرداري غـوره کـړئ، نـو هغـه بـه ستاسـې د عملونو په اجر کي څه کموالى را نه ولى. په باوري ډول الله ﷺ غفور او رحيم دى.

په حقیقت کې خو مؤمنان هغه دي چې پر الله ﷺ او د هغه پر پېغمبرﷺ یې ایمان راوړ. بیا هغوی څه شک ونه کړ او په خپلو مالونو او سرونو سره یې د الله ﷺ په لاره کې جهاد وکړ. هغوی ریښتونی خلک دي.

#### تفسير

#### د بشریت د اصل یووالی

الله تعالى په لومړني مبارك آيت كې ټول انسانان مخاطب كړي او ټينگار يې كړى چې تاسې مې له يو واحد اصل څخه پيداكړي يئ چې آدم او حوا دي. بيا مې تاسې د كورنيو او قبيلو او ډلو په بڼه وگرځولئ، ترڅو د نسب، خپلولى، قبيلو او ډلو په پېژندلو سره د يوې روغې او نيكې ټولنې په منځ ته راوړلو يو له بل سره مرسته وكړئ، نه د حيواناتو په څېر چې خپل اصل او نسب نه پېژني او د عقل او پوهې له نعمت څخه محروم دي. په دې وجه قرآن كريم د داسې انساني وحدت لپاره دعوت كوى چى د عدل، مساوات، محبت او ورورگلوۍ پر بنسټ ولاړ وي.

بايد وپوهېږو چې په نړۍ کې د پرمختگونو او تمدنونو رامنځته کېدل د انسانانو له يو بل سره د پېژندگلوۍ نتيجه ده، ځکه پېژندگلوي تفاهم رامنځته کوي او تفاهم د تعاون لامل کيږي. همدارنگه قرآن کريم په دې مبارک آيت کې د رنگ، نژاد او جنسيت توپيرونه په پام کې له نيولو سره پرته، د انسان حقوق اعلان کړي چې ټول انسانان په نسب کې سره وروڼه دي او د دوی انساني عزت او کرامت خوندي دی، ځکه انسان د الله هخ عزتمن مخلوق او د ځمکې پر مخ د ده خليفه دی. ټول انسانان يو واحد اصل ته رسېږي چې آدم او حوا عليهما السلام دي، خو هغه څه چې د دوی ترمنځ د غوره والي معيار دی هغه ديني ارزښتونه او د الله او لاسول اطاعت او پيروي ده. د اسلام ستر پېغمبر فرمايلي: "إن الله لا ينظر إلى صورکم وأموالکم، ولکن ينظر إلى قلوبکم وأعمالکم" (۱) يعنې الله کله ستاسو څېرو او سرمايو ته نظر نه کوي، بلکې ستاسو زړونو او عملونو ته گوري.

په دې ترتیب قرآن کریم د بشریت ټول اختلافات او توپیرونه یوې خوا ته پریښي او انسانان یې د توحید او تقوا تر بیرغ لاندې راوستلي دي، ترڅو د یو بل په مرسته او کومک د الله کله عبادت وکړي او د خپلولۍ او عصبیت له ټولو ډولونو او جاهلانه دعوو او ناندریو څخه ځانونه لیرې وساتي، لکه: څرنگه چې د اسلام پېغمبر اعلان کړی: «کلکم بنو آدم، وآدم خلق من تراب. ولینتهین قوم یفتخرون بآبائهم، او لیکونن اهون علی الله تعالی من الجعلان» تا یعنې تاسو ټول د آدم اولاده یاست او آدم له خاورې پېدا شوی. باید هر قوم یا ډله په اصل او نسب له ویاډ څخه ځان وژغوري، پرته له هغه څخه د الله تعالی په دربار کې به له «جِعلان» شخخه هم ټیټ او بې ارزښته وي.

١- روايت مسلم.

٢- تهذيب سنن أبي داؤود ج٤٧١/٢.

۳- (جعلان) دجیم په زیر هغه وړه حشره ده چې د حیواناتو د خوشایو سره ژوند کوي او خوراک یې د حیواناتو نجاست دی او هرکله چې خوشبویي ورته ورسیږي مري.

### د ایمان او اسلام نعمت

وروسته له دې چې قرآن مجید دا اصل اعلان او تثبیت کړ چې ټول انسانان یوې مبیدې او اصل ته راگرځي او دغوره والي او بهټرۍ معیار د بني ادمانو په منځ کې تقوا او نیک عمل دی، بیا مبارکو آیتونو بیان کړی چې یوازې د ایمان کلمه کافي نه ده، بلکې بایید قلبي تبصدیق او د اسلام د اوامرو او نواهیو ظاهري اطاعت او عملي التزام ورسره ملگری وي، ترڅو اللهﷺ ته د منلو وړ وگرځی.

په نبوي پير کې په بانډه چيانو کې داسې کسان وو چې په ژبه يې د ايمان دعوه کوله، خو زړونه يې په دنيا او دنيوي گټو مشغول وو، نو ځکه الله تعالى خپل پېغمبر اته امر وکړ هغوى ته ووايۍ چې يوازې په ژبه د ايمان په څرگندولو تاسو حقيقي مؤمنان نه گڼل کېږئ، ترڅو زما رسالت تصديق نه کړئ او د الله او رسول ټولو اوامرو او نواهيو ته تسليم نشئ. په دې توگه مبارکو آيتونو د ايمان حقيقت بيان کړی، فرمايي: ﴿إِنَّمَا المؤمنون الذين آمنيواْ بالله وَرَسُبولِهِ ثُمَّ لَمَّ يَوْتَابُواْ وَجَاهَدُواْ بِأَمْوَالْهِمْ وَانَهُسِهِمْ فِي سَبِيلِ الله أولئك هُمُ الصادقون يعنې حقيقي مومنان هغه کسان دي چې پر الله الله الله ورکوي او پر الله کاله باندې د حق د برلاسي په لار کې ځان او مال نه سپموي، همدا رښتيني مؤمنان دي.

مفسرين وايې: دغه مبارک آيت په دې دلالت کوي چې ايمان د اسلام په نسبت خاص دى، لکه څرنگه چې د جبرايېل په حديث کې لومړى د اسلام پوښتنه شوې بيا د ايمان او وروسته د احسان. يعنې له عام څخه خاص ته ارتقا شوې ده، نو ايمان او اسلام يو د بل بشپړوونکي دي او يو پرته له بله کفايت نه کوي.

د يو روايت له مخې په نهم هجري کال چې د (عام الوفود) په نامه ياد شوى، د بنى اسد د قبايلو هيئت له خپلو زياتو و گړو سره د پېغمبر خصور ته راغى او خپل اسلام يې اعلان کړ. د احسان بارولو په قصد يې د الله پېغمبر ته خرگنده کړه چې موږ د خپلې قبيلې له ټولو و گړو سره پرته له جنگه اسلام راوړ، په داسې حال کې چې نورو قبايلو له تاسره جنگونه و کړل. دوى په دې کلمو سره غوښتل په پېغمبر احسان بار کړي او په عين حال کې سوغاتونه او ډالى ترلاسه کړي. په دې وخت کې د الحجرات سورت آخري مبارک آيتونه د دوى په هکله نازل شول او امر يې و کړ چې د اسلام راوړلو په دعوه پر پېغمبر باندې احسان مه باروئ، بلکې که تاسو په خپله دعوه کې رښتيني ياست بايد د پرورد گار د احسان مننه و کړئ چې تاسو يې د ايمان او اسلام په نعمت مشرف وگرځولئ. مبارکو آيتونو د دوى پټ نيتونه ښکاره کړل او د اسلام د پېغمبر په ژبه يې دوى ته ښوونه و کړه چې يوازې په ژبه د ايمان دعوه ونه کړي، بلکې دا ايمان په زړونو دوى ته ښوونه و کړه و د الله لا د رسول د ټولو اوامرو او نواهيو په وړاندې تسليم او تصديق کړي او د الله اله د الله له د رسول د ټولو اوامرو او نواهيو په وړاندې تسليم او غاړه کېږدي، ترڅو ايمان يې د الله په وړاندې د قبول و ړ شي.

دا مبارک آیت یو لوی اصل تثبیت او تأییدوي چې ډېر وختونه انسانان او حتی ځینې مؤمنان هم له هغه څخه غافل او بې پروا وي. په اصل کې لوی نعمت چې الله تعالی یې د ځمکې پر مخ په کوم بنده پیرزو کوي، د ایمان نعمت دی چې له ټولو نعمتونو څخه غوره او لوړ دی. د ایمان نعمت چې هر کله د انسان په زړه کې ځای ونیسي، نوبل هېڅ شی به له هغه څخه لوړ او ارزښتناک نه وي. انسان د ایمان په نعمت سره له خپل اصل او مبدأ خبرېږي او له خپل پیداکوونکي او پالونکي سره اړیکی پېدا کوي.

### د لوست گټې او لارښوونې

- په دې لوست کې گټې او لارښوونې په لاندې ډول دي.
- 💠 د ټولو انسانانو پېدايښت يو واحد اصل(آدماليک) ته راگرځي.
  - 💠 په نسب او نژاد وياړ کول حرام دي.
- ❖ انساني توپيرونه د پېژندنې او له يو بل سره د مرستې لپـاره دي، نـه دا چـې يـو پـر بـل غـوره والـی رامنځته کړی.
  - 💠 د انسانانو په منځ کې د غوره والی او عزت معیار تقوا ده.
  - له عملی مخالفت سره په ژبه د ایمان څرگندونه اسلام ته د قبول وړ نه ده.
    - 💠 ايمان د اسلام په پرتله خاص دي.
  - 💠 د توکم، ژبي، سيمې او سمت پر بنسټ د انسانانو تر منځ توپير کول حرام دي.

# پوښتنې چ

- ١. قَرآن كريم د انسانانو د پېدايښت اصل څرنگه ويني؟ په قرآني آيت استدلال و كړئ.
  - ۲. د انسانانو ترمنځ توپير او اختلاف او په قبيلو او ډلو د دوی وېش څه فايده لري؟
- ۳. د غوره والي او بهټرۍ معيار د قرآن کريم له نظره څه شـی دی؟ د قرآنـي آيـت پـه رڼـا کـې يـې واضح کړئ؟
- په نسب، تو کم او ژبې وياړ کول د اسلام له نظره څه حکم لري؟ په آيتونو او نبوي احايثو يې واضح کړئ.
  - 0.کومې قبیلې د خپل اسلام راوړلو احسان په پېغمبرﷺ باندې اچولو او د قرآن ځواب دوی ته څه و؟
    - ٦. د ايمان او اسلام ترمنځ توېير څه دی؟

# کورنۍ دنده

د انساني مساوات اصل او د انسانانو ترمنځ د غوره والي معيار په نظر کې ونيسئ او په دې هکله يـوه مقاله وليکئ.

#### اووه لسم لوست

## 

قَالَ الله تعالى: ﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا حَاطَبَهُمُ اجُّاهِلُونَ فَقَالُوا سَلَامًا ﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ قَالُوا سَلَامًا ﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴿ إِنَّهَا سَاءَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَا يَنْ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴾ [الفرقان: ٣٣-٤٥]

#### د ځينو کلمو معناوي

هَوْنًا: يه عزت او آرامتيا.

قَالُوا سَلَامًا: روغه خبره او له گناه څخه منع کوونکي.

سُجَّدًا وَقِيَامًا: سجده كوونكي، په تهجد لمانځه كې درېدونكي.

غَرَامًا: پېوست او ملگرى.

سَاءَتْ مُسْتَقَرًّا: بد اوناوړه استو گنځي.

لَمْ يُسْرِفُوا: اسراف اوله حده تېرىدنه يې ونه كړه.

لَمْ يَقْتُرُوا: تنگي يې ونه كړه، بخل يې ونه كړ.

قَوَامًا: اعتدال د اسراف او بخل ترمنځ.

#### ژباړه

د رحمان ذات اصلي بندگان هغه دي چې پر ځمکه بانـدې آرام ځي او کـه جـاهلان يـې مخې ته راشي ، نو وايي تاسې ته سلام.

هغه کسان چې د خپل پروردگار په وړاندې په سجدو او قيام شپې تېروي.

هغه کسان چې دعاگانې کوي چې ای زمـوږ پروردگـاره! مـوږ د دوزخ لـه عذابـه وسـاته! بېشکه دهغه عذاب راپسې کېدونکي دي.

هغه ډېر ناکاره استوگنځي او ځای دی.

هغه کسان چې کله لگښت کوي، نو نه بی ځایه لگښت کوي اونـه بخیلـې کـوي، بلکـې دهغو لگښت د دغو دواړو سرحدونو په منځ کې په منځلاریتوب ولاړ وي.

#### تفسير

#### د الله على د خاصو بندگانو صفتونه

کله چې پېغمبر شمرکان د رحمان خدای شعبادت ته راوبلل، نو هغوی په انکار او جاهلانه توگه پوښتنه وکړه، رحمان څوک دی؟ الله تعالى په دې مبارکو آيتونو کې خپل خاص بندگان د « رحمان د بندگانو » په نامه وستايل او د دوی صفتونه يې وشمېرل، تر څو د هغو په واسطه رحمان خدای شخ ښه وپېژندل شي. په دې مبارکو آيتونو کې الله تعالى مؤمنانو ته، چې دوی يې خپل ځان ته منسوب کړل، د ﴿ عِبَادُ الرَّحْمَنِ ﴾ د عزت او غوره والى مقام وباښه.

دې مبارکو آیتونو د سورت تر پایه د الله ﷺ خاص بندگان په اتو مبـارکو صفتونو سـتایلي دي. د الله ﷺ د دې خاصو بنـدگانو صفتونه د دوی لـه نفسونوسره، د دوی لـه پروردگار سره، له ټولنې سره او د ټولنې له پاکۍ او پرمختگ سره چې دوی په کې ژوند کوي تـړاو لري. په دې ترتیب ټول هغه صفتونه چې مبارکو آیتونو د رحمن ذات د خاصو بنـدگانو لپاره بیان کړي دي په څلورو محورونو کې خلاصه شوي دي.

ددې صفتونو يوه برخه په ديني او ايماني كمالاتو پورې اړه لري چې مؤمنان په دې كمالاتو ستايل شوي او په ﴿ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا ﴾ مبارك آيت كې ليدل كبرى.

دويمه برخه د مشركانو او فاسقانو ناوړه او د گمراهۍ صفتونه راښيي چې مؤمنان بايـد لـه هغو څخه ځان وژغـوري او دا صفتونه پـه ﴿وَالذِيْنَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلْهَا آخَر.. ﴾ اوپـه نـورو وروستيو آيتونو كې ليدل كېږي.

ددې صفتونو يوه بله برخه د اسلام له لارښوونو څخه عبارت ده چې رښتيني مؤمنان بايـد په هغو عمل وکړي او لازم يې وگڼي چې هغه: ﴿ وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَهِّمْ سُجَّدًا وَقِيَامًا﴾ او ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا﴾ او د سورت نور آيتونو دي.

د دې غوره او نیکو صفتونو بله برخه د ژوند د حالت سمون او ښه کول دي چې مؤمنــان یې د اللهﷺ له درباره غواړي، ترڅو اللهﷺ یې ورپیرزو کړي چې دا مبارک آیتونه ﴿وَالَّذِینَ یَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّیَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْیُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِینَ إِمَامًا﴾ یې رانغاړي.

#### له خلکو سره ښه چال چلند

د رحمان ذات د خاصو بند گانو له صفتونو څخه دا دي چې کله د ځمکې پر مخ روان وي، نو په خاکسارۍ او تواضع سره ځي (الذين يمشون على الأرض هوناً). هدف دا چې د متکبرو، مغرورو، بدکارو او مفسدينو په څير په لاړه نه درومي، بلکې په آرام، عزت او تواضع گرځي، هو! په لاړه تلل د انسان شخصيت څر گندوي، لکه: چې الله تعالى په قرآن کريم کې فرمايي: ﴿ وَلاَ مَّشِ فِي الأرض مَرَحاً إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ الأرض وَلَن تَبْلُغَ الجبال طُولاً ﴾ کريم کې فرمايي: ﴿ وَلاَ مَّشِ فِي الأرض مَرَحاً إِنَّكَ لَن تَخْرِق الأرض وَلن تَبْلُغَ الجبال طُولاً ﴾ خمکه شکولی شې اونه په لوړوالي کې غرونو ته رسيدای شي. البته پر لاړې له دروند تک څخه دا مطلب نه دی چې سړی د عجز او کمزورۍ او يا د تظاهر په ډول پر لاړه لاړ شي، پېغمبر چې کله پر لاړه تللو داسې به معلومېده چې ځمکه يې ترپښو لاندې کش کېږي. همدارنگه عمربن خطاب په يوځوان وليد چې ډېر نرم او په مات زړه پر لاړه وويل نه، نو له هغه څخه يې پوښتنه وکړه: په تاڅه شوي دي؟ آيا ناروغ يې ؟ ځوان کش کېږي. همدارنگه عمربن خطاب هغه ځوان پر دُره وواهه او ده ته يې امر وکړ چې پر لاړه ښه تکړه او جگ جگ ولاړ شي (۱). اسلام دعزت او قوت دين دی اوعزت او قوت دين دی اوعزت او قوت دين دی اوعزت او قوت له تکبر سره تو پير لري، لکه: څرنگه چې په غرور او تکبر پر لاړه تلل حرام او ناوړه کار دی په همدې تو گه په کمزورۍ، ستومانۍ او تظاهر تگ هم د اسلام له نظره بد او د منه ور نه دی.

همدارنگه دا د رحمان ذات بندگان چې کله په خپلو معاملو کې له ناپوهو او جاهلانو سره مخامخ کېږي له هغوی سره په بالمثل چال چلند معامله نه کوي او بدۍ ته په بدۍ ځواب نه ورکوي، بلکې د سلام په ویلو او حکیمانه خبرو د دوی له شر څخه ځان په امن کې ساتي، البته نه د بېوسۍ او وېرې له امله، بلکې له دې امله چې وخت ضایع نشي او هسې په بې گټې کار بوخت نشي، نو د داسې خلکو په خبرو دې سترگې پټې او غوږونه کاڼه کړی.

#### فعاليت

پر لارې د تکبر او غرور او يا تظاهر له مخې تگ په اړه په خپلو کې خبرې اتـرې وکـړئ او له خپل چاپېريال، ماحول او ټولنې څخه څو نمونې وړاندې کړئ.

١- التفسيرالوسيط للطنطاوي، تفسير آيت ٦٣ سوره، الفرقان.

#### د رحمان پروردگار عبادت

هغه څه چې وویل شول د الله تعالی د خاصو بندگانو صفتونه او په ورځنیو چارو کې د خلکو سره د هغوی د چلن په اړه وو، خو د شپې له خوا د الله ﷺ په در بار کې د دوی دنده د خپل پروردگار عبادت، دعا او هغه ذات ته زارۍ دي: ﴿وَالَّذِينَ بِبِيتُونَ لِرَبِّمِمْ سُجَّداً وَقِيَاماً ﴾ د رحمان خدای ﷺ خاص بندگان هغه کسان دي چې د شپې څه برخه د سجدو او قیام په حال کې د خپل پالونکي په حضور کې تېروي، ځکه شپه د خشوع ښه وخت او بنده په کې له ریا څخه خوندي وي. بیا مبارک آیت د رحمان «الله» د خاصو بندگانو له دعاگانو څخه یوه گوښه بیانوي او فرمایي: ﴿والذین یَقُولُونَ رَبَّنَا اصرف عَنَا عَذَابَ جَهَنَمَ ﴾ پروردگاره! د جهنم له عذاب څخه مو وساته چې سخت هلاکوونکی او دردوونکی عذاب دی. د اخشوع، زارۍ او وېره د الله ﷺ د رښتینو بندگانو د ژور ایمان او تصدیق ثمره ده.

### په انفاق کې اعتدال او میانه روي

د رحمان خدای که د خاصو بندگانو بل صفت، اعتدال او میانه روي ده چې له اسراف او بخل دواړو څخه پرهیز کوي او په منځنۍ لاره درومي: ﴿وَالَّذِینَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ یُسْرِفُوا وَلَمْ بخل دواړه ناوړه خویونه دي او دواړه یَقْتُرُوا وَکَانَ بَیْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾. ځکه چې اسراف او بخل دواړه ناوړه خویونه دي او دواړه خویونه د وگړو او ټولنې د نفسونو او مالونو فاسدوونکی دی. همدا راز بخل او سختي د ټولنې د آبادۍ او سوکالی په لاره کې مالونو فاسدوونکی دی. همدا راز بخل او سختي د ټولنې د آبادۍ او سوکالی په لاره کې اله مال څخه د گټې د نه اخیستلو لامل گرځي چې په دې توگه دواړه ناوړه صفتونه دي او په ټولنه کې د زیان او ستونزو د رامنځته کېدو لامل گرځي. په مال لگولو کې اعتدال اومیانه روي د هوښیارانو له ځانگړ تیاوو او د ایمان له صفتونو څخه شمېرل کېږي چې ټولنی ته نیکمرغی، سوکالی او آرامی راولی.

دا يوه برخه د رحمان خدای څلا د خاصو بندگانو ځينې صفتونه دي چې قرآن کريم په پورتنيو مبارکو آيتونو او د دې سورت په وروستيو آيتونو کې ذکر کړي دي او د همـدې نېکو صفتونو په خاطر قرآن کريم د الله کلا خاصو بندگانو ته د جنت د ډېرو لـوړو درجـو او تل پاتي نعمتونو زېرې ورکوي.

### د لوست گټې او لارښوونې

په دې لوست کې گټې او لارښوونې په لاندې ډول دي:

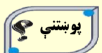
❖ د رحمان خدایﷺ د خاصو بندگانو د صفتونو بیان چې د دوی د صفتونو د پېژنـدنې په وسیله د رحمان پرورودگار پېژندنه لازیاته حاصلېږی.

💠 په تگ کې د وقار، اطمينان او آرامۍ فضيلت.

**پ**ه نيکۍ سره د بدۍ د ځواب ورکولو فضيلت.

💠 په عبادت سره د شپې په ویښه تېرولو او د دوزخ له اوره د وېرې فضیلت.

٠٠ د الله ﷺ په لاره کې په اعتدال اوميانه روۍ سره د مال لگولو فضيلت او د اسراف او بخل دواړو ناوړو خويونو څخه ځان ساتل.



١- دلاندې كلمو او لغاتو معناوې څرگندې كړئ:

(هَوْنَا - قَالُوا سَلَامًا - غَرَامًا - سَاءَتْ مُسْتَقَرًّا - لَمْ يُسْرِفُوا - لَمْ يَقْتُرُوا - قَوَامًا)

۱.د لوست د آیتونو د نزول سبب او مناسبت شرحه کړئ؟

۲.دا چې په آيت کې د بندگانو نسبت رحمان ذات ته شوی، څه مفهوم افاده کوي؟

٣. په مبارک آيت کې په وقار او آرامۍ سره لـه تگ څخه مطلب څه دی؟ واضح يې کړئ.

 یه ورځ او شپه کې د الله ﷺ د خاصو بندگانو صفت د مبارک آیت په رڼـا کې شـرحه کړئ.

٥.د الله ﷺ د خاصو بندگانو صفت په صدقه او نفقه کې څرنگه دی وضاحت ورکړئ.



د(الفرقان) سورت د وروستيو آيتونـو پـه رڼـاکې د الله ﷺ د خاصـو بنـدگانو د صـفتونو او اعمالو د نتيجې په هکله يوه مقاله وليکئ.

### اتلسم لوست

# د ټولنې په تهذيب کې د مؤمنانو ونډه

قَالَ الله تعالى: ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَيْصَارِهِمْ وَيَغْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزُكَى هُمُ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُصْنَ مِنْ أَيْصَارِهِنَّ وَيَغْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ وَيَنْتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُوهِنَّ عَلَى جُيُوهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ وَينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ وَلِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُوهِنَّ عَلَى جُيُوهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ وَينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ الْبَيْدِينَ وَلا يَبْدِينَ وَلِينَ أَوْ الْبَيْدِينَ أَوْ الْبَيْدِينَ أَوْ الْبَيْدِينَ أَوْ الْبَيْدِينَ أَوْ السَّابِعِينَ غَيْرٍ أُولِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَو الطِّفْلِ الْجُولَةِينَ أَوْ السَّابِعِينَ غَيْرٍ أُولِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَو الطِّفْلِ الْجَواقِينَ أَوْ يَسَائِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيُّهُانُهُنَّ أَوِ السَّابِعِينَ غَيْرٍ أُولِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَو الطِّفْلِ الْجَواقِينَ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيُّهُ اللهُ وَلَا يَضُولُونَ لَيْ يُعْلَمُ مَا يُغْفِينَ مِنْ وَيُعَقِينَ وَنُ وَلُو إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهُ اللهُ هَمِيعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣٠-٣١]

#### د ځينو کلمو معناوې

يَغُضُّواْ: تيتبي كړي، ځان وساتي.

أزكى لهَمْ: ډېره پاكه كړنلاره ده دوى ته.

وَلاَ يُبْدِينَ: نه دې ښکاره کوي.

زينَتَهُنَّ: خيل ښايست.

بِخُمُرِهِنَّ: خمر د خمار جمع ده، هغې جامې ته ويل کيږي چې ښځې پـرې خپـل سر او گريوان پټوي(پړوني).

جُيُوهِنَّ: جيوب د جيب جمع ده، جيب گرٻوان ته ويل کېږي.

#### ژباړه

ای پېغمبره! مؤمنانو ته ووایه چې خپلې سترگې ټیټې او د شرم ځایونـه پـټ وسـاتي. دا د هغـوی لپاره ډېره پاکه کړنلاره ده. هغوی چې څه کوي الله ﷺ پرې خبرېږي.

مؤمنو ښځو ته ووايه چې خپلې سترگې ټيټې وساتي او د خپلو شرم ځايونو ساتنه دې وکړي او خپل ښايست او سينگار (دزينت ځايونه) دې نه ښکاره کوي، مگر هغه چې په خپله څرگند شي او په خپلو گرېوانونو دې خپل پوړني واچوي، هغوی دې خپل زينت او سينگار نه ښکاره کوي، مگر خپلو مېړونو، پلرونو، د مېړونو پلرونو، خپلو زامنو، د مېړونو زامنو(بنزيانو)، وروڼو، ورېرونو، خوريونو، مؤمنو ښځو، خپلو مړيانو، خپلو هغو ترلاس لاندې نارينه وو ته چې ښځو

ته حاجت ونه لري او هغه ماشومانو ته چې لا تراوسه پورې د ښځو له پټو خبرو سره اشنا شوي نه دي اوهغوی دې په ځمکه باندې په زوره په داسې شان تگ نه کوي چې دهغوی د پټ کړي سينگار خلکو ته معلومات وشي. ای مؤمنانو! تاسې ټول په گلهه الله ﷺ ته توبه وباسئ ښايي چې بری درپه برخه شي.

#### تفسير

#### نامحرمو ته له کتلو څخه ډډه کول

د النور مبارک سورت له اخلاقي بې لاريو او ټولنيزو مفاسدو څخه د فرد، کورنۍ او ټولنې د ژغورنې په موخه ډېر احکام لري. الله کا د النور سورت په لومړيو آيتونو کې زنا حرامه گرځولې او د زنا مرتکب ته يې درنه جزا ټاکلې ده. په دې مبارکو آيتونو کې الله تعالى د وقايوي درملو په توگه سړيو اوښځو ته د سترگو په ټيټولو او نامحرمو ته په نه کتلو امر کړی دی چې د گناهونو کندې ته له لويدلو څخه خوندي شي. اسلامي ټولنه له اخلاقي مفاسدو وژغورل شي او د تهذيب او پرمختگ په لاره گامونه واخلي.

لکه: چې پوهېږو انسانان گڼ خواس لري، چې د دې حواسو په وسیله مختلف شیان درک کوي، مثلا په غوږونو اوري، په پوزه شیان بویوي، په ژبه خبرې کوي او مزه څکي، خو تر ټولو مهم حس چې انسان جنسي خواهشاتو اوغرایزو ته ورکاږي، هغه د باصرې او لیدلو حس دی. له همدې امله الله پاک د وقایوي درمل په توگه سړي او ښځې مخاطب کړي، نارینه مؤمنانو ته یې د ستر گو ښکته اچولو او مؤمنو ښځو ته یې د نه کتلو او د خپل ښایست د نه څرگندولو امرکړي دي.

په مبارک آیت کې د سترگو په ښکته اچولو او د اندامونو د ساتلو په منځ کې جمع راغلې ده، ځکه کتل د فحشا یا زنا لامل کېږي، نو ځکه الله تعالی خپل پېغمبر د امر وکې مومنانو ته ووایي، چې پردیو ښځو ته ونه گوري او همدارنگه خپل اندامونه په حرامو کې له واقع کېدو څخه وساتي. دا د ایمان د کمالل دلیل دی او د زړونو او نفسونو د پاکې او د دنیا او آخرت د کامیابي او نېکمرغۍ سبب دی.

بيا الله تعالى خپل پېغمبر الله ته امر كړى مؤمنو ښځو ته ووايي، چې دوى هـم پرديـو سـړيو تـه ونـه گوري او خپل ښايست ښكاره نه كـړي، مگـر هغـه څـه چـې عادتـا لـه نـا چـارۍ ښكاره كېـږي. مفسرين وايي: كه څه هـم ښځې په غالبـه توگـه مؤمنـانو تـه پـه امـر كـې شـاملې دي، خـو بيـا هـم د ټينگار لپاره ښځې جلا مخـاطبې شـوې دي چـې سـترگې ښكته واچـوي او خپـل اندامونـه پـټ كړي.

بيا مبارک آيت مؤمنو او مسلمانو ښځو ته امر کړی چې خپل سرونه، غاړې او سينې په خپلو جامو پټې کړي، ترڅو پرديو سړيو ته ښکاره نشي او د دوی د زينت اوښايست ځايونو ته ونه گوري. علماوو ويلي دي: د جاهليت په زمانه کې ښځو خپل څادرونه د سر (تندي) له خوا شا ته اچول، چې په دې توگه به يې غاړې او غاړ کۍ ښکاريدې، نو ځکه الله تعالى مؤمنې ښځې له دې طريقې څخه منع کړې. البته له زينت څخه په مبارک آيت کې هغه زينت مراد دی، چې بايد پټ وساتل شي، لکه: ويښته، مټې او پنډۍ.

#### فعاليت

زده کوونکي دې د ښوونکي په لارښوونه په خپل چاپېريالل کې د سترگو ښکته نـه اچولـو څـو نمونې تربحث لاندې ونيسي او منفي اړخونه دې څرگند کړي.

#### د ښځو د زينت ليدنه کومو کسانوته جواز لري؟

مؤمنو ښځو ته روا نه ده چې خپل پوښلي زينـت خلکـو تـه ښـکاره کـړي، مگـر هغـه کـسانوته چې مبارک آیت استثنا کړه دي او هغه دولس ډلې دي. لـومړي کـسان چـې د مؤمنـو ښـځو د زينت ليدل يې ورته روا کړي، مېړونه دي. ميړونو ته د ښځو هـر ډول زينت ليـدل روا دي، بلکې د مؤمنو ښځو زینت اصلا د مېړونو لپاره دی، نـو د مېړونـو لپـاره د خپلـو ښـځو زینـت او عورُت ليدنه كوم ممانعت نه لري. همدارنگه مؤمنې ښځې د خپـل عـزت او وقـار پـه رعـايتولو کولای شی خپل زینت پرته لـه مېړونـو څخـه خپلـو پلرونـو، خـسر، زامنـو، بـن زيـو، وروڼـو، ورېرونو او خوريونو ته ښکاره کړي. البته دا ذکر شوي اووه ډوله خلک له مېړه څخه وروسته هغه محارم دي چــې مؤمنـه ښـځه ور سـره نکـاح نـشي کــولای او مـؤمنې ښـځې د ناچارۍ له وجې له دوی سره مجلسونه او ناسته پاسته لـري او عادتـا لـه فتنـې څخـه خونـدي وي. بيا كاكا گان، ماماگان او رضاعي محارم هم له دوى سره په حكم كېي يـو ځـاى كېـږي. همدارنگه مؤمني ښځي کولاي شي خپل زينت مسلمانو ښځو او وينځو ته ښکاره کړي. همدارنگه هغو سړو ته يې هم ښکاره کولای شي چې د کورنۍ اتباع دي او د بوډاتوب يا نورو عواملو له وجي ښځو ته رغبت نه لري اود دوی په خدمت مشغولي دي يا هغه ماشومان چې د ښځو په عورتونو او محارمو خبر نه دي. هغو ته هم خپل زينت او ښايست ښکاره کولي شي. دا دولس ډوله خلک مجاز دي، ځکه د فتني احتما ل پکې نـشته، نوکـه دوی د ښځو پوښلی زينت، لکه: سر، غاړې، پنډۍ او مټو ته وگوري، باک نه لري.

#### د زینت ښکاره کوونکو حرکتونو ممانعت

وروستى مبارك آيت مؤمنې اومسلمانې ښځې له هغوحركتونو څخه چې پوښلى زينت ښكاره كوي، منع كړي دي. دوى ته يې امر كړى چې له كور څخه د وتلو په وخت كې خپل عزت، وقار، اسلامي آداب او اخلاق رعايت كړي، تر څو د نورو نظر ځانته را جلب نه كړي، لكه څرنگه چې الله تعالى فرمايي: ﴿وَلاَ يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَ ﴾ يعنې پښه دې داسې په ځمكه نه وهي چې د پښو پټ زيورات يې معلوم شي. د دې مبارك آيت مراد دا دى چې مؤمنه ښځه بايد پر لارې د تگ په وخت كې داسې حركت يا عمل ونه كړي چې د نورو د پام را اړولو او د جنسى او شهواني غرايزو د تحريك سبب شي، لكه: پر لاره د ځان ښودنې تگ يا د عطرو استعمالول چې د نورو پام خپل لوري ته راواړوي او يا نور داسې حالتونه چې د خلكو د جنسى غريزو د تحريك سبب گرځي.

مبارک آیت په پای کې ټول مؤمنان خدای ﷺ ته رجوع او توبې ته رابللي او امر ورته کوي: ﴿وتوبوا إِلَى الله جَمِيعاً أَيُّهَ المؤمنون لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ یعنې: ای مؤمنـو او مـسلمانو سـړیو او ښـځو! پرتاسي لازم دي چې ټول اللهﷺ ته توبه وباسئ، ترڅو کامیاب شئ.

په دې مبارکو آیتونو کې چې د حجاب او وقار ساتلو په اړه کومې خبرې یادې شوې، دا هغه وقایوي گامونه دي چې مسلمانه ټولنه له اخلاقي بې لارۍ څخه ژغوري. د شرعې له نظره ښځه او سړی دواړه مکلف دي چې د حیا او وقار مخالفو کارونو څخه ډډه وکړي. همدا راز سړي هم حق نه لري چې په ناسمو جامو کې د خلکو په منځ کې ښکاره شي، خو څرنگه چې حکیم خدای په ښځه کې زیاته ښکلا او جاذبه پېدا کړې، چې د مخالف جنس یعنې سړو پام زیات ځان ته را اړوي، ځکه د ستر او پردې په اړه د ښځو مسؤولیت زیات دی او الله پاک په دې آیتونو کې پر ښځو پرده کول فرض کړي دي.

اسلام د فطرت د دین په توگه د ځینو منحرفو ادیانو په څېر د انسان جنسي غریزه وژلې نه ده او نه انسان ته په رهبانیت امر کوي، له همـدې امله یې خلک واده کولـو تـه هڅـولي او یـوازې واده یې د جنسي غریزې د اشباع کولو او د انساني نسل د بقا وسیله بللې ده.

هغه خلک چې له اخلاقو، حیا او پاکۍ څخه په خالي ټولنـو کـې د جـسمي او روحـي ناروغتیـاوو او اخلاقي بې لاریو د خپرېـدو څخـه خبـر دي، ښـه پـوهېږي چـې د حجـاب پـه فرضـیت کـې د ټولنې لپاره څومره سترې گټې نغښتې دي. فعالیت زده کوونکي دې د یـوې مـسلمانې ښځې د لبـاس اغوسـتلو او پـر لاره تللـو د مـسؤولیت پـه هکله بحث او څېړنه وکړي او د حجاب د نه مرعاتولو پروخت دې د هغـو منفـي اغیـزې دې پـه خپلـو کتابچو کې ولیکي.

### گټې او لارښوونې

دغه آيتونه ډېر احكام، آداب او لارښوونې لري، خو ځينې يې دا دي:

❖ د سترگو د نظر ښکته والی او له هر ډول حرامو څخه د اندامونو ساتنه، ځکه اسلام د يـوې پاکې او شريفې ټولنې د رامنځ ته کيدو بلنه ورکړې ده او د انـسان ټـول غـړي مـسؤل گڼـي: ﴿إِنَّ السمع والبصر والفؤاد کُلُّ أولئك كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾.

مؤمنې ښځې ته روا نه دي چې خپل زينت پرديو ته ښکاره کړي مگر هغه چې ښکاره
 وي، لکه: مخ، لاسونه او جامي.

💠 د هغې ډلې محارمو بيان، چې مؤمنه ښځه کولای شي خپل زينت ورته څرگند کړي.

❖ د مسلمانو ښځو د ښايست ښکاره کولـو جـواز د کـورنۍ بوډاگـانو، کـم عقلـو سـاده گـانو او وړوهلکانو ته چې د زينت او عورت د تشخيص مرحلي ته نه وي رسيدلي.

💠 د سینگار ښکاره کولو په قصد پر ځمکه د پښو وهلو حرمت.

💠 د دنیا اوآخرت د کامیابۍ لپاره د توبې او د اللهﷺ دربار ته د رجوع واجبوالي.



١. لاندې کلمي معنا کړئ:

(يَغُضُّواْ - أَرْكَى لَهُمْ - وَلاَ يُبْدِينَ - بِخُمُرِهِنَّ - جُيُوهِنَّ:)

۱. د الله ﷺ د دې امر حکمت څه شی دی، چې مؤمنو سړیو او ښځو ته یې کړی چې خپل
 نظر او سترگي ښکته واچوي؟

۲. په قرآني خطاب کې مؤمن سړي او مؤمنې ښځې د کومو کارونو په سرته رسولو مامور شوي دي؟

٣. پرديو خلکو ته د ښځو د زينت له څرگندولو څخه مراد څه شي دي؟

٤.مبارك آيت كوم كسان د مؤمنو ښځو د زينت له ليدلو څخه استثنا كړي دي؟

٥.کومو هلکانو ته جواز شته چې د مؤمنو ښځو پوښلي زينت ته نظر وکړي؟

٦.د دې مبارك آيت ﴿وَلاَ يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ ﴾ مقصد څه دى؟ له مثالل سره يې څرگند كړئ؟



مؤمنو اومسلمانوسړيو او ښځو د کتلو د آدابو او د ټولنې پـر اخلاقـو او تهـذيب د هغـې د اغېـزو په اړه يوه مقاله وليکئ.

#### نولسم لوست

# **په اسلام کې د معيوبو اوفقيرو مؤمنانو مرتبه**

قَالِ الله تعالى: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّى ۚ أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَى ۞ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَكَّى۞ أَوْ يَذَكُّرُ فَتَنْفَعَهُ الذِّكْرَى۞ أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى ۞ فَأَنْتَ لَهُ تَصَدَّى ۞ وَمَا عَلَيْكَ أَلًا يَزَّكِي۞ وَأَمَّا مَنْ جَاءَكَ فَتَنْفَعَهُ الذِّكْرَى۞ أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى ۞ فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهَى۞ كَلَّا إِنَّهَا تَذْكِرَةٌ ۞ فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ ۞ فِي صُحُفٍ يَسْعَى۞ وَهُوَ يَخْشَى ۞ فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهَّى۞ كَلَّا إِنَّهَا تَذْكِرَةٌ ۞ فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ ۞ فِي صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ۞ مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ۞ بِأَيْدِي سَفَرَةٍ ۞ كِرَامٍ بَرَرَةٍ ﴾ [عبس: ١-١٥]

#### د ځينو کلمو معناوي

عَبَسَ: تندی یی تریو کړ.

تَوَكَّى: مخ يې وگرځاوه.

يَزُّكَّي: له گناهونو پاك شي.

يَذُّكُّر: پند واخلي. نصيحت واوري.

اسْتَغْنَى: بي پروا شو، له ايمان، دين اوعلم څخه يي مخ وگرځاوه.

تَصَدَّى: توجه كوى.

تَلَهَّى: په بل څه مشغولېږي.

كَلَّا: داسى نه ده، بيا دې كار ته مه را گرځه.

#### ژباړه

تندى يې تر يو شو او مخ يې و گرځاوه، په دې خبره چې هغه ړوند ورته راغى. ته څه خبريې. كېداى شي چې هغه پاك شي. يا نصيحت ته ځير شي او نصيحت هغه ته گټه ورسوي. مگر كوم سړي چې يې پروايي غوره كړه. دهغه لوري ته خو تا پاملرنه وكړه. په داسې حال كې چې كه هغه پاك نشي، نو پرتا يې څه ضمانت دى؟ او څوك چې په خپله تاته په منلهه راغى اوهغه ويرېده. له هغه سره تا بې پروايي وكړه. هېڅكله نه، دا خويو نصيحت دى. د چا زړه چې غواړي هغه دې ومني. دا په داسې صحيفوكې نغښتى دى چې مباركې دي. لوړه مرتبه لرونكې دي، پاكې دي. د عزتمندو پرښتو په لاسونو كې دى. د غوره او نيكو ليكونكو.

#### د نازلېدلو سبب

مفسرينو د مباركو آيتونو د نزول په هكله څه روايتونه نقل كړي چې لنډيز يې په لاندې ډول دى: يوه ورځ رسول الله د قريشو له يوې ډلې مشرانو، لكه: عتبه بن ربيعه، ابوجهل، عباس بن عبد المطلب، ابى بن خلف، شيبه بن ربيعه او وليد بن مغيره سره ناست و او دوى يې اسلام ته رابلل او د اسلام د مقدس دين لارښوونې يې دوى ته شرحه كولې. په دې وخت كې عبدالله بن ام مكتوم چې يو نابينا(ړوند) صحابي و او د اسلام د پېغمبر د مجلس په حالت نه پوهېد، مجلس ته راغى او ويې ويل: اى د الله رسوله! له هغه څه چې الله درښودلي ماته يې وښيه اوماته تعليم راكړه. عبدالله بن ام مكتوم خپله غوښتنه څو، څو ځله تكرار كړه. رسول الله ورڅخه مخ واړاوه او د قريشو د مشرانو په دعوت او بلنه مشغول و او د دې نابينا صحابي خبروته يې پاملرنه ونه كړه. په دې وخت كې مبارك آيتونه نازل شول او الله تعالى خپل پېغمبر د ملامتيا مورد و گرځاوه.

#### عبدالله ابن ام مكتوم څوك و؟

اصلي نوم يې عمرو بن قيس او ام مكتوم يې كنيه او لقب و، مور يې عاتكه بنت عبدالله مخزومي وه. عبد الله ابن ام مكتوم د رسول الله د مېرمنې بي بي خديجې بنت خويلد د ماما زوى و.

هغه له لومړنيو مهاجرو څخه دی. عبد الله ابن ام مکتوم او بـلا ل د رسول الله الله الله مؤذنانو څخه وو، رسول الله الله ته ډېر گران و او ديـارلس ځله يې په مدينه منوره کې د خپل ځان خليفه ټاکلي دی. دا جليل القدر صحابي، سره له دې چې ړونـد و، په غزاگانو کې يې برخه اخيستې ده. روايـت شـوی چې دی د عمـربن الخطاب په خلافـت کې د قادسـيې پـه جنگ کې د مدائن د فتحې په مهال د شهادت لوړې درجې ته ورسيد.

#### تفسير

#### اسمانی او ځمکنی معیارونه

د العبس سورت په لومړيو مبارکو آيتونو کې الله تعالى د يوې شخصي پېښې په بڼه يوه لويه لارښوونه، يو مهم اصل او مبدأ بيان کړې چې دا اصل په خپل ذات کې نه يوازې د اسلام حقيقت، بلکې د اسلام يوه لويه معجزه راښيي. يوه داسې معجزه چې انسانان په ديني اسماني معيارونو او ارزښتونو ارزول کېږي، نه په ځمکنيو بشري تلو او معيارونو. داسې حقيقت چې الله تعالى حتى خپل غوره کړاى شوى محبوب او دوست د دې حقيقت په هکله تر ملامتيا

لاندې ونيو او د ده ستر شخصيت ته يې لارښوونه وکړه. دا الهي حقيقت يوازې د تقوى په اساس د انسانانو د ارزولو او تللو معيار دى چې له ځمکنيو او انساني ارزولو سره بشپړ توپير لري (إن أکرمکم عند الله أتقاکم).

#### په اسلام کې د فقيرانو اوبېوزلانو مرتبه

د سورت په پيل کې د حکايت په ژبه او په غايبه صيغه د موضوع مطرح کول په دې دلالت کوي چې الله تعالى په خپل رسول باندې مهرباني، لطف او مرحمت درلود، نودى يې مخاطب نه کړ، لکه: څرنگه چې د عبد الله ابن ام مکتوم ذکر د ډانده {الأعمى} په صيغه د ده د شان د کمي لپاره نه دى بلکې د ده د پېژندنې او همدارنگه د ده د معذور گڼلو لپاره دى چې د رسول الله حالت اومشغولتيا يې نه وه درک کړې. کله چې دا ډوند صحابي د رسول الله د حضور ته راغى او په تکرار يې له ده څخه د لارښوونې غوښتنه وکړه، رسول الله په تريو تندي له ده څخه مخ واډاوه او د قريشو د مشرانو په بلنه مشغول شو، نو په دې توگه د الله تعالى د ملامتيا مورد وگرځيد، چې نه ښايي د بېوزلى او فقر او يا د نه ليدو په خاطر له ده څخه مخ وگرځول شي، ځکه هغه په پاک او ويښ زړه دعلم او پوهې په لټه کې و، ترڅو خپل نفس پاک کړي.

خو دوی (د قریشو سرداران) چې د ایمان او نبوي لارښوونو څخه بې پروایي کوي ته دوی ته پاملرنه کوې او د دوی د هدایت لپاره زیار باسې. حال داچې په کفر او گمراهۍ کې پاتې کېدل د همدوی په ضرر دي او ته پرې مسؤول نه یې. ستا دنده یوازې رسول(بلاغ) دي او د دوی ستنیدنه او حساب پرموږ دی او هدایت یې د الله ﷺ په لاس کې دی: قال تعالى: ﴿إِنَّكَ لاَ تَهُدِي مَنْ أَحْبَبْتَ ولکن الله یَهْدِي مَن یَشَآءُ﴾. [القصص: ٥٦] ترجمه: «ای پېغمبره! ته چې چاته وغواړي وغواړې او خوښ دې وي هغه ته هدایت نشې ورکولای، مگر الله ﷺ چې چاته وغواړي هدایت کوی.»

بيا وروسته د آيتونو د عتاب او ملامتيا لهجه سخته شوې او پېغمبر ه ته يې داسې خطاب کړى: خو هغه کس چې له ړوندوالي او ستونزو سره سره په اخلاص، محبت او د الله ه له وېرې ستا لوري ته په منډه راځي، ترڅو علم اوپوهه حاصله کړي او خپل دين کامل کړي، ته له هغه څخه مخ اړوې او خپله ټوله پاملرنه د قريشو مشرانو ته را اړوې چې ايمان راوړي. اى زما گرانه استازيه! داسې کار وړ او مناسب نه دى، بلکې دا قرآني آيتونه د پند او عبرت لپاره دي چې هرڅوک وغواړي پند ترې اخلي. الهي آيتونه په عزتمنو صحيفو کې ليکل شوي دي چې د ا صحيفې ډېرې پاکې او لوړې مرتبې لـري او د مقربو عـالي رتبـه پرښـتو پـه لاسـونو کـې دي چې د درناوي څخه برخمني او د هرمغرض او ناشکره له ضرر څخه خوندي دي.

#### د فضیلت اوغوره والی معیار

مبارکو آیتونو د انسانانو ترمنځ د بهترۍ او غوره والي معیار ایمان او تقوا گڼلې، سره له دې چې رسول الله اسلام ته د قریشو د مشرانو د بلنې له امله، چې هغه مهال د دعوت د لارې خنه وو، د عبدالله بن ام مکتوم پوښتنو ته پاملرنه ونه کړه، په دې هیله چې د قریشو مشران د اسلام دین ته را وگرځي. بیاهم الله تعالی خپل رسول د عتاب مورد گرځوي چې د خدای په په وړاندې مقبول ارزښتونه دین، ایمان او تقوی ده، نه هغه مادي ارزښتونه چې د انسانانو په وړاندې پیژندل شوي دي.

له همدې امله د اسلام خوږ پېغمبر په د دې آيتونو له نازلېدو وروسته هميشه د عبد الله بن ام مکتوم عزت او درناوی کاوه او هر کله به چې له هغه سره مخامخ کيده خپل څادر به يې ده ته د کيناستو لپاره غوړاوه او فرمايل به يې: "مرحبا بمن عاتبني فيه ربي»

یعنې: ښه راغلاست دې وي هغه چا ته چې د هغه په سبب الله تعالى زه ملامت کړى يم. په دې تو گه د الله پېغمبر په ټولو دنيوي معيارونه يو په بل پسې له منځه يوړل او د ژوند په ټولو چارو کې يې فضيلت اوتقوى دغوره والي معيار وگرځاوه. په داسې تو گه چې له هجرت څخه وروسته يې د مسلمانانو ترمنځ "مواخات" يعنې ورورگلوي قايمه کړه او خپل تره، حضرت حمزه بن عبدالمطلب اوخپل آزاد شوى غلام، زيدبن حارثه يې وروړ گلوي قايمه کړه. زيد بن حارثه چې يې د خالدبن رويحه خثعمي او حبشي بىلال ترمنځ ورورگلوي قايمه کړه. زيد بن حارثه آزاد شوى غلام يې د "مؤته" په جنگ کې په داسې حال کې د درې زريز لښکر قوماندان و پاکه چې د خالدبن وليد په شمول د مهاجرينو او انصارو يو زيات شمېر مشران د ده تر قيادت لاندې وو. په دې جنگ کې زيد بن حارثه د امير په تو گه و ټاکل شو. بيا د ده له شهادت څخه وروسته جعفر بن ابي طالب او بيا عبد الله بن رواحه انصاري په ترتيب سره ورځو کې اسامه د زيد بن حارثه اتلس کلن ځوان زوى رضي الله عنهما له روميانو سره په ورځو کې اسامه د زيد بن حارثه اتلس کلن ځوان زوى رضي الله عنهما له روميانو سره په جنگ کې د اسلام د لښکر قوماندان و ټاکه او لوى لوى شخصيتونه، لکه: ابوبکر صديق، عمرفاروق، سعد بن ابى وقاص اوداسي نورو په دې لښکر کې حضور درلود. همدارنگه عمرفاروق، سعد بن ابى وقاص اوداسي نورو په دې لښکر کې حضور درلود. همدارنگه عمرفاروق، سعد بن ابى وقاص اوداسي نورو په دې لښکر کې حضور درلود. همدارنگه

د اسلام پېغمبرﷺ د سلمان فارسي په هکله اعلان وکړ: "سلمان منا أهل البيت" يعنې سلمان زما د اهل بيت څخه دي.

#### د لوست گټې او لارښووني

- 💠 د فضیلت اوغوره والی اساس او معیار ایما ن او تقوی ده.
- ❖ په دې آیتونو کې د پروردگار په نزد د نبي کـریمﷺ مقـام اومرتبـه بیـان شـوې ده او الله تعـالی په خپل غوره شوي رسول د غایب په صیغه ملامتیا ویلې ده.
- ٠٠٠ د نبوت د عالي ادب بيان، لـه دې واقعـې وروسـته بـه چـې کلـه عبـد الله بـن ام مکتـوم د رسول الله ﷺ حضورته تشريف راوړ، هغه به ورتـه ځاى چمتـو کـاوه او خپـل مبـارک څـادر بـه يى د هغه د کيناستلو لپاره غوړولو او د هغه درناوى به يى کاوه.
- پېغمبرﷺ د الهي وحې د تبليغ امين و. ام المومنين عايشې رضى الله عنها فرمايلي دي: که چېرې د الله رسول له وحې څخه څه پټولى ، نو پرځان به يې الهي ملامتيا د العبس په سورت کې پټه کړې واى.



١. د لاندي كلمو معنا واضحه كرئ:

(عَبَسَ – تَوَلَّى – يَزَّكَّى – يَذَّكَّر – اسْتَغْنَى – تَصَدَّى – تَلَهَّى)

- ۲. د العبس سورت د لومړنيو آيتونو د نزول لامل په لنډه توگه واضح کړئ.
  - ٣. عبدالله بن ام مكتوم څوك و؟
- کې او له ده څخه يې مخ
   پېغمبرﷺ د عبد الله بن ام مکتوم پوښتنو ته ولې ځواب ور نه کړ او له ده څخه يې مخ
   وگرځاوه؟
- ۵. له دې واقعې وروسته پېغمبرﷺ له عبدالله بن ام مکتوم سره څرنگه چلن کاوه او څه به يې
   ورته ويل؟
  - ٦. د عبس سورت د آيتونو د نازليدو واقعه د اسلام په مقدس دين کې کوم اصل ثابتوي؟
- ۷. د مسلمانانو ترمنځ مساوات او د غوره والي معیار د تقوا پر اساس دی، د دې اصل
   د پلی کېدو څو نموني د اسلام له تاریخ څخه بیان کړئ؟

#### شلم لوست

### د مؤمنانو يووالي

قَّالَ الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا فَرِيقًا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ يَرُدُّوكُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافِرِينَ ﴿ وَكَيْفَ تَكُفُرُونَ وَأَنْتُمْ تُتْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ هُدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُونَ إِلَى صَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ اللهِ جَمِيعًا وَلا تَفَوَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ اللّهُ فَلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانَا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ الللّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ وَلَنَّ كُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ وَلَا تَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ اللّهُ لَكُمْ وَيَعْمُ وَلَيْكُ مُ الْمُفْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ اللّهُ لَكُمْ وَلُولِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ اللّهُ لَكُورُ وَأُولِئِكَ هُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٠٠ –١٠٥]

### د ځينو کلمو معناوې

فَرِيقًا: طايفه، ډله

يَرُدُّوكُمْ: ببرته گرخوي تاسي.

يَعْتَصِمْ: په قوت سره منگولي نښلوي

حَقَّ تُقَاتِهِ: حقيقي تقوا، د الله عَلا په اوامرو اونواهيو کي خپل وس لگوي.

بِحَبْلِ اللَّهِ: د خداى ﷺ په رسۍ يعنې قرآن او اسلام.

شَفَا حُفْرَةٍ: د ژور ځای(کندې) غاړه او څنډه چې سړی په لږ غفلت کولو سره پکې لوېږي.

#### ژباړه

ای مؤمنانو،که تاسې ددې اهل کتابو دیوې ډلې خبره ومنئ، نو دوی به تاسې لـه ایمان نـه بیرته دکفر لوري ته دراتگ اوس څه ځـای پـاتې دی چې تاسې ته د الله ﷺ آیتونه لوستل کېږي اوستاسې پـه مـنځ کـې دهغـه رسـولﷺ موجـود دی؟ څوک چې د الله ددین لمنه کلکه ونیسي، هغه به هرومرو سمه لار ومومي.

ای مؤمنانو لـه الله ﷺ نـه داسې ووېرېبرئ، لکـه: څرنگـه چـې لـه هغـه څخـه د ويريـدو حـق دی، تاسې ته دې مرگ رانشي مگر په داسې حال کې چې مسلمان اوسئ.

ټول يوځای د الله ﷺ رسۍ کلکه ونيسی او تيت پـرک کيـږئ مـه، د الله ﷺ هغـه پېرزوينـه دريـاده کړئ چې تاسې يود بل دښمنان وئ، هغه ستاسې په زړونو کې مينه واچولـه او د هغـه پـه مهربـانۍ او لورینه تاسې سره وروڼه شوئ، تاسې یوې له اوره ډکې کندې پـر غـاړه ولاړ وئ، الله تاسـې ور څخه وژغورلئ، په دغه شان اللهﷺ خپلې نښانې تاسې ته څرگندوي چې په سمه لاره شئ.

په تاسې کې باید څه خلک هرومرو داسې وي چې د نیکۍ لوري ته بلنه، پـه ښـو امـر او لـه بـدو منع وکړي. کوم خلک چې دا کار کوي همدوی بریالي دي.

او تاسې د هغو خلکو غوندې نشئ چې په ډلو ووېشل شـول او لـه روښـانه او څرگنـدو لارښـوونو ميندلو نه وروسته په شخړو کې اخته شول او د همدوې لپاره ستر عذاب دی.

#### د نازلېدلو سبب

مفسرينو کرامو ويلي دي چې ذکر شـوي مبـارک آيتونـه د دوو تنـو مـسلمانو انـصارو پـه بـاره کې نازل شوي دي چې يو يې اوس بن قيظي د اوس له قبيلې څخه او بل يې جبـار بـن صـخر د انصارو مسلمانانو يوه ډله خلک په مدينه منوره کې د مينې او محبت پـه فـضا کـې پـه خبـرو مشغول وو. په دې وخت کې د يهودو يو بوډا سړی د شاس بن قيس پـه نامـه پـردوی تېريـده. شاس چې د اسلام او مسلمانانو په نسبت يې ډېره بدبيني او کرکه درلوده، نو د دې ډلې مسلمانانو ترمنځ مينې او محبت لا ډېر کرکجن او غوسه کړ او دايې انگېرلـه چې کـه دا مينـه او محبت د مسلمانانو ترمنځ دوام ومومي، نو زموږ سو کالي به لـه خطر سـره مـخ شـي. پـه دې وجه ده يوه ځوان يهودي تـه امـر وکړ چې د مـسلمانانو ډلې تـه ورشـي او د اوس او خـزرج ترمنځ د پخوانيو جنگونو خبرې رامنځ ته کړي او د بعاث له جنگه څو شعرونه زمزمه کړي. ځوان یهودي د ده د امر موافق عمـل وکـړ او وتوانیـده چـې د انـصارو د محبـت او مینـې ډک مجلس د عصبیت او تربگنۍ او د اوس او خزرج تـرمنځ پـه فخـر او ویــاړنو او یــو پــه بــل ځــان غوره گڼلو بدل کړي. په نتیجه کې دواړو قومونو تورې راوایستې او جگړې تـه چمتـو شـول. په دې وخت کې د اسلام پېغمبرﷺ ته خبر ورسيد. هغه له يـوې ډلـې مهـاجرو صـحابه وو سـره راغی او دوی ته یې داسې خطاب و کړ: ای د مسلمانانو ټولیه! له الله ﷺ څخه ووېرېږئ! آیا په داسې حال کې چې زه ستاسو په منځ کې موجود يـم، تاسـو د جاهليـت شـعارونو تـه مخـه كوئ؟ وروسته له دې چې الله ﷺ تاسې ته د اسلام هدايت در په برخه كړ او پـه هغـه سـره يـې تاسو ته عزت درکړ او جهالت يې درڅخه لـرې کـړ، لـه کفـر څخـه يـې وژغـورلئ او ستاسـو ترمنځ يې مينه او محبت پېدا کړ. ددې اغېزناکو خبرو په اورېدو ټولو وسله پر ځمکه وغورځوله، په ژړا او زاريو يې يو بل په غيږ کې ونيول او له پېغمبرﷺ سـره خپلـو کورونـو تـه ولاړل. په دې توگه يې د اللهﷺ د دښمن شاس فتنه او دسيسه شنډه کړه او دا مبـارک آيتونـه نازل شول چی دا ورځ په (بدترین پیل او بهترین پای) ونومول شوه (۱).

١- التفسير الوسيط للطنطاوي ، تفسير آيت ١٠٢ سوره، آل عمران.

#### تفسير

#### د دښمن له دسيسو او تدبيرونو څخه خبرتيا

په دې مبارکو آیتونو کې الله تعالی مومنانو ته خطاب کوي چې هرکله تاسې د اهـل کتـابو ځینو خبرو او غوښتنو ته غوږ ونیسځ او هغو تـه تـسلیم شـځ، نونـه یـوازې ستاسې تـرمنځ تفرقـه او دښمنی پېدا کوي بلکې زیار باسی چې تاسې له ایمان څخه بېرته کفر ته وگرځوي.

بيا قرآن کريم بيانوي چې اصلا د مؤمن لپاره معقوله او ښه خبره نه ده چې له داسې ډلو ټپلو څخه پيروي وکړي، يا دا چې پس له ايمانه کافر شي او له يووالي وروسته اختلافاتو او بې اتفاقيو ته لمن ووهي. مبارکو آيتونو د انکار په صيغه بيان کړی چې څرنگه ممکنه ده تاسو مؤمنان داسې کارته اقدام وکړئ؟ په داسې حال کې چې د الله گل آيتونه نوي او تازه تاسو ته نازلېږي او د الله گل رسول ستاسو په منځ کې شتون لري چې که چېرې په غلطه لاره ولاړ شئ د حق لارې ته مو راگرځوي او ستاسو شکونه او شبهې له منځه وړي.

وروستيو آيتونو لارښوونه کړې چې د پېغمبر له رحلت څخه وروسته د يه ودو او نورو دښمنانو له مکرونو او چلونو څخه د ځان ژغورنې يوازنۍ وسيله الله تعالى ته ستنيدنه، په هغه توکل او د هغه په دين منگولې لگلول دي چې انحراف او کوږوالى پکې نشته ﴿وَمَن يَعْتَصِم بالله فَقَدْ هُدِيَ إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ . په دې مبارک آيت کې دې ته اشاره ده کومو مؤمنانو چې پېغمبر نه وي ليدلاى، هر کله چې د الله که په دين او کتاب منگولې ولگوي او په هغه ځان ملزم وگڼي، نو د دښمنانو له چلونو او غولونو څخه به په امن کې وي. له دې امله الله تعالى مياهم مؤمنانو ته امرکوي چې خاص له الله تعالى څخه ووېرېږي او د اسلام د دين پابند واوسي او ترمرگه د اسلام له دين او ملت څخه پرته بل دين او ملت ته مخه ونه کړي.

#### د خلاصون او کامیابی رسی

وروسته له دې چې قرآني آيتونو مؤمنانو ته د تقوا او د الله کله د ويرې او د الله که د امر مننې او پيروۍ کې د ژوند تېرولو امر وکړ، دوی يې په اسلام او قرآن باندې التزام کولو او په هغه باندې منگولو ښخولو ته راوبلل، فرمايي: ﴿واعتصموا بِحَبْلِ الله جَمِيعاً وَلاا تَفَرَّقُوا ﴾ يعني ټول د الله کله په رسۍ منگولې ښخې کړئ او په خورو ورو لارو مه درومئ. د حبل (رسی) کلمه هغه وسيله ده چې د هغې ټينگ نيول د پورته کېدو او ښکته کېدو، له غرقېدو څخه د ژغورنې او نورو موخو د لاس ته راوړلو لپاره کارول کېږي.

دلته د الله ﷺ له رسۍ څخه مراد د الله ﷺ دين، د الله ﷺ ژمنه او د الله ﷺ کتاب دی چې په هـر يـوه منگـولې ټينگـول انـسان خلاصـون او بريـا تـه رسـوي. پـه دې مبـارک آيـت کـې د مؤمنـانو يووالى او د الله ﷺ په دين او کتاب باندې منگولې لگول د هغې ډلـې سـره تـشبېه شـوي دي چې په يوې قوي او ټينگه رسۍ يې منگولې لگولې وي او لـه هـر ډول خطـر، غورځېـدو، غرقيـدو او هلاکت څخه خوندي او په امن کې وي.

امام فخرالدین رازي ددې آیت په تفسیر کې فرمایي: که څوک په یوه نرۍ لار حرکت کوي اوله ښوېدو او غورځېدو څخه وېریېږي، نو د ناچارۍ له وجې په یوه داسې رسۍ منگولې نښلوي چې له دواړو خواوو څخه ټینگه تړل شوې وي، ترڅو خپل ځان خوندي وساتي. د حق لاره نرۍ او باریکه ده او ډېر ځله ورڅخه پښې ښویېږي، نو هر چا چې د الله کملله په نښو او لارښوونو منگولې ټینگې کړې، ځان یې د ښوېدو او غورځېدو له خطر څخه خوندي کړ (۱۱).

بيا قرآني آيتونو مؤمنانو ته د يووالي، مينې، محبت، او ايماني ورورگلوۍ د نعمت په يادولو امر کړی چې تاسو مخکې له اسلامه يو د بل دښمنان وئ او يو د بل په له منځه وړلو بوخت وئ، خو د الله تعالى فضل او مهرباني پرتاسو وشوه او په تاسوکې يې اسلامي ورورولي، مينه، محبت، دوستي او مرسته پېدا کړه، نو بايد د دې لوى نعمت شکر په ځاى کړئ.

#### د لوست گټې او لارښوونې

- ❖ د مخکيني لوست په آيتونوکې الله تعالى پېغمبرﷺ ته امر وکړ چې يهـودو تـه خطـاب وکـړي خو په دې آيتونو کې يې مؤمنان په خپله مخاطب کـړل چـې دا کـار د مؤمنـانو پـه قـدر او عـزت دلالت کوي.
- ❖ په مبارک آیت کې یې د مسلمانانو ترمنځ په تفرقه او دسیسه پېدا کولو کې د اهـل کتـابو یوه ډله یاده کړه، ترڅو ټول اهل کتـاب پـه دې کـار کـې شـامل نـشي. دا کـار پـه خپلـه د قـرآن کریم د آیتونو په حقانیت او انصاف دلالت کوي.
- مبارک آیتونه د مؤمنانو په قـدر او درنـاوي او د فتنـه اچوونکـو یهـودو پـه نـا امېـدۍ دلالـت کوي او دایې واضحه کړې چـې، ترڅـو د الله ﷺ کتـاب او د هغـه پېغمبـرﷺ د مـسلمانانو پـه مـنځ کي موجود وي، دوی نشی کولای خپلو ناوړو غوښتنو ته ورسېږي.
- ❖ د یهودو او نصاراوو پیروي او امر مننه او د دوی د مشرانو پـه پلانونـو عمـل کـول مـسلمانان کفر ته راکاږي، نو مسلمانان باید ځان د دوی له دسیسو څخه وساتی.
- ❖ خلاصون او كاميابي د الله ﷺ په كتاب او د رسولﷺ په سنتو بانـدې پـه منگولـو لگولـو او پابنـدۍ
   كې نغښتې ده، نوهر څو ك چې پرهغـو منگـولې ټينگـې كـړي لـه گـمراهـۍ او هلاكـت څخـه نجـات مومـي.
- ❖ د اسلام په دین منگولې ټینگول او ځان د هغه په احکامو پابنـد گڼـل واجـب او اخـتلاف او تفرق حرام دی.

۱- تفسير مفاتيح الغيب (تفسير كبير) ج٨ /١٧٧.

- ♦ د شرک او گناهونو ارتکاب انسان د جهنم کندې ته غورځوي، که څوک په دې حالت کی ومړي د الله ﷺ په حکم او فیصله حتماً جهنم ته داخلیږي.



۱- د لاندي كلمو معناوي وواياست:

(يَعْتَصِمْ - حَقَّ تُقَاتِهِ - بِحَبْلِ اللَّهِ - شَفَا - خُفْرَةٍ)

٢-ددې مبارك آيت ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا فَرِيقًا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ يَرُدُّوكُمْ بَعْدَ إِيَانِكُمْ كَافِرِينَ ﴾ د نزول لامل يه لنهه تو گه وواياست؟

۳- د اوس او خزرج قبیلو چېرته ژوند درلود؟ له اسلام نـه مخکـې او وروسـته لـه اســلامه، د دوی د اړیکو په هکله لنډ معلومات راکړئ.

۴- په مبارک آيت کې له رسۍ څخه مراد څه دی او څرنگه په هغې منگولې ټينگول د خلاصون او بريا سبب کېږي؟

۵- د اهل کتابو د مشرانو پیروي څه حکم لري او د مسلمان برخلیک کوم ځای ته رسوي؟

ع- مبارك آيت ﴿ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ... ﴾ په خه دلالت كوي؟



(په اوسنی وخت کې د اسلامي امت یووالي ته اړتیا) تر سرلیک لاندې دوه مخه مقاله ولیکئ.

وصلى الله تعالى على خير خلقه محمد وعلى آله و أصحابه أجمعين، و آخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين