

#### د پوهنې وزارت

د تعليمي نصاب د پراختيا او د ښوونكو د روزنې معينيت د تعليمي نصاب د پراختيا او درسي كتابونو د تاليف لوي رياست

# درسي كتابونه دېوهنې په وزارف پورې اړه لري، اخيستنه او خوخونه يې په كلكه منع ده، له سر غړوونكر سره قانوني چلن كيږي،

moe.curriculum@gmail.com

# تفسير شريف



تقسيرشريف-دولسم ټولكي



## ملي سرود

دا عزت دهر افغان دی هر بچی یې قهرمان دی د بلوڅو د ازبکو د تاجکو د تاجکو د تاجکو پامیریان، نورستانیان هم ایماق، هم پشه بان لکه لمر پر شنه آسمان لکه زړه وي جاویدان وایوالله اکبر وایوالله اکبر وایوالله اکبر





#### د پوهنې وزارت

د تعليمي نصاب د پراختيا او د ښوونکو د روزنې معينيت د تعليمي نصاب د پراختيا او درسي کتابونو د تاليف لوی رياست

## تفسیر شریف دولسم ټولکی

د چاپ کال: ۱۳۹٦ هـ. ش.

#### ليكوالان

- دكتور فضل الهادي وزين
  - فضل الله نیازی

### علمي او مسلكي ايديټ

- محمد عارف لودين
- محمد آصف کو چی

#### د ژبي ايډيټ

- محمد قاسم هیله من

#### دینی، سیاسی او کلتوري کمیټه

- مولوى قيام الدين كشاف
  - دكتور عبدالصبور فخري

#### د څارنې کميټه

- د کتور اسدالله محقق د تعلیمی نصاب د پراختیا او د ښوونکو د روزني معین
  - دکتور شېر علي ظريفي د تعليمي نصاب د پراختيا د پروژې رئيس
- دکتور محمد یوسف نیازی د تعلیمي نصاب د پراختیا او درسي کتابونو د تالیف لوی ریاست سرپرست

#### طرح او ډيزاين

عنايت الله غفاري

#### بسم الله الرحمن الرحيم د پوهني د وزير پيغام

د لوى خداى ر شكر دى چې انسان يې په احسن تقويم كې پيدا او هغه ته يې د خبرو كولو توان وركړ او د علم او فكر پر گاڼه يې سمبال كړ. ډير درود دې وي د اسلام پر گران پيغمبر حضرت محمد مصطفى چې د انسانيت ستر ښوونكى دى او د رحمت، لارښووني او روښنايۍ پيغام راوړونكى.

ښوونه او روزنه په هره ټولنه کې د بـدلون او پراختيا بنـسټ دي. د ښـوونې او روزنې اصـلي موخـه د انـسان د بـالقوه ځواکونو فعالول او د هغه د پټو استعدادونو غوړول دي.

درسي کتاب د ښوونې او روزنې په بهير کې يو مهم رکن بلل کيږي چې له نوو علمي بدلونونو او پرمختگونو سـره اوږه په اوږه د ټولني له اړتياوو سره سم تاليف کيږي. درسي کتابونه بايد د منځپانگي له مخي خورا بـډاي وي چي وکـړاي شي د علومو له نوو لاسته راوړنو سره مل ديني او اخلاقي زده کړې د نوو ميتودونو له لارې زده کوونکو ته وليږدوي. دغه کتاب چې اوس ستاسو په واک کې دي، د همدغو پورته ځانگړنو پر بنسټ چمتو او تاليف شوي دي. د پوهني وزارت تل زیار باسی چې په هیواد کې تعلیمي نصاب او درسي کتابونه د اسلامي ښووني او روزني او د ملي هویت د ساتلو پر بنسټ جوړ او له علمي معيارونو، نوو روزنيزو ميتودونو او د نرۍ له علمي پرمختگونو سره سم چمتو کړي. د زده کوونکو استعدادونه په ټولو اخلاقي او علمي خواوو کې وغوړېږي او په هغوي کې د تفکر او نوښت تـوان او د پلټنې حس پياوړي کړي. د خبرو اترو او پيرزوينې د فرهنگ دودول، د هيواد پالنې او د مينې او محبت د حس پياوړي کول، بښنه او پيوستون د پوهني د وزارت نورې غوښتني دي چې ښايي د لوست په کتابونو کې ورته پام وشي. درسي کتابونه د ښه او مسلکي ښوونکي له درلودو پرته نشي کولاي ټاکل شوي موخي ترلاسه کړي. ښوونکي د ښووني او روزنې يو مهم جزء او د ښوونې او روزنې د پروگرامونو پلي كوونكى دى. د هيواد لـه ژمنو او زړه سواندو ښوونكو څخه، چې د تورتم او ناپوهۍ په وړاندې يې جگړه خپله دنده گرځولي، دوستانه هيله لرم د تعليمي نصاب په دقيق او مخلصانه تطبيق کې د هيواد ماشومان، نجونې او تنکي ځوانان د پوهي، اخلاقو او معنويت لوړو څوکو ته ورسوي. د هیواد د زده کړې د نظام بري د خلکو له جدي مرستو پرته امکان نه لري. له دې امله له ټولو قشرونو او د ملت له شريفو خلكو، په تيره بيا له كورنيو او د زده كوونكو له درنو اولياوو څخه هيله لـرم چـي د معـارف د موخـو د لاسـته راوړو په برخه کې له هيڅ ډول مرستې څخه ډډه ونه کړي. دغه راز له ټولو ليکوالـو، پوهـانو، د ښـوونې او روزنـې لـه ماهرينو او د زده كوونكو له محترمو اولياوو څخه هيله كيږي چې په خپلو رغنده نظرونو، وړانديزونو او نيوكو د درسي كتابونو په لاښه والي كې د پوهنې له وزارت سره مرسته وكړي.

لازمه بولم له ټولو ښاغلو مؤلفانو، د پوهنې وزارت له اداري او فني کارکوونکو او لـه ملـي او نړيوالـو بنـسټونو څخه، چي د دغه کتاب په چمتو کولو، چاپولو او ويش کې يې زيار ايستلي او مرسته يې کړې، مننه وکړم.

په پاي کې له لوي خداي څملا څخه غواړم چې په خپله بې پايه مهربانۍ له موږ سره د پوهنې د سپيڅلو ارمانونو په لاسته راوړلو کې مرسته وکړي. انه سميع قريب مجيب.

> د پوهنې وزير دوکتور اسدالله حنيف بلخي

## سرليكونه

| ١١                                    | ﻟﻮﻣړى ﻟﻮﺳﺖ: ﻗﺮﺁﻥ ﮐﺮﻳﻢ ﺩ ﺭڼا ﭘﻪ ﻟﻮﺭ ﻫﺪﺍﻳﺖ                          |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| ٧                                     | ﺩﻭﻳﻢ ﻟﻮﺳﺖ: ﺩ ﺗﯧﺮ ﻟﻮﺳﺖ ﭘﺎﺗﻲ ﺑﺮﺧﻪ                                   |
| ۱۱                                    | دريم لوست: د شورا ارزښت                                           |
| ١٥                                    | څلورم لوست: د تېر لوست پاتې برخه                                  |
| ١٩                                    | پنځم لوست: د انبياوو مقام                                         |
| YY                                    | شپږم لوست: د تېر لوست پاتې برخه                                   |
| ۲۸                                    | اووم لوست: اسلام غوره دين دى                                      |
| ۳۲                                    | اتم لوست: د تېر لوست پاتي برخه                                    |
| ۳۸                                    | نهم لوست: په آخرت ايمان او پر ژوند يي اغيز                        |
| ٤١                                    | سم لوست: د تېر لوست پاتې برخه                                     |
| ٤٦                                    | ۱۰ م                                                              |
| ٥٠                                    | دولسم لوست: د تېر لوست پاتې برخه                                  |
| ٥٨                                    | ديارلسم لوست: گټوره سوداگري                                       |
| ٦٤                                    | څوارلسم لوست: د دینی زده کړې ارزښت                                |
| ٦٩                                    | پنځلسم لوست: د دیني شعائرو تعظیم او درناوی                        |
| ٧٣                                    | په سما کو ست: دتېر لوست پاتې برخهشپاړسم لوست: دتېر لوست پاتې برخه |
| <b>YY</b>                             | سپړيسم کوست. تولنيز عدالت د قرآن په رڼا کې                        |
| ΛΥ                                    | اته لسم لوست: د تېر لوست پاتې برخه                                |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | •                                                                 |
| ۸۷<br>۹۲                              | نولسم لوست: د انسان د وینو تویولو حرمت                            |
|                                       | شلم لوست: د تېر لوست پاتې برخه                                    |
| ۹٦                                    | يو ويشتم لوست: د خلکو په شتمنيو د تيري حرمت                       |
| 1 • ۲                                 | دوه ویشتم لوست: ګډ ژوندون او خواخوږي                              |
| ۱۰۸                                   | درویشتم لوست: په قرآن کریم کې نمونه ځوانان                        |

#### لومړی لوست

## قرآن کريم د رڼا په لور هدايت

ُ قَالَ الله تعالى: ﴿ الرَّ كِتَابُّ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ۞ اللَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَوَيْلٌ لِلْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ۞ ﴾ [ابراهيم:١-٢]

#### د کلمو معنا

الر: الف، لام، را- په دې آيت کې د مقطعه تورو له جملې څخه دي چې په معنا او تفسير يې پرته له الله تعالى او د هغه له پيغمبرﷺ څخه بل هيڅوک نه پو هيږي.

كِتَابُّ: قرآن.

لتُخْرِجَ: چې وباسې ته.

الظُّلُمَاتِ: د ظلمه جمع ده، تياري.

النُّور: رڼا.

الْعَزيز: غالب، د الله له مباركو نومونو څخه يو نوم دى.

الْحَمِيدِ: ستايل شوى،د الله له مباركو نومونو څخه يو نوم دى.

وَيْلُ: هلاكت، افسوس، د دوزخ په بېخ كې يوه كنده ده.

#### ژباړه

(اـ ل ـ ر) ای پیغمبره! دا یو کتاب دی چې موږ ستا لورې ته نازل کړی دی چې ته پرې خلک د هغوی د رب په مرسته له تیارو څخه د رڼا په لور چې د برلاسي او ستایل شوي رب لیار ده راوباسي.

الله هغه ذات دی چې د آسمانونو او ځمکې د ټولو هستيو څښتن دی. او سخت عذاب او هلاکت د کافرانو په برخه دی.

#### تفسير

#### د آيتونو شرح او څيړنه

د دې لوست مبارک آیتونه د (ابراهیم) سورت لومړني آیتونه دي چې مدینې منورې ته له هجرت د مخه په مکه معظمه کې نازل شوي دي. د دې سورت لومړنی آیت په (الر)

يعنې درې تورو (الف، لام، را) پېل شوى دى. دا ډول توري په قرآن عظيم الشان كې د مقطعه، يعنې له يو بل نه بيل او جلا تورو په نامه ياديږي. د قرآن عظيم الشان نهه ويشت سورتونه په دغو تورو پيل شوي دي.

مفسرین د دغو تورو د معنا په هکله بیل، بیل او متفاوت نظرونه لري، (۱) خو د دغو تورو حقیقي معنا او په دغو تورو د قرآن عظیم الشان د ځینو سورتونو د پېلېدو اسرار یوازې الله تعالی او د هغه رسول علیه السلام ته معلوم دي او موږ نشو کولای په یقین سره د دې تورو د معنا او مفهوم په اړه څه ووایو.

په مبارک آیت کې له کتاب څخه مراد قرآن مجید دی. (کتاب) د قرآن عظیم الشان له نومونو څخه دی چې په گڼ شمیرآیتونو کې په دې معنا یاد شوی دی. په نکره صیغې سره د (کتاب) لفظ کارول د دې مبارک کتاب په او چت مقام او لوړې مرتبې دلالت کوی.

د کتاب د نازلېدو معنا دا ده چې قرآن عظیم الشان د الله له لوري د جبرایل الگینه واسطه د دنیا د اسمان له (بیت العزة) نه په پېغمبر پی باندې نازل شو.

له تيارو نه د رڼا په لور د خلكو را ايستل د پېغمبر د رسالت او بعثت ستر هدف دى . د تېارې لفظ له كفر، جهل، شرك، بدعت او نورو ټولو اعتقادي او عملي مفاسدو او انحرافاتو څخه استعاره ده. د (ناس): كلمه په عربي ژبه كې د خلكو په معنا ده. د (ال) راتلل د دغې كلمې په سر كې د انسان په مطلق جنس دلالت كوي، د هرې زمانې او هر ځاى انسانانو ته شامليږي چې د خداى د وروستني پېغمبر په حېث د رسول الله په عالميت، او د هغه مبارك د رسالت په تل پاتې كېدو او د وروستني كتاب په حيث د قرآن عظيم الشان په عالميت، عموميت او همېشه والى دلالت كوي.

د (نور) کلمه له ایمان، توحید، اسلام، د پېغمبرﷺ له سنتو او ټولو اعتقادي او عملي فضایلو او ښېگڼو څخه استعاره ده. دلته د تیارو او ظلمونو لپاره د جمعې لفظ (الظلمات) تیارې، او د رڼا لپاره مفرد لفظ (النور) کارول شوی دی؛ ځکه کفر ډېر انواع او طریقې لري، خو د ایمان لاره یعنې د الله تعالی او اسلام لاره یوه ده.

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup>- د امام بيضاوي انوار التنزيل تفسير

د ﴿ إِذْنِ رَبِّهِمْ عبارت په دې دلالت کوي چې له تيارو، شرک او اعتقادي او عملي مفاسدو څخه د خلکو را ايستل د قرآن او د پېغمبر د لارښوونو په وسيله، د الله تعالى په امر او ارادې سره ترسره کيږي. لکه څرنگه چې د ﴿ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ له مبار کې جملې څخه څرګنديږې. د الله ﷺ له لارې نه مقصد د الله تعالى دين، شريعت او الهي سنن دي. د آيت پاى په دوو صفتونو(العزيز) يعنې غالب، او(الحميد) يعنې د ټولو مخلوقاتو په ژبه ستايل شوي، سره شوې ده، چې په دې کې د کفارو لپاره يو ډول ډار (انذار) او يادونه (تذکير) ده ترڅو کفار پرکفر او عملي مفاسدو باندې له اصرار څخه لاس واخلي.

د لوست د دویم آیت لومړنۍ برخه پر ټوله هستۍ او کایناتو یعنې اسمانونو او ځمکې باندې د الله تعالی د مالکیت او مطلق قدرت څرگندونه کوي. د آیت په دویمه برخه کې د کافرانو لپاره تهدید او سخت وعید دی، چې پر کفر باندې د استمرار په حالت کې به سخت عذاب د دوی په انتظار کې وي. د نکرې صیغې کارول د (ویل)، (عذاب) او (شدید) په کلماتو کې د عربي ژبې د اسلوب او دستور له نظره د عذاب په شدت او سختۍ دلالت کوي چې د کفارو لپاره تیار شوی دی.

#### دآيتونو لنډ مفهوم

د پورتنيو مبارکو آيتونو اجمالي مفهوم دا دی چې الله تعالى په دغو دوو مبارکو آيتونوکې د قرآن عظمت ته په اشارې سره په روان او څرگند اسلوب سره د قرآن کريم د نازلېدو او د پېغمبر المحلا د بعثت موخه، د کفرله تيارو نه د خلکو را ايستل او له اعتقادي انحرافاتو او عملي مفاسدو نه د ايمان او اسلام د رڼا په لور راتلل ښودلي دي او پر هستۍ او کايناتو باندې د عزيز او حميد ذات بشپړې غلبې ته په اشارې سره يې کافران پر کفر د اصرار اوسرغړونې له خطرناکو پايلو څخه ويرولي دي.

#### د قرآنکریم ځانگړتیاوې

#### ۱ - قرآن د هدایت او لارښووني کتاب

څرنگه چې په پورتنيو آيتونو کې يادونه وشوه چې الله تعالى قرآن نازل کړ، ترڅو پيغمبرالگيځ خلک له تورو تيارو نه راوباسي او د رڼا په لور ورته لارښوونه وکړي. دا د دې څرگندونه کوي چې قرآن د هدايت او لارښوونې کتاب دی. په قرآن عظيم الشان

کې داسې ډېر آیتونه شته چې په هغو کې قرآن ته هدایت ویل شوی دی. نوموړي آیتونه د پورتني آیت شرح او تفسیرکوي؛ ځکه چې د قرآن ښه او غوره تفسیرونکی پخپله قرآن دی. مثلاً: په لاندینیو مبارکو آیتونو کې غور او دقت وکړئ:

﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢] رابه: دا د الله كتاب دى، هيخ شك پكې نشته، پرهيزگارانو ته لارښوونكى دى. ﴿ هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٨] رابه: دا قرآن د عامو خلكو لپاره بيان او د پرهيزگارانو لپاره هدايت او پند دى. ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْوَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩] دى. ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى دى چې هر څه يې پوره بيان كړي او د رابه مدايت، رحمت او د خوښۍ زيرى دى.

د پام وړ ده چې د هدايت لفظ په قرآن کريم کې کله د ارشاد او لارښوونې په معنا او کله هم د توفيق په معنا کارول کيږي.

#### ۲ - قرآن نړيوال او تلپاتي کتاب

قرآن کریم کې د (هدایت) د کلمې معنا کارولو ته په پام او په مختلفو مواضعو کې د قرآن مجید د آیتونو سیاق او مفهوم ته په کتلو سره، پرته له شکه دا څرگندیږي چې قرآن کریم د هغو کسانو لپاره د هدایت او لارښوونې کتاب دی چې ایمان یې پرې راوړی دی او د هغه د تعلیماتو او ژغورونکو قوانینو له خوږې سرچینې څخه یې گټه پورته کړې ده، خو په دې کې هم شک نشته چې د قرآن دعوت او خطاب عام او نړېوال دی؛ ټول بشریت ته په هرځای او هروخت کې متوجه دی او په یوې ځانگړې ډلې او یا خاصو خلکو پورې اړه نه لري.

د مثال په توگه: په لاندينيو آيتونو کې قرآن کريم د ټولو خلکو لپاره هدايت بلل شوى دى:

الف: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. رباړه: روژه هغه مياشت ده چې په دې کې هغه قرآن نازل شوى دى چې د خلکو لپاره له سره تر پايه هدايت دى او داسې څرگندې لارښوونې په کې دي چې د سمې لارې ښوونکې او د حق او باطل يوله بله په ډاگه بيلوونکي دي. ب: ﴿ ثَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُوْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١] **ژباړه:** ډېر لوړ او بر کتناک دی هغه ذات چې پرېکړه کوونکی قرآن يې پر خپل بنده (محمد) نازل کړی تر څو د ټولو خلکو لپاره ډاروونکی وي.

ج: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ﴾ [ص: ٨٧] **ژباړه:** قرآن پرته له دې، چې د ټول عالم لپاره پند وي، بل څه نه دي.

د قرآن عظیم الشان د عالمیت بل دلیل د خاتم الانبیا حضرت محمد نه نه یوال او تلپاتې رسالت دی چې دا کتاب پرې نازل شوی دی، ځکه نبوت اوقرآن دوه نه بیلیدونکي شیان دي او یو له بل څخه نه جدا کیږي. الله تعالی فرمایي: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبیا: ۱۰۷]. ژباړه: موږ ته نه یې رالېږلی، مگر رحمت د ټولو عالمیانو لپاره.

د قرآن عظیم الشان آیتونه پردې ناطق او گواه دي چې قرآن یو نړیوال، عالمي او تلپاتې کتاب دی. دا کتاب په خپلو تعلیماتو، احکامو او ارزښتونوسره د تل لپاره نوی دی، هیڅکله هم نه زړیږي او په هر وخت او زمان کې د بشر د هدایت او لارښوونې لپاره واضح او څرگند پیغام لري.

#### فعاليت

زده کوونکي دې د ښوونکي په مرسته د قرآن کريم د نړېوالتوب، عالميت او هميشه والي په هکله په خپلوکې سره مباحثه وکړي.

## ٣ - قرآن كريم له لاس وهني (تحريف او تبديل) نه ساتل شوى كتاب

د بشر د هدایت لپاره د الله تعالی د وروستني کتاب په حبث د قرآن د عالمیت او همېشه والي غوښتنه دا ده چې دا کتاب له تحریف او لاس وهنو څخه پاک وي؛ ځکه که چېرې په قرآن کې هم د پخوانیو کتابونو، لکه د تورات او انجیل په څیر تحریف او بدلون راغلی وای، نو په دې صورت کې قرآن نه شوای کولی د هرځای او هرې زمانې د خلکو لپاره د هدایت کتاب وای. له دې امله الله تعالی په ډېر ټینگار سره د قرآنکریم د ساتنې په اړه داسې فرمایي: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّکْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ۹] ژباړه: بېشکه چې موږ ذکر (قرآن) رالېږلی دی او موږ یې خامخا ساتونکي یو.

د الله تعالى د دغى ژمنى تحقق موندل او ترسره كيدل د قرآن عظيم الشان له معجزو څخه يوه څرگنده معجزه ده. قرآن کريم د مسلمانانو په اجماع او د مخالفينو په گواهۍ سره د تورات او انجيل پر خلاف، چې د يوې ځانگړې زمانې او خلکو لپاره نازل شوي وو، له تحریف او تبدیل څخه محفوظ او مصئون پاتي دی، په دې معنا چې د قرآن په نصوصو يعني آيتونو، سورتونو او الفاظو كي په لږه اندازه كمي، زياتي او يا تغير او تبديل هم نه دى رامنځته شوى. كوم قرآن چې دا مهال زموږ سره دى، په بشپړه توگه هماغه الهي وحي ده چې جبرئيل اکنان د الله له لوري پر محمد ﷺ باندې نازله کړې ده. بيا قرآن کريم د رسول عليه السلام په واسطه په ليکلې بڼه په صحيفو او د اصحابوکرامو په سينو کې وساتل شو. وروسته بيا دغه قرآن پرته له دې چې يوه کلمه او يا توري له هغه نه کم او يا پرې ورزیات شي، له یوه نسل نه بل نسل ته په نقلیدو ترموږ راورسید. دا لړۍ به تر قیامته پورې دوام ولري او قرآن به د الهي ژمنې پر اساس له لاس وهنې څخه خوندي پاتې وي. قرآن د انسانانو د هدایت او لارښوونی لپاره د الله تعالی وروستنی کتاب دی چی هیڅ ډول نسخ، تحریف او تبدیل هغه ته لاره نشی موندلی. د قرآن کریم له نزول وروسته د وحي لړۍ بنده شوې ده. د الله تعالى له لوري بل كتاب نه راځي. همدارنگه بل پيغمبرهم نه راليږل كيږي. لكه څرنگه چې دا مطلب په لانديني آيت كې په څرگند ډول بيان شوى دى، الله تعالى فرمايى: ﴿ لَا يَأْتِيُهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [فصلت:٤٢] **ژباړه**: نه ورته د مخ له لورې باطل راتلای شي او نه د شا له لورې، دا د حكيم او ستايلي شوي ذات رالېږل شوى كتاب دى.

## قرآن کریم د رڼا په لور هدایت

#### ۴ - قرآن کریم شامل او کامل کتاب دی

څرنگه چې قرآن د بشر د هدایت لپاره په هرعصر او زمان کې تلپاتې کتاب دی، نو په کار ده چې دغه کتاب شامل او کامل کتاب وي او د ژوند ټولو برخو ته شامل وي. له دې امله د قرآن سپیڅلي تعلیمات، احکام او ارزښتونه داسې هراړخیز دي چې د ژوند ټولی خواوې رانغاړي ُ.

قرآن عظیم الشان د قضایاو په مطرحولو او څیړلو کې داسي بلیغ او څرگند اسلوب لري چې په هر وخت اوځای کې د تطبیق قابلیت او وړتیا لري. د مثال په ډول لاندینی آیت تر غور لاندې نیسو. الله تعالی فرمایي: ﴿وَلَقَدْ جِئْنَاهُمْ بِکِتَابِ فَصَّلْنَاهُ عَلَی عِلْمٍ هُدًی ورَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِئُونَ ﴾ [الأعراف:٥٦] ژباړه: موږ هغوی ته د علم په رڼا کې پوره او بشپړ کتاب راوړی و چې د ایمان راوړونکي قوم لپاره هدایت او رحمت و. همدارنگه فرمایي: ﴿وَنَوْرُنُا نَاكُلُ شَيْء وَهُدًی ورَحْمَةً وَبُشْرَی لِلْمُسْلِمِینَ ﴾ [النحل: ۸۹] ژباړه: او موږ پر علیان الکیل آلیکل آلیکل آلیکل آلیکل الوره بیان کړی دی او د مسلمانانو تا داسې کتاب (قرآن) نازل کړی دی چې هر څه یې پوره بیان کړي دي او د مسلمانانو لپاره هدایت، رحمت او د خوښۍ زیری دی.

### ۵ – قرآنکریم او پخواني آسماني کتابونه

 أَصْحَابِ النَّارِ» (۱) ژباړه: قسم په هغه ذات چې د محمد نفس د هغه په لاس کې دی هرڅوک له دې امت څخه که هغه یهودي وي یا نصراني او زما له بعثت څخه خبر شي، بیا په داسې حال وفات شي چې ایمان رانه وړي پر هغه څه چې زه پرې رالیولی شوی یم، مگر دا چې هغه به د دوزخیانو له جملې څخه وي.

خرنگه چې په پخوانيو کتابونو کې ډېر زيات تحريف او بدلون راغلی دی او نسخې يې يو تر بله ډېر توپير لري نو موږ نشو کولای چې پر دغو نسخو د الهي کتاب په حيث اعتماد وکړو. الله تعالى فرمايلي دي: ﴿فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِيْدِ اللّهِ لِيَشْتَرُوا بهِ ثَمَنًا قَلِيلًا...﴾ [البقرة: ۲۹] ژباړه: هغه خلک دې هلاک وي چې يوشى په خپل لاس وليکي او بيا وايي دا د الله ﷺ رالېږلې ليکنه ده، ترڅو ډېرې لرې پيسې پرې ترلاسه کړي.

قرآن د تورات او انجیل د هغو کتابونو (کوم چې اوس مهال اهل کتاب ورته لاس رسي لري) د محتویاتو د حقیقت او بطلان تشخیصوونکی او خیړونکی دی. له دې امله قرآن عظیم الشان ته د نورو اسماني کتابونو ساتونکی(مهېمن) او ناظر ویل شوی دی. الله تعالی فرمایي: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَیْكَ الْکِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَیْنَ یَدَیْهِ مِنَ الْکِتَابِ وَمُهَیْمِنًا عَلَیْهِ.. ﴾ [المائده: ٤٨] ژباړه: ای محمده، مونږ تا ته دا کتاب (قرآن) په حقه درلیږلی دی چې له ده وړاندې کتابونه ریښتیني ګڼي او ساتونکی یې دی.

#### - د قرآن په وړاندې د مسلمان مسؤوليت

پر قرآن باندې د ایمان لرلو او د الله تعالی د وروستني کتاب په حېث د هغه د تعظیم او درناوي برسیره، مسلمان د قرآن په وړاندې نور وجایب او مکلفیتونه هم لري چې د قرآن د نصوصو په رڼا کې به له دغو مسؤلیتونو نه ځینې په لنډ ډول بیان کړو:

۱- پر قرآن باندې د پوهېدو او گټو ترلاسه کولو په منظور په ډير دقت سره د قرآن کريم د آيتونو استماع او اوريدل. الله تعالى فرمايي: ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ [الأعراف: ٢٠٤] ژباړه: او کله چې ستاسې په وړاندې قرآن لوستل کيږي نو هغه په غور سره واورئ او چپ اوسئ، ښايي چې پر تاسې رحم وشي.

١ - رواه مسلم

٢- د قرآن له آيتونو څخه پند او گټه اخيستل او د هغو په احكامو او حكمتونو ځان پوهول. الله تعالى فرمايي: ﴿وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ١٧] ژباړه: او په يقين سره موږ قرآن د پند اخيستلو لپاره اسان كړى، آيا شته كوم پند اخيستونكى؟.

۳- د قرآن په آیتونو کې تفکر او تدبر او د هغه په احکامو، اوامرو، نواهیو او ارزښتونو پوهیدل. الله تعالی فرمایي: ﴿کِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَیْكَ مُبَارَكٌ لِیَدَّبَرُوا آیَاتِهِ وَلِیَتَذَکَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ [ص:۲۹] ژباړه: دا یو برکتناک کتاب دی چې موږ پرتا نازل کړی تر څو یې هغوی په آیتونو کی فکر وکړي او د عقل څښتنان ترې پند واخلی.

۴- د قرآن تلاوت، یعنې په سمه توگه د قرآن تلاوت او لوستل، په تلفظ او معنا کې له غلطۍ او خطا نه د مخنیوي په خاطر د تجوید د قواعدو او احکامو د مراعاتولو پر اساس د تورو ادا کول. د قرآن تلاوت په سمه توگه پرهر نارینه او ښځینه مسلمان لازم دي، الله تعالی فرمایي: ﴿وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِیلًا﴾ [المزمل: ٤] ژباړه: او قرآن په ترتیل او تجوید سره ولوله.

۶- د قرآن د احکامو او تعلیماتو پلي کول، د الله تعالی د کتاب په وړاندې د مسلمان په فردي او ټولنیز ژوند کې ترټولو مهم مسؤولیت او مکلفیت د قرآن کریم د اوامرو د تطبیق اوپلي کولو لپاره مخلصانه هڅه او هاند دی، ځکه قرآن کریم د تطبیق او عملي کولو په خاطر نازل شوی دی. الله تعالی فرمایي: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَیْكَ الْکِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْکُم بَیْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ وَلَا تَکُنْ لِلْخَائِنِینَ خَصِیمًا﴾ [النساء: ۱۰۵] ژباړه: موږ تا (محمد الله و آن په حقه نازل کړی دی تر څو د الله ﷺ د لارښوونو په رڼا کې د خلکو ترمنځ پریکړې و کړې او هېڅکله د خاینانو لپاره جگړه کوونکی مه کیږه.

الله تعالى دې ټولو مسلمانانو ته د قرآن كريم د سم تلاوت، ژورې پوهې، په احكامو او تعليماتو د عمل كولو او د قرآن تر سيوري لاندې د نيكمرغه ژوند كولوتوفيق وركړي.

## د لوست گټې او لارښوونې

۱- قرآن په هر وخت او هر ځای کې د ټول بشریت هادي او لارښود دی.

۲- قرآن يو نړيوال کتاب دی او د کومو ځانگړو خلکو او يا ځانگړې ډلې لپاره نه دی
 راليږل شوی.

۳- قرآن کریم له تغیر او تبدیل نه محفوظ او مصئون دی او هیڅوک نشي کولی په هغه کې تحریف او بدلون راولي.

۴ـ د قرآن کريم خدمت، د هغه حفظ کول، په هغه پوهيدل، د هغه تبليغ او تطبيق د ټولو مسلمانانو دنده او رسالت دي.

۵ـ د قرآن کریم د نزول او د نبي کریمﷺ د بعثت مقصد د کفر له تیارو، شرک، جهل او له اعتقادي او عملي مفاسدو څخه د خلکو را ایستل دي.



۱- مقطعه توري یعنې څه؟ د تفسیر علماء د دې تورو د معنا په اړه څه نظر لري؟

۲- ولې په دغه مبارک آيت کې د تيارې لپاره د جمعې صيغه او د رڼا لپاره د مفرد صيغه کارول شوي ده؟

٣ـ په دې مبارك آيت كې د الله على له لارې نه مقصد څه شي دى؟

۴ـ د دې مبارک آیت کومه برخه د قرآن کریم په نړیوالتوب او همیشه والي باندې دلالت کوی؟

۵ـ د دی مبارکو آیتونو لنډ او اجمالي تفسیر بیان کړئ.

۶ـ په دې لوست کې په قرآن سره د قرآن د تفسير دوه نمونې بيان کړئ.



زده کوونکي دې د قرآن په وړاندې د مسلمانانو د مسئوولت په هکله يوه مقاله وليکي. بيا دې په ټولگی کې د ښوونکی په مرسته او لارښوونه د دې موضوع په اړه خبرې وکړي.

#### دريم لوست

## د شورا ارزښت

قَالَ الله تعالى: ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ﴾ [آل عمران: ١٥٩]

#### د کلمو معنا

{لِنْتَ}: نرم شوي.

{فَظًّا}: بد خویه.

{غَلِيظَ الْقَلْب}: د سخت زړه خاوند.

{لَانْفَضُّوا}: هرو مرو به خواره شوي وو.

{شَاوِرْهُمْ}: مشوره وكړه له هغوى سره.

{عَزَمْتَ}: هو ډ (قصد) دی و کړ.

{فَتُوَكَّلْ}: نو توكل وكره.

{يُحِبُّ}: خو ښوي.

#### ژباړه

نو د الله على د مهربانۍ له امله نرم شوې ته د هغوی(صحابه وو) لپاره او که وای ته بد خویه سخت زړی، هرو مرو به دوی ستا له شاوخوا نه خپاره شوي وو. نو هغوی ته عفوه وکړه او د هغوی لپاره بښنه وغواړه او په کار کې له هغوی سره مشوره وکړه او کله چې هوډ وکړ تا، نو توکل وکړه په الله لله کله بې شکه الله کله خوښوي توکل کوونکی.

#### تفسير

#### د آیت شرح او څیړنه

پورتنی مبارک آیت د (آل عمران) د سورت له آیتونو څخه دی. د (آل عمران) سورت په مدینه منوره کې نازل شوی دی. دغه سورت د نورو مدني سورتونو په څیر د اسلامي ټولنې د چارو د تنظیم لپاره په ډېرو احکامو او تعلیماتو مشتمل دی. یو له دغو احکامو څخه چې په دې سورت کې بیان شوی دی، د (شورا) حکم دی.

دغه مبارک آیت دهغو آیتونو په لړ کې نازل شوی دی چې د احد په غزوې پورې (چې د هجرت په دریم کال پیښه شوه) تړاو لري. په دې آیت کې پیغمبرﷺ ته خطاب شوی دی؛ خو د اطاعت او پېروۍ د اصل پر بنسټ د پیغمبرﷺ امت په هغه سره د خطاب وړ گرځېدلی دې او د دی مبارک آیت د احکامو د مقتضا په عملی کولو مکلف دي.

د (ب) توری د {فَهِمَا} په کلمه کې د سبب د بیان، یعنې د پیغمبرﷺ د اصحابو او یارانو په وړاندې د هغه د نرمۍ د سبب د بیان لپاره، چې د اللهﷺله رحمت او مهربانۍ څخه عبارت دی، راغلی دی.

د [ما] توری دلته د الله تعالی د رحمت او مهربانۍ د تأکید افاده کوي.

غلظت د رقت او نرمۍ ضد دی او د زړه غلظت د سختۍ او نه متأثره کیدلو په معنی دی. د آیت لومړنۍ برخه یعنې د ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ کُنْتَ فَظًا عَلِیظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ بَهِ جملې د رسول الله ﷺ په یارانو د هغه ﷺ د نرمۍ سبب د الله تعالی رحمت او مهرباني بیان کړې ده او د سخت خویه او سخت زړي صفتونه یي له هغه څخه نفې کړي دی.

د (عزم) کلمه د هوډ او ارادې په معنا ده. الله ﷺ خپل گران پيغمبرﷺ ته امر کوي وروسته له دې چې دې له خپلو يارانو سره د يو کار په تر سره کولو کې مشوره وکړه او بيا دې تصميم ونيو، نو پرته له کوم شک او تردد څخه پر الله ﷺ توکل او اعتماد وکړه او کار دې ترسره کړه.

#### د آیت لڼډ مفهوم

د آیت لومړنۍ برخه چې د احد د غزا د آیتونو د سیاق په لړ کې نازل شوې ده په دې کې الله تعالی خپل پیغمبر د هغه ځه له یارانو سره په نرمۍ او شفقت کولو ستایلی دی او له هغه نه د ناوړو صفاتو، بدو خویونو او سخت زړه والي نفې کوي؛ ځکه که چېرې په هغه کې ناوړو صفاتو شتون درلودای، نو دا به له پیغمبر نه د خلکو د کرکې او لریوالي لامل شوی وی، له شک پرته دا کار د رسالت د سترې موخې، چې خلکوته د رښتیني بلنې رسول او په ښې طریقې سره د دغې بلنې د قبلولو لپاره د خلکو هڅول دي، مطابقت نه لری.

د آيت په دويمه برخه کې الله تعالى خپل پېغمبر په ته امر کوي چې د خپلو يارانو له تېروتنو څخه تېر شي. دغه تېروتنې د احد د غزا پر مهال رامنځته شوې چې په پايله کې يې مسلمانان ډير زيات زيانمن شول او گټلې جگړه يې ظاهراً له لاسه ورکړ. همدارنگه الله کله خپل پيغمبر په ته امر کوي د خپلو يارانو تېروتنې او خطاگانې، چې د احد په غزا کې له هغوى نه شوي دي، وبښي.

په دې آیت کې پیغمبرﷺ ته د الله تعالی له لوري دریم امر مشوره کول دي. الله تعالی خپل پیغمبرﷺ ته امر کوي چې د کارونو په ترسره کولو کې له خپلو اصحابو سره مشوره وکړي او د هغوی نظر واوري. دا حکم یعنې په شورا امر کول د اسلامي ټولنې، حکومت او چارواکۍ د نظام بنسټ جوړوي.

د آیت په پای کې الله تعالی خپل پیغمبرﷺ ته خطاب کوي اوداسې فرمایي، وروسته له دې چې د کارونو په ترسره کولو کې دې مشوره وکړه، نو په اللهﷺ توکل او اعتماد وکړه او پرته له تردد څخه کار ترسره کړه، ځکه اللهﷺ هغه کسان خوښوي چې پر الله تعالى توکل کوي.

## د حکیم او پوه لارښود ځینې صفات

په دغه مبارک آیت کې د پیغمبر اووه صفتونه بیان شوي دي، درې صفتونه یې د وصف او اخبار صبغه لري او څلور نور صفتونه یې د امر په صیغې راغلي. دغه صفتونه په لاندې ډول دی:

- له نورو سره په شفقت او نرمۍ کړنه او تعامل.
- له خلکو سره له بد خویی او بد چلن څخه ځان ساتل.
- له پيغمبرﷺ نه د سخت زړه توب د او صافو نفي کول.
  - عفوه او بښنه.
  - د عفوې او بښنې غوښتل.
  - په چارو کې مشوره کول.
- د چارو په ترسره کولو کې پر الله تعالى تو کل او اعتماد لرل.
- د قرآن كريم د پورتني آيت د احكامو پر بنسټ مسلمانان د الله تعالى د رسول په پيروۍ مكلف دي. الله تعالى فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ..﴾ [الأنفال:٢٠].

**ژباړه**: ای مؤمنانو، د الله تعالی او د هغه د رسول ﷺ متابعت او فرمانبرداري وکړئ. ﴿لَقَدْ کَانَ لَکُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ کَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا﴾ [الأحزاب:٢١]. **ژباړه**: په يقين سره چې د الله رسول ستاسې د هغو خلکو لپاره ښه او غوره نمونه ده، چې د الله او آخرت د ورځې هيله لري او الله ډېر يادوي.

پېغمبر د مسلمانانو لپاره يوه ښه اوغوره نمونه ده او هغوى مكلف دي په خپلو اخلاقو، صفاتو او كړنو كې د پېغمبر پېروي وكړي. سره د دې چې په آيت كې د ذكر شويو صفاتو خپلول پرهر مسلمان لازم دي، خو پر دغو صفاتو باندې د هغو كسانو سمباليدل ډير مهم او اړين دي چې د قيادت او لارښووني په مناصبو كې ځاى لري.

د آیت له الفاظو نه څرگندیږي، که چېرې قائد او لارښود، نرم خویه او مهربانه وي او له بدو او ناوړو اخلاقو څخه، چې د خلکو دکرکې لامل گرځي، ځان وژغوري، نو یقیناً د خلکو زړونه خپلوي، رعیت یې د اوامرو اطاعت کوي او چارې یې په سمه توگه پرمخځي. همدارنگه د ملگرو، دوستانو او د ولس له تېروتنو څخه تیریدل، هغوی ته عفوه کول، هغوی ته د برکت، بښنې او مغفرت دعا کول او د چارو په ترسره کولو کې د هغوی د نظریاتو او مشورو اخیستل د چارو په سمون کې ډیره زیاته اغیزه لري.

## څلورم لوست د تېر لوست پاتي برخه

## د شورا ارزښت

#### شورا يو قرآني بنسټ (اصل) دی

شورا د اسلام په دین کې یو ثابت اصل دی. مسلمانان مکلف دي د الله تعالی د امر د تعمیل او له پیغمبر ﷺ څخه د پیروۍ په خاطر دغه مهم اصل په خپل فردي او ټولنیز ژوند کې مراعات او پلی کړي.

د چارو په ترسره کولو کې مشوره کول، رایه ورکول او د نورو نظریاتو ته غوږ نیول او د هغو شریکولو ته شورا ویل کیږي. د شورا د اهمیت په هکله دا بسنه کوي چې په قرآن عظیم الشان کې یو ځانگړی سورت د (الشوری) په نامه نومول شوی دی. په پورتني مبارک آیت کې الله تعالی خپل محبوب پیغمبر ته، سره له دې چې وحی هم پرې نازلېدله په شورا امر کړی دی، تر څو د چارو په ترسره کولو کې له خپلو اصحابو سره مشوره وکړي.

ستر تابعي امام حسن بصري د دې آیت په تفسیر کې داسې وایي: "د الله تعالی امر خپل پیغمبر ه ته په مشوره کولو د دې لپاره نه دی چې گواکې د یارانو نظر ته یې اړتیا لیدل کیده، بلکې دا امر د دې لپاره دی تر څو مسلمانان د شوری په فضیلت او ارزښت پوه شي، د رسول علیه السلام پسې اقتدا و کړي او د چارو په ترسره کولو کې د هغه پیروي و کړي ".

امام قرطبي د پورتني آيت په تفسير کې داسې وايي: "شورا د شريعت له قواعدو او ثابتو او ارزښتناکو احکامو څخه ده. که چيرې مسؤولين او د حکومت چارواکي له ديني علماوو او تجربه لرونکو کسانو سره مشوره ونه کړي، نو له دندې څخه گوښه کول يې واجب دي".

#### شورا د اسلامی ټولنې يوه ځانگړتيا ده

په چارو کې مشوره کول نه یوازې د اسلام یو شرعي حکم دی بلکې د مسلمانانو او اسلامي ټولنې له صفاتو او ځانگړ تیاوو څخه بلل کیږي.

الله تعالى د مسلمانانو د اساسي اوصافو په اړه داسې فرمايي: ﴿وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُثْفِقُونَ﴾ [الشورى: ٣٨]. ژباړه: او مؤمنان هغه كسان دي چې د خپل رب بلنه يې منلې ده او لمونځ يې اداء كړى (قايم كړى) دى او خپل منځي كارونه يې په مشورې سره دي او له هغه څه نه چې موږ دوى ته ور روزي كړې د الله په لار كې يې مصرفوي.

له دې مبارک آیت نه دا څرگندیږي چې شورا نه یوازې د اسلام د سیاسي نظام یو اصل دی، بلکې د هغې ریښې د مسلمانانو په ژوندانه کې ډیري زیاتې ژورې دي. د قرآن کریم له نظره شورا د اسلامي ټولنې له ارزښتناکو مشخصاتو څخه گڼل کیږي چې په پراخه توگه په مختلفو برخو کې د هغې پلي کول د اسلامي امت فردي او ټولنیز ژوند جوړوي.

رسول الله هی به د چارو په ترسره کولو کې د تجربې او راېې له خاوندانو سره مشوره کوله او شورا ته په ډیر لوی ارزښت قایل وو. د شورا د فضیلت او ارزښت په هکله له رسول الله هی نه ډیر زیات احادیث روایت شوی دی. د مثال په ډول په یو حدیث کې له رسول الله هی نه روایت شوی دی، چې فرمایي : «ما خاب من استخار ولاندم من استشار» (۱) ژباړه: څوک چې د کارونو په ترسره کولو کې مشوره وکړي هغه به هیڅکله پښیمانه نشي او څوک چې استخاره وکړي هغه به هیڅکله زیانمن او نا امیده نشي. په بل حدیث کې رسول الله فرمایلي دي: «ما شقی قط عبد بمشورة وما سعد باستغناء برأی» (۲) ژباړه: چا چې په کارونو کې مشوره وکړه هغه به هیڅکله بدمرغه نشي او چا چې د نظر او رایې له اخیستلو نه استغنا وکړه هغه به هیڅکله هم نیکمرغه نشي.

امام بخاري رحمه الله په دې هکله، چې شورا په اسلامي ټو لنه کې يو رايج او دوديز عمل دی، داسې فرمايي: د پيغمبر له مړينې وروسته به اسلامي امت په ټولو مباحو او مشروعو امورو کې د امينو عالمانو او پوهانو سره مشوره کوله ترڅو له ټولو نه په آسان شي عمل وشي. "

<sup>· -</sup> الطبراني في المعجم الصغير و الأسط.

 $<sup>^{7}</sup>$  مسند شهاب باب ماشقی عبد قط بمشورة

#### فعاليت

زده کوونکي دې د مضمون د ښوونکي په مرسته د ټولگي او ښوونځي د ځينو مسائلو په اړه مشوره وکړي.

#### شورا د اسلامی نظام یو ارزښتناک اصل دی

پرته له شکه شورا په اسلام کې د حکومتي نظام يو ارزښتناک اصل او پياوړۍ ستن (رکن) بلل کيږي. پېغمبر د اسلامي نظام او دولت د لومړني رئيس په تو گه په مختلفو حالاتو لکه د بدر، احد، احزاب، حديبيې او نورو غزواتو کې له خپلو اصحابو، يارانو او پاکو بيبيانو يعنې امهات المؤمنين سره د هغو چارو په هکله، چې په هغو کې د مسلمانانو ښېگڼي نغښتي وې، مشوره کړې ده.

د دې امت سلف صالح یعنې د امت مخکیني مشران لکه خلفای راشدین، صحابه او تابعینو د رسول الله په طریقو عمل کړی او د مسلمانانو ارزښتناک او مهم کارونه یې په مشوره ترسره کړي دي.

پرته له شکه د شورا د کمزورۍ او نشتوالي په صورت کې پر ټولنې، حکومتي نظام او د خلکو پر برخلیک ظلم اواستبداد برلاسی کیږي چې په دې سره د چارواکو لپاره د طغیان او زورواکۍ زمینه برابریږي او ټولنه د بد مرغۍ، تېري او بې عدالتۍ کندې ته پریوزي.

د يومفسر په وينا " په کومه ټولنه کې چې د شورا دروازه وتړلې شي په هغې کې د ظلم او تيري دروازه پرانستل کيږي".

يو بل مفسر د دې آيت په تفسير کې داسې وايي: " د شوری له اصل سره دوه ډوله چارواکي مخالفت کوي: يو هغه چارواکي چې متکبر او مغرور وي، ځان پر نورو لوړ گڼي او گومان کوي چې د هيچا مشورې ته اړتيا نه لري، د ده هرنظر او خبره سمه ده او د نورو نظر ناسم دی. بل هغه چارواکي چې ظالم، مستبد او د حق مخالفت کوي او څه يې چې زړه وغواړي هغه تر سره کوي، ځکه هغه پوهيږي که چيرې له چا سره مشوره وکړي نو خلک به د ده په ظلم، تيري او ناوړو چارو خبر شي. "

سو کاله او نیکمرغه ژوند ته د رسیدلو لپاره که هغه د کورنۍ، ټولنې او یا حکومت په کچه وي د شورا د مهم او حیاتی اصل پلی کول او پر هغې پابندي کول ډیر اړین بلل

کیږي. د عدالت پلي کېدل، د خلکو د برخلیک په مسائلو کې د هغوی مشارکت او ونډه اخیستل، په کورنۍ او ټولنه کې د مرستې او ورورگلوۍ د فضا رامنځته کېدل او د ظلم، تیري او اختناق له منگولو نه خلاصیدل او داسې نورې ستونزې پرته له شورا څخه نشي هواریدلی.

## د لوست گټې او لارښوونې

- 🕻 د پېغمبر ﷺ اخلاقي کمال.
- 💠 دصحابه وو رضى الله تعالى عنهم فضيلت.
- 💠 د مسلمانانو په فردي، ټولنيز او سياسي ژوند کې د يومهم اصل په توگه د شورا تثبيت.
  - 💠 وروسته له مشورې او تصميم څخه له تردد نه ځان ساتل.
    - 💠 په ټولو چارو کې پر الله تعالى توکل او اعتماد لرل.



- ۱- ولي د قرآن کريم په مدنی سورتونو کې شرعی احکام زيات دي؟
- ۲- که چیرې د شورا اصل په ټولنه کې شتون ونه لري، د ټولنې خلک به په کوم ډول ستونزو اخته شي؟
- ۳- آیا د شورا اصل یوازې په سیاسي نظام پورې تړاو لري او که د ژوندانه په نورو برخو کی هم پلی کیدای شی؟
  - ٤- كوم ډول چارواكى د شورا له اصل سره مخالفت كوي او ولې؟
  - ٥- د نيک اوصالح لارښود او چارواکي لپاره د ځينو اړينو صفاتو نومونه واخلئ.



زده کوونکي دې له آیت او حدیث نه په استفادې سره د شورا د ارزښت او په ټولنه کې د هغې د تطبیق کیدو په هکله یوه مقاله ولیکي چې له دوو مخونو څخه کمه نه وي.

#### پنځم لوست

## د انبياوو مقام

ُقُالَ الله تعالى: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ﴾ [الحديد: ٢٥]

#### د کلماتو معنا

(رُسُلَنَا): زمور رسولان.

{بالْبَيِّنَاتِ}: یه ښکاره او څر گندو نښانو (دلایلو او معجزاتو).

{الْمِيزَانَ}: تله.

{بالْقِسْطِ}: یه انصاف او عدل.

{الْحَدِيد}: اوسينه.

{بَأْسٌ}: جنگ، ډېر زور او طاقت.

(عَزيز): برلاسي، غالب.

#### ژباړه

موږ په رښتيا خپل رسولان له روښانه او څرګندو نښو (دلايلو) سره وليږل، له هغو سره مو کتاب او تله نازل کړل، ترڅو خلک په انصاف ولاړ وي، او راښکته کړې (پيدا کړې) ده موږ اوسپنه چې په هغې کې ډېر زور دی او جنگ پرې کېدای شي او خلکو ته پکې ډېرې گټې پرتې دي، ترڅو معلومه کړي، الله، چې څوک د هغه له ليدلو پرته د هغه او د هغه د رسولانو مرسته او ملاتړ کوي. بې شکه الله ډېر ځواکمن او برلاسي دی.

#### تفسير

#### د آیت شرح او څیړنه

پورتنی مبارک آیت د سورة (الحدید) له مبارکو آیتونو څخه دی چې په مدینه منوره کې نازل شوی دی. د (بینات) کلمه د (بینة) جمع ده. دلته د هغو دلایلو او نښانو په معنا ده چې د پېغمبرانو (کوم چې د الله تعالی له خوا موږ ته رالیږل شوي) په رښتینولۍ دلالت کوي، چې د هغو له جملې څخه د پیغمبرانو حسې معجزې هم دي.

په مبارک آیت کې له کتاب څخه موخه ټول اسماني کتابونه دي چې پر پېغمبرانوعلیهم السلام باندې نازل شوي لکه تورات، انجیل، زبور او قرآن.

(ميزان) عبارت له تلې څخه دى چې د يو شي د تللو لپاره كارول كيږي، دلته ترې موخه د خلكو ترمنځ په احكامو او معاملاتو كې عدالت كول دي. تله له عدل او انصاف څخه استعاره ده چې د معقول تشبيه په محسوس سره شوې ده يعنې د عدل او انصاف تعبير په تلې شوى دى. د تلې راليږل د خلكو په منځ كې د عدالت او انصاف د تبليغ او خپرولو په معنا دى.

د {قسط} لفظ د عدل معنا ورکوي او ټولو چارو ته شامليږي. د اوسپنې له رالېږلو څخه مراد د هغې پيدا کول او د خلکو د گټې لپاره د هغې چمتو کول دي.

له ﴿بَأْسٌ شَدِيدٌ﴾ څخه د اوسپنې قوت او ځواک مراد دی چې گټه او تاوان دواړه په هغې کې نغښتي دي. د اوسپنې له منفعت څخه مراد له هغې نه د ژوند په مختلفو اړخونو لکه د سامان آلاتو د جوړولو او داسې نورو برخو کې گټه اخیستل دي.

له ﴿وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ﴾ څخه مطلب د اثارو د څرگنديدلو له لارې د الله تعالى د علم ظاهرېدل دي چې د پېغمبرانو او اسمانى كتابونو د رالېږلو او په خلكو كې د عدالت د حاكمولو او له اوسپنې نه د گټې په اخيستلو سره تحقق مومي.

دغه مبارک آیت د الله تعالی د دوو صفتونو "قوی" او "عزیز" په یادولو سره پای ته رسېږي، یعنې الله تعالی هغه قوي او غالب ذات دی چې هېڅکله هم ماتې نه خوري او نه هم مغلوبیږي.

#### د آیت لڼډ مفهوم

په دی مبارک آیت کې الله تعالی د دې لارښوونه کوي، موږ رسولان د څرگندو او روښانو دلایلو، معجزاتو سره ولیږل او پر هغوی مو هغه کتابونه نازل کړل چې د شریعت پر احکامو مشتمل دي او تله مو د عدالت لپاره نښه و گرځوله، تر څو خلک په خپلو چارو او معاملاتو کې د انصاف خیال وساتي.

همداراز د دى يادونه كوي موږ اوسپنه پېدا كړې ده چې په هغې كې ډېر زور او طاقت دى او د خلكو لپاره په هغې كې ډېرې گټې دي، ترڅو الله تعالى خپل علم هغوخلكو ته ظاهر كړي چې په غيب سره د الله او د هغه د رسول مرسته او ملا تړ كوي. پرته له شكه الله تعالى هغه قوي او غالب ذات دى چې هېڅكله هم نه مغلوبيږي.

#### د پېغمبرانو رالېږلو ته د بشر اړتيا

د دې لوست مبارک آیت د قرآن عظیم الشان د هغو آیتونو له جملې څخه دی چې د انبیاوو علېهم السلام د بعثت او د بعثت د ځینو موخو په اړوند راغلي دي. بندگانو ته د پېغمبرانو رالېږل پر هغوی باندې د الله تعالی ستر نعمت دی ځکه چې پېغمبرانو علېهم الصلاة السلام د هدایت د بلو ډیو په څېر د تاریخ په مختلفو پړاوونو کې خلکو ته د کفر او جهل له تیارو څخه د علم او ایمان د رڼا په لور د وتلو لارښوونه کړې ده.

لکه څرنگه چې انسان د خپل پایښت او روغتیا لپاره هوا او خوړو ته اړتیا لري همدارنگه د الله تعالی هدایت، چې د پېغمبرانو له لارې انسانانو ته رسیږي، په دنیا کې د هغوی د نېکمرغۍ اساس او په آخرت کې له اور نه د خلاصون لپاره اړین بلل کیږي. ځکه د سمې او نا سمې لارې توپیرکول، حق له باطل نه بېلول، د ایمان او الحاد ترمنځ توپیرکول او اسلام له کفر نه جلاکول یوازې اویوازې د الهي وحي د لارښوونو له لارې چې د پېغمبرانو په واسطه انسانانو ته وړاندې کېږي، ممکن دی.

الله تعالى د پېغمبرانو د رالېږلو سبب داسې بيان کړى دى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْدِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ..﴾ النَّبيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْدِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ..﴾ [البقرة: ٢١٣]. ژباړه: ټول خلك يو امت و، نو پاك الله زيري وركوونكي او ډاروونكي پېغمبران واستول او نازل يې كړ له هغوى سره كتاب په حقه ترڅو پريكړه وكړي د خلكو په مينځ كې په هغه څه كې چې اختلاف يې پكې كړى و.

د دې مبارک آیت پر اساس د ځمکې لومړني کسان د حق او رښتیني دین پیروان وو، خو د وخت په تیریدلو سره د دوی ترمنځ شخړې او خپلمنځي اختلافات زیات شول او د سمې لارې په پریښودلو یې په ځمکه کې د تېري او فساد لاره اختیاره کړه. الله تعالی د دوی د اصلاح او هدایت لپاره پېغمبران راولیږل چې په دې سره د پېغمبرۍ لړۍ پېل شوه. له عبد الله بن عباس رضي الله عنهما څخه روایت دی چې فرمایي: «کان بین آدم و نوح عشرة قرون، کانوا علی الحق حتی اختلفوا فبعث الله إلیهم نوحا و النبیین من بعده»(۱)

**ژباړه:** د آدم او نوح عليهما السلام ترمنځ د زمانې واټن (فاصله) لس پېړۍ وه. د دې مودې په لړ کې خلکو په سمې او رښتينې لارې ژوند تيراوه. وروسته د خلکو تر منځ اختلافات او شخړې پيدا شوې، نو له دې امله الله کاله نوح او نور پېغمبران علېهم الصلاة و السلام د دوی د هدايت او لار ښوونې لپاره راولېږل.

11

 $<sup>^{1}</sup>$  – المستدرك على الصحيحين تفسير سورة حم عسق

شپږم لوست د تېر لوست پاتي برخه

## د انبياوو مقام

#### نبوت الهي وركړه ده

د قرآن کریم د آیتونو او مبارکو احادیثو له نصوصو نه دا څرگندیږي چې نبوت د الله تعالی ورکړه ده او د هیچا په هڅه او هاند سره دا مقام چاته نه حاصلیږي. دې ستر مقام ته د رسیدلو لپاره دنیوي اسباب او عوامل لکه د انسان غوښتنه، وراثت، ځانگړې هڅه او هاند، بشري ذکاوت او نبوغ، مال او عزت، کورنی مقام، ټولنیز مقام او داسې نور لاملونه کوم تاثیر نه لري. الله تعالی په دې اړه فرمایي: ﴿اللّهُ یَصْطَفِي مِنَ الْمَلَائِکَةِ رُسُلًا وَمِنَ النّاسِ اِنَّ اللّهَ سَمِیعٌ بَصِیرٌ ﴿ [الحج: ۷۵]. ژباړه: الله له ملایکو او انسانانو نه استازي غوره کوي، بې شکه الله ښه اورېدونکی او د هر څه لیدونکی دی.

همدارنگه الله تعالى په بل آيت كې د ځينو پېغمبرانو عليهم الصلاة و السلام ستاينه كوې او داسې فرمايي: ﴿وَإِنَّهُمْ عِنْدَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الْأَحْيَارِ﴾ [ص: ٤٧] ژباړه: او بې شكه هغوى زموږ په وړاندې له غوره كړو شوو ښو خلكو څخه وو.

#### پېغمبران د الله تعالى غوره بنده گان دى

انبياء علېهم السلام د ځمکې پر سر د الله تعالى غوره بنده گان دي. د پېغمبرانو علېهم السلام ژوند د انساني ژوندانه په ټولو اړخونو کې د لوړو پوړيو د کمال يو څرگند عيني مثال دى. د دغو کمالاتو موجوديت د انبياوو علېهم السلام د رسالت له درندې او ارزښتناکې دندې سره مطا بقت لري، ځکه چې پېغمبران علېهم السلام د خلکو او ټولنې د لارښوونې دنده پر غاړه لري او د بشري ټولنې د غوره کسانو په توگه بايد دوى د هغو بشپړو صفاتو خاوندان وي چې هغه په نورو انسانانو کې موندل کيداى نشي.

الله تعالى د ځينو پېغمبرانو په ستاينې او وصف کې داسې فرمايي:

﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَنِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٣]. رباړه: او گرځولي وو موږ هغوی (په مخکني آیت کې یاد شوي پېغمبران) امامان چې زموږ په امر به یې (خلکو ته) لار ښوونه کوله او وحې کړې وه موږ

په لور د هغوی د نیکو کارونو ترسره کول او اداء کول د لمانځه او ورکړه د زکات او هغوی زموږ عبادت کوونکی وو.

د پېغمبرانو علېهم السلام مهم صفات، چې په څرگند ډول په قرآن کريم کې راغلي دي، په لاندې ډول دي:

- صدق او رښتينولي.
  - تبليغ او بلنه.
    - امانت.
    - ذكاوت.
- له هغو نيمگړتياوو نه لرل چې د خلکو د کرکې لامل گرځي.
- د پېغمبرانو علېهم السلام پاکې او عصمت له گناه نه او د وحې په رسولو کې له تېروتنی څخه.

#### فعالىت

زده کوونکي دې د ښوونکي په مرسته، پېغمبرانو ته د بشر اړتيا او د پېغمبرانو د اوصافو په اړه علمي خبرې اترې وکړي.

#### د پېغمبرانو دندې

د قرآن عظیم الشان د نصوصو په رڼاکې د انبیاوو علېهم السلام سترې او مهمې دندې په لاندې ډول دي:

۱. د الله تعالى د پېژندنې، توحید او عبادت په لور د خلکو دعوت، الله تعالى په قرآن عظیم الشان کې په دې اړه داسې فرمایي: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولِ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا عظیم الشان کې په دې اړه داسې فرمایي: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولِ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ﴾ [الأنیاء: ۲۵]. ژباړه:اونه دی لېږلی موږ (ای پېغمبره) له تا نه وړاندې هېڅ استازی مگر وحې کړې موږ د هغه په لور چې پرته له ما نه بل معبود نشته نو یوازې زما عبادت وکړئ.

۲. خلکو ته د الله تعالى د اوامرو او نواهيو رسول او تبليغ کول، الله تعالى فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ..﴾ [المائده: ٦٧]. ژباړه: اى رسوله، هغه څه خلکو ته ورسوه چې ستا د رب له لوري پر تا نازل شوي دي.

٣. د سمې او نېغې لارې په لور خلکو ته لارښوونه کول، الله تعالى په دې اړه داسې فرمايي: ﴿ يَا أَيُهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا. وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنيرًا ﴾ [الأحزاب: ٤٦]. **ژباړه:** اى پېغمبره، موږ ته شاهد، زيرى ورکوونکى، ډاروونکى او د الله په حکم د هغه لوري ته بلونکى ليږلى يې او روښانه څراغ مو محرځولى يې.

٤. د بشر لپاره غوره نمونه: الله تعالى فرمايي: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولُ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ.. ﴾
 [الأحزاب: ٢١]. ژباړه: په يقين سره ده ستاسې لپاره په (كړنو) د رسول الله كې ښه او غوره نمونه (اقتدا) ده.

٥. خلکو ته د هغوی د خلقت او پیدایښت او وروستني برخلیک یادونه او دا چې وروسته له مرگ نه انسان ته څه پیښیږي، الله تعالی فرمایي: ﴿یَا مَعْشَرَالْجِنِّ وَالْإِنْسِ أَلَمْ یَأْتِکُمْ وَسُلٌ مِنْکُمْ یَقُصُّونَ عَلَیْکُمْ آیَاتِي وَیُنْذِرُونَکُمْ لِقَاءَیَوْمِکُمْ هَذَا...﴾ [الأنعام: ١٣٠]. ژباړه: ای ډلې د پیریانو او انسانانو، ایا نه وو راغلي تاسې ته رسولان له تاسې نه چې بیانول به یې پر تاسی آیتونه زما او تاسی یی ډارولئ د دې ورځی له ملاقات څخه.

آ. د آخرت د ژوندانه په لور د بشر پام اړول او د فاني دنيا د ژوندانه په خوندونو کې له ډوبيدو نه د هغوی ژغورل، چې د ستر گو په رپ سره تيريږي او له منځه ځي. الله تعالى د دنيايي ژوند او د هغه د زوال په هکله داسې فرمايې: ﴿وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنيَا إِلَّا لَعِبٌ وَلَهْوٌ وَلَلدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ الْأنعام: ٣٢]. ژباړه: او نه دی ژوند د دنيا، مگر لوبه او عبث او بې شکه. د آخرت کور غوره دی لپاره د هغو کسانو چې پرهېزگاري کوی، ايا تاسي عقل په کار نه اچوئ ؟

٧. پر خلکو د اتمام حجت او دليل قائمولو لپاره، الله تعالى فرمايي: ﴿رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِنَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا﴾ [النساء: ١٦٥]. ژباړه: رسولان زيري وركونكي او ډارونكي (لېږل شوي)دي ترڅو د هغو له ليږلو وروسته د خلكو سره د الله په مقابل كې كوم حجت او دليل پاتې نشي او الله په هر حال غالب او حكيم دى.

#### د پېغمبرانو علېهم السلام شمير او د ځينو نومونه

د يو حديث پر اساس د پېغمبرانو علېهم الصلاة و السلام شمير زيات او کم يو لک او څلرويشت زرو ته رسيږي. د الله تعالى دغه غوره بنده گان په مختلفو زمانو کې د خلکو د هدايت او لارښووني لپاره رالېږل شوي وو.

د قرآن عظیم الشان د نصوصو له مخې هېڅ داسې امت او ډله نشته چې هغوی ته پېغمبر نه وي لېږل شوی. الله تعالى په قرآن عظیم الشان کې په دې اړه داسې فرمايي: ﴿وَإِنْ مِنْ أُمّةٍ إِلّا حَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤]. ژباړه: او هېڅ داسې کوم امت نه شته چې په هغوی کې ډاروونکی(پېغمبر) نه وي راغلی. په قرآن عظیم الشان کې د (٢٥) پېغمبرانو نومونه یاد شوي چې عبارت، دي له: آدم، نوح، ابراهیم، اسماعیل، اسحاق، یعقوب، داود، سلېمان، ایوب، یوسف، موسی، هارون، زکریا، یحیی، ادریس، یونس، هود، شعیب، صالح، لوط، الیاس، الیسع، ذوالکفل، عیسی او محمد صلوات الله علیهم اجمعین.

په قرآن عظیم الشان کې الله تعالی مسلمانانو ته امر کوي چې پر ټولو پېغمبرانو علېهم السلام باندې ایمان راوړي چې نومونه یې په قرآن کریم کې ذکر شوي او که نه. پېغمبرانو علېهم السلام باندې ایمان راوړل د عقیدې او ایمان له ارکانو څخه یو رکن دی او هیڅوک هم پر ټولو انبیاوو علېهم السلام باندې له ایمان راوړلو پرته مسلمان بلل کېدای نشي. الله تعالی فرمایي: ﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَیْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ کُلِّ آمَنَ باللهِ وَمَلَائِکَتِهِ وَکُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَیْنَ أَحَدِ مِنْ رُسُلِهِ...﴾ [البقره: ۲۸۵]. رسول او مؤمنانو پر هغه څه ایمان راوړی دی چې رسول ته د هغه د رب له لوري رالېږل شوي دي. دوی ټولو په الله او د هغه په ملایکو، کتابونو او رسولانو ایمان راوړی دی.(او وایي) موږ د الله په پغمبرانو کې یو تر بله هیڅ توپیر نه کوو. یعنې داسې نه کوو چې پرځینو پېغمبرانو ایمان راوړو او د ځینو نورو له نبوت نه منکرشو.

#### محمد ﷺ خاتم النبيين

محمد بن عبدالله ﷺ خاتم النبيين دى او د ده ﷺ په بعثت سره د نبوت لړۍ ختمه او بشپړه شوه او وروسته له هغه څخه د الله تعالى له لوري نه كوم پېغمبر او نه كوم كتاب رالېږل کیږي. د پېغمبرﷺ له رحلت وروسته د وحې نازلېدل هم بند شو.که چېرې څوک د نبوت دعوه وکړي نو هغه کس دروغجن دي.

قرآن عظیم الشان د ختم نبوت په اړه او دا چې حضرت محمد ﷺ خاتم النبیین دی داسې فرمایلي دي: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِیِّينَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٠]. ژباړه: محمد ستاسې د سړیو د هېڅ یوه پلار نه دی، بلکې د الله رسول او اخرنی پېغمبر دی او الله پر هر څه ښه پوه او عالم دی.

د قرآن کریم د آیتونو او نبوي احادیثو پر اساس ټول انسانان د الله تعالی له لوري مکلف دي چې پر حضرت محمد صلی الله علبه وسلم باندې د وروستني پېغمبر په حیث ایمان راوړي او د هغه ﷺ فرمانبرداري وکړي. څوک چې د محمد ﷺ په نبوت او رسالت ایمان نه را وړي هغه کس کافر دی او په آخرت کې به د دوزخ په اور کې سوځي.

## د لوست گټې او لارښوونې

- الله ﷺ د زمانې په هر پړاو کې د بندگانو د هدايت او لارښوونې لپاره انبياء عليهم السلام را لېږلی دي.
- ❖ د انبياوو عليهم السلام بعثت د الله تعالى له لوري پر انسانانو د هغه د رحمت او مهربانۍ نښه ده.
- ❖ لکه څرنگه چې انسان د خپل پایښت او روغتیا لپاره هوا او خوړو ته اړتیا لري په همدې توگه د پېغمبرانو وجود هم د بشر د لارښوونې لپاره اړین بلل کیږي.
- ♦ انبیاء علیهم السلام ټول د بشر له جنس څخه وو. دوی ټول نیک او غوره انسانان وو. نور انسانان که هر څومره غوره او نیک اعمال ترسره کړي بیا هم د انبیاوو مرتبې او مقام ته نشی رسېدای.
- بېغمبران عليهم السلام له گناه نه معصوم او پاک دي او د دين او رسالت په تبليغ
   کې هيڅکله نه سهوه کيږي او نه هم تېروځي.
- پر پېغمبرانو علېهم السلام باندې ايمان راوړل د عقيدې او ايمان له ارکانو څخه يو
   رکن دی. که څوک د يو پېغمبر له نبوت نه منکر شي. هغه کافر دی.

- ❖ حضرت محمد ﷺ آخرې پېغمبر دی. وروسته له هغه څخه بل کوم پېغمبر نه راځي. ټول انسانان د الله تعالى له لوري مکلف دي چې پرحضرت محمدﷺ باندې د وروستني پېغمبر په حیث ایمان راوړي او د هغه ﷺ فرمانبرداري وکړي.
- ❖ له پېغمبرﷺ سره مينه اومحبت لرل، د هغه اطاعت كول، د هغه عزت او درناوى، د هغه ﷺ په سيرت او سنتو پوهېدل، د هغهﷺ له عظيم الشأن لوړمقام، مرتبې او شخصيت نه دفاع كول او ټولو نړيوالو ته د اسلام د سپېڅلي دين تبليغ د هر مسلمان سړي او مسلمانې ښځې اسلامي او شرعي وجيبه ده.
- ❖ د مسلمانانو مکلفیت د پېغمبرﷺ په وړاندې چې له هغه سره د مینې او دوستۍ د اظهار علامت دی او د مسلمانانو لپاره د اجر او ثواب حاصلولو لامل گرځي. هغه پر پیغمبرﷺ باندې د زیات درود ویل دی. کله چې د پیغمبرﷺ مبارک نوم یاد شي مستحب دی چې پر هغه ﷺ باندې درود وویل شي.

## پوښتنې 🍨

۱. ولَي د پيغمبرانو علېهم السلام رالېږل د بشريت لپاره اړين بلل کېږي؟ څرگند يې کړئ. ۲. د پيغمبرانو علېهم السلام مهمي دندې کومي دي؟ ځينې يې بيان کړئ.

٣.دا څه حکمت دی چې پېغمبران علېهم السلام د بشر له جنس څخه دي؟

3. که څوک پر ځينو پېغمبرانو علېهم السلام ايمان راوړي او د ځينو نورو له نبوت نه منکر شي، د هغه حکم څه شی دی ؟

٥.د پېغمبرﷺ په وړاندې د مسلمان دنده او مسئووليت څه شي دي؟ څرگند يي کړئ.



زده کوونکي دې د آیتونو او حادیثو په رڼا کې د پېغمبرانو د اوصافو او دندو په اړه یوه مقاله ولیکي چې له (۲۰) کرښو څخه کمه نه وي.

### اووم لوست

## اسلام غوره دین دی

قَالَ الله تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا ﴿ عَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكْفُرْ بِآيَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴿ فَإِنْ حَاجُّوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجُهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنِ وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالْأُمِّيِّينَ أَأْسُلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ إِهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَاغُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بالْعِبَادِ ﴾ [آل عمران:١٩–٢٠].

#### د کلمو معنا

{الدِّينَ}: شريعت او ملت.

{الْإِسْلَامُ}: تسليمېدل، غاړه ايښودل، د اسلام دين.

{بَغْيًا}: د كيني او رخى له مخي.

{حَاجُّوكَ}: شخره كوي له تا سره، دلايل وړاندې كوي.

{أَسْلَمْتُ}: ما سپارلی دی، تسلیم او منقاد یم.

{اهْتَدَوْا}: لياريى وموندله، هدايت يى وموند.

{تُوَلُّواْ}: وگرځېدل هغوی، سر غړونه یې وکړه.

{الْبَلَاغُ}: رسونه، تبليغ.

#### ژباړه

بې شکه د الله په وړاندې (ترټولو غوره) دین اسلام دی او اختلاف نه دی کړی (د اسلام د قبلولوپه اړه) هغو کسانو چې کتاب ورکړ شوی دی (اهل کتابو) مگر وروسته له هغه چې علم او پوهه ورته راغله (یعنې په حقیقت پوه شول) خو د خپل منځي کینې او حسد له کبله یې اختلاف ته ملا و تړله. څوک چې د الله تعالی له آیتونو نه منکر شي (نو پوه دې شي چې) الله پاک ډېر ژر حساب کوونکی دی. که (د کبر له مخې) دوی له تا سره (ای محمده) جگړه کوي نو ووایه سپارلی دی ما خپل مخ خاص لپاره د الله تعالی (د الله حکم ته تسلیم اومنقاد یم) او زما ملگري (متابعت کوونکي)هم هغه ته تسلیم دي او ووایه هغو کسانو ته چې ورکړل شوی دی کتاب او نالوستو ته آیا اسلام مو راوړی دی؟ که اسلام یې راوړ نو په تحقیق سره سمه او نېغه لاره یې وموندله او که وگرځېدل او

سرغړونه يې وکړه، نو بې شکه پرتا( يوازې د حق) رسونه ده. او الله پاک خپل بند گان ښه ويني.

تفسير

#### د مبارکو آیتونو شرح او څیړنه

د(دين) کلمه په لغت کې د جزا او بدل په معنا ده او دلته له (دين) نه مطلب عقايد او هغه احکام دي چې د الله تعالى له لوري پرحضرت محمد ﷺ نازل شوي دي نو دين په دې مبارک آيت کې د ملت او شريعت په معنا دی.

(اسلام) د تسلیمېدلو او انقیاد په معنا دی او دلته له (اسلام) نه مراد هماغه حنیف دین دی چې محمد ﷺ د ټول بشریت لپاره راوړی دی.

د (عند الله) جمله د عربي ژبې د قانون او دستور له مخې حذف شوې کلمې لکه (ثابت) يا (مقبول) پورې تړاو لري، يعنی د الله په وړاندې ثابت او مقبول دين. د (عند الله) په جمله کې د اسلام د دين نسبت الله ﷺ ته، د دغه دين په شرف او غوره والي دلالت کوي اومعنا يې داسې ده چې اسلام د الله ﷺ هغه دين دی چې د خپلو بندگانولپاره يې غوره کړی دی. د دې وينا پر بنسټ د ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ ژباړه: يوازينی غوره او معتبر دين د الله تعالی پر وړاندې د اسلام دين دی، يعنی هغه شريعت چې محمد ﷺ له ځان سره راوړی دی.

د ﴿ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابِ ﴾ په جمله كې مراد له (كتاب) څخه هغه آسماني كتابونه دي چې مخكې له قرآن كريم څخه نازل شوي وو لكه د تورات او انجيل كتابونه. د دغو كتابونو پيروانو ته اهل كتاب (يهود او نصارى) ويل كيږي. د ﴿ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ ﴾ په جمله كې له (علم) نه مراد د وروستني پېغمبر په حيث د حضرت محمد و پېغمبرۍ پرحقانيت د اهل كتابو د علم او پوهې حاصلېدل دي. د (بغيا) كلمه دلته د كينې اوحسد په معنا ده. د ﴿ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْيًا بَيْنَهُمْ د جملې مفهوم دا دى چې: د اهل كتابو مخالفت د اسلام له دين يعنې له هغه څه سره چې حضرت محمد ﴿ راوړى دى، د پېغمبر د رښتينولۍ او د اسلامي دين له حقانيت نه د حضرت محمد ﴿ راوړى دى، د پېغمبر د رښتينولۍ او د اسلامي دين له حقانيت نه د جهل او بې علمۍ له مخې نه دى، بلكې دغه مخالفت د علم له حاصلېدلو نه وروسته د حسد له امله دى.

د (کفر) کلمه په لغت کې د انکار په معنا ده او دلته ترې مراد د حضرت محمد ﷺ له نبوت نه انکار کول او د اسلام نه منل دي.

د ﴿فَإِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾ په جمله کې د هغو کسانو لپاره چې د اسلام او خاتم النبيين له پېغمبرۍ نه انکار کوي يو ډول وعيد او تهديد وجود لري، يعنې هغه کسان چې کفر او سرغړونه کوي، الله تعالى محاسبه ډېر ژر ده چې دلته د حسا ب سرعت د عذاب په سختۍ دلالت کوي.

له ﴿حَاجُّوكَ﴾ څخه مراد د پېغمبر ﷺ سره د اهل کتابو عناد، سرغړونې، جگړې او د اسلام د سپېڅلی دین پر ضد د هغوی غلیمانه ناسم تعبیرونه دي.

د ﴿أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ د جملې معنا د الله تعالى احكامو او اوامرو ته غاړه ايښودل او تسليمېدل دي او دلته (وجه) د ذات اوځان په معنا ده، يعنې ما خپل ځان د الله حكم ته تسليم او منقاد كړ. د ﴿فَإِنْ حَاجُّوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنِ ﴿ جملې مفهوم دا دى چې كه چېري كفار او اهل كتاب او د دوى په څېر نور خلك له تا سره د عناد، تكبر او غرض په مقصد شخړې او جگړې ته ملا وتړي نو د هغوى د دروغو او تكبر پروا مه ساته او هغوى ته ووايه چې زه او زما پيروان د الله تعالى اوامرو او احكامو ته تسليم يو.

له ﴿الْأُمِّينَ﴾ نه مراد هغه کسان دي چې د هېڅ کوم کتاب پيروان نه دي يعنې د عربو مشرکان. د ﴿فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ اهْتَدَوْا﴾ جمله هغه گټه او فايده بيانوي چې اهل کتاب او مشرکين يې د اسلام د سپېڅلي دين د قبلولو په صورت کې ترلاسه کوي، ځکه چې هغوی د الله تعالى د اوامرو په عملي کولو او د اسلام د سپېڅلي دين په قبلولو سره سمه او نېخه لاره مومي او د کفر او شرک له تيارو نه بهر راووځي.

د (وَإِنْ تُوَلُّواْ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَاغُ ﴾ په جمله کې د پېغمبرعليه الصلاة و السلام د زړه لپاره تسليت دی او معنا يې داسې ده: که چېرې کفار د اسلام د سپېڅلي دين له منلو نه منکر شي او سر غړونه و کړي، نو ای محمده، په دې سره تاته هېڅ ضرر او تاوان نشته، ځکه تا خپله دنده، چې خلکو ته د سپېڅلي دين تبليغ و، په سمه تو گه تر سره کړی دی.

دغه مبارک آیتونه د ﴿وَاللَّهُ بَصِیرٌ بِالْعِبَادِ﴾ په جملې سره پای ته رسیږي چې دغه جمله پر وعده او وعید دواړه مشتمله ده، یعنې نیک عملو مؤمنانو ته د اجر او ثواب ورکولو وعده او کافرانو ته د سخت عذاب تهدید، ځکه چې الله تعالی د بندگانو پرکړنو او زړونو خبر دی او هر چا ته د هغه د کړنې او عمل سره سم جزا ورکوي.

#### دآيتونو لنډ مفهوم

يوازينى دين چې الله تعالى يې خوښوي او پر ټولو پيغمبرانو يې نازل كړى دى او پرته له هغه بل دين نه قبلوي هغه د اسلام سپېځلى دين دى. د اسلام دين د الله تعالى اوامرو او احكاموته د غاړه ايښودلو يعنې د الله تعالى بندگى، فرمان بردارۍ او د هر عصر د پيغمبرانو د بعثت پر مهال د هغوى اطاعت كولو ته ويل كېږي. د پيغمبرانو د لړۍ وروستنى پيغمبر حضرت محمد د دى چې ټول انسانان بايد د ده د سپېڅلي دين اسلام چې د ټولو انبياوو د اديانو بشپړ شكل دى پيروي وكړي. الله تعالى د پيغمبر له له بعثت وروسته پرته له اسلام نه بل هيڅ دين نه قبلوي. د اسلام د منلو په هكله د اهل كتابو يعنې يهودو او نصاراؤ اختلاف او په مختلفو ډلو د هغوى ويشل كېدل، دا د هغوى د حسد، په دنيا پورې د هغوى د زړه تړلو او مقام حاصلولو له امله دى چې وروسته د دلايلو له وروستني پېغمبرا پر رښتينولى له علم او پوهې حاصلېدلو وروسته، پېښ شوى دى. هغه وروستني پېغمبر پر رښتينولى له علم او پوهې حاصلېدلو وروسته، پېښ شوى دى. هغه اوامرو نه چې د الله تعالى له آيتونو انكار كوي د حق له منلو او د الله تعالى له احكامو او اوامرو نه چې د الله تعالى له آيتونو انكار كوي د حق له منلو او د الله تعالى ورسره محاسبه كوي او د الله تعالى ورسره محاسبه كوي او د الله تعالى محاسبه ډېر ژر او سخته ده چې هر چا ته د هغه د كړنې او عمل سره مجزا وركول كيږي.

ای پېغمبره، که چېري اهل کتاب او مشرکان د دلایلو له راوړلو نه وروسته د حق دین یعنې د اسلام له منلو نه منکرشي او د تکبر په غرض له تا سره شخړه و کړي، نوهغوی ته ووایه چې زه او زما مؤمن پیروان د الله تعالی اوامرو او احکامو ته تسلیم او تابع یو. اهل کتابو او مشرکینو ته ووایه که چېرې تاسې د اسلام سپېڅلی دین ومنئ، نو سمه او نېغه لاره مومئ او که چېرې د اسلام د سپېڅلي دین له منلو انکار او سر غړونه و کړئ، نو الله تعالی به له تاسې سره محاسبه و کړي او زه خلکو ته د حق له رسولوپرته بل کوم مسؤولیت نه لرم چې هغه مې په ښه او سمه تو گه تر سره کړی دی. الله تعالی د بندگانو پر ټولو شیانو یعنې زړونو او کړنو خبر دی او هر چا ته د هغه د عمل مطابق جزا ورکوي.

اتم لوست د تېر لوست پاتي برخه

# اسلام غوره دين دي

#### د اسلام د دین معنا او مفهوم

لکه څرنگه چې وړاندې ذکر شو د اسلام لغوي معنا انقیاد او تسلیمېدل دي او اسلام د الله تعالی اوامرو ته د غاړې ایښودلو په معنا دی، خو دا انقیاد باید د انسان په خپل رغبت او رضا وي، ځکه په کائناتو کې ټول مخلوقات د انسان په شمول په خپل خلقت کې د الله تعالی تکویني قوانینو ته جبراً تسلیم او منقاد دي او له هغو نه د مخالفت توان نه لري. له دې امله په دې ډول انقیاد باندې کوم ډول ثواب او یا عقاب نه مرتبیږي. د قرآن کریم په ځینو آیتونو کې اسلام په همدې معنا سره ذکر شوی دی. ﴿أَفَعَیْرَ دِینِ اللّهِ یَنْعُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَکَرْهًا وَإِلَیْهِ یُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ۸۳]. ژباړه: آیا کافران د الله له دین څخه پرته بل دین غواړي؟ (حال دا چې) ټولو موجوداتو په اسمانونو او ځمکه کې هغه ته په خوښه او نا خوښه غاړه ایښې ده او ټول هغه ته ورگرځول کیږي.

د اسلام د دین جوهر او اساس په خپل اختیار سره د الله تعالی اوامرو او احکامو ته د انسان غاړه ایښودل دي چې د اجر، ثواب اوعذاب د ورکولو لپاره اړین بلل کیږي. دغه انقیاد او تسلیمېدل باید په بشپړه توگه وي او انسان باید د الله تعالی شریعت او قانون په عام او تام شکل سره په خپل فردي، ټولنیز ژوند کې پلی کړي او دا هماغه دین دی چې ټولو انبیاؤ علیهم السلام خلک د دې لوري ته دعوت کړي دي او په خپله یې هم په همدې مفهوم د اسلام د سپېڅلي دین پیروي کړې ده. الله ﷺ فرمایي: ﴿وَمَنْ یُسُلِمْ وَجُههُ اِلَی اللّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُتْقَی وَإِلَی اللّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ القمان: ۲۲]. ژباړه: او هرڅوک چې خپل مخ (ځان) الله تعالی ته وسپاري او نېکوکار وي نو منگوله یې ولگوله هغه په رسۍ (کړۍ)کلکی او د ټولو کارونو پای یوازې د الله تعالی په لور دی.

 بېشکه الله غوره کړی دی ستاسې لپاره همدا دین، نو باید مړه نه شئ خو چې یاستئ تاسې مسلمانان.

#### د اسلام اطلاق

د نبوت د لړۍ له بشپړېدلو او د وروستني پېغمبر په توگه د حضرت محمد ﷺ له بعثت څخه وروسته، د اسلام اطلاق پر هغه دین کیږي چې د الله تعالی له لوري حضرت محمد ﷺ ته وحي شوی دی، نو ټول انسانان مکلف دي او له هغوی نه دا غوښتنه شوې ده چې دغه دین ومني او احکامو ته یې غاړه کیږدي. دا هماغه دین دی چې د دې لوست په مبارکو آیتونو کې په بشپړ صراحت سره د الله تعالی یوازینی غوره او منل شوی دین بلل شوی دی.

د یادو شوو مبارکو آیتونو په رڼا کې علماوو د اسلام دین داسې تعریف کړی دی: "اسلام په خپل اختیار سره الله تعالی ته له خضوع او انقیاد څخه عبارت دی او څرگندونه یې هغه شریعت ته غاړه ایښودل دي چې الله تعالی خپل پېغمبر حضرت محمد شه ته وحی کړی دی او هغه علیه السلام یې د دغه شریعت په تبلیغ مکلف کړی دی." (۱)

#### فعاليت

زده کوونکي دې د ښوونکي په لارښوونه په څو ډلو وويشل شي اوهره ډله دې د اسلام د دين د مفهوم په هکله له يو بل سره بحث او خبرې اترې وکړي.

#### اسلام هراړخيز نظام دی

اسلام شامل او هر اړخيز دين دى چې د انسان د ژوندانه ټول اړخونه رانغاړي او د بشر د کړنو، سلوکو او اعمالو د ټولو برخو لپاره څرگند قوانين لري. الله تعالى خپل گران پېغمبر ته ته د اسلام د سپېڅلي دين په اړوند او دا چې د انسان مرگ او ژوند بايد د الله تعالى لپاره او د هغه د نظام په چوکاټ کې وي، داسې فرمايي: ﴿قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢] ژباړه: ووايه اى محمده، بېشكه زما لمونځ، زما قرباني، زما ژوند او زما مرگ د الله لپاره دى چې د ټولو عالميانو رب دى.

ا – اصول الدعوة ، دكتور عبد الكريم زيدان، ٢مخ.

د قرآن عظیم الشان په بل آیت کې الله ﷺ د اسلام د هر اړخیزوالي (شمول)په هکله د اسې فرمایلي دي: ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي الْکِتَابِ مِنْ شَيْءٍ..﴾ [سورةالأنعام:٣٨] ژباړه: موږ په دې کتاب کې هېڅ شي نیمگړی نه دی پریښي.

ځينو مفسرينو په دې آيت کې کتاب په لوح محفوظ سره تفسير کړی دی يعنې ټول شيان په لوح محفوظ کي ليکل شوي او خوندي ساتل شوي دي.

ځينې نور مفسرين له کتاب نه قرآن کريم مطلب اخلي چې د دې تفسير پر بنسټ د ټولو شيانو کليات او اساسات په قرآن کريم کې موجود دي او هر هغه څه چې د انسان د لارښوونې او نېکمرغۍ لپار اړين بلل کيږي. په قرآن کريم کې په تفصيلي او يا کلی بڼه بيان شوي دي تفصيلات او جزئيات يې د پېغمبر په سنتو کې، چې د قرآن کريم لپاره تفسير، تشريح بلل کيږي، موجود دي چې دا پخپله د اسلام د سپېڅلي دين په شموليت دلالت کوي.

#### اسلام وروستنی او بشپړ دین دی

مخکې له دې چې رسول الله ﷺ له دې فاني نړۍ څخه رحلت وکړي، الله تعالى د اسلام دين بشپړکړ او هغه يې منل شوى او غوره دين وباله او د ځمکې د سر ټول انسانان يې پر دې مکلف وگرځول چې د دې دين پېروي وکړي. الله تعالى په دې اړه داسې فرمايي: ﴿الْيَوْمَ أَكُمُ لِيَاكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينَا﴾ [المائدة: ٣] رايوه نن ما پوره کړ د ستاسې لپاره ستاسې دين او ما پوره کړ پر تاسې خپله لورينه او غوره مې کړ ستاسې لپاره اسلام د دين په توگه.

د اسلام د دین د کمال معنا دا ده چې د دې دین تعلیمات او احکام د انسانانو د فردي او ټولنیز ژوند په هره برخه کې د هغوی د اړتیاوو د پوره کولو لپاره داسې دقیق او مطابق دي، که چېرې په سمه تو گه تطبیق شي نو د بشریت نیکمرغي تضمینوي. د اسلام د سپېڅلي دین تعلیمات او د احکامو کمال هغه وخت په سمه تو گه څرگندیږي چې په عملی او بی پلوه بڼه دغه دین له نورو ادیانو، نظامونو او قوانینو سره پرتله شي.

قرآن کریم په صراحت سره بیان کړی دی چې د الله تعالی پر وړاندې یوازینی منلی شوی دین د اسلام دین دی او پرته له اسلام نه بل هیڅ دین د قبول وړ نه دی. که څوک له اسلام نه پرته بل دین غوره کړي په آخرت کې به ضرور په زیان او تاوان کې وي: ﴿وَمَنْ یَبْتُغ غَیْرَ الْإِسْلَام دِینًا فَلَنْ یُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِوینَ ﴾ [آل عمران: ۵۵].

**ژباړه**: او هر څوک چې پرته له اسلام نه بل دين غواړي (لټوي) نو وبه نه منل شي له هغه څخه او هغه به په آخرت کې له زيان کارانو څخه وي.

### د اسلام د سپېڅلي دين د ټولو تعليماتو پلي کولو ته اړتيا

په پورتنيو مبارکو آيتونوکې د اسلام د سپېڅلي دين د شمول او کمال په اړه، چې بل ټکی ډېر مهم او ارزښتناک برېښي، هغه د ژوند په ټولو اړخونو کې په بشپړه توگه د اسلامي احکامو او لارښوونو پلي کول دي؛ ځکه په ځينو چارو کې د اسلام د احکامو او لارښوونو نيمگړی او ناقص تطبيقول او په ځينو نورو کې د هغو له پلي کولو نه ډډه کول، سره له دې چې مطلوبې پايلې نه ورکوي، د قرآن او سنت له نص او روح نه مخالفت بلل کيږي او د دنيا او آخرت د تباهی او زيان لامل گرځي. الله تعالی په قرآن کريم کې په دې اړه داسې فرمايي: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلْمِ کَافَّةً وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ دې اړه داسې فرمايي: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلْمِ کَافَّةً وَلَا تَتَّبِعُوا حُطُواتِ الشَّيْطَانِ کې په اسلام د سپېڅلي دين ټول احکام او تعليمات ومنئ) او د کې په بشپړ ډول ورننوځئ (د اسلام د سپېڅلي دين ټول احکام او تعليمات ومنئ) او د شيطان پر پلونو مه ځئ، بې شکه چې شيطان ستاسې ښکاره دښمن دی.

يو مفسر د دې آيت په شرحې او تفسير کې داسې وايي:

"د (سلم) د کلمې، د سین په زور او زیر د اسلام پر دین او سلامتۍ (د امن په معنا) پر دواړو اطلاق کیږي. یعنې ای مؤمنانو د اسلام په دین کې داخل شئ او د هغه د ټولو تعلیماتو او لارښوونو التزام او پابندي و کړئ. د اسلام د سپېڅلي دین ټول احکام پلي کړئ او د هغو کسانو په څېر مه اوسئ چې د اسلام پر ځینو احکامو ایمان راوړي او ځینې نور احکام یې نه مني او ترې انکار کوي. نو مطلب دا دی چې د اسلام ټول احکام او اوامر ومنئ او پرې عمل و کړئ. " (۱)

په بل آیت کې الله تعالي د بني اسرائیلو د بدو اوصافو د بیانولو په لړ کې د هغو کسانو، چې د کتاب ځینې برخې مني او د ځینو نورو له منلو نه انکار کوي، داسې غندنه کړې ده: ﴿أَفَتُوْمْنُونَ بِبَعْضِ الْکِتَابِ وَتَکْفُرُونَ بِبَعْضِ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْيٌ فِي الْحَيَاةِ اللَّهُ نِعَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقره: ٨٥]. ژباړه: آیا اللَّهُ نِعَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقره: ٨٥]. ژباړه: آیا

۱ – تفسیر الوسیط للطنطاوی، د بقری د سورې ۲۰۸ آیت تفسیر

تاسې د کتاب ځينې برخې منئ او ځينې نورې يې نه منئ او انکار ترې کوئ، نو نه ده جزا د هغه چا له تاسې څخه چې کوي دا کار، مگر رسوايي ده په ژوند د دنيا کې او په ورځ د قيامت به وگرځول (وروستل) شي هغوی په لور د سخت عذاب او الله پاک ناخبره نه دی له هغه څه نه چې تاسې يې کوئ.

د کتاب پر ځينو برخو د ايمان راوړلو او له ځينو نورو برخو نه د انکار کولو معنا دا ده چې د کتاب ځينې احکام او الهي اوامر ومني او د ځينو نورو له منلو څخه انکار وکړي چې پايلي يې ډيرې بدې او خطرناکې وي.

### د لوست گټې او لارښوونې

- ❖ اسلام د بشر لپاره د الهي دين يو بشپړ او متكامل انځور او وروستنى اسماني دين دى چې له دې وروسته هيڅكله بل كوم دين راتلاى نشي.
- ♣ قرآن کریم د انس او جن لپاره نازل شوی دی. د اسلام سپېڅلی دین په هر ځای او عصر کې د ټولو انسانانو لپاره الهي دین دی. د اسلام د دین احکام په هر وخت کې د تطبیقولو وړتیا لري او هېڅکله هم نه زړیږي.
- ❖ یوازینی غوره او معتبر دین د الله تعالی پر وړاندې د اسلام دین دی او څوک چې په دغه دین کې داخل نه وي هغه کافر دی او که چېرې له دنیا څخه کافر ولاړ شي نو د دوزخ د اور مستحق گرځي.
- ♦ اسلام کامل شامل او هر اړخيز دين، نظام او قانون دی چې د انسان د ژوندانه ټول فردي او ټولنيز اړخونه رانغاړي.
- د اسلام دین الله تعالی ته د غاړې ایښودلو او تسلیمېدلو په معنا دی، خو دا تسلیمېدل او انقیاد باید د انسان په خپل رغبت او رضا وي نه جبراً، ځکه په کایناتو کې ټول مخلوقات جبراً د الله تعالی سننو او قوانینو ته تسلیم او منقاد دي.
- ❖ اسلام باید د ژوند په ټولو اړخونو کې په بشپړ ډول پلی شي، ځکه د اسلام ناقص او نیمگړی پلي کول د قرآن او سنت له نص او روح نه مخالفت بلل کېږي.



۱.د اسلام دین په لغت او اصطلاح کې تعریف کړئ.

۲.د لوست د مبارکو آیتونو اجمالی مفهوم ولیکئ او استدلال وکړئ چې د انسان انقیاد او تسلېمدل د اسلام دین ته باید ولی اختیاري وي ؟

۳.د اسلام د دین د کمال او هراړخيز والي (شمول)معنا څه ده؟ په تفصيل سره يې شرح کړئ.

ک ولې د اسلام دین په هر زمان او مکان کې د پلي کولو او تطبیق وړتیا لري او تعلیمات او احکام یې هېڅکله هم نه زړیږي؟

٥. آيا د اسلام د دين جزئي او ناقص تطبيق د قرآن له آيتونو او نبوي احاديثو سره مطابقت لري؟ ستاسي ځواب بايد مستدل او د قرآن او احاديثو له مخي وي.

آ.څوک چې د اسلام په دين مشرف نشي او مړ شي د قرآن او سنت له نظره يې حکم څرنگه دی؟

# گورنۍ دنده

زده کوونکي دې د مبارکو آیتونو په رڼا کې یوه مقاله ولیکي چې له (۲۰) کرښو څخه کمه نه وي او لاندیني ټکي راونغاړي.

- د اسلام تعریف او مفهوم.
- د اسلام د سپېڅلي دين د کمال او شمول معنا.
- په فردي او ټولنيز ژوند کې د اسلام د پلې کولو گټې او ارزښت.

نهم لوست

# په اخرت ايمان او پر ژوند يې اغيز

قال الله تعالى: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ.فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ﴾ [المؤمنون: ١١٥ – ١١٦]

### د کلمو معنا

أَفَحَسبْتُمْ: آيا تاسي گومان كاوه.

عَبَثًا: بي گټي، عبث، بابېزه.

فَتَعَالَى: نو ډير لوړ او پورته دى.

الْكَريم: قدرمن، ستر.

#### ژباړه

آیا تاسې انگیرلې وه (گومان کړی وو) چې موږ تاسې بابېزه (عبث) پېدا کړي یاست او زموږ لوري ته ستاسې بېرته راگرځېدل نشته؟ نو ډیر لوړ او پورته دی الله، حقیقي پاچا، له هغه پرته بل هېڅ کوم بر حق خدای نشته، هغه ذات د ستر عزتناک عرش څښتن دی.

#### تفسير

#### د آيتونو لنډ مفهوم

په پورتنيو مبارکو آيتونو کې الله تعالى د هغو کسانو په هکله، چې د آخرت له ورځې او له مرگ نه وروسته له بيا راژوندي کېدلو نه منکر دي او ايمان پرې نه لري، توبيخاً داسې فرمايي: آيا تاسې داسې گومان کوئ چې الله تعالى تاسې هسې عبث او بابېزه پېدا کړي ياست او ستاسې کار په دې دنياکې يوازې خوړل، څښل او د دنيا له خوندونو څخه گټه اخيستل دي او تاسې وروسته له مرگ نه بيا نه راژوندي کېږئ ؟!

آيا گومان كوئ چې حساب او كتاب او ستاسو د كړنو پوښتنې كولو ته كومه اړتيا نه ليدل كيږي، له تاسو سره محاسبه نه تر سره كيږي او نه هم كوم ثواب او عذاب شتون لري؟! نه هېڅكله هم داسې نه ده لكه څرنگه چې تاسې گومان كوئ. موږ تاسې هېڅكله هم عبث او بابېزه نه ياستئ پيدا كړي، بلكې ستاسې خلقت او پيدايښت د يو علم، حكمت او

څرگندو موخو پر اساس دی او ستاسو ټولو بېرته راگرځېدل د الله تعالى په لور دى او ستاسو د هغو کړنو او اعمالو پوښتنه به وشي چې تاسو تر سره کړي دي.

د لوست په دويم آيت کې الله تعالى له عبثو او بې گټو کړنو نه د خپل سپېڅلي ذات پاکي بيانوي او داسې فرمايي، الله تعالى له دې څخه پاک او سپېڅلى دى چې تاسې بې فايدې او عبث پيداکړي، ځکه دا کار د الله تعالى له لوړ شان سره، چې مطلق حاکم، يوازينى حقيقي معبود او د لوى او ستر عرش څښتن دى، مطابقت نه لري.

#### د آيتونو شرح څيړنه

دغه دوه مبارک آیتونه د هغو آیتونو په سیاق کې قرار لري چې د آخرت په هکله دي او د هغه څه څرگندونه کوي چې د دغې ورځې منکرینو او کفارو ته پېښیږي. لومړنی آیت یعنې د ﴿أَفَحَسِبُتُمْ أَنَّمَا حَلَقْنَاکُمْ عَبَقًا وَأَنْکُمْ إِلَیْنَا لَا تُرْجَعُونَ﴾ په پوښتنې سره پیل شوی دی. دې ډول پوښتنې ته په عربي ژبه کې انکاري استفهام ویل کیږي چې د پوښتنې د موضوع د نفی او انکار په معنا راځي او د هغې مخالف مفهوم ثابتوي، یعنی: داسې نه ده لکه څرنگه چې تاسې گومان کوئ، موږ تاسې بابېزه او بې گټې نه یاستئ پیدا کړي. د عربي ژبې د بلاغت او دستور له مخې په دې پوښتنه کې د غندنې معنا نغښتې ده؛ په دې معنا الله تعالی د هغو کفارو معتقداتو او نظریو غندنه کوي چې له بعث نه منکر او په دې ناسم گومان دي چې د دنیا ژوند یوازې د خوراک، څښاک او نورو خوندونو لپاره دی او دا چې له مرگ نه وروسته بیا راژوندي کېدل، حساب او کتاب او د اعمالو پوښتنه وجود نه لري.

د (عبث) کلمه د هغې بې گټې کړنې او وینا په معنا ده چې کومه فایده پرې نه مرتبیږي. د ﴿وَأَنَّکُمْ إِلَیْنَا لَا تُرْجَعُونَ﴾ مبارکه جمله پر مخکینۍ جملې عطف ده چې د آخرت د ورځې د منکرینو د ناسم او غلط گومان نفې کوي او د بعثت پر حتمي واقع کېدلو او دا چې د ټولو رجوع د الله تعالی په لور ده، تأکید کوي.

د ﴿ فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ ﴾ جمله له عبثو او بې گټو کړنو نه د الله تعالى پاکي او سپېڅلتيا بيانوي او له هر هغه څه څخه چې د هغه له لوړ شان سره مناسبت او سمون نه لري، پاک او منزه دى او هر کار يې د علم او حکمت پر اساس دى.

# د آخرت پر ورځ د ایمان لرلو معنا

د آخرت پر ورځ ایمان او باور لرل د ایمان د اووگونو ارکانو له جملې څخه یو رکن دی او له دې ورځې څخه انکار کول کفر دی. د قرآن کریم آیتونه او د پېغمبراکرمﷺ احادیث پر دې گواه دي چې د آخرت پر ورځ له باور پرته د انسان ایمان نه صحیح

كيري. د آخرت پر ورځ ايمان ډير اهميت او ارزښت لري ځكه چې په قرآن كريم كې ډير ځله پر الله تعالى په دې آيت كې ډير ځله پر الله تعالى په دې آيت كې فرمايلي دي: ﴿ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾ (المائده: ٦٩). ژباړه: هرچا چې په الله او د آخرت په ورځ ايمان راوړ او نېك كارونه يې وكړل، نو هغوى به نه ډاريري او نه به غمجن كيږي.

پېغمبر په يو مشهور حديث کې، چې د جبرئيل حديث باندى ياديږي د آخرت پر ورځ ايمان او باور لرل د ايمان د ارکانو له جملې څخه بللى او داسې يې فرمايلي دي: "أن تؤمن بالله وملائکته و کتبه ورسله واليوم الآخر و تؤمن بالقدر خيره و شره" (۱) ژباړه: ايمان په الله تعالى، د هغه پر ملايکو، د هغه پر کتابونو، د هغه پر رسولانو، د آخرت پر ورځ او د خير او شر په تقدير چې د الله تعالى له لوري دى، باور او يقين لرل دي.

د قرآن کریم د آیتونو او د رسول اللهﷺ د احادیثو پر بنسټ د آخرت پر ورځ ایمان لرل په لاندینیو عناصرو مشتمل دي:

- د قیامت پېښیدل، په دې معنا چې دنیا پای ته رسېږي او ټول مخلوقات د خپل خالق په لور بېرته راگرځي.

- له مرگ نه وروسته بيا راژوندي کېدل، هغه ورځ چې الله تعالى په هغه کې ټول مخلوقات داسې بيا راژوندي کوي لکه څرنگه چې يې په لومړي ځل پېدا کړي وو.

- حشر يا په يو ځای کې د ټولو مخلوقاتو جمع کېدل.

- حساب.
- د اعمالو وزن.
  - حوض.
- صراط (لاره).
  - جنت.
- دوزخ (جهنم).
- د قبر عذاب او نعمت <sup>(۲)</sup>

<sup>&#</sup>x27;-صحيح مسلم- كتاب الإيمان.

۲- د آخرت د ورځی د تفصیل د پوهېدلو لپاره دې د عقایدو کتابونه وکتل شي.

لسم لوست د تېر لوست پاتي برخه

# په آخرت ايمان او پر ژوند يې اغيز

پر آخرت ایمان لرل د مهمو پوښتنو لپاره ځواب دی

د انسان په ذهن کې تل درې ارزښتناکې او برخلېک جوړوونکې پوښتنې شتون لري:

۱- موږ له کوم ځای څخه راغلي يو؟

۲ – موږ په دې دنيا کې د کوم هدف لپاره ژوند کوو؟

۳– زموږ وروستنی برخلېک به څه وی او وروسته له مرگ څخه به چېرته ځو؟

دغو پوښتنو د تل لپاره؛ په پخوانيو زمانو او اوسني عصرکې د بشر ذهن ځان ته اړولی دی چې دغو پوښتنو ته د ځواب څرنگوالی د افرادو او بشري ټولنو د برخليک په ټاکلو کې ستره ونډه لري.

دغو دريو پوښتنو ته ځواب په حقيقت کې د انسان تصور، او نړۍ ليد جوړوي (هغه له نړی سره اشنا کوي) او له نړی او کايناتو سره د هغه د زغم او کړنو بڼه ټاکي او د وگړي ژوند ته سم لوری وربښي.

د اسلام سپېڅلي دين دغو پوښتنو ته څرگند ځوابونه لري.

د لومړۍ پوښتنې ځواب: موږ ټول انسانان د الله تعالى مخلوق يو او هغه زموږ خالق دى الله فرمايي: ﴿هَلْ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْ ِ لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مَذْكُورًا. إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [الانسان:١-٢] ژباړه: آيا پر انسان داسې يو وخت يا داسې زمانه تېره شوې چې هغه د ياد وړ كوم شى نه و. بېشكه موږ انسان له گډې شوې نطفې څخه پېدا كړ. موږ هغه ازمايو، نو(له همدې كبله) موږ وگرځاو هغه اورېدونكى او ليدونكى.

د دويمې پوښتنې ځواب: زموږ د پېدايښست او ژوندانه اصلي موخه په سمه او هر اړخيزه تو گه د الله تعالى عبادت او بنده گي ده: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات:٥٦] ژباړه: او نه دي پېدا کړي ما پېريان او انسانان مگر لپاره د دې چې زما عبادت وکړي.

د دريمې پوښتنې لنډ ځواب: د دنيا ژوند د کار پای او آخر نه دی. موږ انسانان پس له مرگه د الله تعالى حضور ته بيا راژوندي کيږو. زموږ د هغو اعمالو او اقوالو پوښتنه به وشي چې موږ تر سره کړي دي او له هغې سره سم به موږ ته جزا راکړل شي.

﴿اللَّهُ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [الروم: ١١] **ژباړ**ه: الله تعالى هغه ذات دى چې لومړى (له نشت) نه خلك پېدا كوي، بيا يې راگرځوي، بيا تاسې د هغه په لور وروستل كبرئ.

﴿...تُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ...﴾ [ الزمر:۷] **ژباړه**: بيا ستاسو ټولو ورتگ په لور د رب ستاسي دی. هلته به مو له خپلو کړنو څخه خبر کړي.

دا د آخرت د ورځې او پر هغې باندې د باور لرلو معنا ده چې د انسانانو د برخليک جوړوونکو دريو پوښتنو له جملې څخه ديوې پوښتنې ځواب دی.

#### د آخرت پر ژوند د ایمان لرلو اغیزه

د آخرت پر ورځ ايمان لرل د انسان پر فردی او ټولنيز ژوند باندې ډېره زياته اغيزه او تاثير لري. د آخرت پر ورځ د ايمان لرلو پايلې د انسان پر ژوند هغه مهال څرگنديږي چې موږ د يو مؤمن کړنې او سلوک د غير مؤمن له کړنو او سلوک سره مقايسه کړو. څوک چې د آخرت پر ورځ ايمان نه لري د ژوند په هکله د هغه ليد او تصور توپير لري، په دې معنا چې دغه شخص پرته له مادي ژوند نه د بل هيڅ شي په هکله سوچ نه کوي. د داسې انسان کړنې، پرېکړې، د تفکر بڼه، دوستي، دښمني او هر څه پر مادياتو څرخيږي او پرته له دې ورسره د ښه او بد، وړ او ناوړ، سم او ناسم د پرتلې او اندازه کولو لپاره بل کوم معيار وجود نه لري.

د داسې کړنو او تفکراتو پایلې دا دي چې انسان د انسانیت له ښو او لوړو درجو او اړخونو نه لېرې کوي او په هغه کې د حیوانیت اړخونو ته داسې وده ورکوي چې په پای کې حېواني ځانگړتیاوي د دغه انسان پر انساني صفاتو غلبه حاصلوي او ورو، ورو په هغه کې انساني فضایل او ښېگڼې وژني. قرآن کریم دغه ډول انسانان له څلوربولو څارویو سره تشبیه کړي دي او د هغوی د بدې پاېلې په اړه داسې فرمایي:

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَالْنَارُ مَثْوًى لَهُمْ. ﴾ [محمد: ١٢] **ژباړه**: او هغه كسان چې كافران دي گټه او مزې اخلي له دنيا نه، د څارويو په شان خوراك څښاك كوي او د هغوى وروستنى استو گنځى اور دى.

لکه څرنگه چې قرآن کريم فرمايلي دي، کافر انسان د آخرت پر ورځ ايمان نه لري. هغه يوازې په دې سوچ او فکر کې وي تر څو په دې دنيا کې د ورکړل شوي فرصت څخه زياته مادي گټه پورته کړي او له لذايذو څخه يې خوند واخلي. د داسې انسان لپاره حلال او حرام کوم ارزښت نه لري او نه هم اخلاقي معيارونه او انساني ښېگڼې او فضايل د هغه لپاره کوم مفهوم لري. دغه نفسي او روحي ناروغ انسانان د خپلو مادي غوښتنو د پوره کولو لپاره هېڅ کوم بريد او پوله نه پېژني. همدارنگه د دنيوي فاني مال او متاع خوندونو د حاصلولو لپاره د دوې حرص دومره زيات وي چې هيڅ خپډ او قيد نه مني.

په دغو پلیتو او ناوړو غوښتنو کې د انسان د پرېوتلو اساسی لامل، کفر، د آخرت پر ورځ د ایمان نه لرل او د کړنو او سلوکو له حساب او کتاب نه انکار کول دي.

د یادونې وړ ده، د آخرت پر ورځ ایمان نه لرل په نړۍ کې د زیاتو مفاسدو، بي عدالتیو، ظلمونو، دحق ترپښو لاندې کېدلو او حرص جرړې او ریښې گڼل کیږي چې د افرادو او بشري ټولنو ژوند په تورو تیارو بدلوي او د نړۍ په مختلفو برخو کې د کور ورانوونکو او تباه کوونکو جگړو لامل گرځي.

بل لوري ته هغه کسان چې پر الله تعالى او د آخرت پر ورځ ايمان لري په يقين سره پر دې پوهيږي چې د فاني دنيا خوندونه، مال او متاع د آخرت د ابدي ژوند په مقابل کې هېڅ کوم ارزښت نه لري او نه ښايي د له منځه تلونکو مادي لذايذو په خاطر توازن له لاسه ورکړو او د ښو او بدو، حلالو او حرامو له پولو تېرى وشي.

مؤمن د آخرت پر ورځ کامل باور او ایمان لري او په دنیا کې د حرامو لذایذو، مال او متاع نه د ځان د ژغورلو په صورت کې به الله تعالی هغه ته د دې په بدل کې څو برابره زیات اجر او ثواب ورکړي. دغه باور مؤمن له گناه څخه ژغوري او د هغه قول او عمل توازن برابروي.

قرآن کريم په دې اړه داسي فرمايي:

﴿ قُلْ أَوْنَبُنُكُمْ بِخَيْرٍ مِنْ ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةً وَرَضْوَانٌ مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴾ [آل عمران: ١٥-١٦] **ژباړه**: ووايه اى محمده، آيا زه تاسې ته تر دې (مادي پانگو) نه ښه او غوره څيزونو وښايم؟ د هغو کسانو لپاره چې له الله څخه وډارشي. د تل لپاره داسې باغونه دي چې ويالې به پکې روانې وي او پاکې کړاى شوې ښځې او د الله رضا (به د دوى په برخه وي) او الله تعالى د خپلو بندگانو ښه ليدونکي دي.

د انسان په ژوند کې د آخرت پر ورځ د ايمان لرلو اهميت او اثر هغه مهال په روښانه تو گه څرگندېږي چې مخ په زياتېدونکې بشري ستونزې او د انسان پر روح، عقل او نفس باندې د ماده پرستۍ خطرناکې پاېلې په علمي او هر اړخيز ډول تر بحث او څېړنې لاندې ونيول شي.

د ننني بشریت لپاره د بې جلبه مادي او شهواني ژوند له تباه کوونکو څپو څخه د ژغورنې یوازنۍ لار، پر اخرت ایمان لرل او د مرگ او وروستۍ ورځې لپاره تیاری کول دي. یقیناً د آخرت پر ورځ ایمان لرل د ماده پرستۍ له جاذبې او له محض مادي ژوند څخه د انسان د خلاصون تر ټولو غوره وسیله ده چې هغه ته د روحي او اخلاقي فضایلو او د ټولو انساني ښېگڼو د معنوي ژوند د پراخې فضا پر لور ختلو دروازې پرانیزي.

# د لوست گټې او لارښوونې

- د آخرت پر ورځ باور لرل د ايمان د ارکانو له جملې څخه يو رکن دی، څوک چې پر دغې ورځ باندې ايمان و نه لري، مسلمان نه دی.
- د ټوُلو انسانانو ورتگ د الله تعالى په لور دى او هر چا چې په دنيا کې کوم عمل ترسره کړى وي د الله تعالى پر وړاندې به د خپلو کړنو مسؤول وي.
- د آخرت پر ورځ ايمان او باور لرل د انسان پر سلوکو او اعمالو باندې ژور او ارزښتناک اثر لري او د هغه په ژوند کې د توازن او تعادل د رامنځته کېدلو لامل گرځي. - د آخرت پر ورځ ايمان لرل د انسان د ژوندانه اړخ څرگندوي او هغه د مادياتو په ډنډ
  - کې له ډوبیدلو او ورکېدلو نه ژغوري.
- څوک چې د آخرت پر ورځ ايمان نه لري، د هغه څاروي په څېر دی چې په ژوند کې د خوراک، څښاک او شهواني غرېزې له ترسره کولو پرته بل کوم مقصد نه لري.
- د آخرت پر ورځ ايمان لرل په انسان کې د انساني فضايلو او ښېگڼو د وياړ لامل گرځي او په هغه کې د خير او برکت د ودې زمينه برابروي.

#### فعاليت

د ټولگي زده کوونکي دې په پنځه کسيزو وړو ډلو ووېشل شي. هره ډله دې د انسان پر ژوند د آخرت پر ورځ د ايمان لرلو د تاثير په هکله خبرې اترې وکړي. په پای کې دې يوتن زده کوونکی د نورو ډلو په استازيتوب زده کوونکو ته د خبرو اترو پاېلي ووايي.



- د لوست په رڼا کې د آخرت پر ورځ د ايمان لرلو مفهوم شرح کړئ.
- په مبارک آيت کې استفهام او يا انکاري پوښتنه د کوم مفهوم افاده کوي؟
  - د آخرت پر ورځ د ايمان د ځينو عناصرو نومونه واخلئ.
- هغه څوک چې د آخرت پر ورځ ايمان نه لري، ولي مسلمان نه گڼل کيږي؟
- د آخرت د ورځې د منکرينو پر ژوند د آخرت پر ورخ د ايمان نه لرلوڅو پايلې بيان کړئ.
- د آخرت پر ورځ ایمان لرل څرنگه د انسان په ژوند کې د توازن پېدا کولو لامل گرځی؟ خپل ځواب د ژوند د حقیقی مثالونو په ترڅ کې بیان کړئ.
- څرنگه کولای شو د آخرت پر ورځ د ایمان لرلو له لارې په مادیاتو کې د ورکېدلو او ماده پرستۍ مخه ونیسو؟
- د آخرت پر ورځ ایمان نه لرل او یا د هغه ضعف څرنگه کولای شي د انسان د ژوند توازن له منځه یوسی؟



زده کوونکي دې د قرآني آیتونو او احادیثو په رڼا کې د انسان په فردي او ټولنیز ژوند باندې د ایمان د اغېزې او تاثیر په هکله یوه مقاله ولیکي چې له (۲۰) کرښو څخه کمه نه وي او په هغې کې دې له دلایلو او مثالونو نه استفاده وشي.

#### يوولسم لوست

# په دين کې اعتدال (منځلاريتوب)

ُ قَالَ الله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا...الآية ﴾ [البقرة: ١٤٣] و قال تعالى: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقِّ...الآيةَ﴾ [النساء: ١٧١]

# د کلمو معنا

{جَعَلْنَاكُمْ} تاسى مو وگرځولئ. {أُمَّةً} ډله (امت). {وَسَطًا} منځني، معتدل او غوره. {شُهَدَاءَ} گو اهان، شاهدان. {شَهِيدًا} گواه، شاهد. {لَا تَغْلُوا} مبالغه او تبري مه كوئ. {عَلَى اللَّهِ} ير الله، د الله يه شأن كي. { الَّا الْحَقِّ } يرته له حق څخه.

#### ژباړه

او په همدې توگه موږ تاسې يو وسط (غوره) امت گرځولي ياست چې شئ تاسې پر خلکو شاهدان او پېغمبر پرتاسې شاهد اوسي. (البقره ١٤٣) – ای د کتاب خاوندانو، تاسې مبالغه مه کوئ، په خپل دين کې او مه وايئ پر الله پرته له حق نه بل څه.... (النساء ١٧١)

### د آيتونو شرح او څيړنه

له بېت المقدس نه د کعبې شریفې په لور د مسلمانانو د قبلې له بدلون وروسته الله تعالی خپل پېغمبر ه خبر ورکړ، یهود او نور منافقین به ډیر ژر دا آوازې خپرې کړي چې محمد او اصحاب یې هره ورځ له یو لوري نه بل لوري ته مخ اړوي او پر خپل دین ثابت نه دي. د دوی د قبلې د بدلون یوازینې لامل له اهل کتابو سره د دوی کینه ده، خو ته ای

محمده! دغو ناپوهانو ته ووايه چې ختيځ او لويديځ ټول د الله دي. د الله تعالى چې هر چا ته خوښه شي هغه ته سمه لاره ورښيي. څه چې له دې آسماني ځواب نه څرگنديږي هغه دا دى چې د قبلې بدلون د الله تعالى له خوا پېغمبر او د هغه د امت لپاره يو ځانگړى فضيلت او غوره والى دى. ځكه كعبه شريفه د ځمكې پر سر هغه لومړنۍ خونه ده چې د الله تعالى د عبادت لپاره جوړه شوې ده. كعبه د اب الانبياء (د پيغمبرانو پلار) ابراهيم خليل الله قبله ده، چې اهل كتاب په دروغو ځانونه هغه ته منسوبوي. هر چاته چې الله تعالى د دې قبلې په لور د هغه د عبادت لارښوونه وكړه، هماغه كس په حقه سره د ابراهيم عليه السلام پېرو بلل كيږي. له دې مبارك آيت څخه وروسته الله تعالى مؤمنانو ته خطاب كوي او داسې فرمايي: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ يعنى لكه څرنگه چې مو تاسې ته درنښت او لوى عزت درپه برخه كړ همدارنگه مو تاسې ته دا ستر مقام هم دركړ چې ﴿جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ موږ تاسې يو وسط (غوره) امت گرځولي ياست. په عربي ژبه كې وسط په څو معناگانو راغلى دى لكه: د غوره، عدل، وسطيت، درميانه او ښېگڼې ثبه معنا.

په دې توگه د دې مبارک آیت تفسیر داسې دی، الله تعالی فرمایي: ما تاسې تر ټولو غوره امت وگرځولئ، ما تاسې منځنی(درمیانه) او د افراط او تفریط تر منځ امت وگرځولئ او دا چې ما تاسې خېرخوښوونکی امت وگرځولئ او د دغه وسطیت پر مبنا ستاسې کتاب، ستاسې عقاید او ستاسې د دین احکام په ځانگړي اهتمام او پاملرنې سره ساتل شوي دي چې په هغو کې د هېڅ ډول تحریف او لاس وهنې امکان نشته.

﴿لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾ يو له هغو مهمو چارو څخه چې پر وسطيت باندې مرتبيږي دا دی چې اسلامی امت د الله تعالى په نزد درميانه، د عدل، بلکې غوره او مختار امت دی، نو له دې امله پر نورو امتونو باندې د شاهد او گواه په حيث پېژندل شوى دى ﴿لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾

شهداء: د شهید او شاهد جمع ده او د حاضر او گواه په معنا راځی.

د " **النَّاس**ِ: څخه مراد د هغه تفسير پر مبنا چې په رواياتو کې راغلی دی، پخواني امتونه دي، نو اسلامي امت به د شاهد او گواه په توگه پر نورو امتونو گواهي ورکوي چې

تفصیل به یې وروسته ذکر شي. د دې امت د عدالت او صداقت معیار د همدې لوست د لومړي مبارک آیت په وروستنۍ جمله کې بیان شوی دی

﴿وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ يعني پېغمبر ﷺ به پرتاسې شاهد اوسي. د الله تعالى تر ټولو غوره پېغمبر حضرت محمد ﷺ به د خپل امت پرصداقت، عدالت او انصاف شهادت ورکړي.

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ ﴾: د قرآن مجيد په آيتونو كې له اهل كتابوڅخه مراد يهود او نصارا دي، ځکه الله تعالى خپل آسماني كتابونه، چې له تورات او انجيل څخه عبارت دی، د قرآن کریم له نزول څخه مخکې دوی ته رالېږلې دی. الله تعالى دوی په اهل کتابو سره ځکه ستایلی دي، تر څو دوی لږ څه فکر وکړي او د الله تعالی هغه نعمتونه، لکه د الله تعالى له لوري د رسولانو او کتابونو ورلېږل ورپه ياد شي او سمه او نېغه لاره غوره کړي.﴿لَا تَعْلُوا فِي دِينكُمْ﴾ غُلُو د زيادت، مبالغي او له حد څخه د تېرېدلو په معنا ده. په دين کې غلو کول له دې څخه عبارت دي چې انسان خپل دين پر خپل ځان سخت او مشکل کړي او يا په دين کې داسې شيان ورزيات او د معتقداتو له جملې څخه وگرځوي کوم چې له دين څخه نه دي. له دې مبارک آيت څخه دا څرگندېږي چې د اسلامي امت پر خلاف يهودو او نصاراو په خپل دين کې د اعتدال او ميانه روۍ حد پریښی دی او زیادت او یا تقصیر ته یې مخه کړې ده چې یوه څرگنده نمونه او بېلگه يې د دې مبارک آيت په وروستۍ برخه کې بيانيږي: ﴿وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقّ...﴾ او تاسي پر الله پرته له حق نه بل څه مه وايئ. تاسې ولې د عېسى علېه السلام په حق کې چې الله تعالى د (کن فيکون) په کلمې سره د معجزې په بڼه پېدا کړى دى، له غُلُوّ ډير عزت او احترام څخه کار اخلئ او هغه د عبوديت له درجي نه د الوهيت لوړ مقام ته رسوئ؟ دا كار په دين او ايمان كي زيادت بلل كېږي.

#### د آيتونو لنډ مفهوم

﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا...﴾ دا مبارك آيت د (بقرې) د سورت د ۱٤٣ آيت يوه برخه ده. د دې آيت په دغه برخه كې دوو مهمو امورو ته اشاره شوې ده.

لومړى الله تعالى د خپل هغه ستر انعام يادونه كوي چې پر اسلامي امت يې كړى دى او داسې فرمايي، لكه څرنگه چې موږ تاسې ته د غورې قبلې يعنې د ابراهيمي قبلې په لور

هدايت وکړ همدا راز موږ تاسې منځنی او با انصافه امت کړئ چې پر دې اساس موږ تاسې له ټولو امتونو څخه غوره امت وگرځولئ.

دويم: هغه پايله ده چې پر دغه عدالت او وسطيت بنا کيږي او هغه د نورو امتونو لپاره د وسط امت په حېث د اسلامي امت معيار گرځول او پر نورو امتونو د دې امت شاهد گرځول دي، په دې معنا چې د قيامت په ورځ به د نورو امتونو د دعواگانو د رښتينولی او دروغولی په اړه به له اسلامي امت نه پوښتنه کيږي او هغوی ته به په الهي محکمه کې د رښتينو شاهدانو حيثيت ورکړل شي.

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ ... دا مبارك آيت د (نساء) د سورت د ۱۷۱ آيت يوه برخه ده. دلته اهل كتابو ته، چې مراد ترې نصارا دي، خطاب شوى دى ترڅو هغوى په دين كې له زياتې غُلُو څخه لاس واخلي. دا په دې معنا چې په دين كې له تكلف، رهبانيت، واده نه كولو او پر ځان د حلالو نعمتونو له حرامولو څخه ډډه وكړي او دا چې دغه بدعتونه د دين برخه ونه گڼي. همدارنگه له دوى څخه غوښتنه شوې ده چې د الله تعالى په اړه له خپل ځان نه هغه څه و نه وايي چې د هغه جل جلاله له شان سره سمون ونه لري او نه هم داسې عقايد رامنځته كړي چې په دين كې كوم اصل او اساس ونه لري، لكه دا چې له الله تعالى سره د هغه په ذات او يا صفاتو كې سيال او شريك ونيول شي او عيسى بن مريم عليه السلام چې د الله رسول دى، هغه ته د الوهيت لوړ مقام وركړل شي.

دولسم لوست

### د تېر لوست پاتې برخه

# په دين کې اعتدال (منځلاريتوب)

په اسلام کې د اعتدال وړانگې

د الله تعالى اراده پر دې وه چې د اسلامي امت ټول امور پر وسطیت او میانه روۍ ولاړ وي. په داسې توگه چې د غوره والي دغه ځلاگانې په عقیده، ایمان، تفکر، سوچ، احساساتو، غرایزو، د اړیکو او ارتباطاتو په نظام، عباداتو، طاعاتو او لنډه دا چې د ژوند په ټولو اموروکې په څرگند ډول برېښي.

#### ۱- په عقیده او ایمان کې منځلاریتوب

اسلامي عقيده يوه داسي عقيده ده چې پر الله تعالى باندې د ايمان او باور، د هغه پر وحدت، له ټولو عيوبو او نيمگړتياوو نه د هغه په پاکوالي، يوازې د هغه د عبادت پر وړتيا، د الله تعالىي پر ملايكو، پېغمبرانو، آسمانى كتابونو، د آخرت پر ورځ، پر حساب او کتاب، جنت او دوزخ او الهي تقدير باندې د ايمان او باور پر لرلو ولاړه ده. دا عقيده له دې امله د توحید، انصاف عقیده بلل کیږي چې د دې عقیدې خاوندان هیڅکله هم له الله تعالى سره شريك نه نيسي او نه هغه جل جلاله پر هغو صفاتو موصوفوي، چې د هغه له سپېڅلي ذات شان سره سمون نه لري. لکه څرنگه چې يهوديانو الله تعالى پر بي وزلۍ او تنگ لاسی موصوف کړی وو او د هغه په هکله به یې داسې ویل: ﴿إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاءُ﴾ آل عمران – ۱۸۱ ژباړه: بې شکه الله تعالى بې وزلى (فقير) دى او موږ بهايان (غنیان) یو. نصاراوو به الله تعالی د بشر پر اوصافو لکه پلارولی او داسی نورو اوصافو موصوف كاوه او داسي به يمي ويل: ﴿إِتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا﴾ البقرة -١١۶ رباړه: الله تعالى (د خپل ځان لپاره) زوی نیولی دی. خو د اسلام سپېڅلی دین د الله تعالی د شان په اړه له ټولو ادیانو څخه غوره، معتدله او معقوله عقیده د بشریت لپاره ډالۍ کړه. الله تعالی فرمايي: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوًا أَحَدٌ﴾ الاخلاص - ٢-١ **ژباړه:** ای محمده، ووایه الله یودی، الله بی نیازه دی، نه یی څوک زېږولی او نه له چا زېږېدلی دی او نه څو ک د هغه لپاره سيال او براېر شته. د اسلام سپېڅلي دين د ملايكو په اړه نه د يهودو په څېر دښمني اختيار كړې ده، لكه څرنگه چې قرآن كريم د هغوى په اړه خبر وركوي: ﴿قُلْ مَنْ كَانَ عَدُواً لِجِبْرِيلَ﴾ [البقرة - ٩٧] ژباړه:ووايه اى محمده، څوك چې له جبرائيل سره دښمني لري او نه هم د مشركينو په څېر ملايكې د الله تعالى لوڼې گڼي ﴿وَاتَّخَذَ مِنَ الْمَلَائِكَةِ إِنَاتًا﴾ [الاسراء] ۴٠ ژباړه: او (ستاسې رب) ملايكي د ځان لپاره د لورگانو په توگه نيولي دي. بلكې ملايكې د الله تعالى مطيع بندگان گڼي: ﴿بَلُ عِبَدٌ مُكْرُمُونَ ﴿ لَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقُولُ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ﴾ [الأنبياء ٢٦ – ٢٧] بندگان گڼي: ﴿بَلُ عِبَدٌ مُكْرُمُونَ ﴿ لَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَولُ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنبياء ٢٦ – ٢٧] و يوازې د هغه په امر كار ته وړاندې كيږي. د پېغمبرانو په هكله د دوى عقيده داسې ده چې پر ټولو باندې يو شان ايمان واجب گڼې او د هغوى په درناوي كې يې منځنۍ او چې پر ټولو باندې يو شان ايمان واجب گڼې او د هغوى په درناوي كې يې منځنۍ او معقوله لاره اختيار كړې ده: ﴿لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ ﴾ [البقرة – ٢٨٥] ژباړه: موږ د الله تعالى د پېغمبرانو تر منځ توپير نه كوو. داسې په سلگونو نور عقيدوي موارد شته دي چې د اسلامي امت او عقيدې د وسطيت څرگندونه كوي.

اسلامی عقیده داسې یوه عقیده ده چې د انسان د روح او جسم د ودې او پایښت لپاره یې زمینه برابره کړې ده او دواړو ته په ارزښت قایل ده. دا سپېڅلې عقیده داسې نه کوي چې انساني روح یوازې پر معنویاتو تقویه او بډای کړي او تر څنگ یې د ژوند مادیاتو ته په کوم اهمیت قایل نشي او د جسم د هلاکت لامل و گرځي، بالعکس داسې هم نه کوي چې یوازې مادیاتو ته مخه او معنویاتو ته شا کړي، بلکې دواړو اړخونو ته یې ځانگړې پاملرنه کړې ده.

#### ۲- په سوچ کې منځلاريتوب

اسلام د تفکر، تدبر او سوچ په اړه په بشپړه توگه د عقل کارول نه ردوي او نه هم هغه خپلسری پرېږدي، هرشی په نظري او تجربوي علومو کې منحصر نه گڼي او نه تجربه او ماده بې بنسټه بولي. اسلام د فکري جمود او ړوند تقلید پرخلاف دی او بې قیده او خپلسری حریت او آزادي نه مني. بلکې د فکر، سوچ او د علم او نظر اړخونو او ابعادو ته یې داسې اصول او ضوابط وضع کړي دي، که چېرې په سمه توگه پلي شي نو د دنیوي او اخروي ژوند د نېکمرغۍ لپاره به انسانان ښې پاېلې تر لاسه کړي. قرآن مجید د عقل صفت او ستاینه داسې کوي: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآیَاتٍ لِقَوْمٍ یَعْقِلُونَ﴾ [الرعد۴-] ژباړه: بې

شکه په دې کې خامخا ډېرې نښې دي د هغو خلکو لپاره چې له عقل نه کار اخلي. په بل آيت کې فرمايي: ﴿کَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾ [الروم – ٢٨] ژباړه: موږ په همدې توگه هغه قوم ته نښې بيانوو چې له عقل نه کار اخلي، خو د عقل د بې ځايه کارولو او الوتنو غندنه او ممانعت داسې کوي: ﴿وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ١٤٩] ژباړه: او دا چې تاسې ووايئ پر الله هغه ځه چې پرې نه پو هيږئ. په دې معنا چې بايد عقل له خپلو حدودو څخه تېری ونه کړي او په هغو مسائلو کې چې د الهي ذات، ملائکو، خپلو حدودو څخه تېری ونه کړي او په هغو مسائلو کې چې د الهي ذات، ملائکو، آخرت او هغو غېبي امورو پورې تړاو لري او د عقل له حدود څخه بهر وي، نو په دې صورت کې عقل بايد په ټوله معنا نقل ته يعنې هغه څه ته چې د الله په کتاب او نبوي احاديثو کې څرگند شوي دي، غاړه کېږدي، تر څو د عقل او نقل تر منځ د وسطيت ادهول وساتل شي.

### ۳ – په احساساتو او غرايزو کې منځلاريتوب

د اسلام په سپېڅلي دين کې د نفسي غوښتنو، احساساتو او غرايزو د لاسته راوړلو لپاره د 
ټول ژوند وقف کول جواز نه لري، خو د دې تر څنگ هغه احساسات او بشري غريزې، 
چې د انساني طبيعت مقتضا ده، له پام څخه نه غورځوي، د اسلام سپېڅلي دين نه د 
انساني غرايزو اهمال غواړي او نه هم په دې لړ کې انسانان خپلسرۍ ته پرېږدي، بلکې د 
ځانگړو قوانينو او مقرراتو په وضع کولو سره د هغو تهذيب او تاديب کوي تر څو د 
فساد، سرغړونې مخه ونيول شي. له دې امله د ژوندانه د تلې د يوې پلې په اړه داسې 
نساد، سرغړونې مخه ونيول شي. له دې امله د ژوندانه د تلې د يوې پلې په اړه داسې 
لارښوونه کوي: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَة اللّهِ الّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيَبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ﴾ [الأعراف-٣٣] 
ثرباړه: ووايه اى محمده، چا حرام کړى دى زينت د الله هغه چې د خپلو بندگانو لپاره يې 
ايستلى دى او چا پاک او خوندور رزق حرام کړى دى. يعنې هيڅوک نشي کولاى چې 
ايستلى دى او چا پاک او خوندور رزق حرام کړى. تاسې کولاى شئ واده و کړئ، حلال 
مال ترلاسه کړئ، تفريح او سياحت و کړئ او له زرگونو نورو الهي نعمتونو څخه گټه 
پورته کړئ، خو د ژوندانه د تلې په بله پله کې داسې لارښونه کوي: ﴿وَلَا تَقْرُبُوا الْفُوَاحِشُ 
مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ﴾ [الانعام - ۱۵۱] ژباړه: او مه نږدې کېړئ فاحشو کارونو ته، هغه چې 
ښکاره دي او هغه چې پټ دي. ﴿وَلَا تَأْکُلُوا أَمُوَالَکُمْ بَنْنَکُمْ بِالْبَاطِلِ﴾ [البقرة – ۱۸۸] ژباړه: او 
تاسې خپل مالونه په خپل مينځ کې په ناروا مه خورئ، نوتاسې ته هېڅکله هم د دې اجازه 
تاسې خپل مالونه په خپل مينځ کې په ناروا مه خورئ، نوتاسې ته هېڅکله هم د دې اجازه 
تاسې خپل مالونه په خپل مينځ کې په ناروا مه خورئ، نوتاسې ته هېڅکله هم د دې اجازه

نشته چې بدو کارونو او ناوړو اعمالو ته نژدې شئ يا دا چې د خلکو مالونه په ناحقه او ناروا سره وخورئ ځکه دا د غرايزو د طغيان په معنا ده په داسې حال کې چې اسلام طغيان نه خوښوي او نه هم د نعمتونو نه گټو اخيستلو پر خلاف دی، بلکې د دې دواړو حالاتو ترمنځ يې منځنی او وسط حالت غوره کړی دی.

### ٤ – په نظم او نظام کې منځلاريتوب

اسلام په هغه ټولنه باور نه لري چې له نظام، حکومت، مقرراتو او قوانینو څخه خالي وي او نه هم ظالمانه او جابرانه نظامونه مني او دې ته هم اجازه نه ورکوي چې یو شمیر خلک نور انسانان خپل مریان وگرځوي او نه هم په بشري ټولنو کې د ځنگل د قانون نافذولو ته اجازه ورکوي.

همدارنگه دې ته اجازه نه ورکوي چې کومه کورنۍ مشر او مسؤول و نه لري او نه دیته جواز ورکوي چې د کورنۍ مشر(سړی) د ښځې کرامت او شخصیت تر پښو لاندې کړي. له دې امله قرآن کریم ټول مسلمانان د جماعت التزام او یووالي ته رابولي او داسې فرمایي: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِیعًا وَلاَ تَفُرَّقُواْ﴾ آل عمران ۱۰۳] ژباړه: او تاسې ټول د الله په رسۍ منگولی ولگوئ او مه خواره کېږئ.

همدارنگه پيغمبر هم په دې اړه فرمايي: "آمُرُكُمْ بِخَمْسِ اللَّهُ أَمَرَنِي بِهِنَ بِالْجَمَاعَةِ وَالسَّمْعِ وَالطَاعَةِ..." (1) يعنې زه تاسو ته پر هغو پنځو شيانو امر او نصيحت كوم چې ماته د الله تعالى له لوري پر هغو امر شوى دى، د هغو له جملې څخه د جماعت التزام او د مسلمانو مشرانو اطاعت او فرمانبرداري ده، خو له بل لوري رسول الله په په څرگنده توگه دا اعلانوي چې "لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق" (1) (د الله په نافرماني كې د مخلوق اطاعت جواز نه لري) يعنى اطاعت او پيروي په دې معنا نه ده چې مسلمان د دين او مقدساتو پر خلاف هر زور او ظلم قبول كړي، بلكې په دې چارو كې دې هم بايد اعتدال وساتل شي او منځنلاريتوب دې غوره كړاى شي.

۱ - سنن ترمذی، صحیح ابن خزیمة، مسند احمد.

۲ – سنن ترمذی، مسند احمد و الطبرانی و غیرهم.

#### ٥ – په اړيکو کې منځلاريتوب

اسلام د مسلمانانو د خپلمنځي اړيکو او پيوندونو په سلسله کې او همدارنگه د مسلمانانو او غير مسلمانو سره د اړيکو لړلو مانځ کيږي او نه هم پريږدي چې دا اړيکې د مسلمانانو د دين او دنيا په زيان پاى ته ورسيږي، د بيلگې په توگه له غير مسلمو سره د اړيکو لړلو په هکله داسې فرمايي: ﴿لَا يَنْهَاكُمُ اللّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمُ اللّه المتحنة - ٨ را و کړئ، چې هغوى د دين له امله له تاسې سره جنگ نه دى کړى او تاسې يې له خپلوکورونو څخه نه ياست ايستلى.

خو په ورپسې آيت کې يې فرمايلي دي: ﴿إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ﴾ [الممتحنة - ٩] ژباړه: بې شکه منع کوي تاسې الله د هغو کسانو له دوستۍ څخه چې د دين له امله يې له تاسې سره جنگ کړی او تاسې يې له خپلو کورونو نه ايستلي يئ.

نو له دې امله مسلمان باید په هر ډول اړیکو کې میانه روي اختیار کړي.

#### ٦ - په عباداتوکی منځلاریتوب

د اسلام هميشني غږ دا دي چې: ﴿لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا﴾ [البقرة - ٢٨٤]

**ژباړه:** الله تعالى پر هيچا د هغه له توان څخه پورته بار نه ږدي. بناء اسلام له خپلو پيروانو څخه دا نه غواړي چې شپه او ورځ په عملي عباداتو مشغول شي، يا هر هغه څه چې لاس ته راوړي هغه ټول د الله په لاره كې ولگوي او نه د ځينو اديانو په څير ټول عبادتونه په څو دعاگانو، اشعارو يا په اوونۍ كې يو ځل عبادت ځاى ته په تللو كې منحصروي او نه يې د حلالې روزۍ له پيدا كولو څخه منع كوي او نه د دې اجازه وركوي چې د دنيا پلټنه د عبادت د پريښودو لامل شي. بلكې د تلې د دواړو پلو انډول برابر ساتي. د نبي كريم چې فرمايي: "إن هذا الدين يُسر، ولن يُشاد الدين أحد الا غلبه الا غلبه الا دين

<sup>&#</sup>x27; - صحيح البخاري، كتاب الايمان، باب الدين يسر

آسانه دین دی، هیڅوک دې له دې دین سره مقابله نه کوي مگر دا چې دین به پرې غالب شي.

**یادونه:** له پورتني حدیث شریف څخه مراد دادی چې تاسې په نفلي عباداتوکې پر ځان له وس نه زیات فشار مه راوړئ، د فرایضو په ادا کولو کې هیڅ ډول سختی شتون نه لري.

# پر نورو امتونو د اسلامي امت د گواهۍ څرنگوالی

په حدیث شریف کې راغلي دي چې رسول الله وفرمایل: نوح علیه السلام د قیامت په ورځ غوښتل کیږي او پوښتنه ورځنې کیږي آیا زما دعوت دې خپل قوم ته ورساوه؟ ځواب ورکوي، هو. د نوح علیه السلام قوم راغوښتل کیږي او پوښتنه ورځنې کیږي آیا تاسو ته یې تبلیغ کړی دی؟ قوم به یې وایي: موږ ته هیڅ کوم ویروونکی نه دی راغلی او موږ ته هیچا دعوت نه دی راکړی. نو بیا نوح علیه السلام ته ویل کیږي څوک به ستا لپاره شاهدي ووایي (پردې چې تا مسؤولیت اداء کړی دی) هغه وایي: محمد او د ده امت، وروسته د الله رسول دا آیت تلاوت کړي: ﴿وَکَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا﴾.

### د اهل کتابو د مبالغي بيلگي

لکه څرنگه چې وړاندې ذکر شو غُلُو له حد او پولې نه تیریدنې ته وایي. توپیر نه کوي که دا غُلُو د افراط په بڼه وي او که د تفریط په بڼه، د مثال په توگه نصاراوو د عیسی علیه السلام په احترام او درناوۍ کې افراط وکړ. کله هغه ته خدای وایي: ﴿إِنَّ اللّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ﴾ [المائدة - ۱۷]

يعنې: الله هماغه مسيح زوى د مريم دى او كله يې د الله زوى گڼي او وايي: ﴿الْمَسِيحُ ابْنُ اللّهِ ﴾ يعنې مسيح د الله زوى دى او كله عيسى علبه السلام، د هغه مور مريم او خداى جل جلاله درې گوني خدايان په نامه يادوي او وايي: ﴿إِنَّ اللّهَ ثَالِثُ ثَلاَتَهِ ﴾ [ المائدة ٧٣ ] الله دريم د دريو دى. په دې ټولو ډولونو كې په دين اوعقيده كې د غلو او الحاد څخه پرته بل څه نشته، خو د تعجب خبره دا ده چې دوى سره له دې ټولو بيا هم د توحيد دعوا كوى.

يهود د نصاراوو په مقابل کې د عيسى عليه السلام په بې حرمتۍ او بې عزتۍ کې غلو کوي. العياذ بالله هغه گمراه بولي آن تر دې چې په ډير وياړ د هغه د وژلو مدعي شول او ويې ويل: ﴿إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ﴾ [النساء-١٥٧] **ژباړه:** موږ مسيح، چې هغه عيسى ابن مريم دى، وواژه.

د يهودو يوه بله ډله د عزير عليه السلام په هكله داسې غلو وكړه، لكه څرنگه چې مسيحيانو د حضرت عيسى عليه السلام په هكله عقيده درلودله هغوى به داسې ويل: ﴿عُزَيْرٌ اللهِ﴾ [التوبة - ٣٠] ژباړه: عزير د الله زوى دى.

همدارنگه نصاراوو په خپل رهبانیت کې غلو وکړه او د هغه په اساس یې په غارونو او کلیساوو کې گوښه توب غوره کړ، نکاح یې په ځان حرامه کړه چې د دوی دې کړنو ته قرآن کریم داسې اشاره کوي: ﴿وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا مَا کَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ﴾ [الحدید- ۲۷] ژباړه: رهبانیت او گوښه والی یې د بدعت په تو گه پیدا کړ په داسې حال کې چې موږ په هغوی نه و فرض کړی.

همدارنگه یهودو د حلالو څارویو په هکله غلو و کړه او د هغوی پاکې غوښې یې پر ځان حرامې کړې. قرآن کریم د دوی دا عمل ردوي او فرمایي: ﴿گُلُّ الطَّعَامِ کَانَ حِلًا لِبَنِي اسرائیلو(یهودو) ته حلال وو، خو اِسْرَائِیلَ ﴾ [آل عمران ۹۳] ټول خوراکي شیان بنی اسرائیلو(یهودو) ته حلال وو، خو هغوی غلو و کړه او حلال شیان یې پر ځان حرام کړل. په پای کې قرآن کریم د دوی هغه غلو ته چې له کفارو سره د واقعي دوستۍ سرحد ته رسیدلې ده، داسې خبر ورکوي: هغه غلو ته چې له کفارو سره د واقعي دوستۍ سرحد آثراه دوې څخه وینې چې دوستی کوي له کافرانو سره. دا ډول غلو کول په اهل کتابو کې ډیره ده او اوس هم شته، نو ځکه قرآن کریم دوی د اسلام منځنۍ لارې ته را بولي او دوی په دین کې له غلو کولوڅخه منع کوي چې د ټولو په سر کې په وروستني پیغمبر اندې د دوی ایمان نه راوړل دي.

#### فعاليت

زده کوونکي دې په څو ډلو ووېشل شي او د ښوونکي په لارښوونه دې په دين کې د غلو او مبالغې د زيانونو په اړه له يو بل سره بحث او خبرې اترې وکړي

# د لوست گټې او لارښوونې

پورتني مبارک آيتونه ډېرې گټې لري چې ځينې يې په لاندې ډول دي:

۱. په اسلامي احکامو کې د نسخې ثبوت او جواز، لکه څرنگه چې مسلمانانو د الله تعالى په امر له بېت المقدس نه خپله قبله د کعبې شريفې په لور بدله کړه چې دې ډول نسخې ته د بدل نسخه ويل کېږي.

پر مسلمانانو تور لگول او د هغوی پر ضد پروپاگند د کفارو همېشنۍ دنده او عادت
 دی، نو مسلمانان باید هوښیار اوسی تر څو د کفارو د بریدونو او دسیسو ښکار نشی.

۳. پر نورو امتونو باندې د اسلامي امت د فضلیت ثبوت، ځکه دا امت د بشپړ وسطیت له مخې یو غوره امت دی.

٤. پر نورو امتونو باندې د قيامت پر ورځ د محمدﷺ د امت د شاهدی اثبات.

٥. د خپل امت پر عدالت او صداقت باندې د رسول علیه السلام، شهادت او گواهي.

٦. په دين کې د زيادت او غلو کولو حرمت، ځکه دا کار په دين کې د بدعت اوگمراهۍ د رامنځته کېدو لامل گرځي.

۷. د شرعي علم او اساس پرته د الله تعالى په شان كې د څه ويلو حرمت.

🛦 په عقایدو، عباداتو او کړنو کې د اهل کتابو د گمراهۍ، مبالغې او غلو بیان.



١) لأنديني كلمات وژباړئ.

{جَعَلْنَاكُمْ}{أُمَّةً} {شُهَدَاءَ} {لَا تَغْلُوا} {عَلَى اللَّهِ} {ا لَّا الْحَقَّ}

۲) د ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ مبارك آيت له مخكيني آيت سره، چې د قبلې د بدلون په اړه دى، څه تړاو لري؟

٣) وسط په عربي ژبه کې په څه معنا دی؟

٤) اسلامي امت ته د نورو امتونو په منځ کې څه حیثیت ورپه برخه شوی دی؟

٥) څرنگه اسلامي امت پر نورو امتونو شهادت ورکوي؟

٦) له اهل كتابو څخه مراد كوم كسان دي؟

۷) د اهل کتابو د غلو درې نمونې بيانې کړئ.



زده کوونکي دې په لوست کې د ورکړل شویو معلوماتو پر بنسټ د وسطیت د مختلفو جوانبو په هکله یوه مقاله ولیکي چې له شلو کرښو څخه کمه نه وي.

#### ديارلسم لوست

# گټوره سوداگري

الله تعالى فرمايي: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابِ أَلِيمٍ \* تُؤْمِنُونَ ﴿ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِرُونَ فَي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ذَلُوكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ عَدْنٍ ذَلِكَ يَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ عَدْنٍ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ وَأَخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِّنَ اللَّهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾. [الصف: ١٠–١٣]

#### د کلمو معنا

هَلْ أَذُلُّكُمْ: آيا وښايم تاسي ته؟

تِجَارَةٍ: تجارت.

تُنجِيكُم: چي تاسي وژغوري.

عَذَابِ أَلِيم: درد ناك عذاب.

مَسَاكِنَ طَيِّبَةً: د اوسېدو غوره او ښه ځايونه.

الْفَوْزُ الْعَظِيمُ: لوى او ستر برى.

#### ژباړه

ای مؤمنانو، آیا زه وښایم تاسې ته هغه تجارت چې تاسې له دردناک عذاب نه وژغوري؟ پر الله او د هغه پر رسول ایمان راوړئ او د الله په لاره کې پر خپلو مالونو او خپلو ځانونو سره جهاد وکړئ، دا ستاسو لپاره غوره دی که تاسې پوهیږئ.

الله پاک به ستاسې گناهونه وبښي او تاسې به هغو باغونو ته داخل کړي چې د هغو لاندې به ويالې بهيږي او په باغونو کې به ډير غوره کورونه درکړي. دا دی ستر برياليتوب. او بل څه چې تاسې يې ډېرخوښوئ د الله مرسته (کومک) او ډير نږدې بری دی او مؤمنانو ته (ای محمده) د دې زيری ورکړه.

#### تفسير

#### د آيتونو شرح اوڅيړنه

په پورتنيو مبارکو آيتونو کې الله تعالى مؤمنان د غوره کارونو د تر سره کولو په لورهڅوي. په اصلي پانگه کې تصرف او د گټې لاس ته راوړلو لپاره د هغې په کار اچولو ته تجارت ويل کيږي، دلته په دې مبارک آيت کې د تجارت څخه مراد ايمان او جهاد دى چې د نوموړي تجارت د تفسير او توضيح لپاره بيان شوى دى.

د (هَلْ أَدُلُكُمْ په جمله كې استفهام د دې تجارت په لور د مؤمنانو د ترغيب او تشويق لپاره دى. همدارنگه د (تِجَارَقِ د كلمې راوړل په نكره صيغې سره د دې تجارت اهميت، ارزښت او ستر مقام را په گوته كوي.

د ﴿ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ مبارکه جمله یو الزامي امر دی چې د خبر په بڼه ذکر شوی دی او معنا یی داسې ده چې: ای مؤمنانو، تاسې په ایمان لرلوکې پر الله تعالی او د هغه پر پیغمبر او د هغه په لاره کې د جهاد لپاره ټینگ او ثابت قدم اوسئ چې دا کار ستاسې لپاره ډیر غوره دی که چیرې تاسې پوهیږئ.

په دې مبارک آیت کې د مالي جهاد یادونه پر نفسی جهاد مخکې شوې ده او دا ځکه چې د تجارت موضوع دا ایجابوي، یعنی په تجارت کې مالونه له یو لاس نه بل لاس ته ورځي او د جهاد لپاره مال او پانگه ضروري ده او د مالونو په واسطه وسله او د جهاد نورې اړتیاوې برابریږي، لکه څرنگه چې د اسلام خوږ پیغمبر شخ فرمایلي دي: (من جهز غازیاً فقد غزا) یعنی: چا چې کوم مجاهد د جهاد لپاره (په وسله او نورو لوازمو) سمبال کړ، په حقیقت کې سمبالوونکي په خپله جهاد کړی دی.

خو په: ﴿إِنَّ اللّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الجَنَّةَ﴾ [التوبة: ١١١]مبارك آيت كي چي د عرض او طلب مقام دى او د دغه پلورلو او پيرودلو بيه د الله جنت دى، نو له دې امله د دې ستر قيمت پر وړاندې د انسان تر ټولو قيمتي او ارزښتناكه پانگه چې د هغه نفس دى له مال څخه وړاندې ذكر شوى دى.

په دې مبارک آیت کې الله تعالی د مجاهدینو او شهیدانو د گناهونو د بښنې او جنت ته د دوې د ننوتلو تر څنگ له دوی سره د ښایسته او هوسا کورونو او ماڼیو ژمنه هم کړې ده. ځینو علماوو او مفسرینو د ﴿مَسَاکِنَ طَیّبَهٔ﴾ یعنې د مجاهدینو لپاره د ښایسته او هوسا کورونو د یادولو مناسبت داسې څرگند کړی دی. چې مجاهدین په دنیا کې خپل کلی او کورونو د یادولو مناسبت داسې څرگند کړی وی او له خپلو کورونو څخه د جهاد لپاره لرې ځي او هر ډول ستونزې زغمي، نو الله تعالی ورته د هغه په بدل کې د جنت د ښایسته ماڼیو او هوسا استوگنې زیری ورکوي.

#### د مبارکو آیتونو لنډ مفهوم

په مخکینو آیتونو کې څرگنده شوه چې مشرکانو غوښتل تر څو د اسلام ځلانده ډیوه مړه کړي نو ځکه الله تعالی مؤمنانو ته د دښمنانو پر وړاندې د جهاد امر وکړ او دوی یې د الله تعالی په لار کې ایثار، سرښندنې او پر نفس او مال جهاد کولو ته وهڅول.

بيا الله تعالى مؤمنو مجاهدو ته يوه بله گټه هم ور په برخه کړې ده چې دوى يې خوښوي او ډېر پرې خوشاليږي، هغه له سوبې، مرستې او پر دښمنانو د برلاسۍ او بري څخه عبارت ده؛ ﴿وَأُخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِّنَ اللَّهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ ﴾ مراد له دې نږدې سوبې او فتحې څخه د مکې او د هغې د شاوخوا سيمو فتح کېدل او د اسلام په سپېڅلي دين کې د خلکو داخليدل دي چې د الله تعالى له ژمنې سره سم يې په ډېره لنډه موده کې د عمل جامه واغوستله.

مفسرین وایي دا مبارک آیت د قرآن کریم له معجزو څخه دی چې له غیب څخه یې د فتحې خبر ورکړ او د زیري سره سم د پیغمبر په ژوندانه او ډېره لنډه موده کې مکه او نور فتوحات د رسول الله په او مسلمانانو په برخه شول. له عبدالله بن عباس څخه روایت دی چې فرمایي مراد له دې فتحې او الهي مرستې څخه د فارس او روم فتحه ده.

# په قرآن کريم کې د جهاد مفهوم

د جهاد کلمه د اسلام له نظره یوه شامله او هر اړخیزه کلمه ده چې د هلو ځلو، کوښښونو او ستونزو ټول ډولونه په ځان کې رانغاړي؛ د الله په لاره کې جهاد کول د جهاد ټولو ډولونه، لکه له نفس سره جهاد، د دښمنانو او د شر او فساد پر وړاندې جهاد پکې شامل دی. په دې ټولیز او هر اړخیز مفهوم سره په ټولنه کې د عامه افکارو د اصلاح لپاره ټولې ژبنۍ او قلمي هلې ځلې یو ډول جهاد بلل کیږي. همدارنگه د یوه ظالم او جابر نظام د تغیر لپاره مبارزه او هڅه او هاند، چې پر ځای یې د عدل او انصاف پر بنسټ ولاړ یو نوی نظام رامنځته شي، د اسلام له نظره یو ډول جهاد گڼل کیږي. همدارنگه له حق، عدالت او انساني لوړو ارزښتونو څخه د دفاع لپاره د مال او پانگې لگول، ستونزې او کړاوونه زغمل هم یو ډول جهاد دی.

په اسلام کې جهاد د (فی سبیل الله) قید سره مشروعیت پیدا کوي او د جهاد د مفهوم لازم او نه بېلدونکی شرط دی، چې د دین حاکمولو لپاره ترسره کیږي، د ټول علماوو په اتفاق سره تر ټولو غوره او ستر جهاد په ځان او نفس سره جهاد دی چې د ستونزو او سختیو د گاللو مستلزم دی او د الله په لار کې د شهادت د لوړ مقام لامل گرځي.

له بله پلوه معلومه خبره ده چې اسلام جنگ نه خوښوي او نه څوک ورته هڅوي، خوجهاد د الهي سترو موخو او د بشري ژوندانه د ارزښتونو د ترلاسه کولو لپاره فرض کړای شوی دی او په ځينو وختونو کې يې اړين امر بللی دی. ځکه اسلام د الله غوره دين دی، څو انسانان د کفر او شرک له تيارو او هر ډول اسارت او غلامۍ نه وژغوري او د يو الله د بندگۍ او عبادت لارې ته يې لارښوونه وکړي. د ځمکې پر مخ داسې قوتونه شتون لري چې د دغې الهي کړنلارې او پيغام پر وړاندې خنډ جوړيږي او د مخالفت او جگړې لاره غوره کوي. نو کله که اسلام او پيروان يې په داسې حالت کې واقع شي چې پر ته له جنگ او مقابلې نه ورته بله لاره پاتې نشي، نو په داسې حال کې اسلام مؤمنانو ته امر کوي. څو په پوره ځواک او ميړانې سره د دښمنانو پر وړاندې ودريږي او د خپلو ځانونو او مالونو په لگولو سره د الله په لاره کې جهاد وکړي؛ ځکه د

جهاد فریضه سره له ټولو انواعو یې پر الله تعالی د ایمان او توکل وروسته د تاریخ په اوږدو کې له اسلام نه د دفاع تر ټولوغوره وسیله ده.

په داسې حال کې مسلمانان د الله په لاره کې جهاد کوي؛ چې دا جهاد يې بايد نه د نفسي غوښتنو لپاره، نه د قوم، توکم، رنگ، ژبې، بشري شعارونو،ځمکنۍ پراختيا، نړۍ نيونې او د قدرت او دبدبې غوښتلو لپاره او نه هم د غرايزو د بشپړولو او مال او شتمنۍ د لاس ته راوړلو لپاره وي.

جهاد په اسلام کې يوازې د (الله په لار کې) او د الله د دين د سرلوړئ لپاره روا شوی دی. لکه څرنگه چې قرآن کريم فرمايې: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَکُونَ فِتْنَةٌ وَيَکُونَ الدِّينُ کُلُّهُ لِله﴾ [الانفال/٣٩] ژباړه: او جنگ و کړئ تاسې له هغوی (کفارو) سره، ترڅو فتنه او فساد له منځه ولاړ شي او يوازې د الله دين حاکم شي.

همدارنگه پيغمبرﷺ فرمايلي دي: «من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله»<sup>(۱)</sup> يعنى: څوك چې د الله په لاره كې جنگيږي ترڅو د الله كلمه يا دين حاكم او برلاسى شي نو دا كس د الله په لاركې په جهاد بوخت دى.

په اسلام کې جهاد زيات شروط، آداب او التزامات لري چې پرته د هغو له پابندۍ او مراعاتولو نشو کولای د جهاد نوم پرې کيږدو. د جهاد آداب، احکام او شروط د اسلامي فقهې په کتابونو کې په تفصيل سره څرگند او څيړل شوي دي چې د هر اړخيزو معلوماتو د لاس ته راوړلو لپاره کولای شو هغو ته مراجعه وکړو.

#### فعالىت

زده کوونکې دې د ښوونکي په لارښوونه په اسلام کې د جهاد د مفهوم په اړه او د جهاد او نورو مذهبي او بشري پرمختگونو لپاره د جگړو ترمنځ توپير او د نظر څرگندونه وکړي.

#### د لوست گټې او لارښوونې

- ❖ په مبارک آیت او همدارنگه نبوي احادیثو کې په مال او نفس سره د الله په لاره کې جهاد کول تر ټولو غوره عمل او ډېر زیات گټور تجارت گڼل شوی دی.
  - 💠 غوره او ستر جهاد په ځان او نفس سره دی.
- ❖ پر اللهﷺ او پيغمبرﷺ باندې د ايمان لرلو او د الله په لاره کې د جهاد ثمره او پايله، د گناهونو بښنه، جنت ته داخلېدل او د الهي تلپاتې نعمتونو څخه گټه اخيستنه ده.

<sup>&#</sup>x27; - صحيح البخاري، كتاب الجهاد، باب من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا.

- ❖ په مبارک آیت کې پیغمبرﷺ او مؤمنانو ته د الله تعالی د ملاتړ او پر دښمنانو د هغوی د سوبې او بري زیری دی چې دا الهي زیری په ډېره لنډه موده کې د مکې او نورو فتحو په بڼه کې څرگند شو او د عمل جامه یې واغوستله.
- ❖ د جُهاد کلمه په اسلام کې هر اړخیز مفهوم لري چې د مثبتو تغیراتو او انساني ښیگڼو لپاره ټولې هلې ځلې او منډې ترړې په هغې کې نغښتي دي.
- ♣ جهاد د اسلام له نظره له ټولو شخړو اوجنگونو سره، چې د بشري ټولنو په منځ کې
   په مختلفو نومونو او شعارونو، لکه د قوم، توکم، رنگ، ژبې،ځمکنۍ پراختيا، نړۍ نيونې
   او د قدرت او دبدبې غوښتلو لپاره په لار اچول کيږي، ټوليز او بنسټيز توپير لري.
- ❖ جهاد په اسلام کې يوازې د (الله په لار)، د الله د دين د لوړتيا، له مرييتوب نه د انسانانو د خلاصون او د ځمکې پر مخ له مظلومانو او بيوزلانو څخه د دفاع لپاره روا شوی دی.
- به جهاد کې د بیگناه خلکو وژل جواز نه لري. که هغوی ښځې وي یا ماشومان، بوډاگان وي یا کمزوري خلک او که څاروي وي یا نور ساکښان. همدارنگه د عبادتځایونو د علمي او مدني ودانیو ړنگول او د میوه لرونکو ونو، کښتونو او نورو انساني محصولاتو له منځه وړل حرام دي.



# ١- لاندې كلمې شرح كړئ:

{هَلْ أَذُلُّكُمْ} ﴿ عَلَى تِجَارَةٍ} {تُنْجِيكُمْ} {عَذَابِ أَلِيمٍ} { مَسَاكِنَ طَيَّبَةً}.

۲ـ مبارک آیت د مؤمنانو لپاره څه شی تر ټولو غوره او گټور تجارت بللی دی؟ په خپل ځواب کې په قرآنی آیت استشهاد وکړئ.

۳ـ په مبارک آيت کې په مال سره جهاد کول د بالنفس څخه مخکې ذکر شوی دی، دليل يې څرگندکړئ.

۴ـ ددې الهي وينا ﴿وَأُخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِّنَ اللَّهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ ﴾ مراد او اعجازي وجه په لنډه توگه شرح کړئ.

۵ـ د جهاد د کلمې مفهوم څرگند کړئ او د اسلامي جهاد توپير له نورو جنگونو سره روښانه کړئ.

# گورنۍ دنده

د جگړې په ډگر کې د مجاهد لپاره د جهاد د آدابو او اسلامي لارښوونو په هکله يوه مقاله وليکئ چې له دوو مخونو څخه کمه نه وي.

#### څوارلسم لوست

# د ديني زده کړې ارزښت

ُ الله فرمايي ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَآفَةً فَلَوْلاَ نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآئِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُواْ فِيَ الدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ﴾ التوبة/١٢٢.

#### د کلمو معنا

لِيَنفِرُواْ كَآفَةً: ترڅو ټول د جهاد لپاره ووځي.

طَآئِفَةٌ: تاكلي او معينه ډله.

لِّيَتَفَقَّهُواْ فِي الدِّينِ: ترڅو په دين کې پوهه تر لاسه کړي.

لَيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ: خو خيل قوم(تهر) د الله له عذابه وويروي.

لَعَلَّهُمْ يَحْذُرُونَ: ښايي هغوي ځانونه وژغوري.

#### ژباړه

له مؤمنانو سره نه ښايي چې له يوې مخې (جهاد ته) ووځي. ولې له هرې ډلې څخه ټاکلي خلک ونه وتل څو (پاتې خلک) په دين کې پوهه ترلاسه کړي او کله چې (وتلي خلک) د خپل قوم په لوري راوگرځيږي هغوی هم ترې خبر کړي، ترڅو هغوی هم ځانونه (له بديو) وژغوري.

#### د مبارک آیت د نزول سبب

مفسرينو د دې مبارک آيت د نازلېدو په هکله ويلي دي: کله چې قرآن کړيم د تبوک د غزا له راستنيدو وروسته د منافقانو ناوړه نيتونه او عيبونه څرگند کړل او د دوی مخالفت او رسوايي يې په دې ستونزمنه غزا کې ښکاره کړه. مسلمانانو ژمنه وکړه چې له دې وروسته به له هيڅ سريې (يا جهادي ډلې) او غزوې څخه مخالفت نه کوي، نو له تبوک نه د نبی کړيم له راستنيدو وروسته هغه وغوښتل چې ځينې سريې يا جهادي ډلې نورو سيمو ته وليږي. هماغه و چې مسلمانانو غوښتل ټول په يو ځل حرکت وکړي، نو د دوی د دې کار له امله دا مبارک آيت نازل شو او دوی ته يی حکم وکړ چې مؤمنانو ته مناسبه نه ده ټول په يو ځلې جهاد ته ووځي او پيغمبر په مدينه منوره کې يوازې

پریږدي، بلکې یوازې هغه مهال چې پیغمبرﷺ د نفیرعام اعلان وکړي، بیا پر دوی لازمه ده چې ټول د جهاد لپاره چمتو شي.

#### تفسير

### د آیت شرح او څیړنه

په مبارک آيت کي د ﴿فَلَوْلاً﴾ کلمه د تشويق او ترغيب لپاره ده؛ يعني د مؤمنانو لپاره غوره ده چې کله د پيغمبرﷺ له خوا عام جنگ نه وي اعلان شوې او يا ټول خلک نه وي راغوښتل شوي، نومسلمانان دې ټول په يو ځل جهاد ته نه ځی؛ بلکې په دوو ډلو دې وويشل شي. له هر قوم او قبيلي څخه دې يوه ټاکلي ډله د جهاد لپاره ووځي او بله ډله دې له پيغمبرﷺ سره پاتې شي او د پيغمبرﷺ څخه دې د دين حکمونه او د شريعت لارښوونې زده کړي څو خپلې زده کړې د راستنيدو څخه وروسته مجاهدينو ته ور وښيي، او دا د جمهورو مفسرينو رأيه ده، نو پردې اساس له ﴿لِّيَتَفَقَّهُواْ.... وَلِيُنذِرُواْ﴾ څخه مراده ډله هغه ډله ده، چې د پيغمبرﷺ سره پاتې وه او نصيحت منونکې ډله ﴿لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ﴾ د مجاهدينو ډله ده. خو د مفسرينو بله ډله د دين تعليم کوونکې ډلې څخه د مجاهدینو ډله مراد وي چې په خپل جهادي خوځښت سره د علم د خاوندانو بری، سوبه او مرسته د کافرانو او دښمنانو پر وړاندې په عملی بڼه گوري. په ځانگړې توگه کله چې په جهادي سفر کې په خپله پيغمبرﷺ د جهاد لپاره وتلي وي او په دې توگه د اسلام حقیقت او د الله د خوښ کړي دین غوره والی او د سرکښانو او مشرکانو د پایلو په هکله چې د مسلمانانو په واسطه د الله عذاب دوی ته رسیږي، وروسته له راستنیدو یی چې څه زده کړي وي هغه خپل قوم ته ورښيي او د کافرانو له برخليک څخه يی ويروي. د دې نظريې علما په دې آند دي چې د اسلام پر دين سمه پوهه د تحرک پر بنسټ ولاړه ده، نو پردې اساس هغه کسان د دې دين حقيقت او مقصدونه په ښه تو گه پيژندلي شی چې د هغه د لاس ته راوړلو لپاره حرکت کوي او د هغه د لارښوونو او احکامو د پلي کېدو په خاطر د ځمکې پر مخ هلې ځلې کوي، نه دا چې د کتابونو او پاڼو(اوراقو) سره په يوه گوښه كى له خلكو جلا ناسته غوره كړي؛ ځكه اسلامي فقه د اسلام له تحرک او خپرېدلو نه رامنځته شوې ده. د دين په لاره کې حرکت او د بشري ټولنو په ژوند کې د هغه عملي تطبيق فقه رامنځ ته کړې ده او هغې ته يې پراختيا ورکړې ده.

#### د آیت لنډ مفهوم

الله تعالى په دې مبارك آيت كې وفرمايل كه د جهاد لپاره عمومي اعلان نه وي شوى، مناسبه نه ده چې ټول مسلمانان د جهاد لپاره ووځي؛ بلكې په دوو ډلو دې وويشل شي. يوه ډله دې د جنگ ډگر ته ولاړه شي او بله ډله دې د دين د علم زده كړې او د دنيا گټورو علومو ته مخه كړي ترڅو يو او بل ته خپلې عملي تجربې ور زده كړي چې په دې توگه مسلمانان وكولاى شي په دليل او حجت سره او هم په توره او ليندۍ سره له دين څخه د دفاع ترمنځ يووالى راولي.

### په اسلام کې د ديني زده کړې اررښت

قرآن کريم په دې مبارک آيت کې د الله په لار کې د جهاد د فريضې او د علم حاصلولو ترمنځ يوه موازنه رامنځته کړې ده، ځکه که چيري مسلمانان په جهاد مشغول شي، شريعت به په ټپه ودريږي. او که مسلمانان د علم حاصلولو په لټه کې شي، دښمنان به په اسلامي ملت برلاسي شي. په دې توگه الله تعالى په خپل بشپړ حکمت او مشيت سره د اسلام ساتنه د مجاهدينو او د شريعت ساتنه د علماوو او زده کوونکو په غاړه ايښې ده. قرآن کريم د علماوو د شان د ارزښت په هکله د حصر او ټينگار په صيغې سره له الله نه ويره د علماوو ځانگړتيا گڼلې ده، او داسې فرمايي: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاء﴾ [فاطر ۲۸/]. ژباړه: بېشکه د الله په بندگانو کې يوازې علماء او پوهان له هغه نه و بريږي.

الله تعالى علماء د ځمكې په مخ خپل خلفا او پر خپلو بندگانو دليل او برهان گرځولي دي او دوى يې د انبياوو ورثه ټاكلي او د دوى شهادت او گواهي يې د خپل شهادت او د پرښتو له شهادت سره يو ځاى كړې ده، داسې فرمايي: ﴿شَهِدَ اللّهُ أَنّهُ لاَ إِلَــهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْم ﴾ [آل عمران/١٨]. ژباړه: شاهدي ويلې ده الله چې پرته له هغه بل هېڅ معبود نشته. او ملايكو او د علم څښتنانو هم په همدې شاهدي وركړې.

 محمده، ووایه آیا هغه کسان چې پو هېږي له هغو کسانو سره چې نه پو هېږي برابر دي؟ بې شکه چې یوازې د عقل څښتنان پند اخلي.

په مبارک ایت کې د ﴿لِّیَتَفَقَّهُواْ﴾ جمله ژوره پوهه، استنباط(د احکامو را ایستل د قرآن او سنت نه) او د علم او پوهې په تر لاسه کولو کې څیړنه افاده کوي.

مفسرينو په ﴿وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا ﴿ كَثِيرًا ﴾ [البقره/٢٤٩]. ژباړه: چاته چې پوهه ورکړای شوه نو يقينا لوی خير ورته ورکړای شو. مبارک آيت کې حکمت په فقهې او پوهې سره تفسير کړی دی. د علم او پوهې حاصلول د (فقهې او حکمت) په مفهوم په اسلامی شريعت کې ډيره لوړه مرتبه لري. نبی کريم ﷺ په يوه صحيح حديث کې فرمايلي دي: "مَنْ يُرِدِ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقَّهُهُ فِي الدِّينِ "(۱) يعنی: چاته چې الله د خير اراده وکړي، نو ده ته په دين کی پوهه ورپه برخه کوي.

پیغمبر عبد الله بن عباس ته د دین سمې زده کړې اوتاویل په هکله داسې دعا وکړه: «اللّهُمّ، فَقّههُ فِي الدّینِ، وَعَلّمهُ التَّأْوِیلَ» (۲) یعنی: ای الله هغه(عبدالله بن عباس) ته په دین کې پوهه ورکړې او تفسیر او تأویل ور زده کړې.

د پیغمبرﷺ د همدې دعا په برکت حضرت عبدالله بن عباسﷺ د صحابه وو له ډیرو لویو مفسرینو او فقهاوو څخه شو. او د (ترجمان القرآن) او فقیه او یا (د اسلامی امت حبر) په نامه ونومول شو او تر قیامته پورې د مسلمانانو د دعا او ستاینې وړ گرځیدلی دی.

په دې توگه د(فقه، فقیه، تفقه) کلمې د زده کړې، سمې او ژورې پوهې او ځیرکتیا او حقیقت او صواب ته د رسیدنې معنا افاده کوي. د گټورو علومو زده کړه او بل ته د هغو ښودنه په ځانگړې توگه د دیني علومو زده کړه او په هغو کې تبحر د هغو انساني اړتیاوو له جملې دي چې پیغمبر په گڼو احادیثو کې پرې زیات ټینگار کړی دی او په دین کې یې پوهه او ځیرکتیا د نفلي عباداتو څخه غوره او لوړه را په گوته کړې ده.

## د لوست ګټې او لارښوونې

❖ په دې مبارک آیت کې د علم حاصلولو ارزښت او غوره والی د کفایي جهاد له ارزښت او غوره والی سره برابر ټاکل شوی په دې شرط چې د علم زده کړه او پوهه په خالص نیت سره وي.

❖ له دې مبارک آیت څخه دا څرگندیږي، لکه څومره چې اسلامي امت جهاد ته اړتیا لري په هماغه اندازه علم، پوهې، علماوو او پوهانو ته هم اړتیا لري.

المعجم الكبير للطبراني.

- ❖ د اسلام د دفاع لپاره علم او جهاد دوه مهمې وسیلې بلل شوې دي؛ ځکه علماء په دلیل او حجت سره د الله د دین له حقانیت څخه دفاع کوي او مجاهدین په توره د الهي دین له حدودو څخه ساتنه کوي.
- ❖ د علم او پوهې رښتينی معيار دا دی چې څښتن يې د نورو په پرتله له الله نه زيات وويريږي او د الهي احکامو پابند وي؛ ځکه علماء او د پوهې خاوندان د نورو په پرتله د الله تعالى د قدرتونو په نښو او نښانو ډير ژر پوهيږي او لويې يې په کايناتو کې گوري.
- ❖ په دین پوهیدنه د علم او پوهې د تر ټولو لوړې درجې افاده کوي؛ ځکه «تفقه» د علم، ژورې پوهې، استنباط او اجتهاد رامنځ ته کوونکی دی. له دې امله د «فقهې او فقیه» مرتبه په اسلامي شریعت کې ډیره لوړه ده.

# پوښتنې 🎤

١ـ دَلاندينيو كلمو او عبارتونو معنا څرگنده كړئ:

{لِيَنْفِرُوا كَافَّةً } {طَائِفَةٌ} {لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّين} {لِيُنْذِرُوا قَوْمَهُم} {عَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ}.

٢ ـ ددې مبارك آيت ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَآفَّةً ﴾ د نازليدو سبب په لنډ ډول بيان كړئ.

٣ـ د ﴿ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ ﴾ څخه کومه ډله کسان مراد دي؟ د علماوو او مفسرينو نظريې په دې هکله څرگندې کړئ.

۴ـ د ﴿لِيَتَفَقَّهُوا ﴾ جمله د علم او پوهې په اړوند څه مفهوم افاده کوي ؟ په اسلامي شريعت کې د فقه، فقيه او حکمت د دلالتونو په هکله د آيتونو او حديثونو په رڼا کې توضيحات ورکړئ.

۵ـ د نبی کریمﷺ دعا د عبدالله بن عباسﷺ لپاره څه وه؟ او د هغه د دعا پایله په دې قدرمن صحابي کې څنگه رامنځ ته شوه ؟شرح یې کړئ.



په دين کې د پوهې د ارزښت په هکله يوه مقاله وليکئ چې له دوو مخونو څخه کمه نه وي.

#### پنځلسم لوست

## د ديني شعائرو تعظيم او درناوي

قَالَ تعالى: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ اللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ عِندَ رَبِّهِ وَأُحِلَّتْ لَكُمُ الْأَنْعَامُ إِلَّا مَهُ يُتْلَى عَلَيْكُمْ فَاجْتَنبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ وَاجْتَنبُوا قَوْلَ الزُّورِ۞ حُنَفَاء لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَن يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاء فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ۞ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى الْقُلُوبِ﴾ [الحج: ٣٠ – ٣٢]

#### د کلمو معنا

يُعَظِّم: درناوي وكري.

خُرُمَاتِ اللَّهِ: (حرمات) د (حرمة) جمع ده او د الله حکمونو ته ویل کیږي چې

سپکاوی یې روا نه دی.

الرِّجْسَ: پليتي.

الْأُوْتَانِ: بتان.

قَوْلَ الزُّورِ: دروغ وينا.

**حُنَفَاء**: له باطل څخه حق ته ميلان کوونکي.

خَرَّ: راوغورځيږي.

فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ: مرغان هغه وتستوي.

تَهْوِي: وغورځوي.

مَكَانٍ سَحِيق: لرى حاى.

شَعَائِرَ اللَّهِ: ﴿ (شَعَائِرَ) د (شعيرة) جمع ده، نښو نښانو ته ويل كيږي او (الله) ته يې

اضافت تشريفي دى.

#### ژباړه

دا (حکمونه ومنئ) او څوک چې د الله د حرماتو درناوی وکړي نو دا د هغه د رب په نزد پخپله د هماغه لپاره ډېره غوره ده او ستاسې لپاره څاروي حلال وگرځول شول پرته له هغو څخه چې پر تاسو لوستل کیږي، نو د بتانو له پلیتۍ نه ځان وساتئ او دروغو له وینا نه ډډه وکړئ. د الله لپاره حق ته مخ اړونکي شئ، نه د هغه سره شریک گرځوونکي، او څوک چې له الله سره شریک ونیسي نو داسې دی لکه له آسمانه چې راوغورځي او

مارغان یې وتښتوي او یا یې باد په یوه لرې ځای کې ورگوزار کړي، دا (حکمونه ومنځ) او څوک چې د الله د شعائرو درناوی وکړي نو دا د زړونو له پرهېزگارۍ څخه ده.

#### تفسير

#### د آیتونو شرح او څیړنه

دا د (الحج) سورت آیتونه دي چې په مدینه منوره کې نازل شوي او د موضوع له اړخه د دې سورت له تېرو شوو آیتونو سره کلک تړاو لري. په تېرو آیتونو کې د توحید د مرکز (کعبې شریفې) د ودانولو یادونه شوې ده چې خلک به ورته د نړۍ له گوټ گوټ څخه د حج د فریضې ادا کولو او د الله پاک د یادولو لپاره راځي، دلته به قرباني کوي، له کعبې مبارکې څخه به طواف کوي او د الله پاک له حکمونو سره سم به د حج نور مناسک ادا کوي.

په (ذُ لِكُ سره تېرو شويو احكامو ته اشاره ده او مسلمانانو ته ښيي چې د همدې حكمونو سرته رسول ستاسو دنده او بايد چې دا اوامر تاسو ومنځ.

له ﴿ حُرُمَاتِ اللّهِ ﴾ څخه مقصد ټول هغه شيان دي چې الله پاک يې درناوی او احترام پر مسلمانانو واجب کړی، که هغه عبادتونه او د حج مناسک دي، که کعبه شريفه او د حرم سيمه ده، که د ډالۍ په توگه بيت الله ته وړل کېدونکي څاروي دي او که د الله پاک اوامر او نواهي دی.

د مؤمن لپاره د یادو شویو شیانو درناوی او احترام ساتل هغه غوره کار دی چې الله پاک پرې بنده ته اجر ورکوي.

د ﴿ اللَّهِ ﴾ لفظ ته د ﴿ حُرُمَاتِ ﴾ اضافت دې ته اشاره ده چې شیان او سیمه په خپل ذات کې کومه سپیڅلتیا او حرمت نه لري بلکې د حرمت اصلي لامل د الله حکم دی او بس. له همدې امله عمر (رضي الله عنه) به حجرالأسود ته ویل: زه پوهېږم چې ته له یوې تیږې پرته بل څه نه یې. نه چا ته زیان رسولای شې او نه گټه، که ما رسول الله ﷺ ستا په ښکلولو نه وای لیدلای نو ما به ته ښکل کړې نه وای.

د حرماتو له يادونې وروسته الله پاک د مشرکانو هغه باطله عقيده رد کړه چې د يو لړ څارويو غوښې او شېدې يې د درناوي په توگه له کوم دليل پرته پر ځان حرامې کړې

وې. الله تعالى فرمايي: ﴿وَأُحِلَّتْ لَكُمُ الْأَنْعَامُ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ ﴾ د مسلمانانو لپاره د ټولو خارويو غوښې او شېدې خوړل روا دي مگر هغه چې په (الأنعام) او نورو سورتونو كې په تفصيل سره ذكر شوي دي. څرنگه چې د ځينو څارويو په اړه د مشركانو تحريم او درناوي له شركي عقيدې څخه سرچينه اخيستې وه نو الله پاك د شرك رد وكړ او ويې فرمايل: ﴿ فَا جَتَنِبُواْ قَلُولَ ٱلزُّورِ ﴾ په دې مباركه جمله كي دوه اړخونه ډېر د پام وړ دي:

**لومړى:** دا چې الله پاک د شرک څخه يوازې د منع کېدو امر نه بلکې د (اجتناب) يعنې شرک څخه د لرې اوسېدو امر کوي.

دويم: دا چې شرک او بت پالنه يې د غليظ نجاست ﴿ ٱلرِّجْسَ ﴾ په ټکي سره ياد کړل؛ ترڅو د شرک بدوالي مخاطب ته ښه روښانه شي.

﴿اوثان﴾ د (وثن) جمع ده او وثن بت ته ويل كيږي چې جسم لري.

د لغت له مخې (زُور) اوښتولو ته وايي او د دروغو په شاهدۍ کې هم انسان له حق او ريښتينې وينا څخه اوړي. ﴿ حُنَفَاء لِلّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ ﴾ (حنفاء) د (حنيف) جمع ده، حنيف هغه چا ته ويل كيږي چې له باطل څخه حق ته مايل وي. مومن حنيف د الله سره په ذات او صفتونو كې د هيچا شريكوونكى نه وي. د شرك د بدو پايلو بيانولو په موخه الله پاك د مشرك لپاره مثال بيان كړ او ويې فرمايل: ﴿ وَمَن يُشْرِكْ بِاللّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاء فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوْي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴾ يعنې: د مشرك حال د هغه چا په څېر دى چې له الطَّيرُ أَوْ تَهُوْي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴾ يعنې: د مشرك حال د هغه چا په څېر دى چې له السمانه راخوشې شي او ځمكې ته له رسېدو وړاندې يې مرغان په هوا كې ونيسي او ويې تښتوي. يا دا چې په ځمكه راوغورځيږي او باد يې له ځان سره يوې بلې خوا ته يوسي او په كوم لرې ځاى كې يې وغورځوي. څرنگه چې له آسمانه راخوشې شوى تن په هيڅ

ډول له تباهۍ ژغورل کېدای نشي نو د مشرک پایله هم له هلاکت پرته بل څه نه ده. په دې مثال کې د تمثیلي تشبیه په توگه د مشرک حالات د تباه کېدونکي شخص له حالاتو سره ورته ښودل شوي. د ځینو مفسرینو په وینا په دې تشبیه کې اسلام د آسمان، شهوات د مرغانو او شیطان د باد په بڼه انځور شوی. یعنې له اسلامه تښتېدونکی مشرک شخص د شهواتو او شیطان لاسونو ته غورځیږي چې هغوی ورباندې لوبې کوي او په پای کې یې د هلاکت کندې ته سپاري.

په ﴿ ذَٰ ٰ لِك ﴾ سره د تېرو حكمونو د عملي كولو غوښتنه ده چې تشرېح يې لږ وړاندې تېره شوه.

په ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى الْقُلُوبِ ﴾ جمله كې د شعائرالله درناوى د هغو زړونو كار دى چې له الله څخه وېره لري. شعائر د شعيرة جمع ده، شعيرة نښې او علامې ته ويل كيږي. په آيت كې د شعائرالله څخه مقصد د دين نښې او په ځانگړي ډول هدايا (دقربانۍ څاروي) او د حج مناسك دي. له همدې امله به صحابه وو كعبې ته وړل كېدونكې څاروي څربول او د هغوى درناوى به يې كاوه. د شعائرو د تعظيم څخه مقصد درناوى او په ښه ډول د حكمونو ترسره كول دي. د تقوا اضافت زړه ته شوى ځكه د تقوا اصلي ځاى د انسان زړه دى، له همدې كبله رسول الله ﴿ وَمَايِي: ﴿ التقوى ههنا و أشار بيده إلى صدره ثلاث مرات ﴾ (۱).

د تقوا ځای دا دی او په لاس سره يې زړه ته درې ځله اشاره و کړه.

۱ - مسند احمد و السنن الكبرى للبيهقي.

## د ديني شعائرو تعظيم او درناوي

#### د آيتونو لنډ مفهوم

په لوستل شويو آيتونو کې الله پاک د خپلو اوامرو او نواهيو د منلو او درناوي غوښتنه کړې او د څارويو د حراموالي په اړه يې د مشرکانو باطله عقيده رد کړې چې له شرک څخه يې سرچينه اخيسته. پر دې سربېره يې له شرک او د دروغو له وينا څخه خلک منع کړل او د يوه مثال په بيانولو سره يې خلک د شرک له ناوړو پايلو څخه ووېرول. په وروستي آيت کې د شعائرالله درناوی د زړه تقوا او د مخلص مسلمان کار گڼل شوی.

#### د حرمات الله او شعائرالله درناوی

د دې لوست آيتونه د حرمات الله په تعظيم پيل او د شعائرالله په تعظيم پاى ته رسېدلي دي. د آيتونو په تحليل كې مو ولوستل چې د (حرمات الله) او (شعائرالله) ټكي د الله تعالى حكمونو، د حج مناسكو او ټولو هغو ديني نښو او مقدساتو ته شامليري چې الله پاك يې د درناوي حكم كړى. شعائرالله يا ديني مقدسات كله د سيمو په بڼه وي لكه كعبه شريفه، نبوي مسجد، د اقصى مسجد، د مشعرالحرام سيمه او د ځمكې په مخ ټول مسجدونه. د وخت او زمانې په بڼه هم ديني مقدسات وجود لري لكه د رمضان مياشت، د عَرَفې او اخترونو ورځې، د عاشورا ورځ، د ذوالحجې د مياشتې لومړنۍ لس ورځې او داسې نور. پر دې سربېره د الله حكمونه ټول په ديني مقدساتو كې شامل دي لكه لمونځ، روژه، زكات، حج، جهاد، حدود، قرآني آيتونه، د توحيد كلمه او داسې نور.

د خوږ پیغمبر حضرت محمدﷺ، اهل بیتو (کورنۍ)، صحابه وو، تابعینو او د امت د حق پالونکو عالمانو مقام ته درناوی او احترام د مسلمان دنده ده.

د ﴿ وَأُحِلَّتُ لَكُمُ ٱلْأَنْعَلَمُ ﴾ جملې تفسير دا په ډاگه کوي چې د شعائرالله څخه د کوم شي د شمېرلو لپاره د شرعي دليل موجوديت ضروري دی. د شرعي دليل د نه موجوديت په صورت کې نه کوم شي د شعائرالله څخه شمېرل کيږي او نه يې مسلمانان په درناوي

مکلف دي. همدا راز هغه شیان چې د نورو دینونو پیروان یې مقدس گڼي خو د اسلام له نظره له مقدساتو څخه نه وي، د مسلمانانو لپاره یې مقدس شمېرل روا نه دي.

الله پاک په (المائدة) سورت کې په څرگند ډول د شعائرالله له سپکاوي څخه منع کړې او فرمايي: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللَّهِ [المائدة: ٢] **ژباړه**: ای مومنانو! د شعائرالله بی حرمتی مه کوئ.

د (النساء) سورت د شعائرالله د سپكاوي يوه بېلگه بيانوي او فرمايي: ﴿وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللَّهِ يُكُفْرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ عَيْرِهِ ﴾ [النساء: ١٤٠] **ژباړه**: (الله) په (دې) كتاب كې په تاسو (دا امر) نازل كړى چې كه (په هغوى هر ځاى كې) واورئ چې د الله په آيتونو كفر كيږي او ټوكې ورپورې كيږي نو له هغوى سره مه كينئ تر هغه چې هغوى په بله خبره كې بوخت شي.

قرآني آيتونه د شعائرالله په سر کې ځای لري. قرآن کريم ته د نيمگړتيا نسبت کول او يا په هغه پورې ټوکې او مسخرې کول د کفر سبب کيږي. که چېرې د مومنانو په وړاندې د قرآن کريم او نورو ديني شعائرو پورې ټوکې يا سپکاوی وشي نو په مومنانوفرض دي چې ټوکې کوونکي له دې کار څخه منع کړي، که يې د ضعف له امله د منعې کولو وس نه درلود بايد چې له هغه مجلس څخه ووځي.

په قرآني آیتونو پورې ټوکې کول د یهودانو او منافقانو کار و چې په اړه یې پورتنی آیت نازل شو او مسلمانان ورسره د ټوکو په حال کې له ناستې څخه منع شول.

قرآني آيتونه او د توحيد کلمه په ځمکه غورځول او يا د پښو لاندې کول، صحابه وو ته کنځل کول، د ديني شعائرو کنځل کول، د لمانځه او روژې پورې ټوکې کول او سپکې سپورې ويل د ديني شعائرو سپکاوی دی چې په ټينگه ورڅخه ځان ساتل پکار دي.

لکه څنگه چې د دیني شعائرو سپکاوی د یهودو او منافقانو عمل دی په همدې توگه د دیني شعائرو احترام او درناوی د الله تعالی د هغو مخلصو بندگانو کار دی چې په زړه کې له الله څخه و ېره لري او د هغه سره محبت کوي.

#### د شرک بدوالي

د الله تعالى سره شريک نيول تر ټولو ستره او نه بخښل کېدونکې گناه ده. د قرآن کريم په خورا زياتو آيتونو کې په بېلابېلو ډولونو له شرک څخه منع شوې او انسانان د الله تعالى د توحید منلو ته رابلل شوي. د شركي عقېدې څخه پاكوالى د ایمان د صحت لپاره شرط دى.

يه صحبحينو كي له ابو بكرة څخه روايت شوى چې رسول الله الله وفرمايل: «ألا أُنبِّنكم بأكبر الكبائر قلنا : بلى يا رسول الله، قال: الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وكان متَّكتا فجلس الا وشهادة الزور، وقول الزور فما زال يكرّرُها حتى قلنا: ليته سكت». (١)

**ژباړه**: آيا تاسو ته تر ټولو ستره گناه ونه ښيم؟ موږ وويل: ولې نه ای د الله رسوله. هغه وفرمايل: د الله تعالى سره شريک نيول او د مور او پلار خبره نه منل. رسول الله گخ تکيه کړې وه نو راپاڅېده او ويې ويل: خبر اوسئ! او د دروغو وينا، خبر اوسئ! او د دروغو شاهدي. رسول الله گخ دا جمله دومره تکراروله چې موږ وويل: کاش چې رسول الله چوپ شي (او دا جمله نوره تکرار نه کړي.)

#### فعالىت

زده کوونکي دې د شرک د حراموالي په اړه د قرآني آیتونو او نبوي احادیثو په رڼا کې بحث وکړي.

## د لوست گټې اولارښوونې

پورتنی لوست ډېرې گټې او لارښوونې لري چې ځنې يې په لاندې ډول دي:

- 💠 د حرمات الله درناوی کول غوره کار او د اجر لامل کیږی.
- ❖ د څارويو د غوښو خوړل روا دي پرته له هغو چې په قرآن کريم او نبوي احاديثو کې بيان شوي.
  - 💠 بتان نجس او پلیت دي، عبادت کول یې شرک او لویه گناه ده.
- له دروغو وینا څخه ډډه کول فرض دي ځکه چې الله تعالی ورڅخه په قرآن کریم
   کې منع کړې او په مبارک حدیث کې لویه گناه گڼل شوې ده.
  - 💠 مشرک د داسی هلاکت سره مخامخ دی چی هیڅوک یی ورڅخه ژغورلای نشی.
- ❖ د دیني شعائرو درناوی او احترام واجب او څوک چې د دیني شعائرو درناوی کوي دا یې د زړه د تقوا نښه ده.

۱ – متفق عليه.



## ١- لأندې ټكي معنا كړئ:

(ٱلرِّجْسَ، ٱلْأُوْتَانِ، قَولَ ٱلزُّورِ، خَرَّ، فَتَخَطَفُهُ ٱلطَّيْرُ

٢ـ په آيت کې په ً ﴿ ذَا لِك ﴾ سره کوم شي ته اشاره شوې؟ روښانه يې کړئ.

٣- له ﴿ حُرُمَات ٱللَّهِ ﴾ څخه مقصد كوم شيان دي؟

٤- د ﴿ وَأُحِلَّت ْ لَكُمُ الْأَنْعَامُ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُم ﴾ په جملې سره د كومې عقېدې رد شوى
 دى؟

٥- د ﴾ شَعَــْ ِر ٱللَّهِ ﴾ معنا بيان كړئ.

٦- د شرک او دروغ وينا د حراموالي په اړه يو نبوي حديث بيان کړئ.



زده کوونکي دې د (دیني مقدساتو د سپکاوي څخه د مخنیوي لارې چارې) تر عنوان لاندې یوه مقاله ولیکي چې له شلو کرښو کمه نه وي.

#### اوولسم لوست

# ټولنيز عدالت د قرآن په رڼا کې

ُقُالَ تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلّهِ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ اعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُواْ اللّهَ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (المائدة: ٨)

#### د کلمو معنا

قَـَوَّ مِيرِ ﴾ لِلَّهِ: (قوامين) د (قوام) جمع ده، په ښه توگه هميشه د کار ترسره کوونکي.

شُهَدَآءَ: گواهي ورکوونکي.

بِٱلْقِسُط: په عدل سره.

وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمَّ: تاسو دې نه اړباسي.

شَنَّانُ: دښمني او کينه.

#### ژباړه

ای مومنانو، د الله ﷺ لپاره کلک ولاړ او د عدل شاهدان اوسئ. د کومې ډلې دښمني دې تاسې دې ته اړ نه باسي چې له عدالت څخه واوړئ. عدالت وکړئ. عدالت تقوا ته نږدې دی او له الله پاک نه وډار شئ. بېشکه الله پاک ستاسو په کړنو ښه خبر دی.

#### تفسير

#### د آیت شرحه او څیړنه

په پورتني مبارک آیت کې الله پاک مومنانو ته امر کوي چې د هغه د اوامرو په عملي کولو او حق ټینگ ودریږي. ﴿ قَوَّامِینَ ﴾ د (قوام) جمع او د مبالغې صیغه ده. (قوام) هغه چا ته ویل کیږي چې یو کار په تکرار او همېشه والي سره کوي، داسې چې نوموړی کار یې عادت او کسب وگرځي او په ډېر ښه او بشپړ ډول یې سرته رسوي. په مبارک آیت کې د (لِلَّهِ) ټکی راغلی او دا څرگندوي چې د اوامرو منل او د حق په ځای کول به یوازې د الله د رضا لاس ته راوړلو په خاطر وي نه د کوم دنیوي غرض او ځان ښودنې لپاره.

له مومنانو څخه د مبارک آیت دویمه غوښتنه ﴿ شُهَدَآء بِـٱلْقِسْطِ ﴾ په عدالت د گواهۍ ورکول دی. مومنان باید د قاضی، حاکم او هر چا په وړاندې ریښتیني گواهي ووایي او واقعیتونه پټ نه کړی. د گواهۍ ویلو په مهال د خپلوانو، ملگرو او مادی گټو په خاطر حق پټ نه کړي او هم د چا د دښمنۍ، وېرې او بي وزلۍ له امله په حقايقو کې بدلون رانه وړي. د دښمنانو په اړه انصاف کول او د هغوی حقونه پوره ورکول د انساني طبيعت له مخې آسانه كار نه دى نو الله پاك يې په دې جمله ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَــُانُ قَـوْمِ عَلَـىٓ أَلَّا تَعْدِلُواْ ﴾ کې ځانگړې يادونه وکړه چې مومنان به د کافرانو سره هم له عدالت څخه کار اخلی او څوک دې دا گمان نه کوي چې د کافر په معامله کې عدالت پرېښودل روا دي. مبارک آيت يوازې په ځانگړې يادونه بسيا ونه کړه بلکې د ﴿ ٱعۡدِلُواْ هُوَ أُقَـرَبُ لِلتَّقْوَىٰ ﴾ په امریه جملې سره یې یو ځل بیا په عدالت کولو ټینگار وکړ او دا یې جوته کړه چې عدالت د گناهونو او د الله پاک د عذاب څخه د ځان ساتلو لار ده. عدل په لغت کې برابروالي ته وايي او د ظلم ضد دی، د شرعي اصطلاح له مخې هر حقدار ته د هغه حق ورکول عدل بلل کیږی. د دوست او دښمن دواړو سره یو رنگ عدالت او انصاف کول په حقیقت کې یو ستر مقام او غوره صفت دی، دا مقام او صفت هغه وخت انسان ته په برخه کیږي چې په ځان کې تقوا او د الله پاک څخه وېره پیدا کړي. الله ﷺ په دې آيت کې په تقوا امر کوي: ﴿وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ په خپلو زړونو کې د الله وېرې ته ځای ورکړئ (څو عدالت کول درته آسانه شي،) دا هم په ياد لرئ چې هغه ستاسو په پټو او ښکاره عملونو او ستاسو په نيتونو ښه خبر دی. (او تاسو ته به ستاسو د عملونو سزا او اجر در کوي.)

په دې آیت کې د (آگذیر.) ءَامَنُوا ) په عنوان سره خطاب شوی او مؤمنانو ته هغه ژمنه او تعهد یادوي چې د توحید د کلمې په ویلو سره یې د الله پاک سره کړی. پر دې سربېره په آیت کې د (قوامین) او (القسط) ټکي راغلي او په بېلابېلو صیغو د عدالت کولوغوښتنه شوې، په دې هم بسیا نده شوې بلکې عدالت د تقوا سره تړل شوی او په یای کې دا زیاته شوې چې الله ستاسو په عدالت کولو او عدالت پرېښودلو باندې ښه خبر

دى. د دومره تاكيداتو وروسته د يوه مومن په وړاندې د عدالت د ارزښت او فرضيت په اړه هيڅ پوښتنه نه پاتې كيږي.

#### د آيتونو لنډ مفهوم

په مبارک آیت کې مومنانو ته د دنیا او آخرت د نیکمرغیو لاس ته راوړلو په اړه لارښوونې شوي، له مومنانو څخه غوښتنه شوې چې د الله پاک د رضا کولو لپاره دې تل پر حق ولاړ اوسي، په گواهۍ ویلو کې دې له دروغو او ظلم څخه ځان وساتي، آن د د بښمن او کافر قوم په وړاندې دې هم له انصاف څخه کار واخلي او د هغوی په حق کې دې له حد څخه تېری نه کوي ځکه بې عدالتي او ظلم د ټولنې سوکالي او امن له منځه وړي. تقوا چې د مومن خوی دی له عدالت سره ټینگې اړیکې لري او مومن عدالت کولو ته رابولي. د آیت په پای کې الله کله مومنانو ته د تقوا غوره کولو سپارښتنه کوي او دا هم ورته یادوي چې که د عدالت ځای مو ظلم ته پرېښود نو هغه متعال ذات ستاسو په عملونو ښه خبر دی.

### اسلام د دنیا او آخرت دین دی

الله پاک انسان د توحید منلو لپاره پیدا کړی او د الله ﷺ پر عبادت سربېره یې هغه ته د نړۍ د ودانولو دنده هم سپارلې او فرمایي: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِیفَةً﴾ (البقرة: ٣٠) ژباړه: زه په ځمکه کې د یوه خلیفه پیدا کوونکی یم.

د ځمکې د ودانولو، پرمختگ او سوکاله ټولنې د رامنځته کولو لپاره يې هغوی ته د عدالت او انصاف کولو امر کړی. که انسان د عادلانه نظام راوستلو په ترڅ کې د دنيا نېکمرغيو ته رسيږي، له بل پلوه په همدې کار سره د الله تعالى رضا لاس ته راوړي او په اخرت کې يې د برياليتوب لامل کيږي.

د ﴿ قَوَّ مِينَ لِلَّهِ ﴾ جمله د انسان دنيوي هلې ځلې او کوښښ د اخروي کاميابۍ سره تړي. انسانان يوازې هغه مهال يو بشپړ عادلانه نظام رامنځته کولای شي چې د الله څخه وېره او د آخرت تمه ولري.

## په عدل گواهي ورکول

گواهي وركول د حق د ښكاره كولو او عدالت د خوندي كولو وسيله ده. د اړتيا پر مهال په حقه شاهدي ويل د الله پاك د دې وينا په اساس واجب دي چې فرمايي: ﴿وَلا يَأْبَ الشُّهَداءُ إِذَا مَا دُعُوا﴾ (البقرة: ٢٨٢) ژباړه: كله چې له گواهانو څخه د گواهۍ وركولو غوښتنه وشي، نو هغوى دې ډډه نه كوي. په بل ځاى كې فرمايي: ﴿وَلا تَكُتُمُوا الشَّهادَةَ. وَمَنْ يَكُتُمُها فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ ﴾ (البقرة: ٢٨٣) ژباړه: او شاهدي هيڅكله مه پټوئ، څوك چې شاهدي پټوي د هغه زړه په گناه خيرن دى.

له مؤمن څخه د قرآن غوښتنه دا ده چې گواهي به يوازې د الله لپاره وايي او د پوره ريښتينولۍ او امانت څخه به كار اخلي. په گواهۍ كې به له حق پرته د بل هيڅ شي پروا نه كوي. قرآن كريم د النساء په سورت كې دا موضوع په لږ تفصيل سره روښانه كړې او فرمايي: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَداءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنْفُسكُمْ أَوِ الْوالِدَيْنِ وَالْقُرَبِينَ إِنْ يَكُنْ غَيًّا أَوْ فَقِيراً فَاللَّهُ أَوْلى بهِما فَلا تَتَبعُوا الْهَوى أَنْ تَعْدِلُوا وَإِنْ تَلُوُوا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِما تَعْمَلُونَ خَبيراً ﴿ (النساء:١٣٥) ژباړه: اى مومنانو، د عدالت علمبرداران او د الله لپاره شاهدان اوسئ كه څه هم ستاسې د عدالت كولو او شاهدى زيان په خپله تاسې يا ستاسو مور او پلار يا ستاسې خپلو خپلوانو ته رسيږي. د معاملې لورى شتمن وي او كه بېوزله، الله له تاسې نه زيات د هغه خير غوښتونكى دى، په دې اساس د خپلو نفسي غوښتنو د پيروۍ له امله عدالت مه پرېږدئ، او كه تاسې گلې وډې وواياست يا له ريښتيا ويلو نه ډډه وكړئ نو وپوهېرئ چې څه كوئ الله پرې خبر دى.

لنډه دا چې ریښتیا ویل او په حق گواهي ورکول د الله امر دی، که ددې گواهۍ زیان د انسان ډېرو نږدې خپلوانو یعنې مور پلار او آن د انسان خپلو شخصي گټو ته هم رسیږي نو له ریښتیا ویلو به نه تیریږي، د چا شتمني او بې وزلي هیڅکله د حقایقو د بدلولو لپاره دلیل کېدلای نشی او نه څوک د الله له عذابه ژغورلای شي.

په مبارک آیت کې د شهید جمع (شهکداء) راغلی. (شهید) دصفت مشبه صیغه ده او د عربي ژبې د پوهانو په وینا دغه صیغه د هغه چا لپاره کارول کیږي چې په تکراري او همېشنۍ توگه یو کار سرته رسوي.

د آيت غوښتنه دا ده چې مومنان به تل د الله لپاره گواهي ورکوي او دا د هغوی يو نه جلا کبدونکی خوی دی.

همدا راز الله پاک د (الانعام) په سورت کې فرمايي: ﴿وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ کَانَ ذَا قُرْبَى﴾ (الأنعام: ١٥٢) ژباړه: او کله چې خبره کوئ په عدالت سره يي وکړئ که معامله د خپل خپلوان هم وي.

په مخکنيو آيتونو کې د (شهداء) ټکی راغلی و خو په دې آيت کې د (قلتم) ټکی راغلی، پايله دا راوځي چې که په محکمه او د قاضي په وړاندې گواهي وي او که په عام ډول د چا په اړه خبره کول وي، په ټولو ځايونو کې له عدالت څخه کار اخيستل واجب دي، د خپلوۍ او پرديتوب، دوستۍ او دښمنی، سيمې، ژبې او قوم لپاره په گواهۍ او قضاوت کې توپير کول ناروا او د ريښتينو مومنانو له خويونو څخه نه دي.

اتلسم لوست

### د تېر لوست پاتې برخه

# ټولنيز عدالت د قرآن په رڼا کې

#### ټولنيز عدالت

عدل د شریعت اساس او د سوکالې ټولنې د رامنځته کولو وسیله ده. د خلکو حقونه یوازې د عدل په مټ خوندي کېدای شي. د قرآن کریم له مخې عدل د ژوند په یوه اړخ پورې محدود نه دی، بلکې د ژوند په ټولو اړخونو کې عدل واجب دی که هغه قانون وي، که سیاست وي، که اقتصاد وي او که د ژوند بل اړخ، آن دا چې قرآن کریم د پیغمبرانو د لیږلو موخه د عدالت پلي کول ښیي او فرمایي: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَیّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْکِتَابَ وَالْمِیزَانَ لِیَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ (الحدید:۲۰) ژباړه: موږ خپل پیغمپران له څرگندو نښانو سره ولیږل او له هغوی سره مو کتاب او تله نازل کړل تر څو چې خلک پر عدل ولاړ وي.

څرنگه چې په بشري ټولنه کې له عدالت پرته نه نظم راځي او نه گډوډي له منځه ځي، نو الله پاک د نورو ټولنيزو لارښوونو په سر کې د عدالت يادونه کوي او فرمايي: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْمِنْكُو وَالْبَغْيِ (النحل: ٩٠) يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْمِنْكُو وَالْبَغْي (النحل: ٩٠) روي الله پاک د عدل، ښېگڼې او خپلوۍ د پالنې حکم کوي او له بدۍ، بې حيايۍ او زور ظلم څخه منع کوي.

کله چې عدالت له ټولنې څخه کډه وکړي، نو سملاسي يې ځای ظلم نيسي. ظلم د ټولو بدمرغيو او د دنيوي او اخروي عذابونو ستر لامل دی. قرآن کريم په دې اړه فرمايي: ﴿فَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا﴾ (الحج:٤٥) ژباړه: څومره د ظالمانو سيمې دي چې موږ هغه تباه کړي دي او نن هغه په خپلو چتونو باندې نسکورې پرتي دي.

د عدالت د زیات اهمیت او اړتیا له کبله قرآن کریم په بېلابېلو صیغو او عبارتونو د عدل یادونه کړې؛ کله د پیغمبرانو د لېږلو موخه عدالت کول ښیي؛ کله مومنانو ته د عدل کولو امرکوي او کله بیا رسول الله و ته په عدل امر کوي. د (الشوری) په سورت کې راغلي: ﴿وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَیْنَکُمُ ﴿ (الشوری: ١٥) ژباړه: ما ته امر شوی چې ستاسو په منځ کې عدل

و کړم. په همدې ډول په بل ځای کې فرمايي: ﴿قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالْقِسْطِ ﴾ (الأعراف: ١٥) ژباړه: زما رب ما ته د انصاف کولو امر کړی دی. په دې حکمونو سربېره قرآن کريم د ځانگړو موضوعاتو په اړه هم د عدالت په پام کې نيولو حکم کړی لکه:

١ - په تله او پيمانه كې عدالت: قرآن كريم د بيعې په مهال په تللو او پيمانه كولو كې د عدل او برابرۍ امر كوي او فرمايي: ﴿وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بالقسط》 (الأنعام:١٥٢). يعنې: تله او پيمانه په عدل سره پوره تلئ.

Y - په وينا کې عدالت: له مومنانو څخه د قرآن کريم غوښتنه دا ده چې د عامو خبرو کولو پر مهال به هم له عدالت څخه کار اخلي او د خلکو په اړه به هغه څه وايي چې ريښتيا او واقعيت وي. د (الأنعام) سورت موږ ته داسې لارښوونه کوي: ﴿وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى﴾ (الأنعام: ١٥٢) ژباړه: او کله چې خبره کوئ په عدالت سره يې وکړئ که معامله د خپل خپلوان هم وي.

## ٣ - په گواهۍ کې عدالت

د قاضي او محکمې په وړاندې په گواهۍ ویلو کې عدالت کول د قرآن غوښتنه ده چې څو ځلي تکرار شوې او لږ مخکې یې یادونه وشوه.

## ۴ - په پرېکړه کې عدالت

قرآن کريم مومنانو ته حکم کوي چې د پرېکړې او قضاوت کولو پر مهال له توپير پرته عدالت وکړي، فرمايي: ﴿وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِالْعَدْلِ﴾ (آل عمران:٥٨) ژباړه: او کله چې د خلکو په منځ کې پرېکړه کوئ نو په عدالت سره يې وکړئ.

په دې بنسټ د پرېکړې پر مهال د خپلوۍ، قوم، ژبې او سيمې لپاره عدالت قرباني کول د الله پاک له حکمونو څخه سرغړونه ده.

دا آيت په څرگند ډول له مسلمانانو څخه غواړي چې قانون بايد په شتمن او بې وزله، آمر او مامور او د ټولنې په واکمنو او بې وسو خلکو يو ډول پلی شي. د صحبح البخاري د روايت له مخې د رسول الله په زمانه کې يوې ښځې غلا و کړه، د نوموړې ښځې د قبيلې خلکو د پيغمبر خوږ ملگری اسامه (رضي الله عنه) هغه ته واسطه کړ څو له سزا ورکولو تېر شي. رسول الله د سپارښتنې او واسطې په دې کار سخت غوسه شو او خلکو ته يې وويل: له تاسو څخه پخواني امتونه له دې امله تباه شوي وو چې که شتمن

سړي به غلا وکړه نو له سزا پرته به يې پرېښودو خو که بې وزله به غلا وکړه لاس به يې ترې غوڅولو. په خدای قسم که د محمد لور فاطمې غلا کړی وای هم به مې لاس ترې غوڅ کړی و. عايشه رضی الله عنها فرمايي چې پيغمبر ان نوموړې ښځې ته سزا ورکړه او هغې هم توبه وويسته چې وروسته يوه پرهېزگاره ښځه ترې جوړه شوه.

#### ۵ - د دښمنانو په اړه عدالت

قرآن کریم د دښمنانو او کافرانو په حق کې هم د عدالت د پرېښودلو اجازه نه ورکوي او داسې حکم کوي: ﴿وَلاَ يَجْرِمُنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْم عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا﴾.

کله چې قرآن کریم د کافرانو په اړه د عدالت امر کوي نو د مومنانو او دوستانو سره ظلم کول خو په هیڅ ډول روا نه دي.

په عدالت د امر کولو سربېره قرآن کريم ظلم او ظالمان سخت غندلي، هغوی يې د الله پاک له رحمت څخه لرې گڼلي او د دردناک عذاب ژمنه يې ورسره کړې چې فرمايي: ﴿أَلاَ لَعْنَهُ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ (هود: ١٨) ژباړه: خبر اوسئ! په ظالمانو د الله لعنت دی. همدا راز فرمايي: ﴿إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (ابراهيم: ٢٢) ژباړه: بېشکه د ظالمانو لپاره دردناک عذاب دی.

رسول الله ﷺ هغه شخص هم د الله په عذاب اخته گڼلی چې د ظالم مرسته کوي، فرمايي: «مَنْ أَعَانَ عَلَى خُصُومَةٍ بِظُلْمٍ، أَوْ يُعِينُ عَلَى ظُلْمٍ، لَمْ يَزَلْ فِي سَخَطِ اللهِ حَتَّى يَنْزِعَ» (٢) چا چې په کومه شخړه کې د ظلم مرسته وکړه، تر هغې به د الله پاک په غضب اخته وي څو چې دا مرسته پرېږدي.

۱ – سنن ابی داود

<sup>&</sup>lt;sup>-7</sup> رواه بن ماجه في سننه

پر عدالت د قرآني آيتونو او مبارکو حديثونو دومره زيات ټينگار دا جوتوي چې مومن يوازې په فردي توگه په عدالت کولو مکلف نه دې بلکې له مومنانو څخه د شريعت غوښتنه دا ده چې دوی بايد په نړۍ کې د عدالت د بيرغ پورته کوونکي او د ځمکې په مخ د يوه نړيوال عادل نظام راوستونکي وي.

پورتني آيتونه په ټولنه کې د هر اړخيز او بشپړ عدالت غوښتنه کوي چې لاندې موارد يې د بېلگي په توگه وړاندې کيږي:

۱ – په اسلامي ټولنه کې باید قوانین له توپیر پرته پر شتمن او بې وزله، آمر او مامور، ځواکمن او بې وسه یو ډول تطبیق شي او ټول د قانون په وړاندې په عملي توگه یو برابر وي.

۲ - چارواکي اود ټولنې واکمنان باید دشتمنۍ په وېش کې عدالت اوانصاف مراعات کړي،
 او ټولو افرادو ته به د هغوی د وړتیاوو سره سم د کار یو ډول فرصتونه رامنځته کوي.

۳ – د زده کړو آسانتياوې به ټولو وگړو ته له توپير پرته چمتو کيږي څو ټولنه له طبقاتي نظام څخه وژغورل شي او وگړي له کوم تبعيض پرته د ورونو په څېر ژوند وکړي.

#### له الله ﷺ څخه و بره

﴿اعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ حَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾

د تقوا لغوي معنا ساتنه او دفع کول دي. د شرعې په اصطلاح کې د نېکيو په کولو او د بديو په پرېښودلو سره د الله پاک له عذاب څخه ځان ژغورلو ته تقوا ويل کيږي.

له ابوهریره رضی الله عنه څخه د تقوا د معنا په اړه پوښتنه وشوه. هغه وویل: آیا په ازغنه لاره تللی یئ؟ پوښتونکي وویل: هو. ابوهریره رضی الله عنه وویل: په ازغنه لار څه ډول تیرېږې؟ پوښتونکي وویل: کله چې ازغی وینم لاره بدلوم او ځان ترې ساتم. ابوهریره رضی الله عنه وویل: همدا تقوا ده.

يعنې د گناه په لېدو سره له هغې څخه لاره بدلول او ورڅخه ځان ساتل تقوا گڼل کيږي. په قرآن کريم کې د تقوا په اړه خورا زيات آيتونه راغلي او مومنانو ته په تقوا خپلولو امر شوی.، الله پاک فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ (آل عمران: ١٠٢) ژباړه: ای مومنانو! له الله نه داسې ووېرېږئ څنگه چې له هغه نه د وېرېدو حق دی. په مومن کې د عدالت خوی د تقوا په نتيجه کې رامنځته کيږي. مومنان يوازې هغه مهال بشپړ او هر اړخيز عدالت رامنځته کولای شي چې په ځانونو کې تقوا پيدا کړي.

تقوا د ټولنې په سوکالۍ او پرمختگ کې زيات اغېز لري، کله چې په واقعي توگه د الله وېره د انسانانو په زړونو کې ځای ونيسي، دا وېره د دې لامل کيږي چې خلک په هر ځای کې له خيانت، غلا، ظلم، فحشا او ټولو ناوړو کارونو څخه ځانونه وژغوري او ټولنې ته امن راشي. همدا راز له الله څخه وېره انسانان د خالق او مخلوق حقونو ادا کولو ته اړباسي. رسول الله چې په دې اړه داسې امر کوي: «اتق الله حيث ما کنت، وأتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن» (۱) ژباړه: هر چېرې چې ياست له الله نه ووېرېږه! په بدۍ پسې نيکي کوه څو له منځه يې يوسي او د خلکو سره ښه چلن کوه.

### د تقوا گټې

تقوا زياتي دنيوي او اخروي گټي لري چې ځينې يې په لنډ ډول داسې څرګندوو:

1 - د الله پاک مرسته او ملتيا: الله پاک فرمايي: ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ﴾ (التوبه: ٣٦) ژباړه: وپوهېږئ چې الله د متقيانو ملگری دی. بل ځای فرمايي: ﴿وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَّقْهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ﴾ (النور: ٥٢) ژباړه: هغه کسان بريالي دي چې د الله پاک او د هغه د پيغمبر امر ومنی او له الله څخه وويريږي.

٢ - د گناهونو بخښنه: الله پاک فرمايي: ﴿ وَمَن يَتَقِ اللَّهَ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْرًا ﴾
 (الطلاق: ٥) ژباړه: څوک چې له الله نه وويريږي الله پاک به د هغه گناهونه وبخښي او اجر به يي زيات کړي.

٣ - جنت ته ننوتل: متقيان به په جنت كې وي: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ﴾ [الحجر: ٤٥]
 ژباړه: متقيان به په جنتونو او چينو كې وي.

۴ - د زړه ډاډ او د ستونزو هوارېدل: په دې اړه الله پاک فرمايلي: ﴿أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاء اللّهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ۞ الَّذِينَ آمَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ﴾ [يونس: ٦٦-٦٣] ژباړه: خبر اوسئ! څوک چې د الله دوستان دي پر هغوی کومه وېره او کړاو نشته، هغوی چې ايمان يې راوړی او تقوا يي خپله کړې.

په بل آيت کې فرمايي: ﴿وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا﴾ (الطلاق: ٢) **ژباړه**: څوک چې له الله نه وويريږي، الله به د هغه لپاره له ستونزو نه د وتلو لار پيدا کړي.

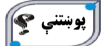
۱ – مسند البزار .

## د لوست گټې او لارښوونې

- 💠 په هر وخت او هر ځای کې د الله اطاعت د مومن دنده ده.
- ♦ په گواهۍ ورکولو کې باید ریښتیا او واقعیت په پام کې ونیول شي. نه خپلوي،
   دوستی او یا کومه بله اړیکه.
  - 💠 له چا سره دښمني بايد د عدالت د پښو لاندې کولو لامل نه شي.
    - 💠 په پټو او ښکاره ځايونو کې له الله پاک څخه وېره کول.
      - 💠 تقوا غوره كول د عدالت لامل كيږي.
  - 💠 په تقوا غوره کولو سره انسان ډېرې دنيوي او اخروي گټي ترلاسه کوي.
- ❖ عدالت یوازې په محکمه کې په پرېکړو پورې منحصر نه دی بلکې په عامو خبرو او هر ځای کې عدالت کول فرض دی.

#### فعالىت

زده کوونکي دې له یادو څخه د تقوا په اړه مبارک آیتونه او حدیثونه له ژباړې سره خپلو ملگرو ته ولولي.



١- لاندې كلمې معنا كړئ:

(قَوَّ مِينَ لِلَّهِ، شُهَدَآءَ، بِٱلْقِسْطِ، وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ.)

١- د لوستل شويو آيتونو لنډ مفهوم روښانه کړئ.

٣- (قوامين) كومه صيغه ده او هم يي معنا روښانه كړئ.

٤- د عدل لغوي او اصطلاحي معنا وواياست.

٥- د عدالت كولو په اړه دوه قرآني آيتونه ولولئ.

٦- د تقوا لغوى او اصطلاحي معنا بيان كړئ.

۷- د تقوا دنيوي او اخروي گټې کومې کومې دي؟



(پر ټولنې باندې د عدالت اغېزې) تر سرليک لاندې يوه مقاله وليکئ چې له شلو کرښو کمه نه وي.

#### نولسم لوست

## د انسان د وينو توپولو حرمت

﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَانَا فَلاَ يُسْرِفُ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا ﴾ [سورة الإسراء: ٣٣]

#### د کلمو معنا

وَلاَ تَقْتُلُواْ: او تاسې مه وژنئ.

النَّفْسَ الَّتِي: هغه نفس چې.

إِلاَّ بِالْحَقِّ: مگر په حق سره (چې قصاص،رجم او ارتداد دی).

وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا: او څوک چې مظلوم (په ظلم) ووژل شي.

لِوَلِيُّهِ: د وژل شوي د وارث لپاره.

سُلْطَانًا: زور او برلاسي.

فَلاَ يُسْرِف: اسراف دې نه کوي، يعني له وژونکي پرته دې بل څوک نه وژني.

مَنْصُورًا: مرسته کړی شوی.

**ژباړه**: او مه وژنئ تاسې هغه نفس چې الله يې وژل حرام کړي دي مگر په حق سره يې وژلی شئ او څوک چې مظلوم ووژل شو نو موږ يې وارث ته د غچ (بدل) اخيستلو قوت او توان ورکړی دی، نو په وژنه کې دې تېری او اسراف نه کوی، بيشکه له وارث سره کومک شوی دی.

#### تفسير

#### ۱ـ د آيت شرح او څيړنه

دا مبارک آیت چې د (اسراء) سورت ۳۳ آیت دی د یو لړ الهي منهیاتو په ترڅ کې راغلی دی چې د هغو له جملې څخه له الله تعالی سره شریک نیول، د مور او پلار آزارول، د اسراف او تبذیر څخه ځان ژغورل، د بیوزلۍ او تنگ لاسۍ له ویرې د اولادونو وژنه، له زنا او بی حیایئ څخه لری والی، د یتیم د مال خوړل او په پای کې د تکبر، غرور او ځان ښودلو څخه ځان ساتل.

اما د پاملرنې وړ ټکی دا دی چې د نفس له وژلو څخه دوه ځله او په بیلابېلو بڼو منع راغلی ده.

د لوست له آیت څخه دوه آیته وړاندې داسې راغلي دي: ﴿وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلادَكُمْ خَشْیَةَ اِمْلاق﴾ یعنې: خپل اولاد د فقر او بیوزلۍ له ویرې مه وژنئ، یعنې د بی گناه نفس وژنه مه کوئ، بیا وروسته له زنا او بې حیایئ څخه منع راغلې ده او بیا په هغه پسې سمدلاسه د نفس د وژنې مسئله او د هغه حرمت وروسته له خاصې یادونې دویم ځل په عام ډول یادونه شوې ده چې دویم ځلي ټینگار په خپله دا څرگندوی چې د انسان وژنه ډیره لویه گناه ده، ځکه اسلام د انسان وجود ته داسې گوري چې گواگي دا یوه بنا(تعمیر) ده چې د الله تعالی له خوا جوړه شوې ده نو هیچا ته اجازه نشته چې دا تعمیر ونړوي او ړنگ یی کړي مگر دا چې د هغه اجازه یی لاس ته راوړې وي.

﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ﴾ په دې مبارک آیت کې له نهی څخه سربیره د بی گناه نفس د وژنې په حرمت هم تصریح شوې ده، نو هر کله چې نهی هم حراموالی دی او ښکاره حرمت هم راغلی نو گواگی دوه ځلې یی په حرمت ټینگار او تاکید شوی دی په دې وجه په هغه حدیث کې چې بیهقی او نسایي او نورو محدثینو له پیغمبر ﷺ څخه نقل کړي: چې د مسلمان د وژنې گناه د ټولې نړۍ له نړولو څخه لویه گڼل شویده. د الله رسول ﷺ وفرمایل: "لَزَوَالُ اللّٰنیا أَهُونُ علی الله مِن قتلِ رجل مسلم "(۱). ژباړه: د ټولې نړۍ له منځه تلل د الله په وړاندې د مسلمان له وژنې څخه ډیره بی ارزښته ده؛ یعنی که یو تن ټوله نړۍ ونړوي او خرابه یې کړي دا د یو مسلمان له وژنې څخه ډیره کمه ده.

نو د همدې ټينگار پر اساس و چې حضرت ابن عباس شه به پر دې فتوی ورکوله چې د مسلمان د قصدي او عمدي وژونکي توبه هيڅکله هم نه قبليږي او هغه به د تل لپاره په اور کې سوځيږي.

(إلا بالحق) په (لا تقتلوا) پورې اړه لري او دا له عامو حالتونو څخه استثناء ده، يعنی په هيڅ حالت د حالتونو کې هغه مسلمان نفس چې الله تعالی یی وژنه حرامه کړې ده مه وژنئ مگر دا چې د داسې څه مرتکب شوی وي چې د ده وژنه مباح کوي، د "إلا بالحق" توضيح او تفسير په هغه حديث کې چې بخاري او مسلم نقل کړی راغلی دی چې رسول

۱ – سنن نسائی.

الله ﷺ فرمايلي دي: "لا يَحِلَّ دَمُ امرئ مسلم يشهدُ أَن لا إِله إِلا الله وأني رسول الله، إِلا باحدى ثلاث: الشَّبُ الزَّاني، والتَفْسُ بالتَّفْسِ، والتَّارِكُ لدينهِ، المفارقُ للجمَاعَةِ" (الله يعني: دهغه مسلمان دوينې توييدنه چې د الله په وحدانيت او درسول عليه السلام په رسالت گواهي وركوي روا نده مگر په ارتكاب ديو له دريو شيانو: د نفس وژنه (چې په قصدي توگه وي)، زنا كول د محصنتوب په حالت كې، يعني چې زاني نكاح كړې وي اوبل د دين پريښودونكي (مرتد) كوم چې د مسلمانانو له ډلې څخه جلا شوى وي.

دلته دا خبره د يادولو وړ ده چې د كافر وژنه هم په هغه صورت كې، چې محارب نه وي، يعنى د مسلمانانو پر ضد د جنگ په صف كې ولاړ نه وي، د همدې مبارك آيت په حكم سره روا نه ده، ځكه په آيت كې د اسلام قيد نه دى ياد شوى بلكې نفس مطلق ذكرشوى دى، نو هغه كافران چې له مسلمانانو سره ژمن(معاهد) دي يا هغه كافران چې د مسلمانانو په سيمو كې ژوند كوي (ذميين) يا هغه كسان چې د ويزې او پاسپورټ د اجازې له لارې اسلامي هيوادونو ته سفر كوي، د دې ډول خلكو وژنه روا نه ده. اسلام د وينو بهولو او وژلو دين نه دى، بلكې د امن او رحمت دين دى او يوازې د هغو كافرانو د وژلو اجازه وركوي چې د اسلام د دين د دعوت د خپريدو مخه نيسي او جنگ ته پرسولى ترجيح وركوي.

﴿ وَمَن فَتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَانًا ﴾ د دې مبار ک آيت دا برخه موږ ته دا را په گو ته کوي چې د اسلام سپېڅلی دين د خلکو له وينو څخه په ټوله معنا داسې ساتنه کوي لکه څنگه چې د خلکو د مالونو عزت او حيثيت څخه ساتنه کوي. اسلام له يوې خوا د خلکو په زړونو کې د اخروي جزا ويره پېدا کوي او فرمايي: ﴿ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي اللَّرْضِ فَکَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ (المائده/٣٢). ژباړه: څوک چې يو نفس پرته له بدل يا فساد نه په ځمکه کې وژني نو لکه چې ټول خلک يې وژلي وي.

ترڅو خلک د وينو توييدو د اخروي جزا په لويوالی وپوهيږي او د داسې جرم له ارتکاب څخه لاس واخلي، له بلې خوا يې قاتل ته سخته دنيوی سزا وټاکله چې هغه قصاص دی، ځکه که چيرې شيطان هغه تېر باسي او له آخرت څخه يې غافله کړي نو له دنيوي سزا څخه به وويريږي او د خلکو وينې به و نه بهوي، او د مبارک آيت دا برخه همدې دنيوي

<sup>&#</sup>x27; - صحيح البخاري، كتاب الديات باب قول الله تعالى أن النفس بالنفس.

سزا ته اشاره کوي، فرمايي څوک چې په مظلومه توگه ووژل شي يعنی پرته له داسې عمل کولو چې د ده د وژلو لامل وي نو موږ د ده د ولي او د ده د وينو وارث ته برلاسي او قدرت ورکړی دی. له ولي څخه هغه څوک مراد دی چې د وژل شوي د وينو بدله غواړي لکه پلار يې زوی يا ورور يې او يا د نږدې خپلوانو څخه يې کوم بل تن. او په هغه صورت کې چې وژل شوی کس هيڅ ولي ونه لري، نومسلمان حاکم د هغه ولي گڼل کيږي او د سلطان څخه هغه قوت مراد دی چې اسلامي شريعت د وژل شوي ولي ته وربښلی دی په داسې توگه چې هغه ته يې په يو له دريو شيانو عام او تام اختيار ورکړی دی: يا له وژونکي څخه بدل (قصاص) يا د وينې بيه(ديت) يا عفو او بښنه. څرنگه چې شريعت د وژل شوي لوري ته زياته پاملرنه لري نو ځکه څوک د ده د مطلقي آزادۍ او خپلواکۍ مخه نشي نيولي، البته داسې نصيحت ورته کولای شي چې د قصاص په ځای عفوه غوره کړي يا ديت واخلي خو زور پرې نشي کولای.

﴿فَلاَ يُسْرِفَ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا ﴾ د مبارک آیت دا وروستنی برخه د وژل شوي وارث او ولي ته داسې ارشاد کوي چې هرکله اسلامي شریعت ده ته دا قوت ورکړی او د ده په څنگ کې د ده د حق ورکولو لپاره دریدلی دی نو په وارث هم لازمه ده چې د تاکلو پولو څخه تیری ونه کړي مثلاً دوه تنه د یو تن په بدل کې مړه نه کړي یا له قاتل پر ته بل کوم خپلوان یی د قصاص لپاره غوره نه کړي یا وژونکی له قصاصه وروسته مثله نه کړي یعنی د بدن غړي یی پرې نه کړي. له اسلام نه مخکې د جاهلیت له عادتونو څخه دا هم و چې په وژونکي سربیره به یې د هغه د کورنی نورغړي هم وژل او یا دا چې وژونکی به د لوړې او شریفې کورنی څخه نه و نو دوی به دا وژونکی پریښود، د هغه له قوم او ټبر څخه به یی بل تن چې د وژل شوي سره به په رتبه کې مساوي و هغه به یی واژه، خو په اسلام کې دا ټول په وژنه کې اسراف او تیری گڼل شوی او منع دی. د ﴿ إِنَّهُ کَانَ مَنْصُورًا ﴾ جمله په حقیقت کې په وژنه کې له اسراف څخه په منع تعلیل او استدلال دی. او د (إنه) ضمیر د وژل شوي ولي ته راجع دی، یعنی په وژنه کې دې دا ولي اسراف او تیری نه کوي ځکه الله تعالی د هغه سره د خپل شریعت له لارې مرسته ولي اسراف او تیری نه کوي ځکه الله تعالی د هغه سره د خپل شریعت له لارې مرسته ولي اسراف او تیری نه کوي ځکه الله تعالی د هغه سره د خپل شریعت له لارې مرسته کې یه او د د مسلمانانو حاکم یې ورته د مرستندوی په توگه ټاکلی دی.

#### شلم لوست

د تېر لوست پاتې برخه

## د انسان د وينو تويولو حرمت

### په مبارک آیت کې غور او سوچ

د لوست مبارک آیت لکه څنگه چې یو شمیر مفسرین فرمایي، لومړنی آیت دی چې د قتل په هکله نازل شوی دی. هرکله چې انسان په هغه کې ژور فکر او نظر واچوي، نو ډیرې لویې چارې به پکې ومومي. په لومړي قدم کې د هغه عمل له ترسره کولو نه په ډیرشدت او ټینگار سره منع راغلې ده چې د لویو گناهونو له جملې څخه گڼل کیږي او د الله د قهر او غوسې لامل گرځي چې هغه د بې گناه نفس وژنه ده او په صراحت سره یې په اړه په بل آیت داسې فرمایلي دي: ﴿وَمَن یَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِیهَا وَغَضِبَ اللّهُ عَلَیْهِ وَلَعَنهُ وَآعَدًا لَهُ عَذَابًا عَظِیمًا﴾ [النساء/٩٣].

**ژباړه**: او هغه څوک چې ووژني مؤمن په قصد سره نو د هغه جزا جهنم دی، هميش به وي په دې کې او غضب کړی دی الله پر هغه او لعنت یی کړی پر هغه او تيار کړی یې دی د هغه لپاره عذاب لوی.

او په بل ځای کې د نفس له وژنې څخه ممانعت د شرک نه د نهې سره يوځای ذکرشوی دی الله تعالى فرمايي: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهَا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَوَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَوَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَوْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴾ [الفرقان/۶۸].

**ژباړه**: او(د الله نيک بندگان) هغه کسان دي چې د الله ترڅنگ نور خدايان نه بلي او نه وژنی هغه نفس چې پرته له حق نه يې وژل الله تعالي حرام کړي دي.

همدارنگه په دې هکله د رسول الله ﷺ په احادیثو کې هم منع راغلې ده، په هغه حدیث کې چې بخاري او مسلم دواړو بیان کړی دی د الله رسولﷺ د قیامت په ورځ د خلکو په منځ کې لومړنۍ الهي فیصله او پریکړه د وژنې او ویني تویونې ټاکلې ده او داسې فرمایي: "أَوَّل مَا يُقْضَى بَیْنَ النَّاسِ یَوْم القِیَامَةِ فِي الدِّمَاء" (۱). یعنی: د قیامت په ورځ لومړنی شی چې د هغه په هکله فیصله کیږي هغه د وینې تویونې فېصله ده.

١ - صحيح البخارى، كتاب الديات.

په بل حدیث کې راځي: "لَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاءِ وَأَهْلَ الأَرْضِ اشْتَرَكُوا فِي دَمِ مُؤْمِنِ لَأَكَبَّهُمُ الله في النّارِ" (۱). یعنی: که چیرې د آسمانونو او ځمکې خلک د یوه مسلمان په وژنه کې راټول او شریک شي نو پاک الله به ټول په دوزخ کې واچوي. په دې شدیده منع کې اصلي لامل دا دی چې وژنه د ټولنې د وگړو ترمنځ د کینو، دښمنیو او جگړو خپریدو لامل گرځي. دلوست مبارک آیت په دویم قدم کې د وژل شوي د اولیاوو لپاره داسې لارښوونې کوي چې د هغوی نفس آراموي، قهر او غوسه یې کموي او د غچ اخیستلو جذبه یی له منځه وړي، ځکه دوی په ډاډمن زړه په قصاص برلاسي کوي، حکومت او قوت ټول د دوی په واک کې ورکوي.

دا حقیقت دی چې انساني فطرت د خپلوانو د وژلو په صورت کې په ډیره تیزۍ سره د غچ اخیستلو غوښتونکي دي او که داخلي آرامتیا او هوساینه ونه مومي، نو هر ډول ناسمو کړنو ته لاس اچوي، خو کله چې پوه شي چې الله او د الله شریعت او د مسلمانانو حاکم ټول د ده په طرف دي او په آسانۍ سره خپل مقصد ترلاسه کولی شي، نو په خپل سر او خپله خوښه څه کار ته لاس نه اچوي.

### د آیت لنډ مفهوم

په لنډه تو گه ويلاى شو چې د دې لوست مبارک آيت په ډير ټينگار سره د نفس له و ژلو او وينو تويولو څخه منع کوي، برابره ده چې مسلمان وي يا غير مسلم خو چې محارب نه وي، البته د مسلمان د و ژلو گناه د نورو په پرتله ډيره زياته ده، همدا لامل دى چې ډير فقهاء (پرته له احنافو) په دې آند دي چې مسلمان د اهل ذمه په وړاندې نه قصاص کيږي خو د هغو و ژنه روا نده او و ژونکى ډيره لويه گناه ترسره کوي نوځکه د تعزير او سزا وړ دى، د تاکيد او ټينگار قوت له دوو شيانو څخه څرگندېږي يو تعميم وروسته له تخصيص، يعنى وروسته له ځانگړې منعې څخه چې د اولاد له و ژلو څخه په مخکيني آيت کې راغلې ده او په دې دويم آيت کې په عمومي تو گه د مطلق نفس له و ژلو څخه منع راغلې ده او هم يې په حرمت تصريح شوې ده، البته د عمومي نهې څخه ځينې ځايونه استثناء شوي دي چې د نبي کريم شمبارکو احاديثو هغه معين کړي دي، د دې تر څنگ د ناحقه و ژنې په صورت کې اسلامي شريعت د مقتول ور ثه پر قاتل برلاسې کوي

<sup>1 -</sup> سنن ترمذي، باب الحكم في الدماء

چې که وغواړي له هغه څخه قصاص يا د خپل وژل شوي د وينو ديت واخلي يا وروسته له بشپړې برلاسي يې معاف کړي چې دا کار د شريعت ترغيب او تشويق هم له ځانه سره لري، د آيت په وروستۍ برخه کې دې ته اشاره شويده چې هرکله له قاتل څخه د مقتول د غچ اخيستلو په هکله محمدي شريعت د مقتول د ولي مرستندوی دی، نو بايد هغه د اسلام له چوکاټ څخه ونه وځي او په داسې کارونو لاس پورې نه کړي چې ناروا او د قرآن په تعبير سره اسراف او تيرې بلل کېږي.

#### فعاليت

زده کوونکي دې په دريو ډلو وويشل شي او د لاندينيو دريو موضوعگانو په هکله دې بحث او څيړنه وکړي:

۱ـ د اسلامي قوانينو او احکامو ټولنيزوالی ۲ـ د اسلامي احکامو او قوانينو فطري والی ۳ـ د امن او جگړو په له منځه وړلو کې د اسلام نقش.

## د لوست گټې او لارښوونې

په دې لوست کې ډېر درسونه او عبرتونه نغښتي دي چې يوې گوښې ته يې اشاره کيږي: د بيوزلۍ يا د شرم او ننگ له ويرې د اولاد وژلو حراموالي لکه چې د جاهليت په وخت کې به يې خپلې لورگانې وژلې.

- 💠 پرته له حقه د نفس د وژلو حرمت.
- ❖ په دغو صورتونو کې د نفس د وژلو جواز: کله چې څوک قصداً ووژني، دا چې محصن زنا وکړي او يا دا چې له دين څخه وگرځي او د مسلمانانو ډله پريږدي په دې شرط چې په خپله خوښه يې ايمان منلي وي.
  - 💠 د دې خبرې اثبات چې اسلامي احکام په بشپړه توگه د انساني فطرت سره برابر دي.
- ❖ حکومتي چارواکو ته دنده سپارل که هغوی قاضیان وي یا حاکمان ترڅو د مقتول له ورثی سره مرسته وکړي.
  - 💠 د مقتول د قوم او ټېر د بيځايه تيريو مخه نيول.



١ ـ لأندى كلمي وزباړئ:

{وَلَا تَقْتُلُوا} {إِلَّا بِالْحَقِّ} {مَظْلُومًا} {لِوَلِيِّهِ} {سُلْطَانًا} {مَنْصُورًا}

۲ـ د منهیاتو په هکله چې د لوست د مبارک آیت څخه معلومیږي خپل معلومات ولیکئ؟ ۳ـ هغه دوه اړخونه چې د نفس د وژنې پر ممانعت دلالت او ټینگار کوي، څرگند کړئ؟

۴ـ د نفس وژنه په کومو حالاتو کې جواز لري؟

۵ له قصاص، دیت او عفوی څخه څه مراد دي او کوم یوغوره دی؟

٦ دا جمله: ﴿ فَلاَ يُسْرِف فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا ﴾ تفسير كړئ؟

۷ـ په مبارک آيت کې له «سلطان» څخه څه مراد دی؟

۸ـ د جاهليت د خلکو عکس العمل د وژنې په هکله څه و؟



زده کوونکي دې د لاندې دوو موضوع گانو څخه یوه موضوع غوره کړي او د هغې په هکله دې یو مخ لنډ تفسیر ولیکي.

۱ـ د قرآن کريم په آيتونوکې د نفس د وژنې گناه.

۲ـ د نبي کريمﷺ په احاديثو کې د نفس د وژنې گناه.

#### يوويشتم لوست

## د خلکو پر شتمنيو د تيري حرمت

ُ قَالَ الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمْ وَلاَ تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء ٢٩]

#### د کلمو معنا

آمَنُواْ: ایمان مو راوړی، یعنی الله او د هغه رسول رښتینی گڼځ.

بالْبَاطِل: په ناحقه او ناروا توگه.

تِجَارَةً: پېرودل او پلورل، اخيستل او خرڅول، سوداگري.

عَن تَرَاض: د دواړو خواوو په خوښه.

وَلاَ تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ: او خپل ځانونه مه وژنئ، د يو او بل د نفسونو او ارواحو د له منځه وړلو لامل نه شئ.

#### ژباړه

ای مؤمنانو، مالونه مو په خپلو منځونو کې په ناروا مه خورئ، مگر هغه چې د طرفینو د خوښې په رڼا کې د راکړې ورکړې له لیارې وي. او مه وژنئ ځانونه مو، بیشکه الله پاک پر تاسې ډیر مهربان دی.

#### تفسير

### د آیت شرح او څیړنه

دا مبارک آیت د قرآني آیتونو څخه یو ډیر عظیم آیت دی چې د بشر لپاره د ژوند کولو اصول او قواعد بیانوي او هغوی ته د دې لارښوونه کوي چې په ټولنه کې باید د ځنگل قانون حاکم نه وي او نه هم خلک د خپلو مالونو په ساتنې کې د ظلم او تیري ښکارشي او یا په چل او دو کې سره د هغوی مالونه او پانگې لوټ شي. همدارنگه باید د خلکو په نفسونو حمله ونشي او یا یې بیځایه وینې ونه بهیږي. ټول شیان باید محفوظ او ساتلی واوسی، خو یوازې د اړتیاوو او ستونزو د له منځه وړلو لپاره یو شی د تجارت په ساتلی واوسی، خو یوازې د اړتیاوو او ستونزو د له منځه وړلو لپاره یو شی د تجارت په

نامه(پلورل او پیرودل) چې په هغه کې د خلکو مصلحت دی روا او مباح دی هغه هم په دې شرط چې د دواړو خواوو په رضایت او خوښۍ سره وي.

د يادولو وړ ټکی دا دی دا مبارک آيت د هغو آيتونو په لړ کې ځای لري چې د ژوندانه چارې تنظيموي، لکه د کورنۍ تشکيل، د محرماتو بيانول، د ميراث ويشل او داسي نورمسایل. له دې آیت څخه وړاندې د احکامو آسانۍ، د شرعی قوانینو تخفیف او د انساني فطرت سره د دې احکامو مطابقت او برابرۍ ته اشاره شوې ده چې زموږ د همدې لوست آیت له فطرت سره د اسلام د دین دمطابقت او برابري لپاره یوه غوره بېلگه ده. ځکه انسان فطرتاً هیچا ته اجازه نه ورکوي چې پرته د هغه له رضا او اجازې د هغه په اړوندو مالونو کې تصرف وکړي. بناء قرآن کريم داسې فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ﴾ مفسرين وايي: د محرماتو يا هغو ښځو يادونه چې نكاح يى پر انسان حرامه ده په مخکني آيت کې او ورپسې آيت کې په ناحقه توگه د خلکو د مالونو د خوړلو د حرمت يادول، پر دې دلالت کوي چې په کومه اندازه د انسان مور، خور او داسې نور پر هغه حرام دي د نورو کسانو مالونه هم په هماغه اندازه پرانسان حرام او ناروا دی. له دې امله که انسان فکر وکړی دا مسئله ډیره حساسه او دقیقه ده. له ﴿ لاَ تَأْكُلُواْ﴾ څخه مراد يوازې خوراك نه دى، بلكې موخه يې ټول ناروا تصرفات دي. هركله چې په غالبه توگه د يوه شي اخيستل د هغه د خوړلو لپاره وي نو دلته هم د اکل په کلمې سره ورځنې تعبير شوی دی. له ﴿بالْبَاطِلِ﴾ څخه مراد هر هغه طريقه او لاره ده چې د اسلامي شرعي خلاف وي، لکه سود، جواري، خيانت، ظلم او داسې نور. د مبارک آيت د دې جملې معنا داسې ده چې يو د بل په مالونو کې د شرعې پر خلاف هيڅ ډول بیځایه تصرفات مه کوئ، ځکه تاسو ایمان غوره کړی دی او هغه د خلکو د حقوقو د مراعاتولو غوښتونکي دي.

﴿إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمْ ﴿ دَا استثناء منقطع استثناء ده، په دې معنا چې تجارت د باطلو مواردو لاندې نه راځي، نو باید داسې تعبیر ونشي چې مه خورئ خپل مالونه په خپلو منځو کې په باطله توگه مگر دا چې د تجارت او یو د بل په رضایت سره وي، بلکې دا جمله په ځانگړې توگه د یو د بل د مالونو په خوړلو سره په حقه او صحیح توگه ښوونه کوي. یعنی که د تجارت په طریقه او د دواړو خواوو د بشپړ رضایت په شرط یو د

بل مالونه وخورئ. دا جواز لري. البته د نورو د مالونو خوړل يا يې تر لاسه کول څه نورې جايزې طريقې هم لري لکه صدقه او خيرات ورکول، ميراث وړل، د کار په مقابل کې مزدوري اخيستل او داسې نور، خو کله چې تجارت تر ټولو زياته دوديزه او پراخه لاره ده، نو ځکه په آيت کې هغه ته اشاره شوې ده.

﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ د(انفسكم) كلمه په دوو معناوو اخيستلاى شو: يو دا چې په خپله د هماغه كس (شخص) نفس مراد دى يعنى خپل ځانونه مه وژنئ او خپل نفسونه مه هلاكوئ.

دويم دا چې له نفس څخه د مسلمان ورورنفس مراد دی چې په منعې او رټنې کې د مبالغې له امله ورڅخه په نفس تعبير شوی دی، گواکې د يوه مسلمان وژنه داسې ده لکه چې يو انسان خپل نفس وژلی وي.

مفسرينو د دې مبارک آيت د تفسيرپه ترڅ کې دا هم څرگند کړي دي د دې وروستۍ جملې څخه کولای شو دا ومومو، کومو محرماتو ته چې په دې مبارک آيت او مخکنيو آيتونو کې اشاره شوې ده او د دغو گناهونو ترسره کول، د نفس د قتل سره د گناه له حيثه برابره ده. يعنی که چيرې تاسې په خپلو کې د يو او بل مالونه په ناحقه وخورئ او د فطرت خلاف نور گناهونه ترسره کړئ نو گواکې ځانونه مو هلاک کړي او له منحه مو وړې دي.

د پیغمبرﷺ له صحابه وو څخه یو صحابي د دې مبارک آیت څخه ځانگړی مطلب اخیستی چې د دې آیت د تفسیریوه برخه گڼل کیږي او د اسلام د مقدس دین آساني څرگندوي. دا پیښه ډیرو مفسرینو او محدیثینو نقل کړې ده.

ابن کثیر رحمه الله وایي: امام احمد له عمرو بن العاص څخه روایت کوي چې هغه وایي: رسول څخه زما په مشرۍ یوه ډله صحابه یو ځای ته ولیږل، نوتقدیر یوه شپه چې ډیره سړه وه، زه احتلام شوم او د مرگ له ویرې مې غسل ونه کړ، تیمم مې وکړ او صحابه وو ته مې د سهار د لمانځه امامت هم ورکړ او کله چې رسول څخه ته حاضر شوم، قصه مې ورته وکړه. دوې وفرمایل: ای عمرو! په داسې حال کې چې جنب وې یارانو ته دې لمونځ هم ورکړ؟ عمرو وایي ومی ویل، ای د الله رسوله شپه ډیره سړه وه او زه له مرگه وویریدم، نو د الله دا وینا مې را په یاده کړه چې فرمایي: ﴿وَلاَ تَقْتُلُواْ أَنفُسَکُمْ إِنَّ اللّهَ کَانَ بُکُمْ رَحِیمًا ﴿ د الله رسول ﷺ وخندل او څه یې ونه ویل.

نو د الله د رسول سکوت د دې نښانه وه چې د عمرو پوهه او مرام له مبارک آيت څخه صحيح و.کولای شو چې دا پيښه د دې آيت د تفسيري مواردو برخه وگڼو. او د ﴿إِنَّ اللّهَ کَانَ بِکُمْ رَحِيمًا ﴿ جمله دلالت په دې کوي چې کومه سلسله احکام په دې آيت کې راغلي دي ټول د الهي حکمتونو پر بنسټ او زموږ په گټه دي، بايد دا په خپلو ځانونو کوم بوج و نه گڼو، څرنگه چې الله تعالى پر خپلو بندگانو بى حده مهربانه دى، نو خپل بندگان د دنيا او آخرت له ښيگڼو څخه پرته په بل څه نه مأموروي.

## د نبي کريمﷺ د حديث په رنا کې د مالونو حرمت

په هغه حدیث کی چی صحیح مسلم او یوه ډله لویو محدثینو نقل کړی راغلی دي رسولﷺ په حجة الوداع يعني د ده په وروستني حج کې تر ټولو غوره او شامله خطبه وړاندې کړه او د څو زرو نفرو په لويه ټولنه کې يې په لوړ آواز پوښتنه وکړه ای خلکو تاسى په كومه مياشت كى ياستى؟ آيا دا مياشت د ذوالحجى مياشت نه ده؟ صحابه كرامو ځواب ورکړ: هو، ده ای د الله رسوله، آیا دا دحرمت ښار(مکه مکرمه) نه دی؟ صحابه کرامو ځواب ورکړ، ولې نه، دی. دریم ځل یې پوښتنه وکړه، تاسو په کومه ورځ کې ياستئ؟ آيا دا د اختر ورځ نه ده؟ صحابه وو ځواب ورکړ، ولې نه ده، ای د الله رسوله، بيا وروسته په داسې حال کې چې له دې پوښتنو مخکې يې د درې شيانو د حرمت او عظمت اندازې ته اشاره کړې وه، ويې ويل: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ حَرَامٌ عَلَيْكُمْ كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا فِي بَلَدِكُمْ هَذَا»(١) يعنى: يوه شئ او خبر اوسئ چې ستاسو وينې او ستاسو مالونه پر تاسې حرام دي، لکه د ستاسو د نن ورځي، د دې مياشتې او د دې ځای حرمت، یعنی لکه څنگه چې له یوې خوا د دې میاشي احترام، د دې ورځې احترام او د دې مقدس ځای احترام پر تاسو لازم او اړین دی، په همدغه اندازه د یو او بل د مال او نفس احترام پر تاسو واجب او لازم دی. له بله اړخه لکه څنگه چې له قوانينو څخه تیری او ماتول یی په ځانگړې توگه په دې دری گونو څیزونو کې حرام او ناروا دي، په هماغه اندازه ستاسو په مالونو او نفسونو کې تيرې هم حرام او ناروا دی. رسول الله ﷺ د دې مثال په وړاندې کیدو غوښتل څو د گناه لویوالی یعنی د مسلمانانو په مالونو او نفسونو تیری د دوی په ذهنونو کې ښه ځای ونیسي او خپل امت دې مهم کار ته متوجه کړي،

۱ - صحيح البخاري، كتاب الفتن

څو هیڅکله د یو او بل پانگو او یا نفسونو او یا د یو د بل آبرو او عزت ته(لکه څنگه چې په ځنو روایتونو کې د(اعراضکم) یعنی د عزت او آبرو کلمه هم راغلې ده) د تېري او لاس اوږدولو جرات ونه کړی.

#### د آیت لنډ مفهوم

ذکر شوی آیت د لیکنې د ترتیب په اعتبار د قرآن مجید له سورتونو څخه د څلورم سورت یعنی د نساء د سورت آیت دی. دا سورت مدني سورت دی چې په هغه کې ډیر احکام او ټولنیزې مسئلې بیانیږي. لکه څرنگه چې د دې مبارک آیت اسلوب او طریقه د کورني ژوند د نظم او ترتیب، حل او حرمت په هکله ده او تر ټولو ارزښتناکه یی هغه موضوع ده چې په دې آیت کې ورته اشاره شوې ده، یعنی د مالونو او نفسونو حرمت. دا مبارک آیت د ایمان څښتنانو ته خطاب کوي چې ای مؤمنانو، آسماني حکم ستاسو لپاره دا دی چې خپل مالونه په خپلو کې په ناروا طریقو لکه سود، جواري، رشوت، غلا، ظلم، دوکو او داسې نورو طریقو مه خورئ، البته که غواړئ چې د مالونو د حاصلولو سمه لاره او طریقه ومومئ نوتاسو ته د داسې تجارت لارښوونه کوم چې له چل او دوکې څخه پاک وي او هغه داسې تجارت دی چې د دواړو خواوو په عام او تام رضایت ترسره شوی وی.

د دې تر څنگ تاسو ته الهي امر دا دی چې نفس په ناحقه مه وژنئ، که ستاسو خپل نفسونه وي او يا د نورو مسلمانانو نفسونه. ځکه د مسلمان وينه، د مسلمان مال، د مسلمان عزت او آبرو ټول په اسلامي ټولنه کې بايد ساتلی او محفوظ وي او که کوم سړی له دې اوامرو څخه سرغړونه وکړي نو سزا به يې هغه وي چې ورپسې آيت يې څرگندونه کړې ده: ﴿وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ عُدُواَلًا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسَيرًا ﴾ (النساء/٣٠).

**ژباړه**: او هر څوک چې د تيري او تجاوز له مخې دا ناوړه کار وکړي نو ډير ژر به يی اور ته ننباسو او دا کار الله پاک ته ډير آسان دی.

#### فعاليت

زده کوونکي دې د هغو ستونزو او کړاوونو په هکله، چې زموږ ټولنه ورسره د دې لوست د آیتونو او نبوي احادیثو د لارښوونو د نه عملي کولو له امله مخامخ شوې ده، له یو بل سره د محترم استاد په مرسته بحث او خبرې وکړي.

## د لوست گټې او لارښوونې

په دې لوست کې ډېر درسونه او عبرتونه نغښتي دي چې يوې گوښې ته يی اشاره کيږي:

- \* د مسلمانانو د مالونو څخه په ناسمه تو گه د گټې اخیستلو حرمت چې په هرې طریقې سره وي.
  - 💠 د تجارت اباحت، روا والی او هغه ته د خلکو هڅول او تشویقول.
- 💠 پر هغو کسانو باندې رد کول چې د ناپوهۍ او توکل په پلمه کسب او کار منع گڼي.
  - 💠 په بيع او تجارت کې د رضايت او خيار د مسئلې ثابتول.
- د مسلمان لپاره د نفس د وژنې حرمت، که هغه خپل نفس وژنه یا په ناحقه د بل نفس
   وژنه وي؛ ځکه مسلمانان ټول د یوه بدن په څیر دي.
  - 💠 د قاتلانو او مال لوټوونکو لپاره د شدید او دردناک عذاب وعید.



١ ـ لاندې كلمي وژباړئ:

{بالباطل} {تجارة} {عن تراض} {و لا تقتلوا أنفسكم}

۲ـ د مالونو د خوړلو د څو بيلگو چې د باطلو په مفهوم کې داخلې دي د نومونو يادونه وکړئ.

٣ د ﴿ إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاض مِّنكُم ﴾ جمله تفسير او تشريح كړئ.

۴ـ د دې مبارک آيت مخکيني او وروستني آيت څه مسئلې بيانوي؟

۵ـ د ښځو د حرمت، د احکامو د آسانۍ او فطرت په اړوند د آيت د ربط په هکله څه يو هـ.ئ؟

٦ له ﴿أَنْفُسكُم﴾ څخه څه مراد دی او توجیه یې څرنگه ده؟

۷ـ د نفس او مال د حرمت لويوالي په حديث شريف کې څرنگه بيان شوي دي؟

٨ په معامله کې د اسلام علماء د بشپړ رضایت نښه څه شي گڼي؟



زده کوونکي دې د دې لوست لنډيز په يو مخ کې د آيتونو او احاديثو په رڼا کې وليکي او په مختصره توگه دې وژباړي.

### دوه ويشتم لوست

## گډ ژوندون او خواخوري

قال الله تعالى: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا ۗ سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ...﴾ [الفتح: ٢٩]

#### د کلمو معنا

| {وَالَّذِينَ مَعَهُ}           | او کوم کسان چې له هغه سره ملګري دي. |
|--------------------------------|-------------------------------------|
| $\left\{ \hat{ar{l}}$ شِدَّاءُ | ډېر سخت.                            |
| (رُحَمَاءُ}                    | رحم كوونكي او خواخوږي.              |
| {تَرَاهُمْ}                    | ته هغوی وېنې.                       |
| {رُكُّعًا سُجَّدًا }           | درکوع او سجدې په حالت کې.           |
| {يَبْتَغُونَ}                  | غواړي، په لټه او هڅه کې دي.         |
| {فَضْلًا}                      | مهرباني، اجر او ثواب.               |
| {وَرِضْوَانًا}                 | او رضا، خوښي.                       |
| {سِيمَاهُم}                    | نښي او علامي د هغوي.                |

محمد ﷺ د اللهﷺ رسول دی ، او کوم کسان چې له هغه سره ملگري دي هغوی پرکافرانو سخت او په خپلو مينځو کې خواخوږي دي. ته چې کله هغوی <sup>م</sup>کورې په رکوع او سجده، او د الله د فضل او د هغه د رضا په طلب کې يې بوخت مومې. د سجدو نښې نښانې د هغو پر وچوليو موجودې دي چې په هغې سره هغوی بيل پيژندل کيږي.

#### د آیت شرح او څېړنه

﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ دا مبارك آيت د (الفتح) د سورت وروستنی مبارک آیت دی چې په ټولیزه توګه او بیا په ځانګړي ډول وروستۍ نیمایي

برخه یې د مؤمنانو د حالاتو او صفاتو بیانوونکې ده. له دې آیت څخه په وړاندې آیتونو کې د رسول الله ﷺ نه د مسلمانانو د بي ساري اطاعت او فرمانبردارۍ، کوم چې د بېعت الرضوان پر مهال څرګند شو او له دې مطیع امت نه د رضایت اعلان او یادونه شوي ده. وروسته بیا د مسلمانانو د ځلاندې راتلونکي وړاندوینه داسې شوې چې ډېر ژر به دوی سره له ویاړه مکې مکرمي ته ننوځي او څرنګه چې د دوې دين د هدايت دين دې نو پر ټولو اديانو به غالب شي. په پای کې دغه مبارک آيت د مؤمنانو اوصاف بيانوي چې دوی څه ډول کسان دي او په تورات، انجيل او قرآن كې څرنګه تعريف شوي دي، الله تعالى فرمايي: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ﴾ لومړۍ جمله د الله تعالى د پيغمبرﷺ لپاره چې د دى امت قائد او لارښود دى جميل وصف بلل كيږي. له دى څخه به بل لوى وصف څه شي وي چې د عالميانو باچا په بشپړ ټينګار سره دا فرمايي: محمد د الله رسول دی، يعني داسې ونه ګڼئ چې محمد يوازې يو نابغه او يا کوم پوه او عالم دي، بلکې د هغه مقام(له دې صفاتوسربېره) له دوی څخه ډېر لوړ او اوچت دی. هغه د الله تعالى رالېږل شوی او په ځمکه کې د هغه ځانګړي استازي دي. او د جميل وصف دويمه جمله د پيغمبرﷺ مت دي چې دوي د كفر، الحاد او طغيان په مقابل كي ډېر سخت او شديد دي، خو د مؤمنانو پر وړاندې كه هغوی له هر قوم، قبیلی، توکم، ژبی او رنګ څخه وي ډېر خواخوږي، نرم او مهربانه وي، ابن عباس رضي الله عنه فرمايلي دي: له ﴿وَالَّذِينَ مَعَهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ عنه فرمايلي دي: له ﴿وَالَّذِينَ مَعَهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ عنه فرمايلي کې حاضر وو، خو د جمهورو مفسرينو نظر دا دی چې مراد ترې ټول اصحاب کرام دي، دلته د مسلمانانو د لومړنی نسل نه د نمونی په ډول یادونه شوې ده ځکه ټول امت له هغوی څخه پېروي کړې ده او د هغوی پر پله روان دي نو دا صفات لومړی په دوی کې او بيا په ټول امت کی څرګندېږي.

﴿ تَرَاهُمْ رُكَعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا ﴾ د مبارک آیت دا برخه د پېغمبر ﷺ د ریښتینو یارانو د مواصفاتو بل اړخ ته اشاره کوي، یعنی سره له دې چې دوی د کفر، الحاد او طغیان په وړاندې ډېر سخت او شدید دي او د مؤمنانو پر وړاندې نرم او مهربانه دي، دوی هر وخت د الله تعالی په عبادت کې بوخت او مشغول وي د رکوع او سجدې له حالت نه مراد د لمونځ ادا کول دي، د عربي ژبې قواعدو ته په کتلو سره د (تراهم) صیغه د مضارع صیغه ده چې په دوام او استمرار د لالت کوي او پر لمانځه د مداومت او پابندۍ پایله ترې اخیستل

کیږي په دې معنا چې خپل لمونځونه په پابندۍ سره ادا کوي او له فرایضو سربېره نوافل هم ادا کوي. دلته یوه پوښتنه پیدا کیږي چې له دې نرمۍ، خواخوږۍ، شدت، رکوع او سجدې نه موخه او هدف څه شی دی او دوی ولې دغه کارونه ترسره کوي؟ نو د دې پوښتنې ځواب په همدې آیت کې راغلی دی او هغه دا دی چې ﴿یَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللّهِ وَرِضْوَانًا﴾ هغوی په خپلو ټولو کړنو او تحرکاتو سره د الله د فضل، ثواب، رضا او خوښۍ غوښتونکی دي.

﴿سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ سيما د يو شي نښې او علامې ته ويل كيږي. له وجوه څخه مراد وچولي او يا مطلق مخونه دي. كله چې يوانسان ډېرزيات لمونځونه ادا كوي نو الله تعالى يې څېرې ته يوه ځانګړې رڼا ورپه برخه كوي او كله هم د لمونځ كوونكي په وچولي كې د د زياتو سجدو له امله يوه ځانګړې نښه څرګنديږي، نو مفسرين كرام وايي چې كېداى شي له دې دوو رايو څخه يوه مراد وي، خو كه څوك وغواړى چې په خپل وچولي كې قصدا داسې نښه راپېداكړي چې د هغه د سجدو پر كثرت دلالت وكړي نو له دې كار څخه په شريعت كې منع راغلې ده، ځكه دا كار د ريا او ځان ښودنې څرګندونه كوي چې په دې سره د انسان د اعمالو اجر او ثواب له منځه ځي، په هر حال كه د مبارك آيت اشاره د اصحاب كرامو په وچولي كې هماغې ظاهري نښې ته وي نو بياهم مخكينۍ جملې دا څرګنده كړه چې د هغوى موخه او مقصد په خپلو ټولو كړنو سره د الله تعالى د ثواب، رضا او خوښۍ تر لاسه كول و.

# ښېګنه او خواخوږي د آيتونو په رڼا کې

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدُ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَحَافُونَ لَوْمَةَ لَاتِمٍ... (المائده: ۵۴). الله به نور ډير ژباړه: ای مؤمنانو که له تاسې نه څوک له خپل دین نه واوړي (نو وادې وړي) الله به نور ډير داسې خلک پيداکړي چې الله ته ګران وي او الله هغوی ته ګران وي چې له مؤمنانو سره به نرمي کوي او پرکافرانو سختی، د الله په لاره کې به هلې ځلې وکړي اود هيڅ ملامتوونکي له پړې اچولو څخه به نه ويريږي. په دې مبارک آيت کې الله تعالى په څرګند ډول راښيي چې څوک د مسلمانانو پر وړاندې له سختۍ او غوسې څوک د مسلمانانو پر وړاندې له سره رښتيني محبت لري او د دغه محبت نښه دا ده چې الله هم څخه کار اخلي نو دوي د الله سره رښتيني محبت لري او د دغه محبت نښه دا ده چې الله هم

دوی خوښوي، ځکه بنده که هر څومره د الله تعالی د محبت دعوا وکړي خو که دغه دعوی د الله له لوري تایید نشي او هغه ورسره د محبت څرګندونه ونکړی نو دعوا یې بې بنسټه ده. که څه هم د مفسرینو په وینا د دې آیت د نازلیدو لومړی لامل او مصداق حضرت ابوبکر صدیق رضي الله عنه او هغه کسان دي چې د ده ترمشرۍ لاندې د مرتدینو سره وجنګیدل او دا مبارک آیت د قرآن د غیبي خبرونو او معجزو څخه ګڼل کیږي ځکه د کوم شي خبریې چې ورکړی ؤ همغه پیښ شو او د رسول الله له رحلت وروسته یوه ډله خلک له دین څخه وګړ ځیدل او مرتد شول. د مسلمانانو لومړي خلیفه د خپلو یارانو په مرسته له دوی سره جهاد وکړ خو په قرآني الفاظو کې د لفظ عمومیت ته اعتبار او ارزښت ورکول کیږي، نو دا مبارک آیت پر دې دلالت کوي چې الله تعالی د خپلو بندګانو په وجود کې درې صفتونه خوښوي، یو دا چې د مومنانو پر وړاندې نرم خویه او مهربانه وي او د کافرانو په مقابل کې ډیر کلک او شدید. دویم دا چې د الله په لاره کې جهاد وکړي. دریم دا چې د حق په پیروۍ کې د هیڅ ملامتوونکی له ملامتیا څخه ونه ویریږی.

﴿ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا وَيُؤثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ حَصَاصَةٌ ... ﴾ (الحشر: ٩).

دا مبارک آیت د نبي کریم د انصارو یعنې د مدینې منورې د خلکو په ستاینه کې راغلی دی او د هغوی د دوستۍ او مهربانۍ وصف، بلکې د هغوی سرښندنې او ځان تیریدنې د تعظیم او تمجید وړ ګرځوي او فرمایي: او هرڅه چې هغو ته ورکړل شي د هغو څه اړتیا قدرې هم دوی په خپلو زړونو کې نه احساسوي او پرخپل ځان باندې نوروته ترجیح ورکوي اګر که په خپله محتاج هم وي.

قرآنکريم داسې صفتونو ته په درنه سترګه ګوري او ټول دې ته ترغيب او تشويقوي څو په خپله او هم د اسلامي ټولنې په نورو غړيو کې دا صفتونه ژوندي او پيدا کړي او خلک سوله ايز ژوند، نرمۍ او ښو اخلاقو ته راوبولي، پرته له شکه د الله د رسول له له خوا يوه روزله شوې ډله داسې وه چې قرآنکريم يې کيسه داسې کوي: دوی له حده زيات په خپلو منځونو کې مهربانه وو په هره نوې ليدنه کې به يې يو او بل په غير کې نيول سره له دې چې په ځينو چارو کې دوی د نظر او رأيې اختلاف هم درلود خو يو او بل ته په احترام قايل وو حاکمانو په رعيت رحم او شفقت درلود او رعيت حکومت ته تابع او فرمان برداره ؤ، نومسلمانان بايد په هر وخت او زمانه کې همداسې وي.

## د آیت لنډ مفهوم

په ذکر شوي مبارک آیت کې د رسول الله ستاینه او همدارنګه د ده د رښتینو پیروانو تعریف او ستاینه شوې ده. په لومړي پړاو کې د پیغمبرانو د سردار حضرت محمد پیروان او ثابتوي او په دویم پړاو کې څو شیانو ته اشاره کوي: لومړی دا چې د محمد پیروان او صحابه د کافرانو پر وړاندې د دوی د کفر پر اساس ډیر غلیظ، شدید او سخت خویه وو، نه د ذاتي او شخصي دښمنۍ پر اساس، خو د مؤمنو او دیندارو وروڼو پر وړاندې مهربانه او نرم خویه وو. دویم دا چې دوی په داسې شي التزام او پابندي لري چې دوی دې نیکو صفتونو ته هڅوي او هغه د لمانځه اداء کول دي، د پاک قرآن د وینا پربنسټ وان الصالة تُنهی عَنِ هڅوي او هغه د لمانځه اداء کول دي، د پاک قرآن د وینا پربنسټ وان الصالة تُنهی عَنِ الفَحْشَاء وَالْمُنکَرِ العنکبوت: ۴۵] لمونځ انسان له ټولو بی حیاییو او ناوړتیاوو څخه منع کوي حقیقی لمانځه په واسطه مسلمان ورځنی ژغورل کیږي.

دريم دا چې دوی د اخلاص خاوندان دي، يعنې په خپلو کړو وړو سره د الله له رضا پرته بل هيڅ موخه او هدف نه لري. څلورم دا چې د پاکۍ او ايمان نښې د دوی له سر او مخ څخه روښانه څرګندېږي چې خلک يې په سمه توګه پيژندلی شي او د دوی له لوري امن او ډاډ احساسوی.

دا مبارک آیت د لومړنیو مسلمانانو د صفتونو په بیانولو او د مسلمانانو پر وړاندې د دوی په نرمۍ او مهربانۍ باندې د آسماني تایید سره په اسلامی ټولنه کې د خواخوږۍ، ګله ژوند او نرمۍ بنسټونه ږدي او پر دې اساس چې اسلامي امت د حقیقت د لارې د مخکښانو په پیروۍ مکلف دی ګواکي ټول دې نرمۍ ته رابلي او دا د هغوی دیني وجیبه ګڼي نو مسلمانان باید په خپلو کې سوله ایز ژوند ولري، جغرافیوي پولې د مذهبونو او نظریو اختلاف اویا د ژبو، قوم او رنګ اختلاف باید د مینې او ایماني محبت او ښه نیت او په خپل منځ کې د نیکې معاملې خپله ونه ګرځي.

#### فعاليت

زده کوونکي دې په ټولګي کې د مسلمانانو تر منځ د نرمۍ او ګلې ژوند ګټې او د بې ځایه سختۍ او تشدد زیانونه په خپلو کې تر بحث او څیړنې لاندې ونیسې.

## د لوست ګټې او لارښوونې

په پورتني آيت کې ډېرې <sup>م</sup>کټې او لارښوونې شتون لري چې ځينې يې په لاندې ډول دي.

- 💠 د حضرت محمدﷺ د نبوت او رسالت اثبات او تاييد.
- ❖ د ګلې ژوند، ښېګنې او خواخوږي د روحيي په لور د مسلمانانو ترغیب او تشویقکول.
  - 💠 په خشوع، خضوع، رکوع او سجود سره د لمانځه د فضیلت بیانول.
  - 💠 په کړنو، اعمالو او د الله د رضا په حاصلولو کې د اخلاص فضیلت.
- د اصحاب کرامو د مقام او مرتبې لوړوالی او په تورات او انجیل کې د هغوی د اوصافو یادونه.



١- لاندى كلمات وژباړئ.

{ أَشِدَّاءُ }، { رُحَمَاءُ }، { رُكَّعًا سُجَّدًا }، { يَبْتَغُونَ }، { فَضْلًا }، { رضْوَانًا }، { سِيمَاهُم }.

٢- د ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكِّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا

مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ﴾ مبارك آيت دكوم سورت برخه ده؟

٣- په دې آيت کې د صحابه ؤ کرامو څو صفاتو ته اشاره شوې ده؟

۴- قرآن مجيد د رسول الله ﷺ د يارانو د صفاتو په بيانولو سره له مؤمنانو څخه څه غوښتنه کوي؟

۵- د ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثْرِ السُّجُودِ ﴾ جمله تفسير كړئ.

۶- د مسلمانانو دښمني د کفارو له ذات سره ده که دهغوی له کفري صفاتو سره؟

٧- د دې لوست له ګټو اولارښوونو څخه څلور ګټې بيان کړئ.



زده کوونکي دې په خپله خوښه د لاندينيو دوو موضوعګانو په هکله يوه لنډه مقاله وليکي:

۱- په اوسني عصر کې تفاهم او ګه ژوند ته د اسلامي امت اړتيا.

۲- د قرآن مجید د آیتونو په رڼا کې د تفاهم او ګکډ ژوندون فضیلت او ارزښت.

#### درويشتم لوست

# په قران کريم کې نمونه ځوانان

قال الله تعالى: ﴿نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ آَمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى۞ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَنْ نَدْعُوَ مِنْ ذُونِهِ إِلَهَا لَقَدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا﴾ [الكهف: ١٣–١٤]

#### د کلمو معنا

| {نَبَأَهُم}                     | د دوی عجیبه خبر                 |
|---------------------------------|---------------------------------|
| {بِالْحَقِّ}                    | په رښتينولۍ او باور سره         |
| {فِتْيَةٌ}                      | ځوانان وو                       |
| {زِدْنَاهُمْ هُدًى}             | دوی ته مو هدایت زیات کړ         |
| {وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ} | محکم مو کړ زړونه د دوی          |
| {لَنْ نَدْعُو}                  | هیڅکله نه راغواړو او عبادت نکوو |
| {شَطَطًا}                       | بیکاره او دروغ خبره             |

#### ژباړه

موږ د هغو اصلی قصه تاته (ای محمده) اوروو هغوی څوتنه زلمیان وو چې پرخپل پروردګار یې ایمان راوړی ؤ او موږ هغو ته په هدایت کې زیاتوالی ورپه برخه کړ. موږ د هغو زړونه په هغه وخت کې محکم کړل چې کله هغوی پاڅیدل او اعلان یې وکړ چې زموږ رب فقط همغه ذات دی چې د آسمانونو او ځمکې رب دی موږ به له هغه پرته نور کوم معبودان ونه بلو که موږ دغسې وکړو نو بیخي بابیزه خبره به مو کړې وي.

## تفسير

## د آيتونو شرح او څيړنه

یاد شوي مبارک آیتونه د (الکهف) له سورت څخه دي چې څلور ډیرې لویې پیښې رانغاړي: لومړی د کهف د اصحابو کیسه . دویم د هغو خلکو کیسه چې الله ورته دوه سمسور بڼوڼه وربښلي وو. دريم د حضرت موسى الله کيسه د الله دنيک بنده سره او څلورم د ذوالقرنين کيسه. خو د دې سورت ډير آيتونه د کهف د ملګرو په کيسې پورې تړاو لري، چې د ايمان د پياوړتيا يوه بيلګه ده او د دنيا پر مال او ښايست آخرت ته ترجېح ورکوي. د دې کيسې په اتلانو کې د هغو ځوانانو لپاره غوره لارښوونه او اقتداء ده چې د خپلې عقيدې او ايمان لپاره د ظلم او زياتي پر وړاندې دريږي او له يو الله پرته د بل هيچا څخه ويره نه لري.

﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ آَمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى ﴾ وروسته له دې چې په خو وړاندينيو آيتونو کې د کهف د ملګرو کيسې ته لنډه اشاره کيږي او له دې پيښې څخه د الله د يوې عجيبې نښې په عنوان يادونه کيږي، دادي په دې مبارک آيت کې په مفصله توګه د کهف د ملګرو کيسه پيليږي او فرمايې: ﴿ نَعُنْ نَقُصُ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالْحَقِّ ﴾ موږ د دوی زړه وړونکی خبر په رښتينې او حقيقي توګه تا ته ای محمده، بيانوو.

(نبأ) په عربي ژبه کې هغه خبر ته ویل کیږي چې د ستر ارزښت لرونکی وي.

﴿إِنَّهُمْ فِنْيَةٌ آَمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى﴾ (فتية) د (فتی) جمع ده، فتی هغه ځوان ته ویل کیږي چې تر او تازه وي یا د ځوانۍ په اوصافو بشپړ وي، نو د مبارک آیت تفسیر داسې کیږي: هغوی تنکي ځوانان وو د ځوانۍ په صفتونو ستایل شوي چې په خپل پالونکي الله یې ایمان راوړ او موږ د دوی په ایمان کې زیاتوالی راوست، د ایمان له زیاتوالي څخه مراد په ایمان ثابت قدم پاتي کیدل او د الله له لوري د نیک عمل په توفیق مشرف کیدل دي.

﴿ وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَنْ نَدْعُوَ مِنْ دُونِهِ إِلَهًا لَقَدْ قُلْنَا وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَنْ نَدْعُو مِنْ دُونِهِ إِلَهًا لَقَدْ قُلْنَا وَ يَه مِجازِي تَوْكُه په مبارك آيت كې د صبر او زغم وركولو ته ويل كيږي، په دې معنا چې د دوى زړو ته مو د داسې استقامت څخه ډك كړل چې هيڅكله د ظالم پادشاه ويرې اود ښځې، زامنو او ټاټوبې په پريښودلو د دوى قدمونه ونه لړزيدل، البته دا د زړونو تړل او استقامت هغه وخت د دوى په برخه شو چې كله په خپلو پښو ودريدل يعنې ټينګ هوډ يې وكړ او چيغې يې كړې چې ﴿ رَبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ يعنى زموږ پروردګار همغه د اسمانونو او ځمكې پروردګار دى او موږ پرته له هغه بل الله نه پيژنو او له هغه پرته د بل هيڅ معبود لمانځنه نه كوو، ځكه كه داسې وكړو نو په حقيقت كې به مو د حق نه لرې خبره ويلې وي ﴿ لَقَدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا ﴾ (شطط) اصلا هغه څه ته

ويل کيږي چې لرې او ناممکنه وي، په دروغو، دوکې او ظلم يې هم اطلاق کيږي او دا ټولې معنا ګانې د مبارک آيت له لفظ څخه مراديږي.

#### د آيتونو د نزول سبب

د کهف د ملګرو د کیسې په اړوند د آیتونو د رالیرلو لامل دا ؤ چې د مکې مشرکانو د یثرب (مدینې) له یهودیانو څخه وغوښتل چې څو دوی ته د داسې څیزونو لارښونه و کړي چې په هغه سره د الله رسول و ارزوي او په دې توګه یې د رسالت صحت او عدم صحت څرګند کړي. یهودو خبر ورکړ چې د دریو شیانو په اړه له ده څخه پوښتنه و کړئ: لومړی دا چې د کهف د ملګرو کیسه څرنګه وه. دویم د ذوالقرنین او دریم د روح په باره کې، که چیرې هغه دوه لومړنیو پوښتنو ته ځواب وویل اود دریمې په هکله یې چُپتیا غوره کړه نو هغه د الله استازی دی. کله چې مشرکانو دا پوښتنې و کړې نو الله تعالی ورته د اصحاب کهف او ذوالقرنین دواړه پیښې د کهف په سورت کې مفصلا بیان کړې. او د روح په هکله آیت نازل شو چې ﴿قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِیتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِیلًا﴾ [الاسراء: ۸۵] ژباړه: ووایه روح یو امردی چې زما الله پورې اړه لري او تاسې ته علم نه دی درکړې شوې مګر ډیرلږ.

## د اصحاب کهف کیسه

د اصحاب کهف کیسه په لنډه توګه لکه څرنګه چې په کابلي تفسیر کې ټوټه ټوټه راغلې ده داسي بیانوو:

وايي چې دا څو رومې تنکي ځوانان وو چې د کوم ظالم او زورور باچا په وخت کې يې ژوند کاوه چې نوم يې ځينو «د قيانوس»ياد کړی دی. دا باچا په بوت لمانځنه کې ډير غرق ؤ او په ظلم او زياتي سره يې بوت لمانځنه خوروله، خلکو د ده د جبر او عذاب له ويرې او يا د څو ورځو دنيوي ګټو په خاطر خپل مذهبونه پريښودل اود بوت په عبادت مشغول شول په دې وخت کې څو ځوانان چې د حکومت د لويو کورنيو او چارواکو پورې يې تړاو درلود په دې فکر شول چې د مخلوق د خوشحالۍ په وجه د خالق رضا له لاسه ورکول مناسب کار نه دی نو څرنګه چې د دوی زړونه د ايمان او تقوی اود الله د وېرې څخه ډک وو او الله تعالی دی نو د صبر، ثبات، توکل او له مجازي خدايانو څخه د بې زارۍ وسه او توان ورکړې وه نو د باچا پر وړاندې يې هم يوه مستانه چيغه وکړه چې ﴿ اَنَ نَدْعُو مِنْ دُونِهِ إِلَهًا لَقَدْ قُلْنَا إِذًا نو د باچا پر وړاندې يې هم يوه مستانه چيغه وکړه چې

شَطَطُا﴾ او په دې توګه يې خپله زړ ورتيا، خپلواکي او عقيده څرګنده کړه او ټول خلک يې حیران کړل، باچا له یوې خوا د دوی پر ځوانۍ رحم وکړ او له بلی خوا څه چارې او مصلحتونه د دې مانع شول چې دوی سمدستی ووژنی نو په دې وجه یې هغوی ته څو ورځي مهلت ورکړ څو په خپلو کارونو کی فکر او غور وکړي، دوی له مشورې وروسته پریکړه وکړه چې په هر حال خطر خو راته متوجه دی او ارومرو د هغه د ظلم او زیاتي څخه عاجز او قدمونه مو ښوييږي نو مصلحت دا دی چې د ښار په شا او خوا د کوم غره په غارکې پټ شو او ښارته د راستنيدو لپاره يوه مناسبه موقع ولټوو د خپل وړانديز په ټينګار يې دعا وکړه چې يا الله ستا په ځانګړي رحمت زموږ کارونه سم کړه او موږ ته د کاميابۍ او هدايت لاره وښيه او په پای کې زموږ واړه کارونه سم کړه! همغه وه چې له ښاره ووتل او ښار ته نږدې د يوه غړه په يو غار کې پټ شول او په خپلو کې يې يوتن وټاکه چې خپل حالت بدلوي او کله ناکله ښار ته ځی څو خپلی اړتياوې او ضرورتونه له بازاره واخلی اود ښار له حال احوال څخه هم ځان خبر کړي کوم کس چې د دوی له ډلې څخه د دې کار لپاره ټاکل شوی ؤ يوه ورځ يې خبر راوړ چې نن د حکومت جاسوسان په ښار کې زموږ پلټنه کوي او زموږ خپل او خپلوان دې ته اړ باسي چې زموږ پټ ځای هغوته وښيي، په همدې يادونه کې وو چې ناڅا په الهی قدرت پردوی د خوب غلبه راغله او پلټونکو چی هر څومره پلټنه وکړه د دوی پته یی ونه لګوله، ناهیلي شول او له پلټنې څخه لاس په سر شول باچا امر وکړ چې د سرپو(فلز) په تخته د دې ځوانانو نومونه د دوی د کيفيت او احوالو سره يو ځای وليکي او په خزانه کې يې وساتي تر څو راتلونکی نسلونه وپوهیږي چې څو تنه په حیرانوونکی توګه ورک شوي دي ښایی په راتلونکې کې له دوی څخه څه اثر ظاهر شي او کومې عجیبې پیښې ورځنې څرګندې شي. دوی په لمریز حساب پوره درې سوه کاله په همغه غار کې ویده وو چې د سپوږمې په حساب نه کاله ورباندې زیاتیږي ـ له یوې اوږدې مودې څخه وروسته راجګ شول او په خپلو کی یی یادونه وکړه چې موږ به څومره موده ویده شوي یو؟ ځنو وویل چې یوه یا نیمه ورځ (یعنی ډير لږ) نورو وويل چې په دې هکله خبرې کول فايده نه لري الله پوهيږي چې موږ به څومره وخت ویده شوي وو ـ اوس غوره داده کار وکړو یو تن دې دغه روپۍ له ځانه سره واخلي او ښار ته دې لاړ شي اوله يوه دوکان څخه دې حلال او پاک خواړه راوړي، يو تن روپۍ واخستي، ښار ته ولاړ خو دهغه ښار هر څه يې متغير او نوي وموندل ـ ښاريانو چې کله هغه سکه ولیده حیران شول چې د کوم باچا نوم په هغې لیکل شوی او دا به کوم وخت وي. خلکو وپتیله چې دې سړي کوم ځای خزانه موندلې ده، پلټنې په دې هکله دوام وموند تردې چې پیښه د باچا حضورته ورسیده، باچا ځیر شو او هغه پخوانۍ تخته چې د څو ځوانانو هویت او د دوی د ورکې تاریخ ورباندې لیکل شوی ؤ او ډیره زمانه ساتل شوې وه نو خپل حضور ته یې وغوښتل او پلټنه یې پیل کړه او بالآخره وپوهیده چې دا هماغه ورکه ډله ده. په هغه وخت کې په ښار کې د ﴿بعث بعد الموت﴾ په هکله بحثونه او مناظرې روانې وې ځینو ویل له مرګه وروسته څوک بیرته نه راژوندي کیږي، ځینو به ویل بعث یوازې روحانې وي نه جسماني، ځینو دواړه منل ـ د وخت باچا چې یو حق پرست او انصاف کوونکی سړی ؤ غوښتل یې چې کومه بیلګه له کومې لوري نه په دې هکله لاس ته راوړي تر څو د خلکو غوښتل یې چې کومه بیلګه له کومې لوري نه په دې هکله لاس ته راوړي تر څو د خلکو عقل یې په آسانۍ سره ومني نو الله تعالی دا بیلګه دوی ته راولیږله اودا کار ددې لامل شو چې د آخرت څخه انکار کوونکي هم د دې حیرانوونکې پیښې له لیدلو او اوریدلو وروسته د چې د رځی په راتلو ایمان راوړ.

## د آيتونو لنډ مفهوم

دواړه مبارک آیتونه د هغو ځوانانو په هکله دي چې د بشریت په تاریخ کې د اصحاب کهف په نامه مشهور دي، الله تعالی هغوی د بیلګې په توګه د ټولو مسلمانانو او په ځانګړې توګه د ځوانې طبقې لپاره په خپل سپیڅلي کتاب کې ذکر کړي که چېرې تاسې غواړئ چې په خپل دین ټینګ واوسی، که غواړئ چې حق ته پر باطل ترجیح او غوره والی ورکړئ، که غواړئ د آخرت د لاس ته راوړلو لپاره د ظالمانو او متکبرانو له رټنې او تهدید څخه ونه ویریږئ نو په دې ډله پیاوړو ځوانانو پسې اقتداء وکړئ او پوه شئ چې د عالمیانو د خالق او پالونکي غیبي مرسته به ستاسو سره مل او ملګرې وي بلکې تاسوته به ډیرې لویې ویاړنې در په برخه کړي لکه څرنګه چې د اصحاب کهف ملګروته وربښل شوې وې.

له بلې خوا دا آيتونه اودا کيسه په ټوليزه توګه له مرګ وروسته د ژوندانه واقعي بيلګه وړاندې کوي، د روايتونو پر بنسټ په هغه زمانه کې چې دا پيښه رامنځ ته شوې وه وروسته له مرګه د بيا ژوندي کيدو پديدې د آخرت څخه انکار کوونکي د شک او شبهې سره مخ کړي وو او يوه ډله خلک يا مطلقاً د ژوندي کيدو څخه منکروو يا يې د دې دعوه کوله چې يوازې روح ژوندۍ کيږي نه جسم، خو د اصحاب کهف په ويښيدلو سره وروسته له ٣٠٩ کلونو

څخه دا شک او شبهه له منځه ولاړه او خلکو د سر په سترګو ولیدل چې پرته له شکه الله تعالى کولاى شي مړ بدن ته دويم ځلي روح وروبښې او په حرکت يې راولي.

دريم شي چې مبارک آيتونه ورته اشاره کوي دا دی چې د مومنانو لپاره هيڅکله له الله سره شريک راوړل د زغملو وړنه دی او واقعي مسلمان نشي کولای د مشرکانو سره هم نظره او هم عقيده واوسي، شرک کاملا باطل دی او په قرآني تعبير سره (شطط) دروغ، ظلم او له حق او حقيقت څخه لرې ته ويل کيږي.

## په قرآن کریم کې څو نور نمونه ځوانان ابراهیم خلیل الله النکیلا

حضرت ابراهيم الله يغمبر ؤ چې د الله په لاركې د سترو ځان ښندنو په خاطر د خليل الله يعنې د الله د ځانګړي دوست لقب وركړل شو، هغه د ځوانۍ په منګ كې په بشپړې ميړانې سره داسې كارو ته وكړل، چې د نمونه(مثالي)ځوانانو په ډله كې شميرل كيږي. د اتلولۍ له كارونو څخه يې يو دا ؤ چې په كوڅه او بازار كې به د ظالم نمرود له ويرې پرته ګرځيده او بتان چې د نمرود او نمروديانو معبودان وو هغه يې باطل او بې بنسټه بلل. او په دې يې هم بسنه ونكړه او كله چې يې مناسبه موقع ومونده، تبريې راواخست او د باطل پرستو يو يو بت يې مات او له منځه يوړ. هركله چې د بتانو عبادت كوونكي د ظالم باچا په ملتيا راوګرځيدل له داسې عجيبه كار سره مخامخ شول چې هيڅكله يې په ذهن كې هم نه ؤ انځور شوى. كله يې د دې كار له كوونكي څخه پلټنه وكړه يوې ډلې وويل: ﴿سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ چې د دې كار له كوونكي څخه پلټنه وكړه يوې ډلې وويل: ﴿سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ بوتانو بدي يادوي نو دا لوى جرم او ګناه له ده څخه پرته بل چا نه ده كړې. د ابرهيم خليل بوتانو بدي يادوي نو دا لوى جرم او ګناه له ده څخه پرته بل چا نه ده كړې. د ابرهيم خليل او د نمرود د اور بليدنه مشهوره ده.

موخه دا ده څو وپوهیږو چې پاک قرآن هغه د نمونه ځوان په توګه یادوي ځکه چې هغه د باطل په ماتولو او ځپولو کې د ځوانانو لارښود او مقتدا دی.

## اسماعيل ذبيح الطيخة

دا د ابراهیم خلیل زوی دی چې وروسته هغه هم پیغمبر شو، خو مخکې له پیغمبرۍ څخه یې د تنکۍ ځوانۍ په منګ کې داسې لویه سرښندنه د الله حضورته وړاندې کړې ده چې د ذبیح الله (د الله لپاره حلال شوي) لقب ورکړی شوی دی دا پیښه داسې وه چې پلار یې په خوب کې ولیدل چې یوازنی ګران زوی د قربانولو ځای ته وړي اود الله لپاره یې حلالوي. څرنګه چې د پیغمبر خوب حق دی، هغه باید دا خوب عملي کړی وای، خو اندیښنه دا وه چې آیا دا تنکی ځوان سرښندنې ته تیاریږي او یا د زور له مخې دې کار ته لاس واچوي، نو ځکه یې لومړی د ده سره د مشورې لپاره مسئله شریکه کړه. ابراهیم علبه السلام له داسې ځواب سره مخ شو چې د دې ځوان تر ټولو د لوړ ایماني قوت ښکارندوی ؤ. قر آنکریم له دې پیښې څخه داسې یادونه کوي ﴿فَالَمَا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ یَا بُنَيَّ اِنِّي آَرَی فِي الْمَنَامِ آنِّي آَدْبُوكُ فَانْظُرْ مَاذَا داسې یادونه کوي ﴿فَالَمَا الله مُونَ الصَّابِرِین﴾ [الصفات: ۱۰۲]. ژباړه: کله چې هغه(اسماعیل علبه السلام) د هلو ځلو(مرستې کولو) مرحلې ته ورسیده نو ابراهیم علیه السلام ورته وویل:زوی جانه، زه په خوب کې ګورم چې تا حلالوم، ته ووایه چې ستا نظر څه دی؟ زوی یې وویل: پلار جانه، څه چې درته حکم کیږي هغه وکړه. ان شاء الله ما به صابر دی؟

همغه وه چې دا پاک فطرته ځوان تر هغه شیبې پورې چې چاړه یې پرمرۍ راښکل کېده د غره په څیر مستحکم ولاړ و او نوره کیسه یې مشهوره ده. دلته موخه دا ده ترڅو وپوهیږو چې اسماعیل ذبیح الله د قرآني نمونه ځوانانو څخه هغه ځوان دی چې په صبر، زغم اود الله په عبادت او فرمان منلو کې د ټولو مقتدا او لارښود دی.

## يوسف الطيئلا

يوسف السك د يعقوب السك زوى اود اسحق السك لمسى اود ابراهيم السك كړوسى دى چې د پيغمبرۍ نعمت په مسلسله توګه د دې كورنۍ په برخه شوى دى. د حضرت يوسف د ځوانۍ د وخت كيسه چې الله تعالى ورته بې اندازې حسن او ښايست وركړى ؤ په هغه اندازه زړه راښكونكې او له عبرته ډكه ده چې په قرآنكريم كې په احسن القصص يعنې بهترينه كيسه ياده شويده . د دې كيسې د تفصيل ځاى دغه لنډ لوست نه دى يوازې بايد دومره و پوهيږو چې هغه د ځوانانو لپاره ډيره غوره بيلګه ده چې غوښتل يې خپل ځان د اخلاقي مفاسدو له لومو څخه وژغوري. هغه د خپلې ځوانۍ په ډيرو ښايسته ورځو كې ؤ او په ډير غوره ناز او نعمت كې يې ژوند كاوه او د هغه زمانې تر ټولو ښې او لوړې طبقې ښځې ورڅخه وغوښتل چې د زړه مرام يې پوره كړي، خو هغه د بند تنګه او تياره ګوښه په هغه ټولو نعمتونو او

خوندونو غوره کړه او ویې فرمایل: ﴿ مَعَاذَ اللَّهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثْوَايَ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ﴾ [یوسف: ۲۳] ژباړه: په الله له دې بدۍ نه پنا غواړم او بر سېره پر دې زما رب زه ډېر ښه ساتلی یم او ظالمان هېڅکله خلاصېدلی نشي.

که اوسني ځوانان په دې نیکه نمونه پسې اقتداء وکړي پرته له شکه الله تعالی به یې د دنیا او آخرت پایله داسې نیکه کړي او هغو ته به داسې عزت ورپه برخه کړي لکه څرنګه چې یې یوسف علیه السلام ته وربښلی ؤ.

#### فعاليت

زده کوونکې دې په دوه ډلو وويشل شي او په خپلو کې دې د هغو حکمتونو او عبرتونو په هکله بحث او څيړنه وکړي کوم چې د اصحاب کهف له کيسې څخه څرګندېږي.

## د لوست ګټي او لارښوني

په پورتنيو آيتونو کې ځينې ګټې او لارښوونې شته چې عبارت دي له:

- 💠 د کهف د کیسې په نازلیدو سره د حضرت محمدﷺ د رسالت اثبات.
- ❖ د حق خبرې د څرګندولو غوره والی که څه هم په هغه کې د وژلو یا د وهلو او ټکولو او بندي کولو ویره وی.
- د توحید د عقیدې او د سپیڅلې کلمې (لااله الاالله) د بیانولو ارزښت، لکه څرنګه چې
   د اصحاب کهف ځوانانو وویله.
- ❖ له الله پرته د نورو مخلوقاتو د عبادت او لمانځنې بطلان او پر هغه د عقلي او نقلي
   دلیل نشتوالی.
- ❖ د دین او عقیدې د ساتنې په خاطر د الله په لار کې د هجرت د فرضیت او ارزښت ثبوت.
- د ځوانۍ اود هغه د منګ ارزښت، ځکه انسان په دې دوران کې لوی لوی کارونه په
   آسانۍ سره تر سره کولای شي.

د الله په غیبې مرستې سره د رښتینو مؤمنانو د برلاسۍ ثبوت، لکه څرنګه چې یې د اصحاب کهف ځوانانو ته په هدایت کې زیادت وکړ او د دوی زړونه یې ټینګ او ثابت کړل.



١- لاندې كلمي وژباړئ:

{نَبَأَهُم} ، {بالْحَقِّ }، { فِنْيَةٌ }، {وَرَبَطْنَا} ، {شَطَطًا}.

۱- د کهف په مبارک سورت کې څو کيسوته اشاره شوې ده؟

۲- د اصحاب کهف په کیسې پورې د اړوندو آیتونو د نازلیدو سبب څه ؤ؟

٣- د ربط قلوب لفظى معنا او مراد په ذکر شوي آيت کې بيان کړئ؟

۴- د اصحاب کهف کیسه په لنډه توګه بیان کړئ؟

۵- د اصحاب کهف د ویده کیدو موده څو کاله وه؟

۶- د دې لوست د آيتونو له ګټو او لار ښوونو څخه څلور ګټې بيان کړئ؟



زده کوونکي دې په قرآن کريم کې د نمونه ځوانانو د سيرت نه په استفادې سره د (دځان، کورنۍ او ټولنې په اصلاح کې د ځوانانو ونډه)ترسرليک لاندې يوه مقاله وليکي، چې له شلو کرښو څخه کمه نه وي.