

ممنوع است.

curriculum@moe.gov.af

کتب درسی مربوط وزارت معارف بوده، خرید و فروش آن



# عقايد

صنف هفتم (برای مدارس دینی)

سال چاپ: ۱۳۹۸ هـ ش.

#### مؤلفان

- رقيب الله ابراهيمي
- سيد فاضل شاه سادات
  - نعمت الله محمودي
    - نور الله صافی

#### ایدیت علمی و مسلکی

- دکتور شیر علی ظریفی
- دكتور عبدالصبور فخرى

#### ایدیت زبانی

- سيد محمود خليق

## کمیتهٔ دینی، سیاسی و فرهنگی

- پوهندوی دکتور فضل الهادی وزین
  - محمد أصف كوچى

## إشراف

- دكتور شير على ظريفي رئيس پروژهٔ انكشاف نصاب تعليمي





دا عــزت د هــر افغـان دی هــر بچـی يــې قهرمــان دی د بلوڅــو د ازبکــو د ترکمنــو د تاجکــو پامېــريان، نورستانيــان هــم ايمــاق، هــم پشــه يــان لکــه لمــر پــر شــنه آسمــان لکــه زړه وي جـــاويدان لکــه زړه وي جـــاويدان وايــو الله اکبــر وايــو الله اکبــر

دا وطن افغانستان دی کور د سولې کور د تورې دا وطن د ټولو کور دی د پښتون او هنزاره وو د پښتون او هنزاره وو ورسره عرب، کوجنر دي براهوي دي، قزلباش دي دا هيواد به تل ځليږي دا هيواد به تل ځليږي په سينه کې د آسيا به نوم د حق مودې رهبر

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### پیام وزیر معارف

الحمدلله رب العالمین والصلاق والسلام علی نبیه و رسوله محمد وعلی آله وأصحابه أجمعین، أما بعد: نصاب تعلیمی معارف اساس نظام تعلیم و تربیه را تشکیل داده و در رشد و توسعهٔ علمی، فکری و سلوکی نسلهای امروز و فردای کشور نقش بنیادی و سرنوشت ساز دارد.

نصاب تعلیمی با گذشت زمان و تحول و پیشرفت در عرصههای مختلف زندگی، مطابق با نیازهای جامعه، باید هم از نظر مضمون و محتوا و هم از نظر شیوه و روش عرضهٔ معلومات، تطور و انکشاف نماید.

یکی از عرصههای نصاب تعلیمی که مورد توجه جدی برای تجدید نظر و بهبود می باشد، نصاب تعلیمات اسلامی است؛ زیرا از یک جانب، فارغان مدارس دینی به حیث پیشوایان معنوی جامعه، باید محور تلاشهای معارف قرار گیرند و از سوی دیگر نصاب تعلیمات اسلامی شامل عقاید، احکام و هدایات دین مبین اسلام است که به حیث نظام و قانون مکمل، تمام ابعاد زندگی انسانها را در بر گرفته و به عنوان آخرین پیام خالق و پروردگار جهان تا روز قیامت، رسالت رهنمایی و هدایت بشریت را انجام می دهد.

علمای امت اسلامی در طول تاریخ نقش مهمی را در ایجاد، توسعه و غنامندی سیستم تعلیمات و معارف اسلامی مخصوصا انکشاف تدریجی نصاب تعلیمی مراکز و مؤسسات علمی جهان اسلام، ایفاء کرده اند.

مطالعهٔ دقیق در سیر تطور تاریخی علوم و معارف اسلامی در جهان نشان می دهد که نصاب تعلیمی مدارس و مراکز علمی ما، همواره بنا بر ضرورتهای جامعه و در تطابق با احکام ثابت و پا بر جای دین اسلام، که برای همهٔ انسانها در همهٔ زمانها و مکانها می باشد، توسعه یافته است.

کشور عزیز ما افغانستان با سابقهٔ درخشان علمی، روزگاری مهد علم و دانش و جایگاه بزرگترین مراکز علمی عصر بوده و در شکل گیری تمدن بزرگ اسلامی نقش عظیمی داشته است، وجود هزاران دانشمند و عالم در عرصههای مختلف علم و فرهنگ مخصوصاً

در علوم شرعی مانند عقاید، تفسیر، حدیث، فقه، اصول فقه و غیره، گواه واضح آنچه گفته شد می باشد.

همزمان با رشد بیداری اسلامی در عصر حاضر، تعلیمات اسلامی در کشور ما شاهد تحول کمی و کیفی بوده و اطفال و جوانان کشور ما با شوق و رغبت فراوان به طرف مدارس و مراکز تعلیمات اسلامی رو می آورند.

وزارت معارف جمهوری اسلامی افغانستان بر اساس مسؤولیت ورسالت خویش، در مطابقت با احکام قانون اساسی کشور، به منظور رشد و توسعهٔ کمی و کیفی تعلیمات اسلامی و از جمله نصاب آن، اقدامات قابل توجه نموده است.

درین راستا وزارت معارف با دعوت از علماء، استادان و متخصصین باتجربه و قابل اعتماد کشور، به بهبود و انکشاف نصاب تعلیمی پرداخته و کتابهای رایج مدارس تعلیمات اسلامی، را با شرح و توضیح متون، جا بجا ساختن فعالیتها، ارزیابی و تمرینها با معیارهای کتب درسی عیار ساخت.

امیدوارم این تلاشهای قابل تمجید علماء و متخصصان وزارت معارف، در بهبود و انکشاف هر چه بیشتر تعلیمات اسلامی در افغانستان عزیز مفید واقع شده وسبب کسب رضای خداوند متعال قرار گیرد.

وبالله التوفيق دكتور محمد ميرويس بلخى وزير معارف

#### مقدمه

#### استادان گرامی و شاگردان عزیز!

دین مبارک اسلام به عنوان آخرین پیام الهی و کامل ترین نظام زندگی مشتمل است بر یک سلسله باورها و اعتقادات قلبی، سلوک و ارزشهای اخلاقی و احکام و تکالیف عملی. علوم «عقاید»، «اخلاق» و «فقه» به ترتیب عهده دار بیان این بخشهای سه گانه میباشد. و از آنجا که عقاید، شالوده و اساس سایر بخشها را تشکیل میدهد و همهٔ تعالیم دینی اعم از اخلاق، عبادات و احکام، از آن سرچشمه میگیرد، تصحیح وترسیخ عقاید در رأس اولویتهای بندگان قرار دارد.

عقیده است که در زندگی سبب اطمینان میشود، خوشبختی دنیا و آخرت را به بار میآورد، و سبب قبول شدن اخلاق و اعمال می گردد. الله تعالی میفرماید: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَی وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْیِیَنَّهُ حَیَاةً طَیِّبَةً وَلَنَجْزِیَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا یَعْمَلُونَ ﴾ (النحل: ۹۷) ترجمه: کسی که اعمال نیک را انجام داد، مرد باشد و یا زن بشرطی که مؤمن باشد، ما او را در (دنیا) زندگی با سعادت و در (آخرت) پاداش بهتر از آنچه انجام داده عطا می کنیم.

بنا بر این خدای ناخواسته اگر عقیدهٔ کسی درست نباشد، در دنیا به بدبختی و مشکلات مواجه می شود. الله تعالی می فرماید: ﴿وَمَنْ مُوجه می شود، و در آخرت مستحق عذاب الهی می شود. الله تعالی می فرماید: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَی ﴿ (طه: ۱۲۴) ترجمه: کسی که از نصیحت ما (قرآن) روی برگرداند یقیناً (در دنیا) زندگی اش تنگ شود و در روز قیامت او را کور مبعوث کنیم.

از همین جهت بود که رسول اکرم شخصت زیادی از دعوت خویش را به اصلاح عقیده اختصاص داد و قرآن کریم در دورهٔ مکی که سیزده سال را در بر گرفت، توجه خود را بیشتر به اصلاح عقیده و تربیت اعتقادی و ایمانی مردم متمرکز نمود.

پس از رحلت رسول اکرم انیز جایگاه عقاید در میان مسلمانان همواره از اهمیت فوق العاده ای برخوردار بوده است. و زمانی که حرکت تدوین و تألیف در رشتههای مختلف علوم اسلامی، برای پاسخگویی به نیازهای جدید جوامع اسلامی، آغاز گردید، باز هم توجه دانشمندان مسلمان از همه بیشتر به بحثها و مسائل اعتقادی معطوف گردید. و مسلمانان از آن وقت تا امروز، نظر به مقتضای زمان بهترین وقوی ترین کتابها را در بارهٔ

بیان و دفاع از باورهای دینی به رشتهٔ تحریر در آوردند و در اختیار تشنگان و جویندگان علم و دانش قرار دادند.

و از همین جهت بود که ادارهٔ انکشاف نصاب تعلیمی وزارت معارف جمهوری اسلامی افغانستان، گنجانیدن مضمون عقاید را در دورهٔ متوسطهٔ مدارس دینی از جملهٔ ضروریات تشخیص داد و برای هر کدام از صنوف هفتم و هشتم و نهم، اقدام به تألیف کتاب مستقل و جداگانه در این باب نمود. شایان ذکر است که تألیف کتابهای صنوف هفتم و هشتم به زبان پشتو و دری و کتاب صنف نهم به زبان عربی صورت گرفت. خداوند برای مؤلفین و مدرسین این کتب پاداش کامل نصیب فرموده دانش آموزان عزیز را از آن بهره مند نماید و منفعت آن را عام بگرداند.

و الله ولى التوفيق

# فهرست

| صفحه | عنوان                    |
|------|--------------------------|
| 1    | علم عقاید                |
| ۴    | ایمان به وجود الله تعالی |
| Υ    | وحدانيت الله تعالى       |
| ٩    |                          |
| ١٣   |                          |
| ١٧   |                          |
| ۲۰   |                          |
| 74   |                          |
| ۲۷   |                          |
| ٣٠   |                          |
| ٣۴   |                          |
| ٣٨   |                          |
| ۴١   |                          |
| 45   |                          |
| ۵١   |                          |
| ۵۳   | معجزه و کرامت            |
| ۵۶   |                          |
|      |                          |
| ۶۲   |                          |
| ۶۷   |                          |
| ٧٠   |                          |
| ٧٣   |                          |
| YY   |                          |
| ۸٠   |                          |
| ۸۲   |                          |

| λ۵  | جهنم                                    |
|-----|-----------------------------------------|
|     | نواقض ایمان ( ۱ )                       |
|     | ر کی اصغرشرک اصغر                       |
|     | ر<br>نواقض ایمان ( ۲ )نواقض ایمان ( ۲ ) |
|     | ر                                       |
|     | ر ر<br>بدعتبدعت                         |
|     | مقام اصحاب پیامر عَلِیْلُهُ             |
| 1 1 | مقام الصحاب پيامر عايس                  |

#### درس اول

# علم عقايد

احکام شرعی به صورت عموم به دو بخش تقسیم می شود: یکی احکام اعتقادی و دوم احکام عملی. ۱\_ احکام اعتقادی: احکامی است که به عقیده ارتباط دارد و به آن احکام اصلی نیز گفته می شود، مانند باورداشتن به وجود و توحید الله ﷺ، نبوت و روز آخرت.

۲\_ احکام عملی: عبارت از احکامی است که به اعمال ارتباط داشته و به آن احکام فرعی نیز
 گفته می شود ؛ مانند: فرضیت نماز، حرام بودن زنا و امثال آن.

مسائلی که در نوع اول از آن بحث می شود، به آن علم توحید وصفات گفته می شود و مسائلی که در بخش دوم از آن بحث می شود، به آن علم شریعت واحکام گفته می شود؛ ما در این کتاب از نوع اول؛ یعنی از علم توحید وصفات بحث می کنیم.

### تعريف عقايد

كلمهٔ عقاید جمع عقیده است كه در لغت به معنای بستن، محكم شدن وگره زدن میباشد.

و در اصطلاح شرع: عقیده، ایمان جازم (اقرار بر زبان و تصدیق آن به قلب) است، به الله تعالی و به صفات او، و به هر آن چیزی که نبی کریم ﷺ از آن خبر داده و آن به روایت صحیح نقل شده باشد.

## توضيح تعريف

عقیده نام ایمان جازم است، که تصدیق به قلب و اقرار بر زبان است، به این که الله تعالی حق است، و ایمان داشتن به هر آن چیزی است که برای الله تعالی در الوهیت، ربوبیت، اسماء و صفات او تعالی واجب است، و ایمان جازم است به ملائکه الله تعالی، و به کتابهای الله تعالی، و به رسولان الله تعالی، و به روز قیامت، و به اندازهٔ خیر و شر که از جانب الله تعالی است، و هر آن چیزی که به نصوص صحیحه ثابت شده باشد که عبارت است از اصول دین و امور غیب، و تسلیم شدن به اوامر رسول الله ﷺ (پیروی و اطاعت کردن آن حضرت ﷺ).

#### فعاليت:

عقيده داشتن به الله تعالى چه معنى دارد؟

#### موضوع علم عقايد

موضوع علم عقاید اسلامی، اصول شش گانه ایمان است که عبارت اند از: ایمان به الله تعالی، ایمان به ملائک، ایمان به کتب آسمانی، ایمان به پیامبران الهی، ایمان به روز آخرت (به حساب، بهشت و دوزخ) و ایمان به تقدیرخیر و شر.

#### غرض علم عقايد

غرض از علم عقاید، رستگاری و نیک بختی انسان در دنیا وآخرت میباشد؛ زیرا کسی که به کتاب الله کله و سنت پیامبر الله ایمان داشته و به آن عمل کند هرگز در دنیا و آخرت ناکام نمی گردد.

به سبب یاد گرفتن این علم، عقیدهٔ انسان استوار می شود و حقایق را در بارهٔ خود، کائنات و خالق خود به نحوهٔ درست می شناسد.

فعالیت: شاگردان راجع به تعریف، موضوع و غرض علم عقاید بحث نمایند.

#### نامهای علم عقاید:

علم عقاید به نامهای دیگری نیز یاد می شود ؛ چون علم توحید، اصول دین، فقه اکبر و غیره.

## ارزش علم عقايد

علم عقاید در میان علوم دیگر از جایگاه مهم برخوردار است؛ زیرا شرافت و برتری هر علمی وابسته به موضوع آن علم میباشد. موضوع علم عقاید همان گونه که قبلا توضیح داده شد عبارت از توحید الله ﷺ و بیان صفات او تعالی و نشانه های قدرت الهی، حقوق الله ﷺ بر بنده گان و مسائل غیبی است پس علم عقاید یکی از شریف ترین علوم میباشد.

علم عقاید از یک طرف ذریعه دلایل قطعی و سمعی (قرآن و حدیث) ثابت میگردد و از سوی دیگر اساس همه علوم شرعی را تشکیل میدهد. به عبارت دیگر میتوان گفت که عقاید اسلامی اساس و تهداب دین اسلام را تشکیل میدهد.

#### حكم علم عقايد

فراگیری علم عقاید فرض عینی و فرض کفایی میباشد.

۱ – فرض عینی: به صورت اجمالی بر هر فرد مسلمان؛ مرد و زن فرض عین است، تا به هر آنچه پیامبر اکرمﷺ خبر آن را از جانب الله تعالی آورده ایمان بیاورد؛ مانند: توحید، رسالت، بهشت، دوزخ، روز قیامت، فرضیت نماز، حج، روزه و چیزهای دیگر.

7. فرض کفایی: فراگیری و آموزش دلایل علم عقاید به صورت تفصیلی و تخصصی، فرض کفایی است. به گونهٔ مثال: فهمیدن و آگاهی از دلایلی که به صورت مشخص خبر از جنت، دوزخ، روز قیامت میدهند و فرضیت احکامی مانند روزه، حج و چیزهای دیگر را ثابت میسازند، فرض کفایی میباشد.

**فعالیت:** شاگردان در مورد فضیلت و حکم فرا گیری علم عقاید باهم در چهار گروپ بحث نمایند و نتیجه را نماینده هر گروپ برای دیگران توضیح کند.



- ۱. عقیده راتعریف کنید.
- ٢. موضوع علم عقايد چيست؟
- ٣. غرض علم عقاید چه میباشد؟
- ۴. علم عقاید چه اهمیتی دارد؟ بیان کنید.
  - ۵. حکم علم عقاید را بیان نمایید.



شاگردان در باره علم عقاید مقاله ای بنویسند که از شش سطر کمتر نباشد.

#### درس دوم

# ايمان به وجود الله تعالى

آیا جهان، آسمانها و کائنات خود به خود پیدا شده اند یا ذاتی وجود دارد که همه جهان آفریدهٔ اوست و پدیدههای هستی را که در آن هیچ ناهماهنگی وخللی وجود ندارد منظم نگهمیدارد؟

### دلایل وجود الله تعالی

دلایل نقلی (آیات قرآن کریم و احادیث شریف پیامبر) و عقلی زیادی وجود دارد که وجود الله تعالی را ثابت می سازد. برخی از آن دلایل را در زیر به بحث می گیریم:

#### دلیل نقلی

در قرآن كريم دلايل زيادى براى اثبات وجود الله تعالى ذكر شده است. چنانچه الله تعالى مى فرمايد: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مى فرمايد: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاءِ مِنْ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَا عَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَا عَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَا عِنْ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَا عَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مَنْ مَا عَلَى اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة ١٤٣-١٤٣]

ترجمه: و خدای شما، خداوند یگانه، است؛ که غیر از او معبودی نیست! اوست بخشندهٔ مهربان. بدون شک در آفرینش آسمانها و زمین و در پی یک دیگر آمدن شب و روز، و کشتیها که در دریا به سود مردم در حرکت اند، و آنچه خداوند از آسمان آب نازل کرده که بدان زنده نموده زمین را پس از مرگ آن، وگسترده درآن انواع جنبنده گان را و (همچنین) در تغییر مسیر بادها و ابرهایی که میان زمین و آسمان مسخرند، نشانههایی است (از ذات پاک خدا و یگانه گی او) برای مردمی که عقل دارند.

## صورت استدلال بر آیات فوق

آیات فوق به صراحت دلالت دارد که الله تعالی معبود یگانه بوده و به صفت «رحمن و رحیم» ستایش شده است. این آیات برای اثبات وجود و یگانه گی الله تعالی، دلایل زیادی را از راه فکر کردن در مخلوقات مختلف بیان کرده است.

این همه موجود جهان هستی که بر اساس نظم و قانون خاصی حرکت میکنند، حتماً یک پیدا کننده، ناظم و هم آهنگ کننده ای دارند و در غیر آن، هر چیزی باید بی نظم می بود.

آیات بالا همانگونه که دلایل نقلی است دلایل عقلی هم محسوب گردیده و وجود خدای متعال را به اثبات می رساند.

فعالیت: شاگردان به شکل گروهی برای وجود الله تعالی دلایل نقلی دیگری نیز ذکرنمایند و نمایندهٔ گروه، دلایل ذکر شده را برای دیگران بیان کند.

#### دلایل عقلی وجود الله تعالی

دلایل عقلی زیادی بر وجود الله تعالی دلالت دارد. به صورت نمونه به مباحثه یی که میان امام ابوحنیفه و عده ای از افراد دهری (منکر وجود خداوند) راجع به وجود الله تعالی اتفاق افتاده است توجه کنید: مباحثه از این قرار است که چند شخص دهری که به وجود خدا باور نداشتند نزد امام ابوحنیفه و آمده و راجع به وجود الله تعالی پرسشهایی کردند. (نیت آنان به شک انداختن امام بود). امام ابوحنیفه و راجع به وجود الله تعالی پرسشهایی کردند. (نیت آنان به شک اندان به این پرسیدند: آن، چه اتفاقی است؟ ابوحنیفه و به آنان گفت: شخصی برای من خبرداده که این جا یک کشتی یی است که راننده و تنظیم کننده ای ندارد، اما خود به خود در دریا حرکت می کند، و یک کشتی یی است که راننده و تنظیم کننده ای ندارد، اما خود به شهرهای دیگر منتقل می کند، و خود در ساحل پهلو می گیرد و به خودی خود همه وسایل را به شهرهای دیگر منتقل می کند، و بدون دخالت کس دیگری کالا را تخلیه کرده و هرچیزی مانند خرما، لوازم شیشه یی و دیگر اجناس را به ترتیب در قطار جداگانه می گذارد. و اجناس درون این کشتی هرگز به هم مخلوط نمی گردند.

آنها گفتند: آیا شما این خبر را پذیرفته اید؟ این چنین سخنی را جز دیوانه کس دیگری نمیپذیرد. روشن است که کشتی خود به خود این کارها را انجام داده نمیتواند. امام ابوحنیفه عشی به آنها گفت: در حالی که این سخن را قابل پذیرش نمیدانید پس چگونه میتوانید بپذیرید که این جهان با این همه عظمت، تنوع، زیبایی و نظم، خود به خود و بدون داشتن یک آفریدگار حکیم، دانا و توانا به وجود آمده باشد؟

دلایل عقلی دیگری نیز وجود دارد که به وجود الله تعالی دلالت میکنند. زیرا هرچه آفریدهٔ الله تعالی است، همه دلیل به وجود الله تعالی میباشد؛ بگونه ای که اگر انسان به هریک از موجودات فکرکرده و باندیشد، به صورت حتمی خواهد گفت: ﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [آل عمران: ۱۹۱]

ترجمه: الها! این را بیهوده نیافریده یی! پاکی است ترا! ما را از عذاب اتش نگاه دار!.

#### ذات الله تعالى قديم است

ذات الله تعالى قديم است، هميشه بوده و هميشه مىباشد، وجودش نه ابتدا دارد و نه انتهاء. الله تعالى در اين باره مىفرمايد: ﴿هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ ﴾ [الحديد: ٣] ترجمه: «او اول و آخر است» يعنى الله تعالى اول است ابتداء ندارد، و آخر است انتهاء ندارد.

## حكم ايمان داشتن به وجود الله تعالى

ایمان آوردن و باور داشتن به وجود الله تعالی و یقین کردن به آن، فرض قطعی و عینی است و هر آنکه منکر وجود الله تعالی گردد، از اسلام خارج گردیده و کافر شناخته می شود.

فعالیت: شاگردان راجع به وجود الله تعالی دلائل عقلی دیگر ذکر نمایند.



١. آيا جها ن خود به خود پيدا شده است؟

۲. یک دلیل نقلی برای اثبات وجود الله تعالی ذکر کنید.

٣. یک دلیل عقلی برای اثبات وجود الله تعالی بیاورید.

٠٤حکم ايمان داشتن به وجود الله تعالى چيست؟



شاگردان راجع به وجود الله تعالى مقالهٔ اى بنویسند که از پنج سطرکم نباشد.

#### درس سوم

# وحدانيت الله تعالى

آفریدگار همهٔ مخلوقات تنها الله تعالی است. الله تعالی در ذات وصفات خود هیچ شریکی نداشته و به هیچ کسی محتاج نیست بلکه همهٔ مخلوقات به حق تعالی محتاج اند. خداوند همهٔ مخلوقات را آفریده و ذات پاکش قدیم میباشد.

#### تعريف توحيد

توحید در لغت به معنای یکی دانستن است. و در اصطلاح یکی دانستن الله تعالی را توحید می گویند.(۱)

#### شرح تعريف

توحید الله تعالی این معنا را دارد که الله تعالی در ذات و صفات یکتا و یگانـه است، و بـرای الله تعـالی شریک و مانندی وجود ندارد.

#### اقسام توحيد

علما در روشنی آیات قرآن کریم و احادیث نبوی توحید را به سه گونه تقسیم کرده اند:

۱. توحید ربوبیت

٢. توحيد الوهيت

۳. توحید اسماء و صفات

فعالیت: شاگردان راجع به توحید الله تعالی بایک دیگرمباحثه کنند.

#### توحید ربوبیت

توحید ربوبیت یعنی عقیده داشتن به این که فقط الله تعالی خالق، رازق، تدبیر کننده، عزت دهنده، ذلیل کننده و رسانندهٔ خیر و شر و متصرف فوق اسباب بر جمیع اشیاء میباشد.

پس خداوند پاک خالق، مالک و مددگار است.



<sup>1-</sup> شرح العقيدة الطحاوية- (٨/١)

#### دلیل اثبات توحید ربوبیت

الله تعالى در قرآن كريم مىفرمايد: (اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ) [الزمر: ٦٢] ترجمه: خدا آفريدگار هر چيزى است و اوست كه از هر چيزى حفاظت مىكند.

همچنان مى فرمايد: ﴿وَقُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الذُّلِّ وَكَبِّرُهُ تَكْبِيرًا﴾. [الإسراء: ١١١]

ترجمه: «و بگو ستایش خدایی را که نه فرزندی گرفته و نه در جهانداری شریکی دارد و نه خوار بوده که [نیاز به] دوستی داشته باشد و او را بسیار بزرگ شمار.»

پس معنای توحید ربوبیت این است که باید تمام حوائج دنیوی و اخروی، تنها از الله تعالی خواسته شود و از گرفتن دیگر متصرفین و کمک کننده گان به صورت جدی اجتناب شود.

همچنان الله تعالى مىفرمايد: ﴿ وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يَمْسَسْكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾. [الأنعام: ١٧]

**ترجمه**: و اگر خدا به تو ضرری برساند، کسی جز او برطرف کننده آن نیست و اگر خیری به تو برساند پس او بر هر چیزی تواناست.

در جاى ديگر مىفرمايد: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِى وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾.[البقرة: ١٨٦]

**ترجمه**: هرگاه بندگان من از تو در باره من بپرسند [بگو] من نـزدیکم و دعـای دعاکننـده را بـه هنگامی که مرا بخواند، اجابت می کنم پس [آنان] باید به فرمان من گردن نهند و به مـن ایمـان آورند، تا اینکه رهیاب شوند.

فعالیت: شاگردان در مورد توحید ربوبیت یک دلیل عقلی بیاورند.



۱. توحید را تعریف کنید.

۲. توحید به چند قسم است؟

۳. مراد از توحید ربوبیت چیست؟

۴. یک دلیل نقلی برای توحید ربوبیت ذکر کنید.

#### درس چهارم

# توحيد الوهيت

آیا جز الله تعالی کس دیگری مستحق پرستش است؟ بنده از چه کسی باید کمک بخواهد؟ سرعجز به چه کسی باید فرود آورده شود؟

#### تعريف الوهيت

" اله " در لغت به معبود گفته می شود ؛ الوهیت صفت الله تعالی است. معنای توحید الوهیت این است که تنها الله تعالی مستحق و لایق پرستش است و غیر از او تعالی هیچ کس و هیچ چیز دیگر استحقاق پرستش را ندارد.

#### شرح تعريف

مستحق عبادت تنها ذات الله تعالى است. يگانه ذاتى كه بايد در برابر او سر تعظيم فرود آورد، الله متعال مىباشد. تنها دستور او را بايد پذيرفت و آنچه را كه او منع نموده است، نبايد انجام داد. داشتن چنين باورى به الله تعالى همان توحيد الوهيت مىباشد. و اين توحيد، عبادت (يكتا پرستى) هم گفته شده است.

## توحيد الوهيت

توحيد الوهيت يعنى باور داشتن بر اين كه تنها الله تعالى لايق عبادت است.

#### معنای عبادت: عبادت در شریعت به دو معنا آمده است:

- ۱. **به معنای خاص**: عبادت به معنای خاص عبارت است از نماز، روزه، زکات، حج، و امثال آنها. همچنان کارهایی که هدف از آن تنها بجا آوردن امر پروردگار باشد و به کارهای عادی روزمره تعلق نداشته باشد، در مفهوم عبادت داخل است.
- ۲. عبادت به معنای عام: عبادت به معنای عام به این گفته می شود که در تمام ابعاد زنده گی امر پروردگار قبول شود، خواه عبادت به معنای خاص باشد یا معاملات باشد و یا احکام زنده گی خانواده گی باشد و یا احکامی که به امنیت، سیاست، اقتصاد و غیره امور زنده گی تعلق دارد. یک انسان وقتی موحد کامل شمرده می شود که در تمام ابعاد زنده گی اطاعت الله را بکند، و تمام عادتها و نظریاتی را که با دین مبین اسلام در تضاد اند، رد کند.

#### دلايلي اثبات توحيد الوهيت

دلایل اثبات توحیدالوهیت در قرآن کریم واحادیث پیامبر اکرمﷺ زیاد است، در اینجا بعضی از این دلایل را ذکر میکنیم:

دلايل از قرآن كريم: الله تعالى مى فرمايد: ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] ترجمه: خداست كه هيچ معبودى جز او نيست، و او زنده و برپا دارنده است.

الله تعالى در آیت مبارک دیگری نیز می فرماید: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُکُمْ یُوحَی إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُکُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ ﴾ [الکهف: ١١٠] ترجمه: بگو: من فقط بشری هستم مثل شما (امتیازم این است که) به من وحی می آید که معبودتان معبود یگانه است.

و نيز الله تعالى در سورة اخلاص مى فر مايد: (قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴾ [الإخلاص: ١، ٢] توجمه: بكو: خداوند، يكتا و يكانه است، الله بى نياز از همه است.

همچنان الله تعالى در آیت دیگرى مىفرماید: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّینِ قَدْ تَبَیَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَیِّ فَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى﴾ [البقرة: ٢٥٦]

ترجمه: در دین هیچ اجباری نیست و راه از بیراهه بخوبی آشکار شده است، پس هر کس به طاغوت کفر ورزد و به خدا ایمان آورد، به یقین به دستاویزی استوار که آن را گسستن نیست، چنگ زده است.

تعريف طاغوت: طاغوت به كسى گفته مى شود كه در مقابل الله تعالى پيروى او مى شود. اگر انسان باشد و يا بت و يا چيز ديگرى. در يک حديث شريف آمده است كه: «عَنْ مُصْعَبِ بن سَعْدٍ، عَنْ عَدِيِّ بن حَاتِم، قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَفِي عُنُقِي صَلِيبٌ مِنْ ذَهَب، فَقَالَ: "يَا عَدِيُّ اطْرَحْ هَذَا الْوَثَنَ مِنْ عُنُقِكَ"، فَطَرَحْتُهُ، فَانْتَهَيْتُ إِلَيْهِ وَهُوَ يَقْرَأُ سُورَةَ بَرَاءَةٌ، فَقَرَأً هَذِهِ الآيةَ: عَدِيُّ اطْرَحْ هَذَا الْوَثَنَ مِنْ عُنُقِكَ"، فَطَرَحْتُهُ، فَانْتَهَيْتُ إِلَيْهِ وَهُوَ يَقْرَأُ سُورَةَ بَرَاءَةٌ، فَقَرَأً هَذِهِ الآيَةَ: ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَهُ وَيُحِلُّونَ مَا حَتَّى فَرَغَ مِنْهَا، فَقُلْتُ: إِنَّا لَسْنَا لَعْبُدُهُمْ، فَقَالَ: "أَلَيْسَ يُحَرِّمُونَ مَا أَحَلَّ اللَّهُ فَتُحَرِّمُونَهُ وَيُحِلُّونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ، فَتَسْتَحِلُّونَهُ؟" قُلْتُ: بَلَى، قَالَ: "فَتِلْكَ عِبَادَتُهُمْ» (1)

ترجمه: مصعب بن سعد از عدی بن حاتم روایت کرده است که گفت: نزد پیامبر عاضر شدم در حالی که در گردنم صلیبی از طلا آویخته بود. پیامبر گفت: این بت را از گردنت دور بیفگن. من آنرا دور افگندم. وقتی نزدیک پیامبر پر رسیدم، آیاتی از سورهٔ براءت را تلاوت می کرد، آیت

١ المعجم الكبير للطبراني - (١٢ / ٧)

﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ ... ﴾ را تلاوت نمود تا آنکه از آن فارغ گردید. من گفتم: ما آنها را پرستش نمی کنیم، فرمود: مگر آنچه را خداوند الله علال گردانیده، حرام نمی سازند و شما هم آن را را حرام قرار می دهید، و آنچه را خداوند حرام گردانیده، حلال جلوه می دهند و شما هم آن را حلال می پندارید؟ گفتم: آری، فرمود: همین کار به مثابهٔ پرستش آنها می باشد.

حدیث شریف: شمار زیادی از احادیث شریف به توحید الوهیت دلالت می کند که از آن میان حدیث جابربن عبدالله —رضی الله تعالی عنهما – را ذکر می کنیم: رسول الله شخص هنگام گفتن تلبیه حج به صدای بلند گفتند: «لَبَیْكَ، اللَّهُمَّ لَبَیْكَ، لَبَیْكَ، لَبَیْكَ لاَ شَرِیكَ لَكَ لَبَیْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ، وَالنَّعْمَةَ لَكَ، وَالنَّعْمَةُ لَكَ، وَالْمُلْكَ لاَ شَرِیكَ لَكَ لَبَیْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ، وَالنَّعْمَةُ لَكَ، وَالْمُلْكَ لاَ شَرِیكَ لَكَ بَرْجِمه: به فرمانبرداری تو ایستاده ام. ای الله به هرآنچه تو برما فرستاده یی به اطاعت ازآن آماده ام. ای ذاتی که هیچ شریکی ترا نیست به اطاعت تو ایستاده ام. به یقین همه ستایشها تنها شایسته توست وهمه نعمت ها، خاص ازجانب توست. پادشاهی خاص از آن توست و تراهیچ شریکی نیست.

دلیل عقلی: هر انسانی که از عقل سلیم برخوردار است و یقین دارد که الله تعالی مخلوقات را آفریده است و سنجش و تدبیر همهٔ هستی کار اوست و نیز باور دارد که هیچ کسی قادر به آفرینش چیز اندکی هم نیست و نمی تواند سود وزیانی به کسی برساند، مناسب این است تا به این نیز اعتراف و اقرار کند که تنها ذاتی مستحق عبادت و شایستهٔ هرگونه پرستشی می باشد، همانا

ا صحيح مسلم -

حق تعالى است و بس. تنها الله تعالى بايد پرستش شود و شكر و سپاس او به جا گردد و تنها الله متعال حق دارد كه چيزهايى را براى بندگان حلال قرار دهد وچيزهايى را حرام گرداند.

فعالیت: شاگردان برای توحید الوهیت دلایل دیگری نیزبیاورند.

#### حكم توحيد الوهيت

ایمان به توحید الوهیت (یکتا پرستی) فرض قطعی است و منکر آن کافرمی باشد.



١. توحيد الوهيت راتعريف كنيد.

۲. توحید الوهیت چه رامی گویند؟

٣. دلايل توحيد الوهيت را بيان نماييد.

۴. طاغوت را تعریف کنید.

۵. حکم توحید الوهیت چیست؟

# کار خانه گی

شاگردان راجع به توحید الوهیت مقاله ای بنویسند که از شش سطر کم نباشد.

#### درس ينجم

# توحید اسماء و صفات

باور و ایمان به نام و صفات پروردگار و عقیده بر اینکه خداوند شبیه و مانند و همتا ندارد، توحید اسماء و صفات است.

الله تعالی دارای نامهای نیک است. به طور اجمالی به نامهای الله تعالی باور داشتن جزئی از عقیدهٔ اسلامی میباشد و کسی که به طور مفصل از نامهای الله تعالی آگاهی یابد، الفاظ آن نامها را حفظ نماید و به معنایش علم حاصل کند، مستحق اجر بزرگ می گردد.

#### تعریف اسماء و صفات

اسماء جمع اسم است، و اسماء الله تعالى به آن الفاظ اطلاق مى شود كه در قرآن كريم و احاديث نبوى ذكر شده باشد و به ذات الله تعالى دلالت كند، مانند: رحمان، رحيم، غفور، ودود و مانند اینها.

صفات جمع صفت است و صفات خداوند آن معانی کاملهٔ است که خداوند متعال در قرآن کریم به آن خود را وصف کرده باشد و رسول از از را در احادیث خود بیان کرده باشد، مانند: علم، قدرت، اراده و مانند اینها.

#### اقسام اسماء الله علله

نامهای الله تعالی به دو گونه است:

نامهاى ذاتى: كه تنها به ذات الله تعالى دلالت مى كند. مانند " الله".

نامهای صفتی: که به ذات و صفت الله تعالی دلالت می کند: مانند عالم، قدیر، رازق، و مانند این ها.

#### فرق بین نامهای صفتی و صفات الله تعالی

نامهای صفتی خداوند متعال با صفات الله تعالی در معنی و عدد فرق دارند:

۱. فرق آنها در معنی: مثلیکه در بالا ذکر شد، نامهای صفتی خداوند متعال به ذات و صفت او تعالی دلالت می کند؛ زیرا هر نام صفتی الله تعالی به ذات و به صفتی که قایم به ذات الله تعالی باشد، یکجا دلالت می کند، مثلاً: قادر به قدرت، علیم به علم، حکیم به حکمت، سمیع به سمع، و بصیر به بصر دلالت می کند.

پس اسم صفتی به ذات و صفت هر دو دلالت می کند و صفت تنها به یک چیز دلالت می کند.

۲. فرق آن در عدد: صفات الله تعالى از اسماء او تعالى بیشتر است؛ زیرا هر اسم صفتی یک صفت همرای خود دارد و بعضی صفات به افعال تعلق دارد و افعال الله تعالى انتهاء ندارد، مثلاً: اخذ، (گرفتن) تسخیر، (مسخر کردن) امساک، (بند کردن) و بطش، (سخت برای جزا و عقاب گرفتن) و مانند اینها، زیرا این افعال در قرآن کریم برای الله تعالی ثابت اند، (۱) مگر ما نمی توانیم به اساس این صفات، نامهای آخذ، مسخر، ممسک و باطش به الله تعالی ثابت کنیم، زیرا اسماء الله تعالی توقیفی اند و هیچکس نمی تواند از خود یک نام به الله تعالی بر گزیند.

## دلایل ثبوت نامهای الله تعالی (اسماءالله )

آیات زیادی از قرآن کریم واحادیث رسول اللهﷺ بر نامهای الله متعال دلالت بر این دارد:

#### قرأن كريم

الله تعالى در قرآن كريم مىفرمايد: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٠]

**ترجمه**: و برای خدا، نامهای نیک است، خدا را به آن (نامها) بخوانید! و کسانی را که در اسماء خدا تحریف می کنند، رها سازید؛ بزودی جزای اعمالی را که انجام می دهند، خواهند دید.

الله تعالى درآیت مبارک دیگری می فرماید: ﴿قُلِ ادْعُوا اللهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَیّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَی﴾ [الإسراء: ١١٠] توجمه: بگو: «الله» را بخوانید یا «رحمان» را، هر کدام را بخوانید، برای او نامهای نیک است.

این آیه کریمه اشاره به این می کند که نامهای الله تعالی ثابت است وهمه این نامها به الله ﷺ که یکتا است، دلالت می کند.

## حدیث شریف:

در حديثى چنين آمده است: أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَمِعَ رَجُلًا يَقُولُ: « اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِأَنَّكَ أَنْتَ اللَّهُ الْأَحَدُ الصَّمَدَ الَّذِي لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوًا أَحَدٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : لَقَدْ سَأَلَ اللَّهَ بِاسْمِهِ الْأَعْظَمِ الَّذِي إِذَا سُئِلَ بِهِ أَعْطَى وَإِذَا دُعِيَ بِهِ أَجَابَ» (") لَلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : لَقَدْ سَأَلَ اللَّهَ بِاسْمِهِ الْأَعْظَمِ الَّذِي إِذَا سُئِلَ بِهِ أَعْطَى وَإِذَا دُعِيَ بِهِ أَجَابَ» (") ترجمه: يبامبر اكرم ﷺ از شخصى شنيد كه مى گفت: يا الله من از تـو سـؤال مـى كـنم، كـه الله

١ -الله تعالى مي فرمايد: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ ﴾ (البقرة : ٣٣)، ﴿أَلَمْ تَنَ أَنَّ اللَّهَ سَخَرَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ وَالْفُلْكَ بَخْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ
 السَّمَاءَ أَنْ تَقعَ عَلَى الْأَرْضِ ﴾ (الحج : ٣٥)، ﴿ وَوَمْ نَبْطِشُ الْبَطْشَةُ الْكُبْرَى إِنَّا مُنْتَقِمُونَ ﴾ (الدخان: ١٥).

٢ - رواه احمد في مسنده.

تویی، ذات یکتا، بینیاز از همه تو یی، ذاتی که نه او از کسی زاییده شده و نه کسی از او زاییده شده و هیچ کسی او را همتا نیست «بعد از شنیدن این سخن پیامبر اکرمی فرمود: یقیناً این شخص از الله متعال به اسم اعظم او طلب کرده است که هرگاه از الله متعال به آن نام چیزی خواسته شود، می بخشد و اگر دعایی صورت بگیرد، پذیرفته می شود.»

فعالیت ها: شاگردان برخی از آیاتی را که اسماءالله ( نامهای الله متعال ) در آنها آمده است بیان نمایند.

#### حكم ايمان داشتن به اسماء الله على

ایمان آوردن به همه نامهای الله تعالی که درقرآن کریم آمده و یا در احادیث صحیح ذکر گردیده فرض است.

# روش اهل سنت و جماعت در بارهٔ اسماء و صفات خداوند

در این باره دو مطلب قابل یاد آوری است:

در بخش اول این آیت تمثیل و تکییف و در بخش دوم آن تعطیل و تحریف نفی شده است.

۲. نامهای صفتی الله تعالی توقیفی یعنی به دلیلی نقلی ثابت می شود و هر آن الفاظی که درقرآن کریم و یا احادیث صحیح آمده، استعمال و اطلاق آن به الله تعالی جایز است و هرنامی که در قرآن کریم و یا احادیث صحیح نیامده، استعمال و اطلاق آن به الله تعالی جایز نیست و از طریق عقل نمی توانیم خود یک نامی به الله تعالی ایجاد کنیم. اما علماء کرام ترجمهٔ نامهای الله تعالی را برای فهم مردم جایز دانسته اند؛ مانند: ترجمهٔ رب به خدا در زبان فارسی و څښتن در زبان پشتو و امثال آن.

اطلاق نامهاى صفتى به الله تعالى كه در قرآن كريم و يا حديث پيامبر الله نيامده باشد، ناجايز است. الله تعالى مى فرمايد: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]

ترجمه: «بگو: پروردگار من بدون شک زشتکاریها را چه آشکار و چه پنهان و گناه و ستم ناحق را حرام گردانیده، است و نیز اینکه چیزی را شریک خدا سازید که دلیلی بر حقانیت آن نازل نکرده و اینکه چیزی را که نمیدانید به خدا نسبت دهید.»

دانستن اسماء و صفات الله متعال، بنده گان را در شناخت خداوند على کمک می کند و موجب زیاد شدن محبت خداوند على و تقوا در آنان می شود.

فعالیت: شاگردان راجع به اسماء الله ﷺ با هم مذاکره کنند.



- ۱. تعریف اسماء و صفات را بیان نمایید.
  - ٢. اسماء الله تعالى به چند گونه است؟
- ۳. آیا در بین اسماء و صفات خداوند فرق وجود دارد؟
  - ۴. دلایل اثبات اسماء را بیان کنید.
  - ۵. حكم ايمان داشتن به اسماء الله را بيان نماييد.
- عروش اهل سنت و جماعت را در بارهٔ اسماء الله تعالى بيان داريد.

# کار خانه گی

شاً گردان در کتابچههای خود ده آیتی را بنویسند که در آنها برخی نامهای الله تعالی ذکر گردیده است.

#### درس ششم

# تعداد اسماء و اقسام صفتهای الله تعالی

در درس گذشته در بارهٔ تعریف اسماء و صفات خداوند تعالی و دلایل اثبات آن چیزی آموختید، در این درس در بارهٔ تعداد اسماء و اقسام صفات الله تعالی بحث می شود.

#### تعداد اسماء الله تعالى

از اسماء الله تعالى در قرآن كريم و احاديث نبوى ياد أورى شده است:

قرآن كريم: الله تعالى مىفرمايد: ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿ هُوَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْفَرْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا اللَّهُ الْحَكِيمُ ﴾ [الحشر: ٢٢ – ٢٤]

ترجمه: اوست خدایی که معبودی جز او نیست. دانای آشکار و نهان است و او رحمان و رحیم است. اوست خدایی که معبودی جز او نیست. حاکم و مالک اصلی اوست. پاک سلامت از هر عیب، امنیت بخش است. نگاهبان؛ قدرتمند شکست نا پذیر و شایستهٔ عظمت است؛ خداوند منزه است از آنچه شریک برای او قرار میدهند. او خدایی است خالق، آفریننده ای بی سابقه، و صورتگری (بی نظیر)؛ برای او نامهای نیک است؛ آنچه در آسمانها و زمین است. تسبیح او می گویند و او عزیز و حکیم است.

فعالیت: نامهای الله تعالی را که در آیات فوق ذکر گردیده، در کتابچه های خود بنوسید.

حدیث شریف: در حدیث شریف آمده: عن أبي هریرة أن النبی قال: «إن لله تسعة وتسعین اسماً – مائة إلا واحداً – من أحصاها دخل الجنة»(١) ترجمه: یقیناً برای الله تعالی نود و نه نام است، یک کم صد، هر که این نامها را حفظ نماید، به جنت داخل می شود.

واقعیت این است که اسماء الله تعالی در این نود و نه اسم منحصر نیست، بلکه برای الله تعالی بیشتر از این نود و نه اسم، نامهای دیگری هم وجود دارد.

در حدیث شریفی که عبد الله بن مسعود ﴿ روایت کرده، چنین آمده است: ﴿ مَا قَالَ عَبْدٌ قَطُّ إِذَا أَصَابَهُ هَمٌّ وَحَزَنٌ اللَّهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ وَابْنُ عَبْدِكَ وَابْنُ أَمَتِكَ نَاصِيَتِي بِيَدِكَ مَاضٍ فِيَّ حُكْمُكَ عَدْلٌ فِيَّ

۱ متفق علیه، بخاری: شماره ۲۵۸۵، مسلم: شماره ۲۶۷۷.

قَضَاؤُكَ أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِنْ حَلْقِكَ أَوْ اسْتَأْثَرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبِيعَ قَلْبِي وَنُورَ صَدْرِي وَجِلَاءَ حُزْنِي وَذَهَابَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ هَمَّهُ وَأَبْدَلَهُ مَكَانَ حُزْنِهِ فَرَحًا» (١)

ترجمه: «هر باری که بنده درگیر پریشانی و اندوهی گردد و بگوید: خدایا، من بندهٔ تو و فرزند بندهٔ تو و فرزند کنیز تو ام، همه اختیارم در دست توست. فیصله ات بر من جاری شدنی است، قضاوت و داوری تو در حقم سراسر عدل است. تمام اسمایی که داری و بدان خود را مسمی گردانیده یی، یا در کتابت نازل کرده یی و یا به کسی از بندگانت تعلیم نموده یی و یا آن را در علم غیبی خویش نگهداشته یی، همهٔ آن را به پیشگاهت وسیله می گردانم که قرآن را وسیله تازه گی دلم، نور سینه ام، دور کنندهٔ اندوهم و نابودکنندهٔ پریشانی ام بگردان. در این حال خداوند پریشانی اش را زایل ساخته، اندوهش را به خورسندی مبدل میسازد»

از فرموده رسول الله ﷺ ظاهر می گردد که خداوند متعال نامهای دیگری هـم دارد کـه بغیـر از الله تعالی هیچ کس دیگری به آن علم ندارد.

## فایده های ایمان داشتن به اسماء و صفات الله تعالی

- ۱. معرفت الله تعالى: كسى كه به اسماء و صفات الله تعالى معرفت داشته باشد در بارهٔ الله معرفت او زيادتر شده ايمان او به الله تعالى راسخ و عقيدهٔ توحيد در وجود وى استوار تر مى گردد.
- ۲. ذکر خداوند متعال به نامهایش یکی از بهترین اقسام ذکر است، خداوند متعال میفرماید: (یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا اذْکُرُوا اللَّهَ ذِکْرًا کَثِیرًا﴾ [الاحزاب: ۴۱] ترجمه: ای کسانی که ایمان آوردهاید، خدا را زیاد یاد کنید.
- ٣. به وسیله اسماء از خداوند متعال چیزی خواستن، الله تعالی میفرماید: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا﴾ [الأعراف: ١٨٠] ترجمه: و نامهای نیکو به خدا اختصاص دارند، پس او را با آنها بخوانید.
  - ۴. کامیابی و سعادت دنیا و آخرت.

#### اقسام صفات الله تعالى

صفات الله تعالى دو گونه است ؛ صفات ذاتى وصفات فعلى.

۱ مسند احمد، جلد ۷، صفحه ۳٤۱

- 1. صفات ذاتی: آن دسته ازصفاتی را که الله تعالی بر ضد آن توصیف نشود، صفات ذاتی می گویند. این گونه از صفات، صفات لازمی الله تعالی شمرده شده و هرگز از ایزد تعالی جدا نمی گردند. صفات ذاتی الله تعالی عبارت اند از قدرت، اراده، سمع، بصر، علم، حیات، کلام.
- 7. صفات فعلى: صفات فعلى الله تعالى به صفاتى گفته مى شود كه الله تعالى بر ضد ومقابل آن نيز توصيف شود؛ مانند: رحمت كه ضد آن غضب است و الله تعالى به هر دو توصيف مى شود. صفات فعلى الله تعالى زياد است و ما به طور نمونه چند صفت را ذكر مى كنيم: تخليق ( آفريدن ) ترزيق ( روزى دادن ) احياء ( زنده نمودن) و غيره.

فعالیت: شاگردان فرق میان صفات ذاتی و فعلی رابیان کنند.



- ١. تعداد اسماء الله تعالى چند است؟
- ۲. در بارهٔ اسماء الله تعالى آياتي را از قرآن كريم بيان داريد.
  - ۳. در بارهٔ اسماء الله تعالى يک حديث نبوى را ذكر نماييد.
- ۴. فایده های ایمان داشتن به اسماء و صفات الله تعالی را ذکر نمایید.
  - ۵. صفات خداوند متعال چند گونه است؟
  - ع صفات فعلى خداوند متعال را تعریف نمایید.
  - ۷. برای صفات فعلی خداوند متعال چند مثال بیان کنید.

# کار خانه کی

شاگردان در رابطه به اسمها و صفتهای الله متعال مقالهای بنویسند که از یک صفحه کمتر نباشد.

#### درس هفتم

# صفات ذاتی الله تعالی (۱) قدرت و اراده

قدرت و اراده از کدام صفات الله تعالی است؟ آیا الله تعالی به صفتی که ضد قدرت و اراده باشد صفت می شود؟

#### تعريف قدرت

قدرت در لغت عبارت از همان صفتی است که به واسطهٔ آن هر موجود زنده می تواند موافق ارادهٔ خود کاری را انجام دهد ویا ترک کند.  $^{(1)}$ 

قدرت، صفت ذاتی الله تعالی است. الله تعالی به همه چیز به واسطه صفت ازلی و ابدی خود که قدرت می باشد توانایی داشته و صفت مذکور برای حق تعالی صفت حادث (جدید) نمی باشد. همچنان الله تعالی به ضد وی که عجز (ناتوانی) است، وصف نمی شود.

### دلايل اثبات صفت قدرت

صفت قدرت براى الله تعالى به دلايل نقلى وعقلى ثابت است.

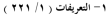
قرآن كريم مى فرمايد: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ١٠٩] ترجمه: يقيناً الله تعالى به همه چيز تواناست.

درآیت مبارک دیگری نیزمی فرماید: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِیُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا﴾ [فاطر: ٤٤] ترجمه: هیچ چیزی عاجز کننده الله تعالی نیست، نه درآسمانها ونه درزمین. به یقین الله متعال به همه چیز دانا و تواناست.

## حكم ايمان داشتن به قدرت الله تعالى

ايمان داشتن به صفت قدرت الله تعالى واجب است.

فعالیت: شاگردان راجع به صفت قدرت الله تعالی با همدیگر مباحثه نمایند.



#### تعريف اراده

پس از سنجش هدف، اقدام به کاری و یا ترک کردن آن مانند: نفع و فایده و یا لذت و ضرر، را از نظر لغوی اراده می گویند. (۱)

اراده صفت ذاتی الله تعالی است. هیچ چیزی بدون اراده الله تعالی آفریده نمی شود. هر چیز کوچک و یا بزرگ، نیکی و یا بدی، سود و یا زیان و چیزهای دیگری به اراده الله تعالی به میان می آید. هیچ چیزی در هستی، بدون اراده الله تعالی حرکتی انجام داده نمی تواند. واضح است که الله تعالی به ضد صفت اراده که "مجبور بودن" است، موصوف نمی شود.

#### دلایل اثبات اراده

صفت اراده به نقل و عقل برای الله تعالی به دلایل ذیل ثابت میباشد.

دليل نقلى: الله تعالى در قرآن كريم مىفرمايد: ﴿فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [البروج: ١٦] ترجمه: الله تعالى خوب انجام دهنده چيزى است كه اراده كند.

در آیه مبارک دیگری میخوانیم: (یُرِیدُ اللَّهُ بِکُمُ الْیُسْرَ وَلَا یُرِیدُ بِکُمُ الْعُسْرَ) [البقرة: ۱۸۵] ترجمه: خداوند، آسانی را برای شما اراده می کند و اراده نمی کند برای شما سختی را! در آیت دیگری می فرماید: (إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَیْئًا أَنْ یَقُولَ لَهُ کُنْ فَیَکُونُ) [یس: ۸۲] ترجمه: فرمان او چنان است که هرگاه چیزی را اراده کند، تنها به آن می گوید: «موجود باش!»،

**ترجمه**: قرمان او چنان است که هرگاه چیزی را اراده کند، تنها به آن می کوید: «موجود باش!»، اَن چیز موجود میشود.

دلیل عقلی: اگر الله تعالی دارای اراده نباشد، باید زیر ارادهٔ کس دیگری برود ؛ زیر اراده بودن غیر، یک نقص و کاستی است، البته الله تعالی از همه نقص و کاستی ها پاک و مبرا میباشد. به همین ترتیب اگر الله تعالی زیر اراده و خواست دیگری باشد، صفت قدرت به اوتعالی ثابت شده نمی تواند ؛ بناء قدرت به چیزی تعلق می گیرد که اراده به آن تعلق دارد. لذا ثابت می شود که الله تعالی دارای صفت اراده است و اراده صفت ازلی او تعالی می باشد.

١-الفروق اللغويه (١/٣٥)

#### حكم ايمان داشتن به صفت ارادهٔ الله تعالى

ايمان آوردن به صفت ارادهٔ الله تعالى فرض است.

#### اقسام اراده

از دیدگاه علمای اهل سنت و جماعت اراده به دو گونه شناخته شده است:

اول: ارادهٔ تکوینی و خلقی.

دوم: ارادهٔ دینی و شرعی.

1. ارادهٔ تکوینی: این نوع اراده مرادف با "مشیت" میباشد. و آن شامل همه مخلوقات بوده و هر چیزی که از نیستی به هستی قدم میگذارد، به ارادهٔ الله تعالی انجام مییابد. این نوع اراده از این قول الله تعالی ثابت میشود که میفرماید: ﴿فَمَنْ یُرِدِ اللّهُ أَنْ یَهْدِیَهُ یَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلامِ وَمَنْ یُرِدِ اللّهُ أَنْ یَهْدِیَهُ یَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلامِ وَمَنْ یُرِدِ اللّه اَنْ یَهْدِیَهُ یَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلامِ وَمَنْ یُرِدِ اللّه اَنْ یَهْدِیَهُ یَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلامِ وَمَنْ یُرِدِ اللّه اَنْ یُوسِلام الله یَحْمه: آن کس را که به که خدا بخواهد هدایت کند، سینهٔ او را برای (پذیرش) اسلام، گشاده میسازد و آن کس را که به (خاطر اعمال خلافش) بخواهد گمراه سازد، سینه اش را آنچنان تنگ میکند، که گویا میخواهد به آسمان بالا برود.

در آیه دیگری الله تعالی میفرماید: ﴿وَلَكِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ﴾ [البقرة: ٢٥٣]

ترجمه: ليكن الله تعالى، انجام مىدهد آنچه را اراده كند.

۲. اراده شرعی ودینی: این گونه اراده، متضمن محبت و رضایت نیز میباشد. چنانچه الله تعالی میفرماید: (یُرِیدُ اللَّهُ بِکُمُ الْیُسْرَ وَلَا یُرِیدُ بِکُمُ الْعُسْرَ) [البقرة: ۱۸۵] ترجمه: خداوند، آسانی را برای شما اراده می کند و اراده نمی کند برای شما سختی را!

همین گونه الله تعالی میفرماید: ﴿مَا یُرِیدُ اللّهُ لِیَجْعَلَ عَلَیْکُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَکِنْ یُرِیدُ لِیُطَهِّرَکُمْ وَلِیُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَیْکُمْ لَعَلّکُمْ تَشْکُرُونَ﴾ [المائدة: ٦] ترجمه: «خداوند نمیخواهد شما را در مشکلی قرار بدهد، بلکه میخواهد شما را پاک کند و نعمتش را بر شما تمام نماید؛ شاید شکر او را بجا آورید».

فعالیت: شاگردان راجع به اقسام اراده با هم بحث کنند.



- ۱. قدرت به چه چیزی اطلاق می شود؟
- ۲. دلایل اثبات قدرت خداوند ﷺ را ذکر کنید.
- ٣. حكم ايمان آوردن به صفت قدرت خداوند متعال چيست؟
  - ۴. اراده چه رامی گویند؟
  - ۵. دلایل اثبات اراده را ذکرکنید.
  - ع حکم ایمان به صفت اراده را بیان دارید.
  - ٧. اراده الله تعالى به چند قسم است؟ بيان كنيد.

# کار خانهگی

شاگردان راجع به دو صفت الله تعالى (قدرت واراده) مقالهای بنویسند که از شش سطر کم نباشد.

#### درس هشتم

# صفات ذاتی الله تعالی ( ۲ ) سمع، بصر، علم و حیات

آیا شما میدانید که سمع، بصر، علم وحیات صفتهای الله تعالی است؟ سمع، بصر، علم وحیات از کدام قسم صفتهای الله تعالی بشمار میرود؟ آیا الله تعالی به ضد این صفات نیز موصوف شده میتواند؟ جواب این پرسشها را درین درس میخوانیم.

#### سمع

تعریف سمع: سمع در لغت عبارت از قوتی است که ذریعه آن همه صداها شنیده میشود؛ اما این جا مراد از سمع، آن صفت ذاتی است که الله متعال آنرا در قرآن کریم برای خود ثابت نموده و ما از چگونه گی آن هیچ نمیدانیم.

الله تعالى همه آواز ها، حروف و كلمات را به همان صفت ازلى خود مىشنود. هيچ آواز خفيفى از دائرهٔ شنيدن الله تعالى خارج نيست. الله تعالى به ضد اين صفت كه نا شنوايى (كر بـودن) اسـت موصوف نمى گردد.

#### بصر

تعریف بصر: بصر در انسان عبارت از حس بینایی است که در چشم وجود دارد و به واسطه آن شکلها، رنگ ها، روشنایی، تاریکی و چیزهای دیگری دیده می شود. اما، این جا مراد از بصر صفت ازلی الله تعالی میباشد که الله متعال آن را در قرآن کریم به خود ثابت ساخته و ما از کیفیت آن چیزی نمی دانیم.

بصر صفت ذاتی الله تعالی است. الله تعالی همه شکلها و رنگها را به صفت ازلی خود که در ازل برای او جل جلاله ثابت است، میبیند که ما از چگونگی آن هیچ چیزی نمی دانیم. از دید الله تعالی کوچک ترین چیزی نمی تواند پنهان بماند. الله تعالی به ضد بصر که نابینایی است، صفت نمی شود.

دلايل اثبات سمع و بصر: الله تعالى در قرآن كريم مىفرمايد: (إِنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ) [الحج: ٧٥] ترجمه: يقيناً الله تعالى شنوا وبينا است.

در آیت دیگری می فرماید: (لَیْسَ كَمِثْلِهِ شَیْءٌ وَهُوَ السَّمِیعُ الْبَصِیرُ) [الشوری: ١١]

ترجمه: مانند الله تعالى چيزى نيست و او شنوا و بينا است.

#### علم

تعریف علم: علم به دانشی گفته می شود که مطابق واقعیت باشد.

علم صفت ذاتی الله تعالی است. الله تعالی به همه هستی داناست و هیچ چیزی، حتی کوچک ترین موجودی نمی تواند از علم الله تعالی پنهان بماند. الله تعالی بر همهٔ کاینات به علمی که در ازل صفت اوست، دانا می باشد. الله تعالی به ضد این صفت که جهل است، موصوف نمی گردد.

دلايل اثبات صفت علم: الله تعالى درقرآن كريم فرموده است: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ [لقمان: ٢٣]

ترجمه: الله تعالى يقيناً به چيزهاى كه در سينهها پنهان است، داناست. در آيت ديگرى فرموده است: ﴿وَعِنْدَهُ مَفَاتحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا است: ﴿وَعِنْدَهُ مَفَاتحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُو وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ [الأنعام: ٥٩]

ترجمه: و نزد او کلیدهای غیب است که جز او هیچ کسی آن را نمیداند، و میداند آنچه را در خشکی و دریاست و هیچ برگی فرو نمیریزد، مگر الله تعالی آن رامی داند و نه دانه ای در تاریکیهای زمین و نه خشکی و تری، مگر که در کتاب آشکارا است.

#### حيات

تعریف حیات: حیات ضد مرگ است. حیات صفت ذاتی الله تعالی است. الله تعالی به همان صفت ازلی حیات (زنده) متصف است و به ضد این صفت که مرگ است، موصوف نمی گردد. دلایل اثبات حیات: الله تعالی درقرآن کریم فرموده است: (اللّه لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ الْحَيُّ الْقَیُّومُ) [البقرة: ٢٥٥]

ترجمه: به جزالله هیچ معبودی شایسته عبادت نیست، ذاتی که زنده واستوارکنندهٔ همه کارهاست.

همین گونه درآیت دیگری میفرماید: ﴿هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِینَ لَهُ الدِّینَ ﴾ [غافر: 8۵] ترجمه: زندهٔ واقعی اوست؛ معبودی جز او نیست؛ پس او را بخوانید در حالی که دین خود را برای او خالص کرده اید.

## ایمان داشتن به صفتهای یاد شده

ايمان آوردن به صفتهاى سمع، بصر، علم وحيات الله تعالى، واجب است.

فعاليت: شاگردان راجع به صفات ذاتی الله تعالى به صورت دسته جمعی مباحثه نمايند.



- ۱. سمع، بصر علم وحيات راتعريف نماييد.
- ۲. دلایل سمع، بصر، علم و حیات را بیان کنید.
- ۳. حکم ایمان داشتن به صفتهای سمع، بصر، علم و حیات را توضیح دهید.
  - ۴. سمع، بصر علم وحيات از كدام نوع صفات الله تعالى مىباشند؟
    - ۵. آیا الله تعالی به ضد صفتهای یاد شده موصوف می گردد؟

# کار خانه گی

شاگردان راجع به صفتهای چهارگانه که درین درس توضیح گردید، مقالهٔ بنویسند که از ده سطر کم نباشد.

#### درس نهم

# كلام، صفت الله تعالى است

آیا شما میدانید که " کلام " صفت الله تعالی است؟

كلام از كدام نوع صفات الله تعالى است؟

آیا الله تعالی به ضد صفت کلام موصوف می گردد؟

جواب این پرسشها را در این درس با هم میخوانیم:

#### تعريف كلام

کلام به سخنی گفته می شود که مرکب از حروف و اصوات باشد، اما این جا مراد از کلام، صفت ذاتی الله تعالی می باشد که از قدیم برای وی ثابت است. کیفیت و چگونگی آن را ما نمی دانیم و این صفت را کلام نفسی نیز گویند.

## شرح تعريف

کلام صفت قایم به الله تعالی است که خداوند جل جلاله به ضد آن که گنگی است موصوف نمی شود.

## دلايل اثبات صفت كلام

الله تعالى درقرآن كريم فرموده است: ﴿وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤] ترجمه: و الله تعالى با موسى سخن گفت به سخن گفتنى.

همین گونه الله تعالی درآیت مبارک دیگری می فرماید: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ یُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْیًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ یُرْسِلَ رَسُولًا فَیُوحِیَ بِإِذْنِهِ مَا یَشَاءُ إِنَّهُ عَلِیٌّ حَكِیمٌ ﴾ [الشوری: ٥١] ترجمه: وهیچ انسانی نیست که الله با او سخن گفته باشد، مگر به طریقه وحی، یا از پشت پرده ویا پیامبری (فرشته) را فرستاده باشد که به اذن حق تعالی وحی کند آنچه راکه خواسته باشد و یقیناً ایزد تعالی دانا وباحکمت است.

#### ایمان داشتن به صفت کلام

ايمان داشتن به صفت كلام الله تعالى فرض است.

## قرآن كريم كلام، الله تعالى است

قرآن کریم کلامِ الله تعالی میباشد که برای رهنمایی بنده گان نازل شده است. قرآن کریم آخرین کتاب از کتابهای آسمانی است و پس از این کتاب تاروز قیامت هیچ کتابی نازل نمی گردد.

## تعریف قرآن کریم

قرآن در لغت: کلمهٔ قرآن، مصدر است و به معنای یک جا کردن و تالاوت نمودن میباشد. چنانچه الله تعالی میفرماید: ﴿إِنَّ عَلَیْنَا جَمْعَهُ وَقَرُآنَهُ ﴿ فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَاتَبِعْ قُرْآنَهُ ﴾ [القیامة: ۱۷- چنانچه الله تعالی میفرماید: ﴿إِنَّ عَلَیْنَا جَمْعَهُ وَقَرُآنَهُ ﴾ فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَاتَبِعْ قُرْآنَهُ ﴾ [القیامة: ۱۷- ۱۸] ترجمه: بدون شک، جمع نمودن وخواندن آن بر عهدهٔ ماست، پس وقتیکه آن را خواندیم، تو نیز خواندن آن را پیروی نما.

قرآن در اصطلاح: قرآن کریم کلام الله تعالی است، برحضرت محمد به زبان عربی نازل شده، درصحیفه ها نوشته شده و برای ما به تواتر و بدون شبهه نقل گردیده، و تلاوت آن عبادت است و یک صد وچهارده سوره دارد.

## حكم ايمان داشتن به قرآن كريم

یقین و باورداشتن به این که قرآن کریم کلام الله تعالی بوده وقایم به ذات حق تعالی میباشد، واجب است. کسی که از قدیم بودن قرآن کریم منکر شود، کافر می گردد.

## نامهای قرآن کریم

قرآن کریم به نامهای زیادی یاد می شود که شماری از آن نامها در ذیل بیان میگردد: قرآن: الله تعالی می فرماید: (شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزلَ فِيهِ الْقُرْآنُ) [البقرة: ۱۸۵] توجمه: رمضان

ماهی است که در آن قرآن نازل گردیده است.

الكتاب: الله تعالى مى فرمايد: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ١]

ترجمه: این همان کتابی است که هیچ شکی در آن نیست. رهنما برای پرهیزگاران است.

الحكيم: الله تعالى مى فرمايد: (تِلْكَ آيَاتُ الكِتَابِ الحَكِيمِ) [يونس: ١]

ترجمه: این نشانههای کتاب باحکمت است.

نور: الله تعالى فرموده است: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُّبِينًا﴾ [النساء: ١٧٤] ترجمه: و به سوى شما نورى آشكارا نازل كرديم.

الفرقان: الله تعالى مىفرمايد: (تَبَارَكَ الَّذِي نَرَّلَ الفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً ﴾ [الفرقان ١ آيت ] ترجمه: با بركت است آن ذاتى كه به بندهٔ خود (حضرت پيامبر ﷺ) فرقان فرستاد تا براى عالميان بيم دهنده باشد.

الروح: الله تعالى مىفرمايد: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِّنْ أَمْرِنَا﴾ [الشورى: ٥٦] ترجمه: و همين گونه به تو از جانب خود روحى را وحى كرديم.

فعالیت ها: شاگردان نامهای دیگر قرآن کریم را ذکر کنند.



- ۱. كلام الله تعالى را تعريف نماييد.
- ۲. دلایل اثبات صفت کلام را ذکرکنید.
- ۳. حکم ایمان به صفت کلام را بیان نمایید.
  - ۵. قرآن کریم را تعریف کنید.
- ۶ حکم ایمان به قرآن کریم را بیان نمایید.
- ۷. نامهای قرآن کریم را با دلایل آن بیان کنید.

# کار خانه گی

در مورد قرآن کریم مقالهٔ ای بنویسید که از یک صفحه کمتر نباشد.

#### درس دهم

## ایمان به ملائکه

در درسهای گذشته در بارهٔ ایمان به وجود الله الله و وحدانیت، اسماء و صفات او تعالی معلومات کافی به دست آوردیم، در این درس در زمینهٔ ایمان به ملائکه یا فرشته ها بحث خواهیم کرد: تعریف ملائکه: ملائکه جمع مَلک، در لغت نماینده را گویند و در اصطلاح علم عقاید عبارت اند از مخلوقات نورانی و لطیف الله الله از اوامر او هرگز سرپیچی نمی کنند.

## شرح تعريف

ملائکه از جملهٔ مخلوقات برتر خداوند هستند و از نور پیدا شده اند و از هر نوع گناهان معصوم اند و به هیچ صورت از اوامر الهی سرپیچی نمی کنند؛ نسبت مرد بودن یا زن بودن، به آنها داده نمی شود و می توانند خود را به اشکال مختلف در بیاورند و جای بود و باش شان آسمانهاست. از شهوت وخواهش های نفسانی پاک اند، خورد ونوش ندارند و نمی خوابند.

## دلايل اثبات وجود ملائكه

وجود و خلقت ملائكه از آیات قرآن و احادیث نبوی ثابت است:

ا. قرآن كريم: الله عَالَة مى فرمايد: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ الْمَلَائِكَةَ تَسْمِيَةَ الْأُنتَى ﴾
 [النحم: ٢٧]

ترجمه: «كسانى كه به آخرت ايمان ندارند، فرشتگان را دختران (خدا) نامگذارى مىكنند» و نيز فرموده است: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا أُولِي أَجْنِحَةٍ مَّثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاء إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الفاطر: ١]

**ترجمه:** «سپاس خدای را که پدیدآورندهٔ آسمان و زمین است [و] فرشته گان را که دارای بالهای دوگانه و سهگانه و چهارگانهاند، پیامآورنده قرار داده است. در آفرینش هر چه بخواهد، میافزاید زیرا خدا بر هر چیزی تواناست»

و فرموده است: ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلآئِكَةَ بِالْرُوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ ﴾ [النحل: ٢] ترجمه: «فرشته گان را با روح به فرمان خود بر هر کس از بندگانش که بخواهد نازل می کند»

#### ۲. حدیث شریف

از پبامبر اكرم ﷺ احاديث زيادى در بارهٔ فرشته گان روايت شده است كه يكى را بيان مىكنيم: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ « يَتَعَاقَبُونَ فِيكُمْ مَلاَئِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلاَئِكَةٌ بِاللَّهْارِ وَيَجْتَمِعُونَ فِي مَلاَئِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلاَئِكَةٌ بِاللَّهْارِ وَيَجْتَمِعُونَ فِي صَلاَةِ الْفَجْرِ وَصَلاَةِ الْعَصْرِ ثُمَّ يَعْرُجُ الَّذِينَ بَاتُوا فِيكُمْ فَيَسْأَلُهُمْ رَبُّهُمْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِهِمْ كَيْفَ تَرَكْتُمُ عَبَادِى فَيَقُولُونَ تَرَكْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ». (١)

ترجمه: «از ابی هریرة شه روایت است که رسول اکرم شه فرمودند: یکی پی دیگر می آیند در بین شما ملائکه در شب و ملائکه در روز پیوسته (کرام الکاتبین) و ایشان در نماز صبح و نماز عصر جمع می شوند، پس بالا می روند آنانیکه شب را در بین شما سپری کردند و از آنها پروردگار شان سؤال میکند، – در حالی که او تعالی عالم تر است نسبت به ایشان – به کدام حالت بنده گانم ما را ترک کردید؟ میگویند: ایشان را در حالیکه نماز می خواندند ترک کردیم و نیز در حالیکه نماز می خواندند نزد ایشان رفته بودیم»

## حکم ایمان داشتن به فرشتگان

ایمان آوردن به فرشتگان و یقین داشتن به موجودیت شان فرض است، و منکر آن، از دایرهٔ اسلام خارج می شود.

## ملائکه از همه گناهان معصوم اند

آیات زیادی در قرآن کریم بر عصمت فرشتگان دلالت میکنند، از جمله الله ﷺ میفرماید:

﴿ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [تحريم: 8]

ترجمه: «از آنچه خدا به آنان دستور داده، سرپیچی نمی کنند و آنچه را که به آن امر شده اند انجام می دهند»

و نيز مى فرمايد: (يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ [انبياء: ٢٠]

ترجمه: «شبانه و روز بی آنکه سستی ورزند، نیایش می کنند»

#### صفات فرشتگان

در قرآن و حدیث بسیاری از صفات فرشته گان ذکر شده که برخی از آنها چنین است:

۱. فرشتهها از نور آفریده شده اند.

۲. فرشته ها به چشم دیده نمی شوند، اما اگر آنها بخواهند خود را به کسی نشان بدهند، در این صورت دیدن شان ممکن است.

١ - متفق عليه.

- ۳. فرشتگان می توانند خود را به اشکال خوب و گوناگون متشکل بسازند.
- ۴. خداوند در رساندن وحی به پیامبران و دیگر کارهای مهم و با ارزش، ملائکه را توظیف کرده است.
  - ۵. ملائکه بدون کدام مشکل می توانند بین آسمانها و زمین رفت و آمد کنند.
  - ع. برخی از فرشتهها دو، برخی سه، برخی چهار و برخی بیش از این بال دارند.
    - ۷. ملائکه پیش از انسانها آفریده شده اند.
- ۸. ملائکه با آنکه معصوم اند و همیشه عبادت الله ﷺ را می کنند، اما باز هم از الله ﷺ بسیار می ترسند.
  - ۹. ملائکه به خداوند بسیار نزدیک و مقرب اند.
  - ۱۰. ملائکه کارهای خارق العاده را انجام داده می توانند.

#### وظایف فرشتگان

- خداوند متعال کارهای بسیار بزرگی را به فرشتگان سپرده و این توان را به آنان داده است که وظایف شان را به خوبی انجام دهند. برخی از وظایف ملائکه از این قرار است:
- ۱. جبرئیل انگی مکلف است تا به پیامبران وحی برساند. او برترین همهٔ فرشته گان بوده و در نزد خداوند کی بسیار معزز است و به نام «روح الامین» هم یاد می شود.
- ۲. میکائیل اسک که از باریدن باران و رویانیدن گیاهان و نباتات و دیگر حوادث طبیعی مراقبت می کند و او هم جایگاه بلندی در پیشگاه خداوند الله عند دارد، چون در کنار جبرئیل ذکر شده است.
  - ۳. اسرافیل الطِّی وظیفه دمیدن صور را برای برپایی قیامت به عهده دارد.
  - ۴. به ملک الموت (عزرائيل) و همراهانش وظيفه داده شده تا ارواح بندگان را قبض كنند.
    - ۵. كراماً كاتبين هم اعمال انسانها را مىنويسند.
      - ۶. نکیر و منکر در قبر از مرده سؤال می کنند.

## فواید ایمان به فرشتگان

- ١. انسان به عظمت خداوند الله عظمت خداوند الله عنام مي برد.
- ۲. بی نیازی خداوند ﷺ را از مخلوقات نشان میدهد. (اگر ما از عبادت خدا سرباز زنیم خداوند ﷺ مخلوقات دیگری دارد که او را عبادت می کنند و او تعالی از همه بی نیاز است)
- ۳. آگاه شدن از محبتی که خداوند ﷺ با مؤمنان دارد، این سبب می شود که بنده گان، خدا ﷺ را
   زیاد عبادت کنند.

۴. مطلع شدن از قدرت و زیاد بودن لشکر الهی و ایمان داشتن به کمک و نصرت او تعالی که سبب استقامت و پایمردی در هنگام دعوت و جهاد می شود.

فعالیت: شاگردان در بارهٔ عصمت وصفات فرشته گان باهم بحث کنند.



- ۱. ملائکه را تعریف کنید.
- ۲. ملائکه از چی آفریده شده اند؟
- ۳. در بارهٔ اثبات وجود ملائکه چند دلیل ذکر کنید.
  - ۴. حکم ایمان به ملائکه چیست؟
  - ۵. صفات ملائكه را مختصراً بيان كنيد.
- ۶. در بارهٔ وظایف فرشتگان به اختصار معلومات دهید.
  - ۷. چند فایدهٔ ایمان به فرشتگان را ذکر کنید.

# کار خانه گی

شاگردان در بارهٔ ملائکه مقالهٔ کوتاهی بنویسند که از ده سطر کمتر نباشد.

#### درس یازدهم

## كتابهاي آسماني

الله ﷺ برای راهنمایی بنده گانش در زمانههای مختلف کتابهایی را فرستاده تا مردم در روشنی رهنمایی این کتابها زنده گی خویش را تنظیم نموده به خوشبختی دنیا و آخرت نایل گردند.

#### تعریف کتاب

کتاب در لغت از کتابت گرفته شده و به معنای نوشتن است.

کتاب آسمانی در اصطلاح، عبارت از کلام خداوند است که بخاطر هدایت و رهنمایی بنده گان از طریق وحی به یکی از رسولانش فرستاده است تا آن را به مردم برساند، کتابهای آسمانی نازل شده عبارت اند از تورات بر حضرت موسی ایش زبور بر حضرت داؤود ایش انجیل بر حضرت عیسی ایش و قرآن بر حضرت محمد گله. علاوه از این کتب. صحایفی نیز بر بعضی انبیاء علیهم السلام نازل شده است.

## شرح تعريف

## دلایل اثبات کتابهای آسمانی

جهت اثبات ایمان به کتابهای آسمانی، در قرآن کریم و احادیث نبوی دلایل زیادی وجود دارد که برخی از آنها قرار ذیل است:

## قرأن كريم:

خداوند متعال مىفرمايد: ﴿قُولُواْ آمَنًا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِن رَبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٣]

ترجمه: «بگویید ما به خدا و به آنچه بر ما نازل شده و به آنچه بر ابراهیم و اسحاق و یعقوب و اولادش نازل آمده و به آنچه به موسی و عیسی داده شده و به آنچه به همه پیامبران از سوی

پروردگارشان داده شده، ایمان آوردهایم. میان هیچ یک از ایشان فرق نمی گذاریم و در برابر او تسلیم هستیم»

در این آیهٔ مبارکه خداوند متعال مؤمنان را مأمور ساخته است تا به قرآن کریم و کتابهایی که پیش از قرآن نازل شده است، ایمان بیاورند.

در آية ديگر مىفرمايد: ﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللّهِ وَمَلآئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا خُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥]

ترجمه: «پیامبر خدا بدانچه از جانب پروردگارش بر او نازل شده، ایمان آورده است، و مؤمنان همگی به خدا و فرشتگان و کتابها و فرستادگانش ایمان آوردهاند و گفتند: (میان هیچ یک از فرستادگانش فرق نمی گذاریم) و گفتند: (شنیدیم و گردن نهادیم، پروردگارا، آمرزش تو را خواستاریم و فرجام به سوی تو است.»

و در آیهٔ دیگر می فرماید:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ آمِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْفُرْ بِاللّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ صَلاَلاً بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٤] قَبْلُ وَمَن يَكْفُرْ بِاللّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ صَلاَلاً بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٤] ترجمه: «اى كسانى كه ايمان آوردهايد، به خدا و پيامبر او و كتابى كه بر پيامبرش فرو فرستاد و كتابهايى كه قبلاً نازل كرده، ايمان بياوريد و هر كس به خدا و فرشتگان او و كتابها و پيامبرانش و روز بازپسين كفر ورزد، در حقيقت دچار گمراهى دور و درازى شده است»

## حدیث شریف

هنگامی که جبرئیل السَّا از نبی اکرمﷺ در بارهٔ ایمان پرسید، رسول اللهﷺ فرمود: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ»(١)

ترجمه: «ایمان این است که به الله ﷺ فرشته ها، کتابها، پیامبران، روز آخرت و اینکه خیر وشر از جانب الله است، باور و یقین داشته باشی»

۱ - صحیح مسلم - (۱ / ۲۸)

## حکم ایمان به کتابهای آسمانی

ایمان آوردن به همه کتابهای آسمانی که از جانب الله ﷺ نازل شده، از جملهٔ ارکان ایمان بوده و فرض است.

## ضرورت مردم به کتابهای آسمانی

از بررسی تاریخ بشر معلوم می گردد که انسان از یک طرف انانیت و خودخواهی دارد و در صورت توان، اغلب آزادی وحقوق دیگران را در نظر نمی گیرد و از طرف دیگر دانش بشر ناقص است و در بارهٔ کاینات و خالق آن بدون راهنمایی پیامبران نمی تواند به حقیقت دست یابد. از همین رو، علم انسان در بارهٔ اصول و قوانین اجتماعی نارس است و به تنهایی نمی تواند راه اصلی وبرتر را پیدا کند. به همین خاطر خداوند متعال در زمانهای مختلف غرض رهنمایی و هدایت بشر و تحقق عدالت در روی زمین کتابهای فرستاده است و می فرماید: (لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَیِّنَاتِ وَأَنْرَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِیزَانَ لِیَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ) [الحدید: (کَتَابَ وَالْمِیزَانَ لِیَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ)

ترجمه: به تحقیق ما فرستادیم پیامبران خود را با نشانههای روشن و نازل کردیم همرای ایشان کتاب و ترازو را تا عمل کنند مردم با انصاف...)

## قرأن كريم أخرين كتاب أسماني

قرآن کریم آخرین کتاب خداوندی است که غرض رهنمایی بشریت تا روز قیامت بر حضرت محمد گه آخرین پیامبران است، نازل گردیده است. قرآن کریم در (۲۳) سال بصورت تدریجی توسط جبرئیل اسلام بر حضرت محمد شخف فرود آمده و با نزول آن تمام کتابهای آسمانی قبلی منسوخ شده است. خطاب و دعوت قرآن کریم عام بوده و برای همهٔ بشریت در همه زمانها و مکانها می باشد. ایمان آوردن به قرآن کریم بحیث آخرین کتاب آسمانی به هر انسان فرض است. کسی که به قرآن ایمان خارج و کافر می باشد.

#### فعالبت

شاگردان به ترتیب در بارهٔ سؤالهای ذیل باهم بحث کنند:

۱. آیا فلاسفه ای که با تکیه به عقل در بارهٔ زنده گی بشر قوانین وضع می کنند، در بارهٔ اصول زنده گی باهم متفق هستند؟



. ۱. دلایل اثبات ایمان به کتابهای آسمانی را بیان کنید.

۳. حکم ایمان به کتابهای آسمانی چیست؟

۴. مردم چه نیازی به کتابهای آسمانی دارند؟

# کار خانه گی



شَاگردان تحت عنوان نیاز انسان به کتابهای آسمانی یک مقالهٔ بنویسند که از بیست سطر کمتر نباشد.

#### درس دوازدهم

## وحي

بعد از ایمان به کتاب ها، در بارهٔ ایمان به وحی بحث میکنیم و یاد می گیریم که وحی چیست؟ واز جانب کی بر چه کسانی نازل می شود؟

#### تعريف وحي

وحی در لغت به معانی زیادی استعمال شده است، از قبیل: اشاره، رسالت، الهام، کلام خفی، امر و کتاب. کتاب.

و در اصطلاح علم عقاید عبارت است از: سخن گفتن خداوند با پیامبر به شکل خفیه و خارق العاده. شرح تعریف

وحی به سخنی گفته می شود که خداوند متعال با کسی که او تعالی وی را به نبوت برگزیده است، در بارهٔ آنچه ارادهٔ خداوند است، به شکل خفی و بالاتر از توان بنده گان، انجام داده است.

## دلیل ثبوت وحی

دلیل نقلی: حضرت محمد اولین پیغمبر و اولین انسان نبود که با مردم از وحی سخن گفته و آنان را از سخنان آسمانی آگاه کرده باشد؛ بلکه از نوح ایش گرفته تا حضرت محمد بیامبران زیادی آمده و مردم را از وحی آگاه ساخته اند. این پیامبران هیچگاهی از جانب خود سخن نگفته، بلکه وحی را که به سوی شان فرستاده می شد. به مردم تبلیغ می کردند، چنانک ه خداوند متعال می فرماید:

﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَالنَّبِيِّينَ مِن بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ رَبُورًا ﴿ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ رَبُورًا ﴿ وَرُسُلاً لَّهُ مَا لَا لَهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ﴾ وَرُسُلاً لَّهُ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٣\_١٤٣]

ترجمه: « ما وحی فرستادیم سوی تو، چنانچه وحی فرستادیم بسوی نوح و پیغمبرانی که بعد از وی بودند و وحی فرستادیم بسوی ابراهیم و اسماعیل و اسحق و یعقوب و بر فرزندان او و به عیسی و به ایوب و به یونس و به هارون وبه سلیمان و دادیم به داود زبور را. و پیامبرانی را فرستادیم که در حقیقت ماجرای آنان را قبلا بر تو گفتیم و پیامبرانی را نیز که سرگذشت ایشان را بر تو بازگو نکردهایم و خدا با موسی آشکارا سخن گفت.»

در آیهٔ دیگر در بارهٔ محمدﷺ میفرماید: ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى﴾ [النجم: ٣-٣]

ترجمه: «و از سر هوس سخن نمى گويد، اين سخن بجز وحى كه وحى مى شود، نيست» و نيز مى فرمايد: ﴿أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ مِّنْهُمْ أَنْ أَنْدِرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمْ قَالَ الْكَافِرُونَ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ مُّبِينٌ ﴾ [يونس: ٢]

ترجمه: «آیا برای مردم شگفتآور است که به مردی از خودشان وحی کردیم که مردم را بیم ده و به کسانی که ایمان آوردهاند، مژده ده که برای آنان نزد پروردگارشان عزت وسربلندی است. کافران گفتند این [مرد] بدون شک افسونگر آشکار است.»

#### دليل عقلي

وحی یک واقعیت است. کسی که به وجود خدا و به کمال قدرت او ایمان دارد، منکر وجود وحی نمی شود؛ زیرا خداوند ﷺ قادر مطلق است و هر طوری که اراده اش باشد، پیام خویش را به بنده گانش ابلاغ می فرماید.

#### فعاليت

شاگردان در بارهٔ دلایل وحی باهم بحث کنند.

## حکم ایمان به وحی

ایمان آوردن به همه کتابهای نازل شده و به همه وحیهای فرستاده شده، به شکل اجمالی فرض است.

## انواع وحي

خداوند به پیامبرانش به سه طریق وحی کرده است:

## ١. وحى به طريق الهام و خواب

الف. الهام: طوری که پیامبر اکرم هم می فرماید: بدون شک جبرئیل این سخن را در دلم افگند که هیچ نفسی تا وقتی نمی میرد که اجل و وقت معین خود را تکمیل نکرده و رزقش را به طور کامل نگرفته باشد، پس رزق را از راه حلال بجویید، محدود شدن و یا کم شدن رزق، هیچ یک از شما را وادار نسازد که آن را از راه حرام و گناه بطلبد؛ چون نمی توان از هیچ راهی به آنچه در نزد خداوند هم است، رسید، جز از راه اطاعتش.

**ب. در خواب دیدن:** طوری که خداوند متعال به ابراهیم ایس در خواب وحی کرد که فرزندش اسماعیل را ذبح کند و پیش از آغاز وحی، پیامبر اکرم نیز خوابهای واضح و روشن می دید.

7. سخن گفتن از پشت پرده: یعنی به گونهٔ که بین الله الله و پیغمبر واسطه ای وجود نداشته باشد، بلکه بدون واسطه، خداوند متعال به پیغمبرش وحی کرده باشد. چنانکه حضرت موسی المیکی سخنان خداوند را بدون واسطه شنیده است.

۳. وحی به واسطهٔ فرشته: خداوند متعال فرشتهٔ را به سوی پیغمبر میفرستاد و توسط او وحی را بر رسولش نازل می کرد که این، کار جبرئیل الناسی است.

سه طریق وحی را که در بالا ذکر شد، خداوند متعال در این آیه چنین بیان می کند:

﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَاء حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِىَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاء إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ﴾ [السورى: ۵۱]

ترجمه: «و هیچ بشری را نسزد که خدا با او سخن گوید جز [از راه] وحی یا از پشت حجابی یا فرستادهای بفرستد و به اذن او هر چه بخواهد وحی نماید. آری اوست بلندمرتبهٔ سنجیده کار» باید دانست که قرآن کریم به این طریقه یعنی توسط فرشتهٔ مکلف یعنی جبرئیل النسی بر پیامبر وحی شده است.

#### فعاليت

شاگردان در بارهٔ نیاز جامعه انسانی به وحی و رهنمودهای آسمانی بحث و گفتگو نموده نتایج آن را نکته وار یاد داشت نمایند.



- ۱. وحی را در لغت و اصطلاح تعریف کنید.
  - ۲. دلایل وجود وحی را بیان نمایید.
    - ۳. حکم ایمان به وحی چیست؟
      - ۴. انواع وحی رابیان کنید.
- ۵. آیهٔ را ذکر کنید که خداوند متعال در آن از انواع وحی سخن گفته است.

# کار خانه گی

شاگردان در بارهٔ وحی مقالهای بنویسند که از ده سطر کمتر نباشد.

#### درس سيزدهم

## ایمان به انبیا و رسولان

نبی و رسول به چه کسی گفته می شود؟ آیا نبوت و پیغمبری با کار و کوشش به دست می آید؟

## ۱. تعریف نبی و رسول

الف. نبی: نبی، واژهٔ عربی بوده که از «نبأ» گرفته شده است و نبأ به خبر گفته می شود. و در اصطلاح علم عقاید، نبی به شخصی گفته می شود که از طرف الله ﷺ برایش وحی شده باشد.

ب. رسول: به شخصی گفته می شود که الله علاق برای رساندن احکامش به بنده گان، او را همراه با شریعت جدید فرستاده باشد.

## ۲. فرق بین نبی و رسول

رسول به شخصی گفته می شود که الله ﷺ با شریعت تازه ای او را به سوی بنده گانش می فرستد، و نبی کسی است که خداوند او را برای راهنمایی بنده گانش فرستاده است، فرق نمی کند که شریعت انبیای پیشین را به مردم تبلیغ کند و یا شریعت تازه ای به او داده شده باشد؛ بناءً به هر رسول نبی گفته می شود اما به هر نبی رسول گفته نمی شود.

## ٣. تعداد انبيا

در قرآن كريم از ٢٥ پيغمبر تذكر رفته و نام ١٨ تن شان در آيات ذيل ذكر است: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَّشَاء إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ السَّحَقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيَّتِهِ دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَى السَّحَقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيَّتِهِ دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَزَكْرِيًّا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ كُلُّ مِّنَ الصَّالِحِينَ ﴿ وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَاسَ كُلُّ مِّنَ الصَّالِحِينَ ﴿ وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَكُلاً فَضَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [الانعام:٨٣ – ٨٤]

ترجمه: «و آن حجت ما بود که به ابراهیم در برابر قومش دادیم. درجات هر کس را که بخواهیم بالا میبریم زیرا پروردگار تو حکیم داناست. و به او اسحاق و یعقوب را بخشیدیم و همه را به راه راست درآوردیم و نوح را از پیش راه نمودیم و از نسل او داوود و سلیمان و ایبوب و یوسف و موسی و هارون را [هدایت کردیم] و این گونه نیکوکاران را پاداش میدهیم، و زکریا و یحیی و عیسی و الیاس را که همه از شایستگان بودند، و اسماعیل و یسع و یونس و لوط که جملگی را بر جهانیان برتری دادیم»

نامهای هفت تن از پیامبران در جاهای دیگر ذکر شده است که عبارتند از: آدَم،إِدْرِیس، هُود، صَالِح، شُعَیْب، ذُو الْکَوْفُل وَ مُحَمَّدٌ خَاتَمُ النَّبِیِّن (عَلَیْهمْ جَمِیعًا صَلَوَاتُ اللَّهِ وَسَلاَمُهُ).

در قرآن كريم از موجوديت ديگر پيامبران هم خبر داده شده است: ﴿وَرُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ ﴾ [النساء: ١۶۴]

ترجمه: «و پیامبرانی [را فرستادیم] که در حقیقت [ماجرای] آنان را قبلا بر تو حکایت نمودیم و پیامبرانی [را نیز فرستاده ایم] که [سرگذشت] ایشان را بر تو بازگو نکردهایم»

ایمان به همه انبیاء علیهم السلام فرض است، چه آنهای که در قرآن کریم ذکر شده اند و چه آنانی که در قرآن نامهای شان ذکر نشده است. البته آن پیامبرانی که ذکر شان درقرآن کریم نیامده است باید بصورت اجمالی به آنان ایمان داشت.

## ۴. دلایل اثبات ایمان به پیامبران

خداوند متعال در قرآن كريم مىفرمايد: ﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللّهِ وَمَلآئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ بِاللّهِ وَمَلآئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ اللّهِ وَمَلآئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ اللّهِ وَمَالَا فَيَعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ اللّهِ وَمَالَوا اللّهُ مِن رُبّهِ وَلَا لَهُ مِن رُبّهِ وَاللّهُ فَا لَا قَالَاهُ مُنْ رُسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبّنَا وَإِلَيْكَ اللّهُ مِنْ رُسُلِهِ وَمُلاّ فِي اللّهِ وَمُلاّ فِي اللّهِ مَا لَا لَهُ مَا لَا لَا لَهُ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبّنَا وَإِلَيْكَ مِنْ رُسُلِهِ وَمُلاَقِلُهُ إِلَا لَا عُلْمَانَا فَالْوالْ مِنْ اللّهِ فَاللّهِ مِنْ رَبّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ فَعَلَا وَأَطَعْنَا عُلْمُ اللّهُ فَرَقُلُ مُنْ أَنْكُونُ مُنْ اللّهِ فَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبّنَا وَإِلَيْكَ فَاللّهِ فَاللّهِ فَعَلَا مُؤْمِنُونَ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الْعُنْ الْمُؤْمِنِيلُ اللّهُ وَلَيْكُونُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُعْلَالِهُ مُعْمَالِمُوالِمُولَا الْمُؤْمِنِ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الْمُؤْمِنِيلُولُ الْمُؤْمِنِ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الْمُؤْمِنُونَا مُعْلَعْمُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الْمُعْلِقُومِ اللْعُولُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

ترجمه: «پیامبر خدا بدانچه از جانب پروردگارش بر او نازل شده، ایمان آورده، و مؤمنان همگی به خدا و فرشتگان و کتابها و فرستادگانش ایمان آوردهاند و گفتند: میان هیچ یک از فرستادگانش فرق نمی گذاریم و گفتند: «شنیدیم و اطاعت کردیم، پروردگارا، آمرزش تو را خواستاریم و فرجام به سوی تو است.»

#### فعاليت

شاگردان در مورد تأثیرات مهم و مثبتی که پیامبران در جوامع انسانی گذاشتند، بحث نمایند.

## ٥. حكم ايمان به انبيا ورسولان

ایمان آوردن به همهٔ انبیا و رسولان، فرض و از ارکان عقیدهٔ اسلامی میباشد؛ لذا انکار یک نبی یا رسول، انکار همهٔ پیامبران محسوب می گردد. از همین رو مسلمان مطابق عقیده اش گواهی میدهد که در ایمان آوردن بین هیچ نبی تفاوتی قایل نیست و به همه پیامبران ایمان دارد، چون همگی از سوی الله علاق فرستاده شده اند.

#### ٦. نبوت يک عطيهٔ الهي است

نبوت یک عطیهٔ الهی است و به هر کسی که او بخواهد، می دهد و با شوق و کوشش شخصی، یعنی با عبادت و ریاضت به دست نمی آید. الله ﷺ در توصیف انبیای بزرگوار می فرماید: ﴿وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الْأَحْیَارِ ﴾ [ص: ۴۷] ترجمه: «بدون تردید آنها در نزد ما از برگزیده شده گانند»

فعالیت: شاگردان در بارهٔ حکم ایمان به انبیا و رسولان باهم بحث کنند.

#### ۷. تفصیل ایمان به انبیا و رسولان

تفصیل ایمان به انبیا و رسولان در روشنی قرآن وسنت مختصراً چنین است:

۱. ایمان داشتن به هر پیغمبری که نامش در قرآن ذکر است وجمعاً به بیست وپنج نفر میرسد وهمچنان ایمان داشتن به اینکه خداوند متعال غیر از پیامبران مذکور، پیامبران دیگری هم فرستاده است.

۲. ایمان و یقین کامل داشتن به اینکه محور دعوت همهٔ انبیا، توحید ویگانگی خداوند و عبادت
 اوست.

۳. ایمان داشتن به همه پیامبران و تصدیق نبوت و رسالت آنها و ایمان به اینکه بعضی از پیامبران فضیلت بیشتری نسبت به بعضی دیگر دارند و برترین شان حضرت محمد است.

۴. باور به اینکه همهٔ پیامبران انسان هستند و هیچ نوع خصوصیت الوهیت در آنان وجود ندارد.

۵. ایمان داشتن به اینکه انبیا و رسولان، نسبت به همهٔ مردم از لحاظ علم، عمل و اخلاق، کامل اند و رسالت خود را با کمال امانتداری ادا نموده اند.

ع. باورداشتن به اینکه الله ﷺ برای تصدیق انبیا معجزههای به آنان داده است.

۷. ایمان داشتن به اینکه سلسلهٔ نبوت با حضرت محمد به پایان رسیده وایشان به سوی همهٔ مردم فرستاده شده اند و بعد از رحلت ایشان تا قیامت هیچ نبی و رسول دیگری نمی آید و سلسلهٔ وحی هم به آخر رسیده است.

#### فعالىت

در قرآن کریم نام چند پیغمبر ذکر شده است؟

## ۸ معنای ایمان به انبیا و رسولان

الله على در قرآن كريم مىفرمايد:

﴿ قُولُواْ آمَنًا بِاللّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِن رَبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٤] مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِن رَبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٤] ترجمه: «بگوييد ما به خدا و به آنچه بر ما نازل شده و به آنچه بر ابراهيم و اسحاق و يعقوب و اولادش نازل آمده و به آنچه به موسى و عيسى داده شده و به آنچه به همه پيامبران از سوى پروردگارشان داده شده، ايمان آوردهايم و ميان هيچ يک از ايشان فرق نمي گذاريم و در برابر او تسليم هستيم »

معنای ایمان به انبیا و رسولان این است که انسان باید یقین داشته باشد که خداوند به بعضی از بنده گانش وحی می کند تا مردم را به نعمتهای الهی مژده بدهند و از عـذاب او بترسانند وهمه اینها به خاطر رسیدن به یک مقصد انجام می گیرد که عبارت است از: عبادت الله، اقامهٔ دین و یگانه دانستن الله عَلاهٔ در ربوبیت، الوهیت، و اسماء و صفاتش.



۱.نبی و رسول را تعریف کنید.

۲. نبی و رسول چه فرقی دارند؟ مختصراً بیان کنید.

٣. آيا نبوت با كوشش شخصى حاصل مى شود؟

۴. دلایل وجوب ایمان به انبیا و رسولان را ذکر کنید.

۵. نام چند پیغمبر در قرآن کریم آمده است؟ معلومات ارایه بدارید.

ع حكم ايمان به انبيا و رسولان چيست؟

# کار خانه گی

شاكردان دربارهٔ وظایف انبیاء علیهم السلام یک مقالهٔ مختصر بنویسند.

#### درس چهاردهم

## صفات انبیا و رسولان

الله على پیامبران را با صفات والا و نیکویی آراسته است تا بتوانند به خوبی مردم را به راههای نیک دعوت کنند. همچنان خداوند متعال آنان را از تمام صفاتی که مناسب مقام نبوت نیست، پاک نگهداشته است.

#### صفات انبيا

برخی از صفات پیامبران در قرآن کریم ذکر گردیده که قرار ذیل میباشد:

1. بشر بودن: همه پیامبران بشر اند، میخورند و می آشامند، میخوابند و بیدار می شوند، گرسنه و تشنه می شوند، ازدواج می کنند، غیب نمی دانند و از همه صفات بشری برخوردار اند. این بدان خاطر است که پیامبران باید با مردم نزدیک بوده، از تمام ضرورتها و صفات انسانی آنان با خبر باشند. آنها راه مستقیم را به مردم نشان می دهند و خداوند متعال با فرستادن آنان حجت خود را بر بنده گان قایم کرده تا مردم عذر و بهانه ای نداشته باشند. خداوند می فرماید:

﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ﴾ [التوبة::١٢٨]

ترجمه: «قطعا برای شما پیامبری از خودتان آمد که بر او دشـوار اسـت شـما در رنـج بیفتیـد بـه [هدایت] شما حریص و نسبت به مؤمنان دلسوز و مهربان است»

ونيز مى فرمايد: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّشْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ ﴾ [الكهف: ١١٠] ترجمه: «بكو من هم مثل شما بشرى هستم [ولى همينقدر كه] به من وحى مى شود كه

ترجمه: «بگو من هم مثل شما بشری هستم [ولی همینقدر که] به من وحی می شود که خدای شما خدایی یگانه است»

در آیهٔ دیگر می فرماید: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَذُرِیَّةً﴾ [الرعد:٣٨] ترجمه: ﴿و قطعا پیش از تو [نیز] رسولانی فرستادیم و برای آنان زنان و فرزندانی قرار دادیم﴾

۲. تبلیغ: پیامبران مأمور اند تا احکام الهی را به مردم برسانند تا آنان به خوشبختیهای دنیا و آخرت رهنمایی شوند. این کاری است که همهٔ پیامبران بدون کم وکاست انجام داده اند. الله کار این باره می فرماید:

﴿ مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاَ غُ ﴾ [المائدة: ٩٩]

ترجمه: «بر پيامبر [ وظيفهٔ] جز ابلاغ [رسالت] نيست»

در آية ديگر همين سوره مىفرمايد: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّعْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّعْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ [المائدة: ٢٧]

ترجمه: «ای پیامبر آنچه از جانب پروردگارت به سوی تو نازل شده ابلاغ کن و اگر نکنی، پیامش را نرساندهای»

٣. خردمندى و بصيرت: هر نبى بايد هوشيار، عاقل ودور انديش باشد، نه غافل و بى پروا. خداوند دراين باره مىفرمايد: ﴿فَفَهَمْنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُلَّا آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُودَ الْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴾ [الانبيا: ٧٩]

ترجمه: «پس آن [داوری] را به سلیمان فهماندیم و به هر یک [از آن دو] حکمت و دانش عطا کردیم و کوهها و پرنده گان را با داوود به نیایش واداشتیم و ما کننده [این کار] بودیم» و در آیهٔ دیگر می فرماید: ﴿وَشَدَدْنَا مُلْکَهُ وَآتَیْنَاهُ الْحِکْمَةَ وَفَصْلَ الْخِطَابِ﴾ [ص: ۲۰] ترجمه: «و پادشاهیش را استوار کردیم و او را حکمت و کلام فیصله کن عطا کردیم» و نیز می فرماید: ﴿ادْعُ إِلَی سَبِیلِ رَبِّكَ بِالْحِکْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِی هِیَ أَحْسَنُ﴾ [النحل: ۲۰]

ترجمه: «با حکمت و اندرز نیکو به راه پروردگارت دعوت کن و با آنان به [شیوهای] که نیکوتر است، گفتگو و مناقشه نما»

٩. مرد بودن: همهٔ علماء به این اتفاق دارند که نبی باید مرد باشد، و زن نمی تواند به منصب رسالت برسد. چون خداوند متعال می فرماید: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إلَيْهم ﴾ [یوسف: ٩٠٩]

ترجمه: «و پیش از تو [نیز] جز مردانی را که به آنان وحی می کردیم، نفرستادیم» چنانکه می بینید در این آیات لفظ رجل ذکر شده است و در عربی رجل به مرد گفته می شود. در آیه دیگر آمده است: ﴿وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَاهُ رَجُلاً ﴾ [الأنعام: ٩]

ترجمه: «و اگر او را فرشتهای قرار میدادیم، حتما وی را [به صورت] مردی در می آوردیم» در این آیه مبارکه هم لفظ مرد ذکر شده است.

۵. پاک بودن از عیوب: پیامبر باید از عیوب ذیل پاک باشد:

الف: هر پیغمبر باید در وقت بعثتش از همه مردم زمانش از لحاظ خلقت برتر و بالاتر باشد.

ب: هر پیغمبر باید از عیوب و امراض همچون پیس، جذام و غیره که طبیعت انسانی از آن نفرت دارد، پاک باشد.

ج: نبی دارای چنان کسبی نباشد که عرف آن را بد بداند. مانند: نعل کوبی و غیره.

د. نبى بايد سخت دل نباشد، چون اگر نبى قسى القلب و بى رحم باشد، مردم از او گريزان مىشوند خداوند متعال مىفرمايد: ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]

ترجمه: «پس به [برکت] رحمت الهی با آنان نرمخو [و پرمهـر] شدی و اگـر تنـدخو و سختدل میبودی، قطعا از دور تو پراگنده میشدند».

**٦\_ عصمت:** الله ﷺ به پيامبرانش در كنار ديگر صفات نيكو، صفت عصمت را نيز داده است كه ساير انسانها از آن برخوردار نيستند و صفت عصمت لازمهٔ هر پيغمبر مي باشد.

#### تعريف عصمت

عصمت در لغت به حفظ و نگهداری گفته می شود.

و در اصطلاح علم عقاید عبارت است از: آن لطف الهی که پیامبر را به انجام کارهای نیک تشویق و از کارهای بد نگه میدارد؛ اما اختیار را از انسان ساقط نمیسازد تا حقیقت امتحان و آزمایش باقی بماند.

#### شرح تعريف

الله ﷺ همه پیامبرانش را به فضل و کرم خود پیش و بعد از نبوت از همه گناهان دور نگهداشته و چنان قدرتی به آنان داده که آنان را به انجام کارهای نیک تشویق نموده و از کارهای بد باز میدارد؛ اما اختیار را از آنها سلب نمی کند.

#### عصمت انبيا عليهم السلام از كناهان

برای وضاحت بیشتر، عصمت انبیا باید گفت که گناه به دو قسم است:

أ. گناهان کبیره: به گناهانی گفته می شود که در دنیا برایش حد تعیین شده و یا به مرتکب آن وعید آتش داده شده باشد یا هم اینکه انجام دهنده آن مورد لعن و غضب قرار گرفته باشد.

ب. **گناهان صغیره**: گناهانی است که در دنیا برایش حد تعیین نشده و در آخرت هم عذابی برای آن مشخص نگردیده باشد.

انبیا –علیهم السلام– از همه گناهان اعم از کبیره و صغیره مانند: کفر، دروغ و غیره پاک انـ د و قصداً یا سهواً چنین گناهی از آنان سرنزده و آنان معصوم میباشند.

#### دلایل این عصمت

يكى از مهم ترين دلايل عصمت پيامبران، رساندن پيام خدا به مردم است؛ قرآن كريم درايـن بـاره بـه صدق و راستى آنها گواهى مىدهد: ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى،إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى﴾ [النجم: ٣-٣] ترجمه: ﴿و از سر هوس سخن نمى گويد، اين سخن بجز وحى كه وحى مى شود، نيست» و نيز مى فرمايد: ﴿وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴿ لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ﴿ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ﴾ ونيز مى فرمايد: ﴿وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴿ لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ﴿ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ﴾ فَمَا مِنكُم مِّنْ أَحَدِ عَنْهُ حَاجِزينَ ﴾ [الحاقة: ۴۲\_۴۷]

ترجمه: «و اگر میبست پیغمبر بر ما بعض سخن را، دست راستش را می گرفتیم، سپس رگ قلبش را قطع می کردیم، و هیچ یک از شما مانع از [عذاب] او نمی شد»

همچنان در حدیث شریفی آمده است: «عن ابی هریره الله قال: قالوا: یا رسول الله إنک تداعبنا؟ قال: لا أقول إلا حقاً.»

ترجمه: از ابوهریره روایت است که اصحاب فرمودند: ای رسول خدا! شما با ما شوخی می کنید؟ رسول خدا فرمود: من چیزی جز حق نمی گویم.

از جانب دیگر، انبیا برای دیگران سرمشق الگو هستند و این الگو بودن بدون عصمت آنان از هر نوع گناه ممکن نیست. لذا خداوند آنان را از هر گناهی پاک نگهداشته است. الله ﷺ میفرماید: ﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِینَ هَدَی اللَّهُ فَبَهُدَاهُمُ اقْتَدِهُ ﴾ [الانعام: ٩٠]

ترجمه: پیامبران کسانی اند که خداوند راه را به آنان نشان داده است، پس تو نیز به هدایت آنان اقتدا کن!»

و نيز در توصيف آنان مي فرمايد: ﴿ وَكُلُّ مِّنْ الْأَخْيَارِ ﴾ [ص: ۴۸]

ترجمه: و هر یک از آنان از بندهگان برگزیده اند»

و باز در بارهٔ آنها مىفرمايد: ﴿وَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الأنعام: ٨٧]

ترجمه: «اَنان را برگزیدیم و به راه راست هدایت شان نمودیم»

فعالیت: شاگردان دربارهٔ صفات انبیا باهم بحث کنند.

# مي سؤالها

۱. دلایل بشر بودن پیامبران را بیان کنید.

۲. دلایل صفت تبلیغ را بیان نمایید.

۳. دلایل صفت فطانت و زیرکی را ذکر کنید.

۴. انبیاء باید از کدام عیوب یاک باشند؟

۵. معنای لغوی و اصطلاحی عصمت را بیان کنید.

ع آيا انبياء - عليهم السلام- پيش از بعثت از گناه معصوم مي باشند؟

٧. آیا انبیاء بعد از بعثت از گناه معصوم میباشند؟

۸. دلایل عصمت انبیاء را بیان کنید.



در بارهٔ اخلاق و سیرت نیکوی حضرت محمد ﷺ یک مقاله بنویسید.

#### درس پانزدهم

# پيغمبران اولو العزم

همهٔ پیامبران در پیشگاه الله کا صاحب عزت و منزلت اند و همه پیامبران صاحب عزم و صبر و بردباری بودند، اما خداوند متعال عزم و پایمردی برخی از پیامبران را ستوده است. این دلالت می کند که آنها نسبت به دیگر پیغمبران عزم بیشتری داشتند و در نزد خداوند متعال مقام و منزلت شان بلندتر است.

## تعريف عزم

عزم به معنای صبر، ثبات و انجام دادن یک کار با ارادهٔ بسیار قوی است.

چرا به بعضی از پیامبران اولوالعزم گفته میشود؟

این پیامبران در کار دعوت و رسالت از صبر و بردباری زیادی کار می گرفتند، به همین خاطر خداوند متعال آنان را با صفت اولوالعزم ستوده است.

## تعداد ييغمبران اولوالعزم

در این باره اقوال مختلفی از علما نقل شده که نزد جمهور دانشمندان مسلمان، پیامبران اولوالعزم پنج تن اند: حضرت نوح النظم، حضرت ابراهیم النظم، حضرت موسی النظم، حضرت عیسی النظم حضرت محمد النظم،

خداوند متعال پیامبران اولو العزم را در این آیه ذکر کرده است:

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَاقًا غَلِيظًا ﴾ [الأحزاب:٧]

«و [یاد کن] هنگامی را که از پیامبران پیمان گرفتیم و از تو و از نوح و ابراهیم و موسی و عیسی پسر مریم و از [همه] آنان پیمانی استوار گرفتیم»

و در این آیه مبارکه هم ذکر شده است:

﴿شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَاء وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ [الشورى:١٣]

ترجمه: «از [احکام] دین آنچه را که به نوح در بارهٔ آن سفارش کرد، برای شما تشریع کرد و آنچه را به تو وحی کردیم و آنچه را که در بارهٔ آن به ابراهیم و موسی و عیسی سفارش نمودیم که دین را برپا دارید و در آن تفرقه اندازی مکنید. گران می آید بر مشرکان آنچه که ایشان را به سوی آن فرا می خوانی، خدا هر که را بخواهد به سوی خود برمی گزیند و هر که را که از در توبه درآید، به سوی خود راه می نماید.»

فعالیت: شاگردان در بارهٔ تعداد پیامبران اولو العزم باهم بحث کنند.

## فضيلت پيغمبران اولوالعزم:

این پیامبران اولوالعزم نسبت به همه پیامبران دیگر فضیلت زیادی دارند؛ و بافضیلت ترین همهٔ شان حضرت محمد است.

از حضرت ابوهریره شهروایت است که رسول الله شه فرمودند: «خِیَـارُ وُلْـدِ آدَمَ نُـوحُ وَإِبْـرَاهِیمُ وَعِیسَی وَمُوسَی وَ مُحَمَّدُ وَ خَیْرُهُم مُحَمَّدٌ (۱)

ترجمه: «در بین فرزندان آدم علیسلام برترین شان نوح ،علیسلام ابراهیم علیسلام ، عیسی علیسلام موسی علیسلام و محمد میکیسلام و محمد میکیسلام و محمد میکیسلام و محمد میکیسلام است.

و در حدیثی که امام مسلم از ابوهریره روایت کرده آمده است: «أَنَا سَیِّدُ وُلْـدِ آدَمَ یَوْمَ الْقِیَامَةِ وَأَوَّلُ مَنْ یَنْشَقُّ عَنْهُ الْقَبْرُ وَأَوَّلُ شَافِعِ وَأَوَّلُ مُشَفَّع». (٢)

ترجمه: «من در روز قیامت سید و بزرگ فرزندان آدم انگیا هستم، پیش از همه قبر من باز میشود، من اولین شفاعت کننده هستم وپیش از همه شفاعت من قبول می شود.

فعالیت: شاگردان، فضیلت پیامبران اولوالعزم را بیان کنند.



- ۱. عزم را تعریف کنید.
- ۲. چرا به بعضی از پیامبران، اولوالعزم گفته می شود؟
  - ٣. پيامبران اولوالعزم چند نفر اند؟
- ۴. در بارهٔ فضیلت پیامبران اولوالعزم یک حدیث شریف بیان کنید.

۱ - اخرجه ابن عساکر

٢ - صحيح مسلم - باب تفضيل نبينا محمد على الجميع

## درس شانزدهم

## معجزه و کرامت

#### ۱. معجزه

تعریف معجزه: کلمهٔ معجزه از مصدر اعجاز گرفته شده که در لغت ناتوان و عـاجز سـاختن را گویند.

و در اصطلاح عبارت است از کار و یا سخن عاجز کننده و خارق العاده که خداوند متعال به قصد تأیید نبی و رسول از او صادر می کند که دیگر انسانها از انجام آن عاجز اند.

#### شرح تعريف

معجزه به کار و یا سخنی گفته می شود که از مدعی نبوت و رسالت صادر می شود و دارای شرایط ذیل است:

۱. معجزه باید عاجز کننده باشد(طرف مقابل از انجام آن عاجز شود) و اگر چنین نباشد، معجزه نیست.

۲. به خاطر تأیید دعوای نبوت و رسالت باشد پس اگر کسی کار خارق العاده ای انجام دهد، اما
 دعوای نبوت و رسالت نداشته باشد، آن کارش معجزه گفته نمی شود.

٣. كار خارق العاده با دعوا برابر باشد.

## انواع معجزه

معجزهٔ پیامبران دو نوع است:

١. معجزة محسوس.

٢. معجزهٔ غير محسوس.

**اول: معجزهٔ محسوس**: معجزه ای است که انسان با حواس پنجگانه اش آن را درک کرده می تواند. مانند خارج شدن اشتر از کوه با دعای صالحالی بینا شدن کور مادرزاد با دعای عیسی الی تبدیل شدن عصای موسی الی به مار و حادثهٔ اسرا و معراج پیامبر اکرم، دو نیم شدن ماه و فواره زدن آب از انگشتان مبارک آن حضرت، و دیگر معجزات ایشان.

**دوم:** معجزهٔ غیر محسوس: این معجزه ای است که به وسیلهٔ عقل درک می شود، مثل معلومات دادن از حوادث غیبی آینده. و قرآن که بر حضرت محمد این شد، بزرگ ترین معجزه ایشان است.

## حكم معجزه

ایمان داشتن به معجزات پیامبران فرض است. چون معجزهٔ هر پیغمبر یک مدد و کمک الهی است که راستی پیغمبر را ثابت میسازد. پس آن طور که ایمان داشتن به خود پیغمبر فرض است، ایمان به معجزهٔ او نیز فرض میباشد.

## فعالیت: شاگردان در بارهٔ معجزه باهم بحث کنند.

#### ۲. کرامت

## تعريف كرامت

كرامت در لغت به عزت و گرامى داشتن گفته مىشود. خداوند متعال مىفرمايد: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ﴾ [الإسراء: ٧٠]

ترجمه: «و به راستی ما فرزندان آدم را گرامی داشتیم»

و در اصطلاح عبارت از کاری است که از ولی (بندهٔ مقرب خداوند ﷺ) صادر میشود.

#### شرح تعریف

اگر یک کار عادتاً ناممکن از شخصی صادر شود که عقیده و عملش مطابق اسلام باشد، کرامت گفته می شود، اما اگر عقیده وعمل شخص مطابق اسلام نباشد، کار خارق العادهٔ او استدراج است نه کرامت.

## دلیل اثبات کرامت

كرامت اولياء با دلايل زيادى ثابت است، طورى كه الله جل جلاله در بـارهٔ مـريم عليهـا السـلام مى فرمايد: ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيًّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقاً قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنَّى لَكِ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِي فِرمايد: ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكْرِيًّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقاً قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنَّى لَكِ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِي فِيدِ اللّهِ ﴾ [آل عمران: ٣٧]

ترجمه: «هر بار که زکریا در محراب بر او وارد میشد، نزد او [نوعی] خوراکی مییافت [می]گفت ای مریم این از کجا برای تو [اَمده است او در پاسخ می گفت] این از جانب خداست»

داستان اصحاب کهف که در قرآن ذکر شده است، به کرامت اصحاب کهف دلالت می کند. در دوران صحابه از صحابیان متعدد کرامات گوناگونی ظاهر شده که تفصیل آن در کتب حدیث و تاریخ وجود دارد.

#### فعالىت

شاگردان داستان اصحاب کهف را قسماً به نوبت بیان کنند.

## حکم کرامت

کرامت اولیا برای تأیید و کمک آنها و برتری دین ثابت و حق است، اما کرامت در اختیار ولی نیست. پس ضرور نیست که از هر ولی کرامت صادر شود؛ چون کرامت به اراده و خواست خدا بستگی دارد، و با کرامت کدام حکم جدید دینی ثابت نمی شود.



- ۱. معجزه و کرامت را تعریف کنید.
  - ۲. انواع معجزه را بیان کنید.
    - ٣. حكم معجزه چيست؟
- ۴. دلایل اثبات کرامت را بیان کنید.
- ۵. خداوند متعال به چه مقصدی از ولی، کرامت صادر می کند؟

# کار خانه گی

شاگردان در بارهٔ معجزه مقالهٔ ای بنویسند و برخی از معجزات پیامبران علیهم السلام را نام بگیرید.

#### درس هفدهم

# استدراج و سحر

#### ۱. استدراج

## تعريف استدارج

استدراج در لغت به معنای بالارفتن گام به گام است.

و در اصطلاح به کار خارق العاده ای مانند سحر گفته می شود که از اشخاص کافر یا فاسق صادر می شود.

## شرح تعريف

هرگاه کاری از یک کافر، فاسق، کاهن، نجومی، ساحر و یا نیرنگ باز صادر گردد، به آن استدراج گفته می شود.

هر اندازه که سرکشی این افراد زیاد شود، خداوند به همان اندازه نعمتهای خود را بر آنان گسترده تر می سازد تا قدم به قدم به هلاکت نزدیک شوند و حجت خدا بر آنان قایم گردد. خداوند متعال می فرماید: ﴿وَالَّذِینَ كَذَّبُواْ بِآیَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَیْثُ لاَ یَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ۱۸۲]

ترجمه: «و کسانی که آیات ما را تکذیب کردند، به تدریج ایشان را خواهیم گرفت از جائیکه ایشان نمی دانند.»

#### ۲. سحر

#### تعریف سحر

سحر در لغت به نیرنگ، باریکی و تغییر دادن شکل یک چیز گفته می شود که سبب ظاهری نداشته باشد.

و در اصطلاح عبارت است از کار خارق العاده ای که به کمک شیاطین از نفسهای بد و خبیث صادر می شود.

## شرح تعريف

سحر در زبان عربی به نیرنگ بازی و عمل ظریفی گفته می شود که سبب ظاهری آن دیده نمی شود. و در اصطلاح به کارهای عجیب و غریبی گفته می شود که از دست اشخاص بی التزام به دین و بد عمل، صادر می شود که با گفتن الفاظ کفری و به کمک شیطان، انجام می گیرد واین اشخاص با یادگیری و تمرین به آن دست رسی پیدا می کنند.

اگر کسی با سرعت دست و چالاکی و یا با استفاده از دواهای خاص، کار عجیب و خارق العاده ای انجام دهد، سحر حقیقی گفته نمی شود.

#### وجود سحر

وجود سحر از روی قرآن و احادیث نبوی و اجماع امت ثابت است.

الله عَلا در بارهٔ ساحران موجود در زمان موسى المَيْنُ مى فرمايد:

﴿ قَالَ أَلْقُواْ فَلَمَّا أَلْقُواْ سَحَرُواْ أَعْيُنَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءوا بِسِحْرٍ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف: ١١٤] ترجمه: «گفت: شما بيفگنيد و چون افگندند، ديدگان مردم را افسون كردند و آنان را به تـرس

انداختند و سحری بزرگ در میان آوردند.»

## یادگیری سحر

یاد دادن و یاد گرفتن سحر حرام است. و هرگاه سحر بر بنیاد عقیدهٔ کفری استوار باشد، یادگرفتن آن واجب القتل میباشد.

## فرق سحر و معجزه

فرق زیادی بین سحر و معجزه وجود دارد که برخی از آنها قرار ذیل است:

۱. سحر از نفسهای شریر و پلید صادر می شود، اما معجزه از نفسهای پاک و عزیزی که به الله ﷺ
 بسیار نزدیک اند.

۲. در معجزه تحدی و چالش وجود دارد، ولی در سحر چالشی در کار نیست.

٣. سحر با انجام اعمال ناروا و با استمداد از شياطين صورت مي گيرد، اما معجزه تنها به كمك و خواست الله على است.

۴. یادگیری سحر با آموزش و تمرین ممکن است، اما در معجزه پیغمبر فقط از خداوند تحقق آن را تقاضا می کند.

۵. معجزه حقیقت یک چیز را تبدیل میسازد، اما سحر تنها شکل ظاهری را تغییر میدهد.

۶. با معجزه حقانیت پیغمبر ثابت می شود، اما سحر جز یک کار گناه نیست، که برای گمراه ساختن مردم و گسترش فساد در روی زمین انجام می گیرد و جز زیان هیچ فایده ای ندارد.

۷. سحر به شرایط، جای و وقت خاصی بستگی دارد؛ اما معجزه شرط خاص، جای و وقت معینی ندارد.

٨. معارضه و مقابله با سحر ممكن است، اما مقابله با معجزه محال مى باشد.

فعالیت: در روشنی این درس بگویید که ساحر و منجم با هم چه فرقی دارند؟



۱. استدراج و سحر را تعریف نمایید؟

۲. دلیل اثبات استدراج و سحر را بگویید.

۳. یادگیری سحر چه حکم دارد؟

۴. فرق معجزه و سحر را واضح سازید.



شاگردان در بارهٔ استدراج و سحر و اثرات آن مقالهٔ ای بنویسند که از پنج سطر کم نباشد.

#### درس هجدهم

## قضا و قدر

یکی از ارکان ایمان، عقیده به قضا و قدر است. ایمان داشتن به قضاء و قدر موضوعی است که تأثیر آن در عقیده، سلوک، کردار و زنده گانی مسلمانان در کلیه حالات خوب و بد نمایانگر میباشد.

## تعریف قضا و قدر

أ. قضا: قضا در زبان عربی فیصله کردن، پیدا کردن و حتمی بودن را گویند.

ب. قدر: قدر در زبان عربی به حکم، فیصله و اندازه گفته می شود.

و در اصطلاح، قضا و قدر عبارت از آن تقدیر و اندازهٔ است که الله تعالی بر اساس علم شامل و حکمت خود در کاینات تعیین نموده است.\

## شرح تعريف

جهت فهم درست موضوع قضاء و قدر فهم نكات آتى ضروريست:

۱. **علم ازلی الله تعالی:** به این ایمان داشتن که الله تعالی به هر چیز بطور اجمالی و تفصیلی و به تمام حالات گذشته و آینده، عالم و داناست، همانگونه که به افعال خود علم کامل دارد به کردار و عملکردهای بنده گان خود نیز علم همه جانبه و فراگیر دارد.

همچنان به حوادث و تغییرات و تحولات گذشته و آنچه در آینده صورت می گیرد طوری علم دارد که هیچ چیزی از علم او تعالی نایدید نیست.

الله جل جلاله ميفرمايد: ﴿عَالِمِ الْغَيْبِ لا يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَلا أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْبَرُ إِلا فِي كِتَابٍ مُبِين﴾ [السبأ: ٣]

ترجمه: آن (الله ﷺ) به همه پوشیدهها علم دارد از او به اندازهٔ یک ذره نه در آسمانها پنهان می ماند و نه در زمین، نه از اندازه ذره کوچکتر و نه بزرگتر (چیزی است) مگر آنکه هر چیزی در یک دفتر آشکارا درج می باشد.

۱- الفاظ قضاء و قدر در زبان عربی به مفاهیم متعددی استعمال می شود مگر در علم عقاید هر دو لفظ مترادف می باشند

## ۲. همه چیز، در لوح محفوظ نوشته شده است

به این هم ایمان داشتن فرض است که الله تعالی بر هر آنچه که به مخلوقات ارتباط دارد، عالم است و آن در لوح محفوظ نوشته است، یعنی تمام مقدرات مخلوقات را که برای شان اتفاق میافتد و یا آنها انجام میدهند، خداوند بر اساس علم قدیم خود نوشته است.

الله تعالى در اين باره فرموده اند: ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَلُّ ﴾ [القمر:٥٣، ٥٣] ترجمه: وهر چه ايشان مى كنند، نوشته شده در لوح محفوظ، وهر سخن كوچك و كلان، نوشته شده است. پيغمبر الله فرموده اند: ﴿ كَتَبَ اللَّهُ مَقَادِيرَ الْخَلاَئِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِحَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ... ﴾ (١)

ترجمه: الله تعالى اندازهها (تقدير) مخلوقات را پنجاه هزار سال قبل از پيدايش آسمانها و زمين نوشته كرده است.

۳. **مشیت و رضای الله تعالی:** به این ایمان داشتن فرض است که هیچ چیـز بـدون رضـا، اراده و مشیت الله تعالی از عدم به وجود نمی آید، پس چیزی را که الله جل جلاله بخواهد آن می شود.

الله تعالى مىفرمايد: ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ [القصص: ٦٨] ترجمه: پروردگارت مى آفريند هركى را خواهد.

در آیت دیگری فرموده است: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلا أَنْ یَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِینَ ﴾ [التکویر: ٢٩] ترجمه: و به خواست شما هیچ کاری نمی شود تا آنکه الله رب العلمین نخواهد.

\*- با وجود اینکه هیچ چیز بدون ارادهٔ الله ﷺ بوجود نمی آید و هر چیز متعلق به ارادهٔ الله ﷺ است با آنهم برای انسانها اختیار داده شده که هر که کار خوب انجام دهد به اختیار و ارادهٔ خود انجام می دهد و هر که کار ناشایسته و بد نماید به اراده و اختیار خویش میکند و خداوند متعال از قدیم به کنش کار خوب و بد عالم است و این علم خداوندی کدام اجباری در انجام کار خوب و بد اشخاص، ندارد؛ بلکه ایشان کارها را به خوشی و رضای خود انجام می دهند، در این مورد خداوند ﷺ چنین فرموده است: ﴿ فَمَن شَاء فَلْیُوْمِن وَمَن شَاء فَلْیَکْفُر ْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِینَ خَداوند ﷺ چنین فرموده است: ﴿ فَمَن شَاء فَلْیُوْمِن وَمَن شَاء فَلْیَکْفُر ْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِینَ نَارًا أَحَاطَ بهم ْ سُرَادِقُهَا ﴾ [الکهف: ۲۹].

ترجمه: هر که خواهد ایمان آورد و هرکه خواهد (و اراده کند) کافر شود. ما به ستمگران آتشی را اماده کرده ایم که سرا پرده آن ایشان را احاطه می کند.

<sup>-</sup> صحيح مسلم

## دليل اثبات قضا و قدر:

قضا و قدر توسط آیات و احادیث زیادی ثابت گردیده است:

الله جل جلاله فرموده است: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ۴۹] ترجمه: ما هر چيزى را به اندازهٔ معین پیدا کردیم.

در آیت دیگر می فرماید: ﴿وَحَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِیرًا ﴾ [الفرقان: ۲] ترجمه: و (الله) آن ذاتی است که تمام اشیا را آفریده و به آنها اندازهٔ معین مقرر کرده است.

در حدیث شریف آمده: «وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَیْرِهِ وَشَرِّهِ» (۱) ترجمه: پیغمبر صلی الله علیه وسلم به جبرئیل علیه السلام گفتند: و اینکه تو ایمان داشته باشی به تقدیر خیر و شر.

در حديث ديكر آمده: «لَا يُؤْمِنُ عَبْدٌ حَتَّى يُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ حَتَّى يَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَهُ»(٢) لِيُخْطِئَهُ وَأَنَّ مَا أَخْطَأَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَهُ»(٢)

هیچ گاه یک بنده ایمان دار نمی شود تا آنکه به تقدیر خیر و شر ایمان نداشته باشد، و تا بداند که آنچه برایش رسیده است، از وی خطا شدنی نبود و آنچه به وی نرسیده، برایش رسیدنی نبود.

## حکم ایمان به قضا و قدر

ایمان داشتن به قضاء و قدر فرض است.



- ۱. قضا و قدر را تعریف کنید.
- ۲. دلایل اثبات قضا و قدر را بیان نمایید.
- ٣. حكم ايمان به قضا و قدر را واضح سازيد.
- ۴. کسیکه از قضا و قدر منکر گردد چی حکم دارد؟



شاگردان در باره تأثیرات روانی و اجتماعی قضا و قدر یک مقاله بنویسند.

۱ – صحیح مسلم – (۱ / ۲۸)

۲ – رواه الترمذي

### درس نزدهم

### برزخ

انسانان بعد از وفات با دو مرحله از زنده گی رو برو می گردند، یکی پس از مرگ تا روز قیامت که این مرحله را، زنده گی برزخ می گویند و مرحله دیگر پس از قیامت که زنده گی طولانی و ابدی آغاز می شود.

### ١. تعريف برزخ

برزخ در لغت پرده و حایل را می گویند، و در اصطلاح علم عقاید، مرحلهٔ میان زنده گی دنیوی و اخروی (بعد از مرگ تا دو باره زنده شدن) برزخ گفته می شود.

### شرح تعريف

از احادیث نبوی معلوم می شود که: انسان زمانیکه از این جهان چشم فرو می پوشد، اگر مؤمن و نیکو کار باشد، در قبر حالات خوشی را احساس می کند و با نعمت های گوناگون نوازش داده می شود، و اگر بد کار و کافر باشد، احساس غم و حسرت می کند و در قبر به عذاب های گوناگون مبتلا شده، مجازات می گردد به این حالات قبر، برزخ گفته می شود.

فعالیت: شاگردان ارتباط میان تعریف های لغوی و اصطلاحی برزخ را بیان نمایند.

### دلايل اثبات برزخ

مرحلهٔ برزخ به آیات متبرکه قرآن کریم و احادیث نبی کریم شابت گردیده است. الله تعالی میفرماید: ﴿ وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَخٌ إِلَی یَوْمِ یُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ۱۰۰] ترجمه: و در ورای ایشان پردهٔ برزخ (قبر) است (که آنان را نمی گذارد به دنیا برگردند) تا آن روزی که آنان در قیامت بر انگیخته می شوند.

### ۲. نَكِيْر و مُنْكَر

### تعریف نکیر و منکر

نكير و منكر دو فرشته اند، الله على جهت پرسش از مرده گان در قبر، آنها را موظف نموده است.

### مورد سؤال قرار گرفتن مرده گان در قبر

وقتیکه مرده در قبر دفن می شود و مردم از نزدش برمی گردند، دو ملک به نامهای نکیر ومنکر نزد مرده می آیند (مرده مکلف به امر الله تعالی دوباره زنده می شود، و عقل و فهمش دو باره بر میگردد) و از او در مورد رب، دین و نبی سؤال می کنند، اگر مرده جواب صحیح این سؤالها را داد و کامیاب گردید، از طرف الله تعالی برایش نعمتها داده می شود ومرحله های بعدی بر وی آسان می شود و اگر ناکام شد، عذاب داده می شود و مرحله های بعدی نیز بر وی سخت تمام می شود.

### دلیل اثبات مورد سؤال قرار گرفتن مرده در قبر

سؤال نکیر و منکر در قبر از مرده در قرآن کریم و به احادیث نبی کریم صلی الله علیه وسلم ثابت گردیده است.

قرآن كريم: الله تعالى در اين مورد فرموده است: ﴿ يُشَبَّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] ترجمه: الله تعالى مؤمنان را در زنده كى دنيا و آخرت به سخن استوار ثابت قدم مىنمايد. و نبى كريم صلى الله عليه وسلم بيان نموده كه در اين آيت مراد از آخرت قبر است، زيرا قبر اولين منزل از منازل آخرت مىباشد.

حديث شريف: حضرت ابو هريره رضى الله تعالى عنه روايت مى كند كه رسول اكرم صلى الله عليه وسلم فرموده اند: «إِذَا أُقْبِرَالْمَيِّتُ أَتَاهُ مَلَكَانِ أَسْوَدَانِ أَزْرَقَانِ يُقَالُ لِأَحَدِهِمَا الْمُنْكُرُ وَالْآخَرُ النَّكِيرُ فَيَقُولَانِ مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ؟ فَيَقُولُ: هُوَ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ. فَيَقُولَانِ قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ هَذَا. ثُمَّ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعُونَ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ. فَيَقُولَانِ قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ هَذَا. ثُمَّ يُفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعُونَ فِي سَبْعِينَ. ثُمَّ يُنَوَّرُ لَهُ فِيهِ ثُمَّ يُقَالُ لَهُ نَمْ فَيَقُولُ أَرْجِعُ إِلَى أَهْلِي فَأَخْبِرُهُمْ فَيَقُولَانِ نَمْ كَنَوْمَةِ لِرَاعًا فِي سَبْعِينَ. ثُمَّ يُنَوَّرُ لَهُ فِيهِ ثُمَّ يُقَالُ لَهُ نَمْ فَيَقُولُ أَرْجِعُ إِلَى أَهْلِي فَأَخْبِرُهُمْ فَيَقُولَانِ نَمْ كَنَوْمَةِ اللَّهُ مِنْ مَصْجَعِهِ ذَلِكَ وَإِنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ الْعَرُوسِ الَّذِي لَا يُوقِظُهُ إِلَّا أَحَبُ أَهْلِهِ إِلَيْهِ حَتَّى يَبْعَقَهُ اللَّهُ مِنْ مَصْجَعِهِ ذَلِكَ وَإِنْ كَانَ مُنَافِقًا قَالَ سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ فَقُلْتُ مِثْلَهُ لَا أَدْرِي فَيَقُولَانِ قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ ذَلِكَ فَيُقَالُ لِلْأَرْضِ سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ فَقُلْتُ مِثْلَهُ لَا أَدْرِي فَيَقُولَانِ قَدْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُولُ ذَلِكَ فَيُقَالُ لِلْأَرْضِ النَّيَمِي عَلَيْهِ فَتَلْتَيْمُ عَلَيْهِ فَتَنْعَلِفُ فِيهَا أَصْلَاعُهُ فَلَا يَزَالُ فِيهَا مُعَذَّبًا حَتَّى يَبْعَفُهُ اللَّهُ مِنْ مَصْجَعِهِ اللَّهُ مِنْ مَصْ يَعْدُهُ مَلْ عَلَى اللَّهُ مِنْ مَالِكَ فَيَعْلُولُ اللَّهُ مِنْ مَالْمُ لَي اللَّهُ مِنْ مَالْهُ فَلَا يَوْلُولُ فَي عَلْهُ لَا أَدْرِي فَقَالًا لَا لَهُ مِنْ مَا لَا لَكُومُ وَلَا لَكُولُ فَي اللَّهُ مِنْ مَنْ اللَّهُ مِنْ مَا لَكُهُ مَنْ مَلْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَا عَلَالُهُ اللَّا اللَهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ لَكُو أَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ ع



١ – رواه الترمذي.

شخص (محمدﷺ) چی می گویی؟ او در جواب می گوید، این شخص بنده الله تعالی و رسول اوست. من گواهی می دهم که بجز از الله تعالی، دیگر معبود بر حق نیست و شهادت می دهم که محمدﷺ بنده خدا و رسول اوست. فرشته ها می گویند ما می فهمیدیم که تو همینطور می گویی. بعد از آن قبرش هفتاد در هفتاد گز فراخ و روشن می گردد، سپس برایش می گویند بخواب او می گوید من به خانواده خود می روم تا از حال خود به آنها مژده بدهم.

فرشته ها برایش می گویند: تو مانند آن عروس بخواب که او را غیر از عزیز ترین کس خانواده اش کس دیگری از خواب بیدار نمی کند (حال این مرده همین طور میباشد) تا آن وقتی که الله تعالی او را از این آرامگاهش بر خیزاند. اگر این مرده منافق باشد، پس در جواب می گوید که از مردم شنیده بودم که آنان می گفتند، من هم مانند شان گفتم، نمیدانم کی است، فرشته ها برایش می گویند، ما می دانستیم که تو همینطور می گویی. سپس به زمین گفته می شود که از دو طرف نزدیک شده و او را بفشارد، پس زمین بروی تنگ می شود و فشار می آورد که استخوان قبرغه هایش یکی در دیگر فرو می رود در این عذاب تا زمانی مبتلا می باشد که الله تعالی او را ازین محل بر انگیزاند.

### ۳. نعمتها و عذاب قبر

### شناخت قبر

با وصف آنکه قبر در اصطلاح عام به آن نقطه از زمین گفته می شود که مرده در آن دف شده باشد، مگر در قسمت اثبات نعمتها و عذابها در قبر، جایگاه مرده پس از مرگ مراد می باشد، خواه آن قبر حقیقی باشد یا جای دیگر مانند کسیکه در آب غرق شده باشد و یا آب او را برده باشد و یا کسی را پس از مرگ درنده خورده باشد و یا کسی او را سوختانده باشد و مانند اینها... الله تعالی می فرماید: ﴿وَأَنَّ اللَّهَ یَبْعَثُ مَنْ فِی الْقُبُورِ ﴾ [الحج: ۲] ترجمه: و الله تعالی بر می انگیزد کسانی را که در قبرها اند.

در این آیت از قبرها، عموم آن مراد است، به این مفهوم که الله تعالی مردهها را بر میانگیزاند چه در زمین دفن باشند و یا سوخته باشند و یا درنده گان آنها را خورده باشند.

### دلایل اثبات نعمتها و عذابها در قبر

- الله تعالى در قرآن كريم در رابطه به نعمت هاى مقرره در قبر مىفرمايد: ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ
   آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] ترجمه: الله تعالى مؤمنان را در زنده گى دنيا و در آخرت به سخن ثابت محكم و ثابت قدم مىدارد.
- ۲. رسول الله قبر فرموده اند: «اِنَّمَا الْقَبْرُ رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الْجَنَّةِ، أَوْ حُفْرَةٌ مِنْ حُفَرِ النَّارِ» (۱)
   ترجمه: بدون شک، قبر یا باغچه ای از باغچه های جنت و یا حفرهٔ ای از حفره های دوزخ است.
- ۳. نبی اکرمﷺ از کنار دو قبری می گذشتند پس فرمودند: «إِنَّهُمَا لَيُعَدُّبَانِ وَمَا يُعَدُّبَانِ فِي كَبِيرٍ أَمَّا أَحُدُهُمَا فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنْ الْبَوْلِ وَأَمَّا الْآخَرُ فَكَانَ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ» (۱) ترجمه: این دو (مرده) در عذاب هستند از ناحیه کدام گناه بزرگ معذب نیستند (که خود داری از آن کار مشکل باشد) یکی آنها از پیشاب (قطرات آن) اجتناب نمی کرد و دیگری سخن چینی می کرد.

### ایمان داشتن به سؤال نکیر و منکر و به نعمتها و عذاب در قبر

ایمان داشتن به برزخ و به تمام آن کوایفی که در عالم برزخ به وقوع میپیوندد و نبی کریم از آن با خبر کرده اند، مانند سؤال نکیر و منکر، نعمتها و عذاب قبر، فرض است.

١ – رواه الترمذي.

٢ - صحيح البخاري (١ / ٢٢٩)



- ۱. برزخ را تعریف کنید.
- ۲. دلایل اثبات برزخ را بگویید.
- ۳. نام های فرشتگان سؤال کننده در قبر چیست؟
- ۴. فرشتگان در قبر از مرده کدام چیزها را میپرسند؟
  - ۵. در بارهٔ سؤال قبر یک دلیل نقلی بیان نمایید.
    - ۶ قبر را تعریف کنید.
- ۷. در بارهٔ نعمت های قبر یک دلیل نقلی ارایه کنید.
  - ۸ در بارهٔ عذاب قبر یک دلیل نقلی بیاورید.

# کار خانه گی

شاً گردان در باره حالات برزخ یک مقالهٔ بنوسیند که از هشت سطر کم نباشد.

### درس بیستم

# بعث و حشر

همهٔ مسلمانان ایمان جازم و راسخ دارند، که حالات غیبی که الله تعالی در قرآن کریم و پیامبر در احادیث ارشاد فرموده اند، حق است. مانند بعث، حشر، پیمایش اعمال، بهشت، دوزخ و امثال آن.

### ١. بعث

تعریف بعث: بعث در لغت فرستادن، برانگیختن و زنده کردن را گویند.

و در اصطلاح عقاید اعاده کردن دو بارهٔ ارواح به اجساد و برانگیختن انسانها از قبرهای شان بعث گفته می شود.

### شرح تعريف

بعث، نشور، نشأت ثانیه و معاد ٔ الفاظ مترادف اند و در قرآن کریم برای یک حالت ذکر شده اند وآن زنده شدن پس از مرگ میباشد؛ به این معنی که مردگان به امر الله ﷺ از قبر های خود بر می خیزند، بگونه ای که ارواح دو باره به قالب های شان جمع می شوند و از این حالت در قرآن کریم واحادیث شریف گاهی به لفظ بعث، گاهی به تعبیر نشر یا نشور و باری هم به نشأت ثانیه (زنده گی بار دوم) تعبیر گردیده است.

### دليل اثبات بعث:

الله ﷺ مىفرمايد: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ١۶]) ترجمه: پس از آن هر آيينه شما در روز قيامت برانگيخته مىشويد.

در آیت دیگری الله تعالی فرموده است: ﴿وَأَنَّ اللَّهَ یَبْعَثُ مَنْ فِي الْقُبُورِ ﴾ [الحج: ٧] ترجمه: « و بدون تردید الله ﷺ کسانی را که در قبرها اند بر میانگیزاند».

### ایمان داشتن به بعث

ایمان به بعث، رکن اساسی ایمان است؛ بنابرین ایمان به زنده شدن پس از مرگ، فرض است و کسیکه از بعث انکار ورزد، کافر می گردد.

### ۲. حشر (رستاخيز)

تعریف حشر: حشر عبارت از تجمع انسانها است، جهت فیصله و حساب در روز قیامت.

### شرح تعريف

در روز قیامت جمع کردن انسانها را در موقف و میدان محشر، حشر گفته می شود. تمام انسانها به منظور آن در میدان محشر جمع می شوند تا آنکه اعمال و کردار آنها که در دنیا انجام داده اند محاسبه گردد، نیکی نیکوکاران و بدی بدکاران، شناسایی گردیده و نامهٔ اعمال شان یا به دست راست و یا به دست چپ شان داده شود.

در بین آنان این فیصله تحقق می یابد که چه کسی مستحق جنت و چه کسی مستوجب دوزخ است که آن روز را حشر بزرگ نیز می گویند.

### دلیل اثبات حشر

حشر در روز قیامت به دلایل زیادی ثابت است.

الله عَلَا مى فرمايد: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٠٣] ترجمه: و بدانيد كه بـدون شـک شما به حضور الله تعالى جمع كرده مى شويد.

در آیت مبارکه دیگر می فرماید: ﴿ وَهُوَ الَّذِي ذَرَأَكُمْ فِي الْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧٩] ترجمه: و الله ﷺ آن ذاتی است که شما را در زمین پراگنده بیافرید و باز به سوی او جمع کرده می شوید.

رسول الله رك حديث مبارك فرموده اند: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ مَحْشُورُونَ إِلَى اللَّهِ حُفَاةً عُرَاةً عُرَاةً عُرَالًا» (۱) ترجمه: اى مردم به تحقيق شما در حالى كه پاهاى تان برهنه و بدن تان برهنه و ختنه نشده مى باشيد، به پيشگاه الله تعالى حشر مى شويد.

### کیها حشر می گردند؟

انسان ها، جنیات و تمام مخلوقات زنده حشر می شوند. وقتی حیوانات اهلی و حیوانات و حشی یکی از دیگر انتقام گرفتند، آنها دو باره می میرند و خاک می شوند و تنها انسانها در محشر می مانند. الله تعالی می فرماید: ﴿وَإِذَا الْوُحُوشُ حُشِرَتُ ﴾ [التکویر:۵] ترجمه: (و یاد کن آن روز را) وقتیکه حیوانات وحشی جمع کرده شود.

در آیت دیگری می فرماید: ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَائِرٍ یَطِیرُ بِجَنَاحَیْهِ إِلَّا أُمَمٌ آمْثَالُکُمْ مَا فَرَّطُنَا فِي الْکَتَابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ یُحْشَرُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٨] ترجمه: و نیست هیچ جنبنده در زمین و نه هیچ پرنده که می پرد به دوبال خود، مگر هر یک از ایشان جماعتها اند مانند شما فرو نگذاریم در نوشتن هیچ چیزی را؛ باز بسوی پروردگار خود حشر کرده خواهند شد.

١ - صحيح البخاري (١١ / ٢٤٨)

حدیث: از حضرت ابو ذر هروایت است که پیامبر دو گوسفند را دیدند که یکی دیگر را با شاخ های خود میزدند، آنحضرت فرمودند: ای ابو ذر، تو میدانی که اینها چرا یک دیگر را با شاخ میزنند؟ من گفتم نمیدانم. پیامبر فرمودند: مگر الله شم میداند که چرا، اینها یکدیگر را با شاخ میزنند و نزدیک است که در بین شان فیصله کند. (۱) (که همانا روز محشر است) در حدیث دیگر در حق کسی که زکات حیوانات خود را نمی دهد، آمده است:

شتران، مالکان خود را زیر پاهای خود لگدکوب می کنند و بزها، مالکان خود را با پاها و شاخها میزنند. (۲) در روایت دیگری آمده است: وقتیکه الله تعالی حیوانات وحشی را جمع کرد و آنها یکی از دیگری انتقام خود را گرفتند، الله تعالی به آنها می گوید خاک شوید، آنها خاک می شوند در این وقت کافر نیز آرمان می کند که ای کاش من نیز خاک می شدم. (۳)



- ۱. بعث را تعریف نمایید.
- ۲. حشر را تعریف کنید.
- ۳. دلایل اثبات بعث و حشر را بیان نمایید.
- ۴. بعث و حشر با هم چی تفاوت دارند؟ واضح سازید.
- ۵. الله تعالى در روز قيامت كدام مخلوقات را حشر مى كند؟

# کار خانه گی

با استناد به آیات قرآنی، حوادثی را که در قیامت رخ میدهد، در چند سطر بنویسید.

۱ - مسند احمد بن حنبل

۲ - متفق عليه

 <sup>&</sup>quot; - تفسير بحر العلوم د ابو الليث السمرقندي. كتاب ١/ ٢٦٧ تفسير طبري، تيسير الاعتقاد شرح لمعة الاعتقاد 1 / ٢٦١

### درس بیست و یکم

# شفاعت حضرت محمدﷺ

آیا میدانید که شفاعت چی را می گویند و شفاعت چند نوع است و پیامبر اکرم ﷺ چی وقت و در حق کی شفاعت می کند؟

جهت فهم مطالب یاد شده، درس زیر را میخوانیم:

### تعريف شفاعت

شفاعت در لغت خواستن نیکی و بخشش برای کسی را گویند و در اصطلاح علم عقاید: التماس به بارگاه الله تعالی است، در روز قیامت تا از جرم و گناه کسی بگذرد و او را مورد عفو قرار بدهد. (۱)

### دليل اثبات شفاعت

۱- الله تعالى مى فرمايد: ﴿عَسَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا﴾ [الإسراء: ٧٩] ترجمه: زود است كه ترا يروردگارت به مقام ستوده شده برساند.

۱- در این درس هدف از شفاعت، شفاعت پیامبر گرامی ما حضرت محمدﷺ است که در روز قیامت در حق همه میکند.

<sup>ً -</sup> تفسير زاد المسير للامام ابن الجوزى رح- (٥ / ٧٦) و تفسير النكت والعيون للامام الماوردي البصري (٣ / ٢٦٥)

۳ - صحیح مسلم - ۷ / ۵۹.

### اقسام شفاعت پیامبر اسلام ﷺ

### ۱. شفاعت کبری

هنگامی که تمام انسانها در صحرای محشر جهت حساب اعمال شان جمع می شوند و به این انتظار می باشند که چی وقت الله تعالی با آنها محاسبهٔ اعمال شان را شروع می کند، انسانها به حضور رسول الله می آیند و از آنحضرت می خواهند که از الله تعالی بخواهد که با اهل محشر محاسبه را شروع فرماید. بعداً رسول کریم به پیشگاه رب العزت به سجده می رود و به الله تعالی تضرع می کند الله تعالی برایش می فرماید: ای محمد! سر خود را بلند کن هر چه می خواهی برایت داده می شود و شفاعتت قبول می شود. (۱)

**فعالیت:** آیا امتها از پیامبران دیگر نیز درخواست شفاعت می کنند؟ در این باره آنچه شنیده اید، بیان نمایید.

### ۲. شفاعت صغری

مراد از شفاعت صغری، سفارش خواهی پیامبرﷺ است که برای مردم بصورت جداگانه مینمایند، که برخی از آنها قرار ذیل اند:

- ۱. شفاعت در حق کافهٔ مؤمنان برای رفتن به جنت.
- ۲. شفاعت در حق کسیکه نیکی و بدی اش با هم برابر باشد، تا به جنت داخل شود.
- ۳. شفاعت در حق افراد گنهکار از امت پیامبرﷺ تا الله تعالی گناهان شان را مورد عفو و آمرزش
   قرار دهد و آنان را از دوزخ کشیده و به جنت داخل کند.
  - ۴. شفاعت آنحضرت الله در حق نیکو کاران بمنظور ارتقای درجات و مراتب ایشان.
  - ۵. شفاعت رسول اکرم الله در حق بعضی از افراد که بدون محاسبه داخل جنت شوند.
    - $^{(7)}$ . شفاعت برای کسانیکه سزاوار عذاب هستند جهت تخفیف عذاب.

<sup>&#</sup>x27;- صحیح مسلم : ۴۷۲

 $<sup>^{\</sup>prime}$  - شرح العقيدة الطحاوية - (1/7.7)



- ۱. شفاعت را تعریف کنید.
- ۲. اقسام شفاعت رسول اکرمﷺ را ذکر کنید.
- ۳. در اثر شفاعت رسول اکرم اشخاص از دوزخ رهایی می ابند؟

# کار خانه گي

شاگردان عزیز به کتب احادیث مراجعه نموده چگونگی شفاعت کبرای رسول اکرم را بصورت مکمل در کتابچه های شان رونویس نموده و در صنف با هم بخوانند.

### درس بیست و دوم

# وزن كردن اعمال

انسان در کرهٔ زمین بیهوده پیدا نشده ؛ بلکه تمام عملکرد هایش نوشته می شود و در روز قیامت با او محاسبه می گردد؛ نیکی ها و بدی هایش وزن می شود؛ کسیکه نیکی اش در پلهٔ ترازو گران شد، کامیاب و کسیکه پلهٔ ترازوی نیکی اش سبک شد، ناکام می باشد.

وزن اعمال چی را گویند دلیل آن چیست و چطور صورت می گیرد؟ در این درس به این پرسشها پاسخ ارایه می گردد.

### چگونگی وزن کردن اعمال

در روز قیامت زمانیکه انسانها زنده می شوند، با سفارش خواهی حضرت محمد مصطفی هشمارش اعمال آنها آغاز می شود، عملنامهٔ مردم نیکو کار به دست های راست و از مردم بد کار به دست های چپ شان داده می شود. حساب شروع می گردد، مردم به گناهان شان اعتراف می کنند و وزن کردن اعمال در ترازو آغاز می شود. کسیکه پلهٔ نیکی هایش گران شود، به جنت می رود و کسیکه پلهٔ ترازوی بدی اش گران گردد، به مشیت و ارادهٔ الله تعالی قرار می گیرد. اگر الله تعالی بخواهد او را به جنت داخل می سازد و اگر بخواهد او را مدتی به جهنم می افگند و به قدر گناهانش اورا مجازات و بعداً وارد جنت می نماید.

### دلایل اثبات وزن شدن اعمال

وزن کردن اعمال به قرآن کریم و احادیث شریف ثابت است.

الله تعالى در مورد دفترچههاى اعمال و حساب مىفرمايد: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ ۞فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞وَيَنْقَلِبُ إِلَى اهلهِ مَسْرُورًا ۞ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ ۞ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞وَيَعْلَى سَعِيرًا﴾ [الإنشقاق: ٧ - ١٦] ترجمه: «و هر آنكس كه عملنامه اش به دست راست وى داده شود، پس با او به آسانى حساب كرده مى شود، و به نزد اهل وخويشان خود شادمان بر مى گردد و به آن كس كه عملنامه اش از قفا داده شود براى خويشتن هلاكت را مى طلبد و به آتش در آورده مى شود.»

در آیت دیگری در مورد وزن نمودن اعمال میفرماید: ﴿وَالْوَزْنُ یَوْمَئِذِ الْحَقُّ فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِینَهُ فَاْولئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [الأعراف: ٨] ترجمه: « و درآن روز سنجش {اعمال} حق موازینه فاولئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [الأعراف: ٨] ترجمه: « و درآن روز سنجش {اعمال} حق است، پس هرکس میزانهای {عمل} او گران شود همان گروه رستگارانند» با کافر محاسبه اعمال هست، مگر وزن و سنجش در میزان نیست؛ زیرا که در پلهٔ دیگر نیکی ندارد. الله تعالی در این باره فرموده است: ﴿أُولئِكَ الَّذِینَ کَفَرُوا بِآیَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِیمُ لَهُمْ یَوْمَ الْقِیَامَةِ وَزْنًا﴾ [الکهف: ١٠٥] ترجمه: «آنان کسانی اند که به آیات {قرآن و دلائل قدرت} پروردگار شان و ملاقات او بی باور و کافرند، و در نتیجه اعمالشان باطل و هدر میرود و در روز رستاخیز ارزشی برای ایشان قایل نمیشویم.» راه های محو شدن بدیها از دفتر اعمال

اگر از کسی عمل بد صادر شود، در عملنامه اش نوشته می شود، آیا کدام راه وچاره ای است که این بدی از صفحهٔ عملنامه اش محو گردد؟

نیکی، بدی را محو می کند. الله تعالی می فرماید: (إِنَّ الْحَسَنَاتِ یُذْهِبْنَ السَّیِّنَاتِ) (هـود: ۱۱۴) ترجمه: بدون شک نیکیها بدیها را از بین می برند.

### برخی از نیکیها که در امحای بدیها کمک میکند، قرار زیر اند:

1. نیکی کردن بعد از بدی: رسول الله به حضرت ابوذر غفاری فرمودند: «اتّقِ اللّه حَيْثُمُا كُنْتَ وَأَنْبِعْ السّيّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا وَحَالِق النّاسَ بِحُلُقٍ حَسَنٍ» (۱) ترجمه: هر جائیک ه بلشی، از الله تعالی هراس داشته باش، پس از بدی به نیکی مبادرت کن که بدی را محو کند، و با مردم به اخلاق نیکو برخورد کن.

۲. بعد از ارتکاب گناه وضو کردن، سپس دو رکعت نماز خواندن واز خدای تعالی مغفرت خواستن: رسول الله شمی می فرماید: «مَا مِنْ رَجُلٍ یُدُنِبُ ذَنْبًا فَیَتَوَضَّا فَیُحْسِنُ الْوُضُوءَ ثُمَّ یُصَلِّی رَکْعَتَیْنِ فَیَسْتَغْفِرُ اللَّه عَزَّ وَجَلً إِلَّا غَفَرَ لَهُ» (۲) ترجمه: «هیچ شخص نیست که مرتکب گناهی شود، سپس وضو کند و وضویش را درست و نیکو انجام دهد، سپس دو رکعت نماز گزارد و در پی آن از خداوند مغفرت طلب کند، مگر آنکه خداوند پاک گناهش را می بخشاید».

١\_ مسند أحمد

۲ \_ مسند احمد

بنا بر این حدیث شریف، کسیکه مرتکب یک گناه شود؛ سپس وضو کند و وضو را به صورت کامل انجام بدهد، بعداً دو رکعت نماز بخواند و از الله سبحانه و تعالی طلب آمرزش نماید، الله الله او را به یقین می آمرزد.

٣- صبر در مشكلات، مريضىها و مصيبت ها: رسول الله الله معلى مى فرمايد: «مَا يُصِيبُ الْمُسْلِمَ مِنْ نَصَبٍ وَلَا وَصَبٍ وَلَا هَمِّ وَلَا خُزْنٍ وَلَا أَذًى وَلَا غَمِّ حَتَّى الشَّوْكَةِ يُشَاكُهَا إِلَّا كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا الْمُسْلِمَ مِنْ نَصَبٍ وَلَا وَصَبٍ وَلَا هَمِّ وَلَا خُزْنٍ وَلَا أَذًى وَلَا غَمِّ حَتَّى الشَّوْكَةِ يُشَاكُهَا إِلَّا كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا الْمُسْلِمَ مِنْ نَصَبٍ وَلَا وَصَبٍ وَلَا هَمِّ وَلَا خُزْنٍ وَلَا أَذًى وَلَا غَمِّ حَتَّى الشَّوْكَةِ يُشَاكُهَا إِلَّا كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا مِنْ خَطَايَاهُ» (١) ترجمه: به مسلمان هيچ افسرده گي، مريضي، تكليف، انـدوه، ضـرر و غـم نمي خطاياه فرو رفتن خار در پايش؛ مگر اينكه سبب آمرزش گناهانش مي شود.

### اعمال قابل توجه و با ارزش در ترازوی اعمال

تمام اعمال نیک، قابل توجه و با ارزش است که نباید ناچیز شمرده شود، مگر در روشنایی ارشادات نبوی و بعضی از اعمال حین سنجش ترازو که پله را گرانبار میسازند، قرار آتی اند:

<sup>&#</sup>x27; - صحيح البخاري

۲ - مسند الصحابه في الكتب السته - (۳۸ / ۱۲۵)

٣ - سنن أبي داود - ن - (۴ / ٣٥٤)

<sup>&#</sup>x27; - متفق عليه

نزد الله تعالى محبوب اند و اين دو كلمه عبارت از: «سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ» مى باشند.



- ۱. اعمال انسانها چی وقت وزن میشود؟
- ۲. دلایل اثبات وزن کردن اعمال انسانها را بیان نمایید.
  - ۳. اسباب محو کردن گناهان را بیان کنید.
- ۴. کدام اعمال در گرانبار شدن ترازوی سنجش اعمال، نقش زیاد دارند؟

### درس بیست و سوم

### حوض

حوض، نیز از جملهٔ آن غیبیات (امور پوشیده) است که ایمان داشتن به آن ضروری است. تعریف حوض

# حوض، محل تجمع آب را می گویند. در اینجا مقصد آن حوضی است که الله تعالی به پیامبر محبوب خود حضرت محمد چهت تکریم و نوازش آنجناب عنایت فرموده است، تا امت آنحضرت از آن حوض آب بنوشند و رفع تشنگی نمایند.

### دلايل اثبات حوض

حوضی را که الله تعالی در آخرت به پیامبر خود ارزانی میفرماید، در قرآن کریم و احادیث آنحضرت و ابت گردیده است.

الله تعالى در قرآن كريم فرموده است: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْتُرَ》 [الكوثر: ١] ترجمه: يقيناً ما به تو (محمد) كوثر داديم. اكثر علما در اينجا از كوثر معنى حوض را دانسته اند؛ حوض در احاديث شريف نيز ثابت گرديده، و احاديث روايت شده در اين مورد متواتر اند. شمار راويانى كه درين مورد احاديث را روايت نموده اند، از پنجصد نفر بيشتر است.

نبى كريم الله در يك حديث شريف كه حضرت ابو ذر الله روايت نموده، مى فرمايد: «عَنْ أَبِى ذَرِّ قَالَ: « وَالَّذِى نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لآنِيَتُهُ أَكْتَرُ مِنْ عَدَدِ ذَرِّ قَالَ: « وَالَّذِى نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لآنِيَتُهُ أَكْتَرُ مِنْ عَدَدِ نُجُومِ السَّمَاءِ وَكَوَاكِبِهَا أَلاَ فِي اللَّيْلَةِ الْمُظْلِمَةِ الْمُصْحِيَةِ آنِيَةُ الْجَنَّةِ مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَمْ يَظْمَأْ آخِرَ مَا عَلَيْهِ يَشْخُبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الْجَنَّةِ مَنْ شَرِبَ مِنْهُ لَمْ يَظْمَأْ عَرْضُهُ مِثْلُ طُولِهِ مَا بَيْنَ عَمَّانَ إِلَى أَيْلَةَ مَاؤُهُ أَشَدُّ بَيْضًا مِنَ اللَّبَنِ وَأَحْلَى مِنَ الْعَسَل» (١)

ترجمه: «حضرت ابو ذری میفرماید: من از حضرت رسول اکرم پرسیدم که تعداد ظروف حوض چقدر است؟ نبی کریم فرمودند: قسم به آن ذاتی که نفس محمد در



۱ - رواه مسلم.

اختیار اوست، شمار ظروف حوض از تعداد ستاره گان آسمان بیشتر است؛ از آن ستارگانی که در شب تاریک پدیدار میشوند، ظرفهایش از جنت است. هر کسی که از این حوض آب بنوشد، هر گز تشنه نمیگردد. در آن، دو ناوه از آب جنت میریزد، کسیکه از این حوض آب بنوشد هیچگاه تشنه نمیشود. عرض و طول آن با هم برابر اند. مساحت آن عرضاً و طولاً به اندازهٔ مسافت عَمَّان الی ایله (۱) است آب آن سفید تر از شیر و شیرین تر از عسل است. »

در حديث ديگرى رسول اكرم الله مىفرمايند: «حَوْضِى مَسِيرَةُ شَهْرٍ وَزَوَايَاهُ سَوَاءٌ وَمَاؤُهُ أَبْيَضُ مِنَ الْوَرقِ وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنَ الْمِسْكِ وَكِيزَانُهُ كَنُجُومِ السَّمَاءِ فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلاَ يَظْمَأُ بَعْدَهُ أَبَدًا». (٢)

**ترجمه**: حوض من به اندازهٔ یک ماه (راه پیمودن) فاصله، وسعت دارد. زاویه های آن با هم برابرند، آب آن از زر سفید (نقره)، سفید تر است و بوی آن از مشک خوشبوتر، ظرف های آن مانند ستاره گان آسمان اند، هر که از این حوض آب بنوشد، هیچگاه تشنه نمی شود.

### حکم ایمان داشتن به حوض

ایمان و یقین به وجود حوض رسول الله و در روز قیامت، لازم و ضروری است. کسیکه به حوض اعتقاد دارد؛ مستحق ثواب و منکر آن مبتدع و فاسق شناخته می شود. کدام اشخاص از حوض محروم اند؟

همچنان در حدیث دیگر که اسماء بنت ابو بکر صدیق -رضی الله عنها- روایت می کند، رسول اکرم هم می فرمایند: « إِنِّی عَلَی الْحَوْضِ حَتَّی أَنْظُرَ مَنْ یَرِدُ عَلَیَّ مِنْکُمْ وَسَیُؤْخَذُ أُنَاسٌ دُونِی

<sup>ٔ -</sup> ایله نام قدیم بیت المقدس بوده است، و عمان نام پایخت اردون امروزی است که در شمال عربستان سعودی و اقع است.

۲ - رواه مسلم.

٣ - رواه البخاري.

فَأَقُولُ يَا رَبِّ مِنِّى وَمِنْ امتى. فَيُقَالُ أَمَا شَعَرْتَ مَا عَمِلُوا بَعْدَكَ وَاللَّهِ مَا بَرِحُوا بَعْدَكَ يَرْجِعُونَ عَلَى أَعْقَابِهِمْ (أ). ترجمه: من بالای حوض میباشم تا ببینیم از شما کی نزد من میآید، و به بعضی از مردم اجازهٔ ورود برمن داده نمی شود، پس می گویم، ای الله! این شخص از من و از امت من است، پس گفته می شود: آیا تو خبر نداری که اینها بعد از تو چه کردند؟ قسم به الله که اینها بعد از تو بدون کمترین درنگی (از راه سنت تو) بر می گردیدند.» پس هر که از دین الله تعالی، انحراف نماید یا در دین کدام چیز نوی را به وجود آورد، از حوض رسول اکرم شطرد و رانده می شود و هیچگاهی از آن حوض آب نخواهد نوشید.



۱. حوض را تعریف نمایید.

۲. دلایل اثبات حوض را بیان کنید.

٣. حكم ايمان در بارهٔ حوض را واضح سازيد.

۴. كدام اشخاص اند كه به حوض راه داده نمى شوند؟

<sup>ٔ</sup> ـ رواه مسلم

### درس بیست و چهارم

### صراط

زمانی که در میدان حشر، با انسانها حساب و کتاب به اتمام میرسد، مطابق امر الله تعالی، فرشتگان مکرم، جهت گذشتن بندگان، بر متن (پشت) دوزخ، پلی میگذارند و خلایق از روی آن پل عبور میکنند.

### تعريف صراط

صراط از نظر لغت به مفهوم راه کلان است.

و در اصطلاح: عبارت از پلی است که برای همهٔ مردم، در روز قیامت، بالای جهنم اعمار می گردد، مردم نیک از بالای آن عبور مینمایند و مردم بدکار از فراز آن به جهنم می افتند. زمانی که در محشر با انسانها محاسبه انجام می گیرد، بعد از آن، الله تعالی به ملائکه امر می کند که بالای جهنم پل اعمار کنند، و به بندگان فرمان داده می شود که از پل بگذرند.

عبور از پل، با عمل ارتباط مستقیم دارد. اگر عمل کسی خوب (صالح) باشد، به سهولت و آسانی از پل می گذرد و اگر زشت باشد، با بسیار مشقت از پل عبور می کند و یا اینکه در جهنم می افتد.

### دلیل اثبات صراط

پل صراط و عبور کردن از آن به قرآن کریم، احادیث سرور کائنات ﷺ و اجماع امت ثابت شده است:

أ. قرآن كريم: الله تعالى مىفرمايد: ﴿وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١] ترجمه: «هيچ يک از شما نيست، مگر اينكه به جهنم وارد مىشود» بعضى مفسرين كرام واژهٔ «وارد ها» را به عبور ترجمه نموده اند، كه تمام مردم در روز قيامت، يكبار از پل صراط عبور مىنمايند.

ب. حديث شريف: در احاديث متعدد، از پل صراط ياد شده است طوريكه رسول كريم شريف در احاديث متعدد، از پل صراط ياد شده است طوريكه رسول كريم شريخ مي فرمايد: ﴿ وَيُضْرَبُ جِسْرُ جَهَنَّمَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: فَأَكُونُ أُولُ مَنْ يُجِيزُ وَدُعَاءُ الرُّسُلِ يَوْمَئِذٍ اللَّهُمَّ سَلِّمْ سَلِّمْ ﴿ اللَّهُ مَا لَمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>·</sup> صحیح البخاری ت - (۱۶ / ۴۱۹). صحیح مسلم - (۱ / ۱۱۲)

ترجمه: و سپس به سر جهنم، پل نهاده می شود، پیغمبر فرمودند: من اولین کسی هستم که از پل عبور می کنم و همگی پیغمبران در این وقت این دعا را می خوانند: ای الله! سلامتی می خواهم، ای الله سلامتی می خواهم.

ج. **اجماع امت:** تمام علمای اهل سنت و جماعت به این اجماع کرده اند که پل صراط حق است. صفت بل صراط

در قرآن کریم پل صراط به صورت اجمالی یاد شده، مگر در احادیث شریف، به ارتباط یل صراط، معلومات کافی و موجه ارایه گردیده است.

هیچ کسی از آن پل، نظر به باریکی، عرض و پختگی آن عبور نمی تواند؛ مگر کسیکه در دنیا اعمال شایسته کرده و به توفیق الله تعالی، از فراز آن می گذرد.

### حال عبور کننده گان از پل صراط

عبور کننده گان پل صراط، نظر به اعمال نیکو و اعمال زشت شان یکسان نمیباشند؛ بعضی به سرعت برق از آن عبور مینمایند، برخی مانند وزش باد تیز میگذرند، عده ای مانند اسب تندرو، میروند، شماری با دَوِش گذر میکنند، یکعده تند میگذرند، عده ای به حالت عادی عبور میکنند، مگر انسان های بد عمل، در پل صراط به چنگکها میچسپند و سرنگون به جهنم پرتاب میشوند.

### ایمان داشتن به صراط

ما باور کامل و ایمان جازم داریم که در روز قیامت، الله تعالی بر فراز دوزخ پـل صـراط را مینهد و انسانها از آن عبور میکنند؛ این صراط حقیقی است، که الله تعالی کیفیت آن را به صورت مکمل میداند.



- ۱. مفهوم لغوی و اصطلاحی صراط را واضح سازید.
- ۲. در قیامت، نخست از همه، کی از پل صراط عبور مینماید؟
  - ۳. پل صراط، در کجا نهاده میشود؟
  - ۴. پل صراط حقیقی است یا مجازی؟



شاگردان خلاصهٔ درس را در کتابچه های خود بنویسند.

### درس بیست و پنجم

### جنت

چنانچه در درسهای گذشته خواندیم که الله تعالی، انسانها را از قبرهای شان بر میخیزاند و عملنامهٔ هر انسانی به دستش داده میشود، و اعمال مؤمنان توسط میزان وزن کرده میشود و پلهٔ اعمال نیک هر که سنگین بود، با سر فرازی به جنت میرود.

### تعریف جنت

جنت واژهٔ عربی است و به معنی باغ فراخ و گسترده میآید، که زمین آن با درختان گوناگون پوشانیده شده باشد.

### شرح تعريف

لفظ جنت در زبان عربی دارای معانی متعددی است. مانند چیزی که از دید پنهان باشد، باغچههایی که در آن بته های رنگارنگ و درختان میوه دار وجود دارد و با سایه های آن روی زمین پوشیده شده است.

از دیدگاه علم عقاید، جنت عبارت از جایی در آخرت است که در آن نعمت های رنگ رنگ و متنوع موجود میباشد. الله هم جنت را برای کسانی آماده نموده که به الله تعالی، به ملائک او، به کتابهای او، به پیامبران او، و به روز آخرت ایمان جازم داشته باشند و در دنیا اعمال نیک انجام داده و زنده گی خود را مطابق با احکام خداوند و سنت نبوی عیار نموده باشند.

بهشت دارای نامهای زیادی است، مانند: دار السلام (خانهٔ سلامتی) و فردوس.

### دلايل اثبات جنت

 الله تعالى در آیت دیگرى مىفرماید: ﴿سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِینَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [الحدید: ۲۱] ترجمه: «براى رسیدن به آمرزشى از جانب پروردگارتان و بهشتى كه پهنایش چون پهناى آسمان و زمین است و براى كسانى آماده شده كه به خدا و پیامبرانش ایمان آورده اند بر یكدیگر سبقت جویید.»

دوم: دلایلی از حدیث: وجود جنت در احادیث زیادی ثابت گردیده است:

نبی کریمﷺ در یک حدیث فرموده اند: عَنْ أَبِی هُرَیْرَةَ عَنِ النَّبِیِّ قَالَ: «قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ أَعْدَدْتُ لِعِبَادِیَ الصَّالِحِینَ مَا لاَ عَیْنٌ رَأَتْ وَلاَ أُذُنَّ سَمِعَتْ وَلاَ خَطَرَ عَلَی قَلْبِ بَشَرٍ ». (۱) ترجمه: حضرت ابو هریره از حضرت رسول اکرمﷺ روایت می کند که الله ﷺ فرموده اند: من برای بندگان صالح خود نعمت هایی را آماده کرده ام که نه چشمی آن را دیده و نه گوشی صفت آنها را شنیده و نه در دل کدام بشر خطور کرده است.

### جنتیها (بهشتیان)

بهشت جایگاه مردم نیکو کار، پرهیزگار، دارنده گان ایمان استوار، اشخاص مقرب خداوند الله است؛ آنانی که به احکام الهی منقاد بوده و از نواهیش اجتناب میورزند.

### ورود جنتيها به جنت

اهل جنت گروه گروه، شادمان و سواره بسوی آن راه میافتند.

الله تعالى در اين مورد ميفرمايد: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَفْدًا ﴾. [مريم: ٨٥] ترجمه: « {ياد كن } روزى را كه پرهيزگاران را بسوى {خداى} رحمان گروه گروه محشور مى كنيم. »

حضرت علی فرموده اند: آنان یعنی بهشتیان پیاده برده نمی شوند؛ بلکه بر آن محملها سوار می باشند، که خلایق، آن وسایل سواری را ندیده اند. (۲)

### ایمان داشتن به وجود جنت

عقیده و باور باید داشت که الله تعالی جنت را قبل از پیدایش دیگر مخلوقات، آفریده است و اکنون هم موجود است و همیشه میباشد و هر گز فنا نمی گردد. $(^n)$ 

۱ - صحیح مسلم

۲ – تفسير الطبري – (۱۸ / ۲۵۴)

<sup>&</sup>quot; - الفقه الأكبر - (١ / ٤٣), العقيدة الطحاويه - (١ / ۵١)



۱. جنت را تعریف کنید.

۲. دلایل اثبات جنت را بگویید.

۳. جنت جای کدام مردم است؟

۴. جنتیان چطور به جنت برده میشوند؟

۵. حکم ایمان در رابطه به جنت چگونه است؟ بیان نمایید.

# کار خانه گی

شاگردان در مورد اعمال نیکو یی که سبب دخول جنت میگردند؛ یک مقاله تحریر کنند.

### درس بیست و ششم

### جهنم

زمانی که خداوند متعال، همهٔ انسانها را از قبرهای شان دوباره بـر مـیانگیـزد، و بـه هـر شخصی صحیفهٔ اعمالش داده میشود، اعمال آدمی شمرده میشود؛ مردمـان مخلـص و نیکو کار، وارد بهشت میشوند و مردمان بد کردار، که در دنیا مرتکب گناه شده بودند در دوزخ افگنده میشوند.

### تعريف جهنم

جهنم به معنی کنده و گودال است.

و در شرع، جهنم نام آن آتشی است که الله تعالی جهت تعذیب و مجازات کفار و مسلمانان گنهکار آفریده است.

### شرح تعريف

جهنم، نام آن آتش است که الله تعالی برای کافران، مشرکان، منکران رسالت حضرت محمد و مسلمانان گنهکار آفریده است.

جهنم جای ابدی و دایمی کافران است، و مسلمانان گنهکار به اندازهٔ جرم و گناه شان در جهنم عذاب میشوند و سپس، از آن بیرون آورده میشوند.

جهنم، نام های زیادی دارد؛ از قبیل: لظی، حطمه، سعیر، سقر، جحیم، هاویه، و نیز جهنم طبقهها و درجه های زیادی دارد، که یکی از دیگر سخت تر و هلاک کننده تر است.

### دلایل اثبات دوزخ

الله تعالى در قرآن كريم در بارهٔ دوزخ مىفرمايد: ﴿فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ﴾ [البقره: ٢۴]

**ترجمه**: «پس از آتشی که هیزم آن مردمان و سنگها اند، بترسید که برای کافران تهیه گردیده است».

در آیت کریمهٔ دیگری، الله تعالی میفرماید: ﴿وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِینَ﴾ [آل عمران: ١٣١] ترجمه: «و از آتشی بپرهیزید که برای کافران آماده شده است»

همچنان یاد دوزخ در احادیث زیادی وارد گردیده و تمام امت هم به موجودیت آن اجماع کرده اند.

### جهنمیان (دوزخیان)

جهنم، جای کافران، منافقان، مجرمان، متمردان، ظالمان، گمراهان، دوستداران دنیا در برابر آخرت، بدکرداران و جایگاه کسانی است که با الله الله الله و با رسول او تعالی دشمنی می ورزند و از ادای اوامر الله تعالی و رسول خدا کوتاه آمده و به راه حق گرایش ندارند.

### بردن دوزخیان به جهنم

برخی مردم با چهره های پریشان، غبار آلود و سرچپه با روهای شان به جهنم برده میشوند؛ شخصی از رسول الله پرسید: چگونه آنها بر روهای شان برده میشوند؟ پیامبر برایش گفت: آن ذاتی که آنها را بر پاها برده میتواند، به این هم قادر است که آنان را بر روی های شان نیز ببرد. (۱)

جهنمیان؛ مانند: حیوانات، گله گله رانده میشوند، و از هر طرف، ملائکه بالای آنها آواز می کنند، الله ﷺ می فرماید: ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَرًا﴾ [الزمر: ٧١]

ترجمه: «و آنانیکه کافر شدند دسته دسته سوی دوزخ برده شوند.»

در آيت ديگرى الله تعالى ميفرمايد: ﴿يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًّا﴾ [الطور: ١٣]

ترجمه: «روزیکه به سختی روان کرده شوند، بسوی آتش دوزخ روان کردنی»

قبل از آنکه دوزخیان وارد جهنم گردند آوازی را میشنوند که پرده های گوش های شان را پاره می کند و از هراس زیاد و هیبت صدا، دل های شان می افتد.

الله عَلَا ميفرمايد: ﴿إِذَا رَأَتْهُمْ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ [الفرقان: ١٢]

ترجمه: «هنگامی که {این آتش فروزان دوزخ} ایشان را از دور میبیند {و آنان چشمشان بدان میافتد} صدای خشم آلود و جوش و خروش آن را میشنوند».

ا - تفسير الطبرى ١٩\\٢٩٨

دوزخیان زیاد تشنه میباشند. الله تعالی فرموده اند: ﴿وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَی جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴾. [مریم: ۸٦] ترجمه: و مجرمان را تشنه به طرف دوزخ میرانیم.

و هنگامیکه دوزخیان به جهنم برده می شوند، کور می گردند؛ هیچ چیزی را دیده نمیتوانند؛ همینطور گنگ می شوند، زبان شان تو انایی سخن گفتن را ندارد و کر می شوند و هیچ صدا یی را شنیده نمی توانند. الله تعالی می فرماید: ﴿وَنَحْشُرُهُمْ یَوْمَ الْقِیَامَةِ عَلَی وُجُوهِهِمْ عُمْیًا وَبُکْمًا وَصُمًّا ﴾. [الإسراء: ٩٧]

ترجمه: «و در روز رستاخیز، ایشان را بر روی رخساره {کشانده} کور، گنگ و کر {از گورها} جمع می گردانیم»

الله تعالى ميفرمايد: ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِنْسَ الْمِهَادُ﴾. [آل عمران: ١٢] ترجمه: «اى محمد! به آنانيكه از دعوت شما انكار كرده اند بگو: آن وقت نزديك است كه شما مغلوب شويد و به طرف دوزخ دوان دوان رانده شويد كه بد جايگاهى است.» و يا طورى كه الله تعالى در اين آيت ارشاد فرموده اند: ﴿فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِشًا﴾. [مريم: ٦٨]

ترجمه: «سوگند به پروردگارت، هر آئینه کافران را همراه با شیاطین گرد می آوریم و سپس ایشان را گرداگرد دوزخ به زانو در افتاده و ذلیلانه حاضر می سازیم.» این بدترین حالت ذلت و رسوایی است که الله تعالی آنرا تصویر نموده است.

هنگامیکه آنها به طرف جهنم کشانده می شوند و حالت ده شتناک آت ش را مشاهده می کنند، اظهار پشیمانی و ندامت می نمایند و به این آرمان می باشند که ای کاش! یکبار دیگر به دنیا برده شوند تا ایمان بیاورند و از آتش رهایی یابند.

الله تعالى مىفرمايد: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾. [الأنعام: ٢٧]

ترجمه: «اگر تو (ای محمد!) آنان را مشاهده کنی، آنگاه که ایشان را (در کنار) آتش دوزخ نگاه میدارند، آنان می گویند: ایکاش! به دنیا بر می گشتیم و آیات پروردگار مان را تکذیب نمی کردیم و از زمرهٔ مؤمنان می شدیم»

### حكم ايمان داشتن به جهنم:

ایمان به موجودیت دوزخ فرض است و کسی که منکر آن باشد، از دایرهٔ اسلام خارج می شود. (۱)



- ۱. جهنم را تعریف کنید.
- ۲. دلایل اثبات دوزخ را بیان نمایید.
  - ۳. دوزخ جای کدام مردم است؟
- ۴. كدام اعمال سبب داخل شدن در دوزخ می گردد؟
- ۵. دوزخیان چگونه به طرف دوزخ کشانیده میشوند؟
- ۶. حکم ایمان داشتن به وجود دوزخ را توضیح دهید.

 $<sup>^{1}</sup>$  - الفقه الأكبر - (١ / ٤٣)، العقيدة الطحاويه - (١ / ٥١)

### درس بیست و هفتم

# نواقض ايمان (1)

### شرك اكبر

شرک ظلم بزرگی است که اسباب هلاکت انسان را فراهم میآورد و چنان گناه بزرگی است که در نزد الله تعالی مورد بخشش قرار نمی گیرد.

### تعریف شرک

شرک، درلغت حصه و قسمت را گویند، که به شراکت، همتا و یکجا بودن هم اطلاق می گردد.

در اصطلاح، به ذات، صفات، تصرفات و عبادت الله تعالى شريك قايل شدن را شرك گويند.

۱. **شرک در ذات**: مانند این که کسی به وجود دو خدا یا بیشتر از آن معتقد باشد.

7. شرک درصفات: مانند این که کسی صفات الله تعالی را به مخلوقات ثابت سازد، مانند شخصی که بدون اسباب، کسی را عالم به امور غیب بداند، و یا کسی را مانند الله تعالی سمیع و قادر باور نماید، و یا صفات بنده گان را مثل صفات الله تعالی پندارد.

۳. شرک در تصرفات: شرک در تصرفات این است که کسی بغیر از الله تعالی، کس دیگری را بدون اسباب، متصرف وکارساز و برآورندهٔ حاجت دانسته و یا مشکل گشا قبول نماید.

۴. شرک درعبادت: عبارت ازآن است که جهت بنده گی وعبادت، به غیر الله تعالی سر تسلیم فرود آورده و همراه با الله تعالی به کس و یا چیز دیگری طاعت، تعظیم و ستایش نماید؛ و اعتقاد موجود باشد که گویا این کس و یا چیز، دارای قدرت غیبی است و توانایی ضرر رساندن و یا منفعت رساندن را دارد.

### اقسام شرک

شرک به دو گونه است: شرک بزرگ (شرک اکبر) وشرک کوچک (شرک اصغر) شرک المبر: آن است که برای الله تعالی همتایی آورده شود و یا غیر الله تعالی به پرستش گرفته شود. این گونه شرک، انسان را از اسلام بیرون می نماید و همهٔ اعمال را نابود می کند. اگر شخصی مرتکب این گونه شرک شود و پیش از توبه بمیرد، برای ابد در دوزخ می ماند.

با دقت در آیات قرآن کریم، چنین معلوم می گردد که شرک بزرگ به چهار قسم است: شرک در دعا وخواستن، شرک در قصد و نیت، شرک در طاعت، و شرک درمحبت داشتن. و اینها ذیلاً توضیح می گردند:

همچنان در آیت دیگری میفرماید: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِینَ لَهُ الدِّینَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَی الْبَرِّ إِذَا هُمْ یُشْرِکُونَ ﴾ (العنکبوت: ۶۵) ترجمه: «و هنگامی که بر کشتی سوار میشوند؛ خدا را پاکدلانه میخوانند، ولی چون خداوند ایشان را به خشکی رساند و نجاتشان داد، آنگاه شرک میورزند.»

از این آیات، به صراحت معلوم می شود که غیر از الله تعالی کس دیگری را عبادت کردن و به غیر از الله تعالی از کسی کمک خواستن، شرک است.

7. شرک در قصد و نیت: به شرکی گفته می شود که صاحب آن، با انجام دادن اعمال دینی، دست یافتن به مقاصد خاص دنیایی را هدف بگرداند، و به صورت کلی هدف وی نشان دادن خود و ریاکاری باشد، البته منافقان هم این چنین می کنند و رضای الله تعالی را نمی طلبند. این گونه شرک هم از جملهٔ شرک بزرگ می باشد. الله تعالی می فرماید: ﴿مَنْ كَانَ يُرِیدُ الْحَیَاةَ الدُّنْیَا وَزِینَتَهَا نُوَفِّ إِلَیْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِیهَا وَهُمْ فِیهَا لاَ یُبْخَسُونَ وَالِیْقِ الَّذِینَ لَیْسَ لَهُمْ فِیها الله فِی الْآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِیهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا یَعْمَلُونَ ﴾ [الهود: ۱۵، ۱۵] ترجمه: «کسانی که (تنها) خواستار زنده گی دنیا و زینت آن هستند، (پاداش) اعمال شان را در این جهان بدون هیچ گونه کم و کاستی می دهیم. آنان کسانی اند که در آخرت جز آتش دوزخ بهره و سهمی ندارند و آنچه در دنیا انجام می دهند، ضایع و هدر می رود.»

ا رواه احمد والترمذي

٣. شرك در طاعت: به شركى گفته مى شود كه مرتكب اين گونه شرك، حرام بودن و حلال بودن را، بر خلاف حكم دين الله تعالى، از سوى مخلوق بپذيرد و قلباً باور داشته باشد كه مخلوق حق حلال نمودن حرامى و يا حرام نمودن حلالى را دارد. الله تعالى درحق نصارا مى فرمايد: ﴿ التَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أمروا إلَّا لِيَعْبُدُوا إلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ (التوبة: ٣١).

ترجمه: آنان دانشمندان و رهبانان (عابدان) خود را به غیر الله تعالی به خدایی گرفتند، همین گونه مسیح فرزند مریم را، در حالی که امر نشده بودند، مگر به عبادت الله یگانه؛ ذاتی که جز او دیگری سزاوار پرستش نیست، الله تعالی از سخنان مشرکانهٔ آنان پاک و مبرا است.

۴. شرک در محبت: به شرکی گفته می شود که شخصی به چیزی یا شخصی، غیر از الله تعالی چنان دوستی نماید و آن را چنان بزرگ پندارد که در نتیجه از روی عاجزی و عبودیت سرش را در برابر او خم نماید. البته سر خم نمودن از روی اجلال و تعظیم، خاص برای الله تعالی می فرماید: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ یَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا یُحِبُّونَهُمْ کَحُبً اللّهِ وَالّذِینَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِلّهِ ﴿ (البقرة: ١٦٥) ترجمه: «برخی از مردم چنان اند که به الله تعالی همتایان دیگری می گیرند و به آنان دوستی می ورزند، چنان دوستی که شایستهٔ الله است و آنانی که ایمان آورده اند، از هر کس دیگری به الله تعالی بیشتر دوستی دارند.»

### حکم شرک اکبر

شرک اکبر از جمله نواقض ایمان بوده و صاحب این نوع شرک، مشرک گفته می شود و تا ابد دردوزخ می ماند؛ هرگز از جهنم بیرون نخواهد شد و شفاعت هیچ شفاعت کننده ای در حق او پذیرفته نمی شود.

# م سؤالها

- ۱. شرک را تعریف کنید.
- ۲. شرک به چند گونه است؟
- ۳. شرک اکبر به چند گونه است؟
- ۴. آیا الله تعالی مشرک را خواهد بخشید؟
- ۵. شرک در قصد و نیت چه را می گویند؟
  - ۶. شرک در دعا چیست؟
  - ۷. حکم شرک اکبر را بیان کنید؟

### درس بیست و هشتم

# شرك اصغر

تعریف شرک اکبر، اقسام و حکم آن را در درس قبلی آموختیم، دراین درس تعریف شرک اصغر و اقسام آن را فرا می گیریم.

### تعریف شرک اصغر

شرک اصغر، عبارت از گناهی است که، حضرت پیامبر اکرم در احادیث مبارک خود از جهت سرزنش و تهدید، آن را به نام شرک یاد نموده اند. اما شخص را از اسلام بیرون نمی نماید؛ اگر چه بزرگترین گناه محسوب می شود. این شرک به دو گونه است:

شکارا: این گونه شرک در افعال و الفاظ میآید.

أ. الفاظ: مانند این که کسی به غیر الله تعالی سوگند بخورد، ابن عمر -رضی الله تعالی عنهما فرموده است که به غیر الله تعالی سوگند یاد نکنید؛ زیرا: «فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَنهما فرموده است که به غیر الله تعالی سوگند یاد نکنید؛ زیرا: «فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ فَقَدْ گَفَرَ وَأَشْرَكَ»(۱)

ترجمه: من از رسول اکرمﷺ شنیدم که میفرمود: کسی که به غیر الله تعالی سوگند یاد کند، کفر ورزیده و شرک آورده است.

ب. افعال: مانند این که کسی برای دفع بیماریهای خود از چیزهایی استفاده نماید که، از جانب الله تعالی، مفید معرفی نگردیده باشند. چنانچه نبی اکرمگ فرموده است: «مَنْ عَلَقَ تَمِیمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ» (۳) ترجمه: کسی که (به گردن خود، اطفال و یا حیوانات) تعویذی را (به غرض رفع بیماری و چشم زدن) بیاویزد قطعاً شرک ورزیده است. (۳)

۲- شرک خفی: شرک در اراده و نیت، شرک خفی گفته می شود. مانند ریاء ؛ ریاء به عملی گفته می شود که کسی کار نیکی را به این قصد و نیت انجام دهد که مردم او را

١ - مسند أحمد - (١٠ / ٢٤٩)

٢ - مسند أحمد - (٢٨ / ٤٣٧)

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup>- مراد از تعویذ درینجا آن چیزهایی است که در زمان جاهلیت (قبل از اسلام) رواج داشت و مشرکان آن چیزها را در گردن اطفال خود به نیت این که نظر نگردند می آویختند مانند بندها, تارها وغیره به نام تمیمه یاد می شود.

ديده از كار او تحسين نموده و او را به خاطر آن عمل ستايش كنند. الله تعالى مىفرمايد: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكهف: ١١٠]

ترجمه: « پس هر که دیدار پروردگارش را آرزو میدارد، بایستی عمل نیک انجام دهد، و در پرستش با پروردگار خود کسی را شریک نگرداند.»

نبى اكرم الله مى فرمايد: «إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشِّرْكُ الأَصْغَرُ»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَمَا الشِّرْكُ الأَصْغَرُ؛ قَالَ: «الرِّيَاءُ» (1) ترجمه: «يقيناً دربارهٔ شمانسبت به هرچيزى ازشرك اصغر (شرك خورد) بيشتر بيمناكم، گفتند: اى رسول الله شرك اصغر چيست؟ فرمود: رياء.»

فعالیت ها: شاگردان راجع به شرک اکبر و شرک اصغر با هم مباحثه نمایند.



- ۱. شرک اصغر را تعریف نمایید.
- ۲. چند مثال از شرک اصغر بیان نمایید.
  - ٣. شرک اصغر چند گونه است؟
  - ۴. شرک آشکارا چند گونه است؟
  - ۵. حکم شرک اصغر را بیان نمایید.

# **نواقض ایمان (۲)** کفر اکبر

همان گونه که شرک، عمل ناروا، منافی توحید و از شکنندههای آن است، کفر نیـز یـک عمل ناروا، منافی ایمان و بزرگترین ناقض توحید و ایمان میباشد.

### تعریف کفر

کفر، درلغت پنهان نمودن چیزی را گویند؛ اما در اصطلاح علم عقاید به آنچه ضد ایمان است، کفر گفته میشود. یعنی ایمان نیاوردن به الله تعالی و به پیامبران او، کفر گفته میشود. ایمان نیاوردن به صورت دروغ شمردن، یا شک نمودن در یگانگی او تعالی، تردید و دو دل شدن، حسد ورزیدن با پیامبر الله تعالی، کبر و سرکشی کردن در برابر شریعت الهی و یا چیزهای دیگری که از روی خواهشهای نفسانی صورت بگیرد، همه کفر است.

امام رازی کفر را چنین تعریف کرده است:

«کفر، یعنی تصدیق نکردن پیامبرﷺ در چیـزی کـه آمـدن آن حضـرت بـا آن ضـروری دانسته شده است» (۱)

### شرح تعريف

<sup>· -</sup> تفسير فخر الرازي به نقل از العقيدة الإسلامية و أسسها - عبدالرحمن حسن حبنكة الميداني ص ٧١٦

### اقسام كفر

کفر دو گونه است:

کفربزرگ (کفراکبر)

کفر کوچک (کفراصغر)

نخست: كفر اكبر: اين گونه كفر، ضد ايمان است.

كفر اكبر به پنج گونه تقسيم شده است:

1- كفر دروغ شردن: نسبت دروغ (دروغگو دانستن) به فرستادگان الله تعالى كفراست. هركسى كه انبياى الله تعالى را درآنچه كه از سوى او تعالى آورده اند، دروغگو بداند، اين شخص، كافر است و از اسلام خارج دانسته مى شود؛ زيرا الله تعالى فرموده است: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لِلْكَافِرِينَ ﴾ (العنكبوت: ٦٨)

ترجمه: چه کسی ظالم تر از آن کس است که به الله تعالی دروغی را ببندد و یا به حق، دروغی را نسبت بدهد؛ آن گاه که او را برسد. آیا در دوزخ جایگاه کافران نیست؟

Y- كفر انكار و تكبر: اين نوع كفر چنان است كه شخص كافر، به حقانيت وراستى فرستاده گان الله تعالى از جانب او و فرستاده گان الله تعالى دانا باشد، و يقين داشته باشد كه فرستادهٔ الله تعالى از جانب او و بر حق مى باشد؛ اما از روى عناد و تكبر به اوامر الله تعالى گردن نمى ، چنانچه الله تعالى فرموده است: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ (البقرة: ٣٤)

ترجمه: «و زمانی که ما به فرشته گان امر کردیم که در برابر آدم سجده کنید، همه سجده کردند، مگر ابلیس، که انکار ورزید، تکبر نمود و از گروه کافران گردید.»

٣- كفر، شك، ترديد و عدم يقين به صدق پيامبر: به اين گونه كفر، كفر ظن وگمان هم گفته ميشود، چنانچه الله تعالى مي فرمايد: ﴿وَدَحَلَ جَنَّتُهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ مَا وَكُمان هم گفته مي شود، چنانچه الله تعالى مي فرمايد: ﴿وَدَحَلَ جَنَّتُهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ مَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِنْ رُدِدْتُ إِلَى رَبِّي لَأَجِدَنَّ جَيْرًا مِنْهَا مُنْقَلَبًا ۞ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلًا ۞ لَكِنَّا هُوَ اللَّهُ رَبِّي لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلًا ۞ لَكِنَّا هُوَ اللَّهُ رَبِّي وَلا أَشْرِكُ بِرَبِّي أَحَدًا﴾ [الكهف: ٣٥ – ٣٨] ترجمه: «و در حالى كه او به خويشتن ستمگار بود، داخل باغ شد و گفت: گمان نمى كنم اين نعمت هرگز زوال پذيرد، و گمان نمى كنم بود، داخل باغ شد و گفت: گمان نمى كنم اين نعمت هرگز زوال پذيرد، و گمان نمى كنم

که قیامت بر پا شود و اگر هم به سوی پروردگارم بازگردانده شوم؛ قطعاً بهتر از این را در بازگشت خواهم یافت، رفیقش در حالی که با او گفتگو می کرد، به او گفت: آیا به آن کسی که تو را از خاک سپس از نطفه آفرید، آنگاه تو را آبه صورت] مردی درآورد، کافر شدی؟! اما من [می گویم] و اوست خدا، پروردگار من است و من هیچ کس را با پروردگارم شریک نمی سازم.»

۴- کفر روبر تافتن و اعراض کردن: مراد از این نوع کفر آن است که کسی از دین روی گرداند. یعنی نه به رهنمودهای نبوی گوش بدهد و نه به قلب میلی به طرف آن داشته باشد ونه خود را به آن واقف وآگاه نماید. چنانچه الله تعالی میفرماید: ﴿وَالَّذِینَ كَفُرُوا عَمًا أُنْذِرُوا مُعْرِضُونَ ﴾ (الأحقاف: ۳) ترجمه: ﴿وآنانی که کافر شدند، از آنچه که بیم داده میشوند، روی میگردانند.»

۵- کفر نفاق: مراد از نفاق در اینجا نفاق درعقیده است، چنانکه کسی در ظاهر برای مردم، ایمان خود را آشکار میسازد؛ اما در باطن عقیدهٔ کفر میداشته باشد. چنانچه الله تعالی میفرماید: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطُبِعَ عَلَی قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا یَفْقَهُونَ ﴾ (المنافقون: ۳). ترجمه: «این (نفاق و باز داشتن از دین) به آن سبب است که آنان (نخست با زبان) ایمان آوردند (سپس با دل) کافر شدند، پس به این سبب بر دلهای آنان مهر زده شد اکنون آنان هیچ چیزی را نمیدانند و درک نمیکنند»

### اقسام نفاق

نفاق دو گونه است:

نخست: نفاق عقیدتی: به این گونه نفاق، کفر اکبر نیز گفته می شود و سبب خروج از اسلام می گردد. و این گونه نفاق شش قسم است؛ نسبت دروغ نمودن به پیامبر و یا به چیزهای که پیامبر از جانب الله تعالی آورده است، کینه ورزیدن با پیامبر، یا کینه ورزیدن با چیزهایی که رسول از جانب الله آورده است، اظهار خوشی به سبب ضعیف شدن پیامبر و دین، یا بد شمردن کمک و همکاری با پیامبر.

دوم: نفاق عملى: اين نفاق، نفاق اصغر هم گفته مىشود، با اين گونه نفاق، انسان از اسلام بيرون نمى گردد؛ اما باز هم گناه كبيره است. پيامبر چند نمونه آن را براى ما بيان فرموده است: «أَرْبُعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ

### خَصْلَةٌ مِنْ نِفَاقٍ حَتَّى يَدَعَهَا إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ»<sup>(١)</sup>

ترجمه: «چهار خصلت است که اگر همه [ آن چهار خصلت] در کسی پیدا شد، به تمام معنا منافق است. اگر یکی از آن چهار در کسی پیدا شد، در آن شخص عادتی از عادتهای نفاق پیدا شده تا آن زمان که آن عادت را ترک نماید، آن چهار خصلت این هاست: هر گاه که سخن بزند، دروغ می گوید، و زمانی که پیمان ببندد، در آن غدر می کند، وقتی که وعده کند، وفا نمی کند و آنگاه که با کسی مخاصمه کند، دشنام می دهد.»

### حکم کفر اکبر

کفر اکبر از جملهٔ نواقض اسلام بوده و به صاحب این کفر، کافرگفته می شود واز اسلام بیرون می گردد، به سبب این کفر مستحق ابدی دوزخ گردیده و در روز قیامت، شفاعت هیچ شفاعت کننده، در حق او پذیرفته نمی شود.



- ۱. كفر راتعريف كنيد.
- ٢. اقسام كفركدام هاست؟
- ۳. کفراکبر( کفربزرگ ) چند گونه است؟
  - ۴. نفاق به چند قسم است؟
- ۵. آیا نفاق عملی سبب بیرون شدن از اسلام می گردد؟ به تفصیل بیان کنید
  - ۶. حكم كفر اكبررا توضيح دهيد.

<sup>-</sup> متفق عليا

### درس سی ام

# كفر اصغر

در درس قبلی راجع به کفر اکبر سخن گفتیم و پیرامون آن اطلاعات ضروری بدست آوردیم، در این درس در مورد کفر اصغر، تعریف، اقسام و حکم آن را بحث مینماییم. تعریف کفر اصغر

# کفر اصغر از گناهانی است که صاحب شریعت، از روی سرزنش و یا تهدید، آن گناهان را کفر خوانده است؛ اما به حد کفر اکبر نرسیده و به اصل ایمان منافی نمیباشند. این نـوع گناهان باعث ضعف ایمان میشوند. هرگاه مرتکب ایـن چنـین گناهان توبـه نکنـد، الله تعالی اگر خواست او را جهت سزای عمل بدش، به جهنم میفرستد؛ اما نه به طور ابدی، و اگر الله تعالی اراده کرد، وی را عفو مینماید.

### اقسام كفر اصغر

کفر اصغر( کفر کوچک) دارای اقسام زیاد است؛ اما به صورت مختصر گفته می توانیم: هرگناهی که درنصوص شریعت به آن نسبت کفر شده باشد؛ ولی به حد کفر اکبر وشرک اکبر نرسیده باشد، کفراصغر گفته می شود.

### مثالهای کفر اصغر

همچنان درحدیث دیگری هنگام حجة الوداع که برای مردم نصیحت میکرد، فرمود: «لاَّ تَرْجِعُوا بَعْ*دِی کُ*فَّارًا، یَضْرِبُ بَعْضُکُمْ رِقَابَ بَعْضِ»<sup>(۲)</sup>

ترجمه: بعد از من كافر نشويد كه برخى از شما گردن برخى ديگر را بزند.

در حديث ديگرى فرموده است: «اثْنَتَانِ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ كُفْرٌ: الطَّعْنُ فِي النَّسَبِ وَالنِّيَاحَةُ عَلَى الْمَيِّت»(۲)

۱ - صحیح مسلم - (۱ / ۵۷)

۲ - صحیح مسلم - (۱ / ۵۸)

٣ - صحيح مسلم - (١ / ٥٨)

**ترجمه**: درمردم دو عادتی وجود دارند که آن دو کفر است: یکی طعنه زدن به نسب و دیگر گریه سر دادن توأم با فریاد بر بالای مرده.

### حکم این گونه کفر

صاحب این گونه کفر، نه به کفر نسبت کرده می شود و نه هم از اسلام بیرون می گردد. اما صاحب شریعت برای سر زنش و تهدید و باز داشتن مسلمانان از ارتکاب این چنین گناهانی، آن را کفر خوانده است.

فعالیت: شاگردان درمیان خود راجع به تعریف کفراصغر واقسام آن باهم مباحثه نمایند.



- ۱. کفر اصغر را تعریف نمایید.
- ۲. چند مثال برای کفر اصغر بیاورید.
  - ٣. حكم كفر اصغر را بيان نماييد.
- ۴. برای کفر اصغر چند دلیل نقلی ذکر کنید.

### درس سی و یکم

### بدعت

شیطان همواره در صدد اغوا و گمراه کردن انسان است؛ فاسقان را به طرف بی دینی سوق داده و مردم متدین را به افراط در امور دینی و عقیدتی تشویق می کند، تا در دین چیزهای نو و تباهکن را ایجاد نماید و مردم بی خبر از دین و تعلیمات دینی، این چیزهای تازه وارد شده را جزء دین پنداشته و به هدف اطاعت از الله تعالی در معصیت و گناه غرق می شوند.

در درس حاضر پیرامون بدعت بحث نموده دلایل عدم جواز آن را از قرآن و سنت فرا می گیریم. تعریف بدعت

بدعت یک کلمهٔ عربی است که به معنای چیز نو پیدا و جدید میباشد. در اصطلاح شریعت اسلامی، بدعت به اموری گفته میشود که از طرف کسی ایجاد شود و به آن رنگ دینی داده شود. در حقیقت بدعت اضافه کردن چیزی در دین است که در قرآن و سنت نبوی اصل نداشته باشد.

### شرح تعريف

در تعریف به سه مطلب اشاره گردیده است:

۱. بدعت در دین، به ایجاد چیز های نو، اطلاق میشود که قرآن و سنت به آن امر نکرده باشد، بدعت در امور دینی میباشد و نو آوریها در امور دنیوی بدعت گفته نمیشود.

تفاوت میان امور دینی و دنیوی در این است که امور دینی جهت حصول اجر و طلب ثواب انجام می شود و امور دنیا از خود اهداف خاص دارد.

۲. دین در حیات رسول اکرم ﷺ تکمیل گردیده و تمام امور و احکام مورد نیاز بشر در قرآن کریم و سنت نبوی بیان شده است، بناءً مجال برای اضافه کردن چیزی در دین باقی نمیماند.

۳. بدعت تنها به امور دینی مربوط می شود، اختراع و ابتکار در عرصه های مختلف زنده گی مانند علم و تکنالوژی نه تنها بدعت نیست، بلکه مسلمانان مکلف به تحقیق و نو آوری در علوم و فنون و تکنالوژی می باشند.

### فعاليت

۱- شاگردان در مورد اقامه کردن دین، آوردن امنیت، تعلیم و تربیت، صحت و استقرار عدالت در جامعه بحث نموده و توضیح بدهند که چگونه این امور می توان از جملهٔ عبادت ینداشت.

۲- چرا سازماندهی تشکیلات دولتی بدعت پنداشته نمیشود با آنکه در زمانهٔ
 رسول الله به این پیمانه نبود.

### بدعت در عقیده

علما و دانشمندان متفق اند که ایجاد بدعت در عقیده، حرام است و بعضی بدعت های اعتقادی منجر به کفر می گردد، در صورتی که از حکم صریح دین انکار رخ دهد. همهٔ علما آنرا کفر بواح (نمایان) میدانند؛ مانند این سخن مشرکان که الله تعالی در قرآن کریم از آن حکایت میفرماید: ﴿وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَلْهِ الْأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِذُکُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَی کریم از آن حکایت میفرماید: ﴿و گفتند: آنچه در شکم های این حیوانات است، صرف از آن مردهای ماست و بر خورداری زن های ما از آن حرام گردانیده شده است.»

### دلايل ناروا بودن بدعت

دلایل عدیدهٔ عقلی و نقلی به ناروا بودن بدعت دلالت دارد٬ که در اینجا به برخی از دلایل قاطع و صریح از قرآن و سنت بسنده مینماییم:

اول قرآن كريم: الله تعالى مىفرمايد: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإُسْلاَمَ دِينًا﴾ [المائدة: ٣]

ترجمه: «امروز دین تان را برایتان کامل ساختم، و نعمتم را بر شما به اتمام رساندم، و اسلام را دین یسندیده تان گردانیدم»

پس کسیکه چیزهای نو را در دین پدید آورد، و آنرا از امور دین معرفی کند، به آن معنا است که دین را توسط رسول کریم کامل نمی داند و از این کار بر می آید که گویا بعضی از بخشهای دین را آنحضرت کی تکمیل نکرده و آنرا برای این مبتدع گذاشته تا تکمیلش نماید، یا به مفهوم این آیت پی نبرده و یا در خط انکار قرار دارد.

رسول الله والطَّاعَةِ لِوُلاَةِ الأمر، وَإِنْ كَانَ عَبْدِي مَى فرمايد: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللَّهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ لِوُلاَةِ الأمر، وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى احْتِلاَفًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّيْنَ، تَمَسَّكُوا بِهَا، وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأمور. فَإِنَّ كُل مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُل بِدْعَةً ضَلاَلَةً» (١)

ترجمه: من شما را به تقوای خدای تعالی و به شنیدن اوامر و اطاعت مسؤولین امور تان دستور می دهم، اگر چه متولی امور شما یک غلام حبشی باشد. هرکه از شما زنده بمانید شاهد اختلاف زیادی خواهد بود. پس بر شما پیروی از سنت من و سنت خلفای راشدین هدایت یافته لازم است، این طریقه و روش را به دندانهای خویش محکم بگیرید. از کار های نو پیدا (بدعت) خودداری کنید؛ زیرا هر چیز نو بدعت است و هر بدعت ضلالت و گمراهی است.

در یک حـــدیث شریف ام المؤمنین حضرت عائشهٔ صدیقه -رضی الله تعالی عنها- از رسول الله روایت می کنند: «مَنْ أَحْدَثَ فِي امرنَا هَذَا مَا لَیْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدِّ» (۲)

ترجمه: «کسی که در دین ما چیز نوی را ایجاد کند، که از اصل دین نیست، آن عمل مردود است» ناگفته نماند که هر بدعتی که در جامعه اسلامی رونما می گردد؛ یک سنت از سنتهای پیامبر اسلام برداشته می شود و جایش را بدعتها فرا می گیرد.



- ۱. بدعت را تعریف کنید.
- ۲. از تعریف بدعت کدام مطالب بر می آید.
  - ۳. بدعت در عقیده چگونه است.
- ۴. دلائل ناروا بودن بدعت را در قرآن و سنت بیان کنید.

# 👍 کار خانگی:

شاگردان در مورد بدعت و خطر آن مقالهٔ ای نوشته و بعضی از بدعتهای موجود را بیرون نویس نمایند.

رواه احمد في المسند وابو داود في السنن

متفق عليه

### درس سی و دوم

# مقام اصحاب پیامر ﷺ

### ۱. تعریف صحابه

صحابه واصحاب، جمع صحابی است که به معنای دوست وهمراه میباشد.

و در اصطلاح، صحابی به شخصی گفته میشود که پیغمبر گرا دیده، به او ایمان آورده و در حالت ایمان وفات یافته باشد. صحابه، پیروان و شاگردان پیامبر گروه و در نشر دین اسلام و دفاع از آن جانفشانی بی نظیری انجام داده اند. نقش صحابهٔ کرام رضوان الله تعالی عنهم اجمعین در حفظ قرآن کریم و سنت نبوی که اساس اسلام را تشکیل می دهد، بسیار مهم و بنیادین است.

### ۲. برتری ومقام اصحاب کرام

الله ﷺ، در بسا از آیات قرآن، فضیلت، مقام و منزلت صحابه را ستوده است، به عنوان مثال آیات ذیل را ذکر می کنیم:

### ب. صفات نیک صحابه در قرآن

 ج. بر بنیاد آیات مبارکهٔ فوق و احادیث زیادی که به مقام بلند صحابه دلالت می کنند، همهٔ امت اسلامی به عدالت و تقوای صحابه اجماع نموده گفته اند: «الصحابة کلهم عدول» یعنی همه اصحاب، نیک اندیش و درستکارند و همگی دارای تقوا می باشند. و اگر کسی از صحابه گناهی هم مرتکب شده باشد، توبه کرده است و خداوند تعالی وعدهٔ بخشایش گناهان را داده است. الله عَلی می فرماید: (لَقَد تَّابَ الله عَلَی النَّبِیِّ وَالْمُهَاجِرِینَ وَالأَنصَارِ الَّذِینَ النَّبِیِّ وَالْمُهَاجِرِینَ وَالأَنصَارِ الَّذِینَ النَّبِیُ فَلُوبُ فَرِیقٍ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَیْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَوُّوفُ رَحِیمٌ الله الله عَلی الله عَلیْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَوُّوفُ رَحِیمٌ الله عَلیْ الله عَلیْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَوُّوفُ رَحِیمٌ الله عَلیْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَوُّوفُ رَحِیمٌ الله عَلیْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَوُّوفُ الله عَلیْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَوُّوفُ الله الله عَلیْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَوُّوفُ الله عَلیْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَوُّوفُ الله عَلیْهُمْ الله عَلیْهُمْ الله عَلیْهُمْ الله عَلیْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَوُّوفُ الله وَیومِ مَا عَهِ الله الله عَلی الله عَلیْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَوُّوفُ الله الله عَلیْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَوْلِولُ فَرِیقٍ مِّنْهُمْ ثُمُ الله عَلیْ الله عَلی الله الله عَلی الله عَلی الله الله عَلی الله الله عَلی الله عِلی الله عَلی الله الله عَلی الله

ترجمه: «به یقین، خدا توبهٔ پیامبر و توبهٔ مهاجران و انصار را پذیرفت. مهاجرین و انصاری که در ساعت دشوار از او پیروی کردند، بعد از آنکه چیزی نمانده بود، دلهای دسته ای از آنان منحرف شود؛ باز هم خداوند توبهٔ آنان را پذیرفت. چرا که او نسبت به آنان بسیار مهربان و رحیم است»

### ۳. ویژگیهای صحابه

صحابهٔ کرام چنان انسانهای وارسته یی اند که خداوند متعال خشنودی و رضایتش را از آنان چنین اظهار میدارد: (لَقَدْ رَضِیَ اللَّهُ عَن الْمُؤْمِنِینَ إِذْ یُبَایِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ) [الفتح: ۱۸].

ترجمه: «به راستی خداوند از مؤمنان خوشنود شد؛ زمانی که در زیر درخت باتو بیعت کردند».

صحابهٔ کرام مقام وجایگاه بلندی دارند؛ آنان کسانی اند که خداوند متعال ایشان را برای رسانیدن قرآن و سنت پیغمبر برای امت اسلامی تا روز قیامت برگزیده است، که بدون آنها نه فهم درست قرآن به امت میرسد ونه تعلیمات و راهنماییهای پیغمبر اکرم، به همین خاطر معتقد بودن به عدالت، صدق و تقوای صحابه، برخی از ایمان به شمار میرود.

### ۴. دوستی با صحابه

پیغمبرﷺ در بیاناتش به مسلمانان دستور داده تا با اصحاب دوستی داشته باشند و خود را از دشمنی با آنان دور نگهدارند، چرا که جماعت صحابه در روی زمین برترین جماعت و دوستی با آنها نشانهٔ ایمان کامل میباشد. محبت و احترام و قدرشناسی آنها به معنای محبت و احترام به پیغمبر اکرمﷺ و دین اوست.

به همین خاطر پیغمبر ﷺ در خطاب به عموم امت، توجه آنان را به اصحاب و جایگاه شان معطوف داشته فرموده است: «لاَ تَسُبُّوا أَصْحَابِی فَوَالَّذِی نَفْسِی بِیَدِهِ لَوْ أَنْفَقَ أَحَدُکُمْ مِثْلَ أُحُدٍ مَعْطوف داشته فرموده است: «لاَ تَسُبُّوا أَصْحَابِی فَوَالَّذِی نَفْسِی بِیَدِهِ لَوْ أَنْفَقَ أَحَدُمُ مِثْلَ أُحُدٍ مَعْلَ أُحُدٍ مَعْ وَلاَ نَصِيفَهُ» (۱).

ترجمه: «اصحابم را دشنام ندهید؛ قسم به ذاتی که روحم در اختیار اوست اگر یکی از شما به اندازهٔ کوه احد طلا صدقه دهد، به یک مشت خیرات آنها نمی رسد و نه به نیم مشت خیرات آنها می رسد.»

در حديثى ديگر مىفرمايد: «اللَّهَ اللَّهَ فِي أَصْحَابِي اللَّهَ اللَّهَ فِي أَصْحَابِي لَا تَتَّخِذُوهُمْ غَرَضًا بَعْدِي فَمَنْ أَحَبَّهُمْ فَبِحُبِّي أَجْبَهُمْ وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ فَبِبُغْضِي أَبْغَضَهُمْ وَمَنْ آذَاهُمْ فَقَدْ آذَانِي وَمَنْ آذَانِي وَمَنْ آذَانِي وَمَنْ آذَانِي وَمَنْ آذَانِي وَمَنْ آذَى اللَّهَ وَمَنْ آذَى اللَّهَ يُوشِكُ أَنْ يَأْخُذَه»(٢).

ترجمه: «در بارهٔ اصحاب من از خدا بترسید! از خدا بترسید! تیر سخنان زشت خود را بسوی آنها نشانه نگیرید، اگر کسی آنان را دوست بدارد، به خاطر محبتی که با من دارد، آنها را دوست میدارد و اگر کسی نسبت به آنان بغض و دشمنی ورزد، به خاطر دشمنی اش با من است. کسی که آنان را اذیت و آزار دهد، در حقیقت مرا آزار داده است و کسی که مرا بیازارد، یقیناً الله که را آزرده است (او را از خود ناراض ساخته است) و کسی که خداوند را بیازارد، زود است که خداوند از اورا بگیرد، یعنی مؤاخذه کند.»

### فعاليت:

در حدیث فوق پیامبر اکرمﷺ چند نکتهٔ مهم را ذکر کرده است، در بارهٔ آنها به نوبت سخن بگویید:

- ۱. در بارهٔ اصحاب کرام از خدا بترسید.
- ۲. صحابه را هدف سخنان زشت تان قرار مدهید.
- ۳. دوستی با اصحاب در واقع دوستی با رسول خداست.
  - ۴. دشمنی با صحابه به معنای دشمنی با پیامبر است.

۲- الترمذي

### ۵. بغض و کینه داشتن نسبت به صحابه، منافقت است

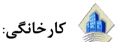
چنانکه دوستی با اصحاب نشانهٔ ایمان است، بد دیدن آنها منافقت و سرکشی به شمار مي ود. امام طحاوي رحمه الله مي نويسد: (وَبُغْضُهُم كُفْرٌ وِنْفَاقٌ وطُغْيَانٌ). يعني بد بيني در برابر صحابه كفر، نفاق و سركشي و طغیان است.

و بغض صحابه بدان دليل نفاق است— كه ييغمبر ﴿ فرموده است: «الْأَنْصَارُ لَا يُحِبُّهُمْ إِلَّا مُؤْمِنٌ وَلَا يُبْغِضُهُمْ إِلَّا مُنَافِقٌ»<sup>(۱)</sup>. يعني انصار را دوست نمي دارد؛ مگر مؤمن و با آنها بغض در دل نمی پروراند، مگر منافق.

از سوی دیگر صحابه کرام -رضوان الله علیهم اجمعین- پاسداران و مبلغان دین بودند و در مقابل کفر جهاد و مبارزه کردند، پس بغض با آنها از آن جهت منافقت است که این کار از عادات و خصلتهای منافقان آن زمان بود.



- ۱. صحابه را تعریف کنید.
- ۲. در بارهٔ مقام صحابه دو دلیل نقلی ذکر کنید.
  - ٣. حكم دوستى با صحابه چيست؟
  - ۴. حکم بغض و دشمنی با صحابه را بنویسید.



شاگردان در بارهٔ مقام صحابه و دوستی با آنان مقالهٔ بنویسند که از ده سطر کم نباشد.