

کتب درسی مربوط وزارت معارف بوده، خرید و فروش آن ممنوع است.

curriculum@moe.gov.af



عقايسد

(الفقه الأكبر)

صنف هشتم

(برای مدارس دینی)

سال چاپ: ۱۳۹۸ هـ . ش.

#### مؤلفان

- نعمت الله محمودي
- سعيد الرحمن سيد
- رقيب الله ابراهيمي

#### ایدیت علمی و مسلکی

- سيد احمد اشرفي
  - گل آقا شایق

#### ايديت زباني

- معاون مؤلف بريالي رضواني

#### کمیتهٔ دینی، سیاسی و فرهنگی

- محمد آصف کوچی
- -محمد نسیم قاضی زاده

#### اشراف

- دكتور شير على ظريفي رئيس پروژه انكشاف نصاب تعليمي.





### ملي سرود

دا عزت د هــر افــغان دی هر بچی يې قهرمــان دی د بـــلوڅــو د ازبـــکو د تــاجـکو د تــاجـکو پــاميــريان، نورستانيــان هــم ايمــاق، هم پشه بان لــکه لمــر پر شنه اســمان لــکه زړه وي جــاويــدان وايو الله اکبر وايو الله اکبر

دا وطن افغانستان دی کور د سولې کور د تورې دا وطن د ټولو کور د تور دی د پښتون او هزاره وو ورسره عرب، گوجو دي ورسره عرب، گوجو دي د اهيواد به تل ځليږي په سينه کې د اسيا به نوم د حق مو دي رهبو

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### ييام وزير معارف

شد میباشد.

الحمدالله رب العالمين والصلاة والسلام على نبيه و رسوله محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين، أما بعد:

نصاب تعلیمی معارف اساس نظام تعلیم و تربیه را تشکیل داده و در رشد و توسعهٔ علمی، فکری و سلوکی نسلهای امروز و فردای کشور نقش بنیادی و سرنوشت ساز دارد.

نصاب تعلیمی با گذشت زمان و تحول و پیشرفت در عرصههای مختلف زندگی، مطابق با نیازهای جامعه باید هم از نظر مضمون و محتوا و هم از نظر شیوه و روش تقدیم معلومات تطور و انکشاف نماید.

یکی از عرصههای نصاب تعلیمی که باید مورد توجه جدی برای تجدید نظر و بهبود باشد نصاب تعلیمات اسلامی است؛ زیرا تعلیمات اسلامی شامل عقاید، احکام و هدایات دین مبین اسلام است که به حیث نظام و قانون مکمل تمام ابعاد زندگی انسانها را دربر گرفته و به حیث آخرین پیام خالق و پروردگار جهان تا روز قیامت، رسالت رهنمایی و هدایت بشریت را انجام می دهد.

علمای امت اسلامی در طول تاریخ نقش مهمی را در ایجاد، توسعه و غنامندی سیستم تعلیمات و معارف اسلامی مخصوصا انکشاف تدریجی نصاب تعلیمی مراکز و مؤسسات علمی جهان اسلام ایفاء کرده اند.

مطالعهٔ دقیق در سیر تطور تاریخی علوم و معارف اسلامی در جهان نشان می دهد که نصاب تعلیمی مدارس و مراکز علمی ما همواره بنا بر ضرورتهای جامعه و در تطابق با ثوابت و طبیعت دین اسلام که برای همه انسانها در همه زمانها و مکانها می باشد توسعه یافته است. کشور عزیز ما افغانستان با تاریخ علمی درخشان، روزگاری مهد علم و دانش و جایگاه بزرگترین مراکز علمی عصر بوده و در شکل گیری تمدن بزرگ اسلامی نقش عظیمی داشته است، وجود هزاران دانشمند و عالم در عرصههای مختلف علم و فرهنگ مخصوصاً در علوم شرعی؛ مانند: عقاید، تفسیر، حدیث، فقه، اصول فقه و غیره، گواه واضح آنچه گفته

همزمان با رشد موج بیداری اسلامی در عصر حاضر ، تعلیمات اسلامی در کشور ما شاهد تحول کمی و کیفی بوده و اطفال و جوانان کشور ما با شوق و رغبت فراوان به طرف مدارس و مراکز تعلیمات اسلامی رخ مینمایند.

وزارت معارف جمهوری اسلامی افغانستان بر اساس مسؤولیت ورسالت خویش در مطابقت با احکام قانون اساسی کشور، به منظور رشد و توسعهٔ کیفی و کمی تعلیمات اسلامی و از جمله نصاب تعلیمات اسلامی اقدامات قابل توجه نموده است.

این وزارت با دعوت از علماء، استادان و متخصصین فرهیخته و قابل اعتماد کشور به به سازی نصاب تعلیمی پرداخته و بدون کم و کاست در مضامین و کتابهای مقرر در نصاب تعلیمی رایج مدارس تعلیمات اسلامی، به منظور استفادهٔ خوبتر و بیشتر، کتابهای مقرر را شکل درسی داده و با شرح و توضیح لازم متون و اضافهٔ فعالیتها، ارزیابی و تمرینهای مناسب، به غنامندی متون درسی موجود پرداخت.

امیدوارم این خدمت ناچیز وزارت معارف و تلاشهای قابل تمجید علماء و دانشمندان و متخصصان کشور عزیز ما مورد قبول خداوند متعال قرار گرفته و در بهبود و انکشاف هر چه بیشتر تعلیمات اسلامی در افغانستان عزیز مفید واقع شود.

وبالله التوفیق دکتور محمد میرویس بلخی وزیر معارف

#### مقدمه

#### استادان گرامی و شاگردان عزیز،

دین مبارک اسلام به عنوان آخرین پیام الهی و کامل ترین نظام زندگی مشتمل است بر یک سلسله باورها و اعتقادات قلبی، سلوک و ارزشهای اخلاقی، احکام و تکالیف عملی. علوم «عقاید»، «اخلاق» و «فقه» بالترتیب عهده دار بیان این بخشهای سه گانه میباشد.

و از آنجا که عقاید، شالوده و اساس سایر بخشها را تشکیل میدهد و همهٔ تعالیم دینی اعم از اخلاق، عبادات و احکام، از آن سرچشمه می گیرد، تصحیح وترسیخ عقاید در رأس اولویتهای بندگان قرار دارد.

عقیده است که در زندگی سبب اطمینان میشود، خوشبختی دنیا و آخرت را به بار میآورد، و سبب قبول شدن اخلاق و اعمال میگردد. الله تعالی میفرماید: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَکَرِ أَوْ أُنْثَی وَهُو مَوْمِنٌ فَلَنُحْیِیَنَّهُ حَیَاةً طَیِّبَةً وَلَنَجْزِیَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا یَعْمَلُونَ ﴾ (النحل: ۹۷) ترجمه: کسی که اعمال نیک را انجام داد، مرد باشد و یا زن بشرطی که مؤمن باشد، ما اورا در (دنیا) زندگی با سعادت و در (آخرت) پاداش بهتر از آنچه انجام داده عطا میکنیم.

بنا بر این خدای ناخواسته اگر عقیدهٔ کسی درست نباشد، در دنیا به بدبختی و مشکلات مواجه می شود، و در آخرت مستحق عذاب الهی می شود. الله تعالی می فرماید: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِی فَإِنَّ لَهُ مَعِیشَةً ضَنْكًا وَخَرْتُ مُسْتَحَق عذاب الهی می شود. الله تعالی می فرماید: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِی فَإِنَّ لَهُ مَعِیشَةً ضَنْكًا وَخُرْتُ مُنْكُا وَمُ عَدْلُهُ مُوهُ وَ هُذَانِد یقیناً (در دنیا) ترجمه: کسی که از نصیحت ما (قرآن) روی بر گرداند یقیناً (در دنیا) زندگی اش تنگ شود و در روز قیامت او را کور مبعوث کنیم.

از همین جهت بود که رسول اکرمﷺ قسمت زیادی از دعوت خویش را به اصلاح عقیده اختصاص داد و قرآن کریم در دورهٔ مکی که سیزده سال را در بر گرفت، توجه خود را بیشتر به اصلاح عقیده و تربیت اعتقادی و ایمانی مردم متمرکز نمود.

پس از رحلت رسول اکرم نیز جایگاه عقاید در میان مسلمانان همواره از اهمیت فوق العاده یی برخوردار بوده است و زمانی که حرکت تدوین و تألیف در رشتههای مختلف علوم اسلامی، برای پاسخگویی به نیازهای جدید جوامع اسلامی، آغاز گردید، باز هم توجه دانشمندان مسلمان از همه بیشتر به بحثها و مسائل اعتقادی معطوف گردید و مسلمانان از آن وقت تا امروز، نظر به مقتضای زمان بهترین وقوی ترین کتابها را در بارهٔ بیان و دفاع از باورهای دینی به رشتهٔ تحریر در آوردند و در اختیار تشنگان و جویندگان علم و دانش قرار دادند.

از همین جهت بود که ادارهٔ انکشاف نصاب تعلیمی وزارت معارف جمهوری اسلامی افغانستان، گنجانیدن مضمون عقاید را در دورهٔ متوسطهٔ مدارس دینی از جملهٔ ضروریات تشخیص داد و برای هر کدام از صنوف هفتم و هشتم و نهم، اقدام به تألیف کتاب مستقل و جداگانه در این باب نمود. شایان ذکر است که تألیف کتابهای صنف هفتم و هشتم به زبان پشتو و دری و کتاب صنف نهم به زبان عربی صورت گرفت. خداوند برای مؤلفین و مدرسین این کتب پاداش کامل نصیب فرموده دانش آموزان عزیز را از آن بهره مند نماید و منفعت آن را عام بگرداند.

و الله ولى التوفيق



| تعريف عقايد، موضوع و اهميت آن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اركان ايمان اركان ايمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ارکانایمان(۲)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| توحيد بارى تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| صفات ذاتي و فعلى الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| چند مثال از صفات ذاتي و فعلي خداوند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| صفات الله تعالى از لى است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| قرآن كريم كلام الله تعالى است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| صفت های الله تعالی مانند ندارد(۱)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| صفت های الله تعالی مانند ندار د (۲)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قضاء و قدر حق است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| فطري بودن ايمان و خدا شناسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| افعال بندگان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| عصمت پيغمبران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تعداد پيغمبران، وظائف و صفات ايشان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| برخى از اوصاف حضرت محمد الله المستحديد المستحديد المستحديد المستحد الم |
| بر ترين اشخاص بعد از پيامبرانـــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| مسلمان باار تكاب گناه كافر نميشو د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| عقايداهل سنت والجماعت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| معجزه و كرامت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| رؤيت الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| تعریف ایمان به مان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| فرق بین ایمان و اسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| خدا شناسی و خدا برستی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| احوال عالم برزخ                                 |
|-------------------------------------------------|
| شفاعت                                           |
| ميزان و حوض ٧٤                                  |
| حساب، جنت و دوزح                                |
| فضیلت و بر تری میان آیتهای قر آنی               |
| نز دیکی و دوری به الله تعالی و معراج نبی کریم ﷺ |
| علامات قیامت                                    |
| نواقض ايمان نواقض ايمان                         |
| آثار و ثم ات ایمان در زند گی                    |

#### بسم الله الرحمن الرحيم



#### مقدمه

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادى له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدا عبده ورسوله.

سه پرسش فلسفی است که همواره از اعماق فطرت بشری جوشیده و ذهن و عقلش را در طول تاریخ بخود معطوف نموده و مصرانه خواهان دریافت پاسخ قناعت بخش به آنها بوده است: از کجا آمده ام ؟ برای چه آمده ام؟ و به کجا خواهم رفت؟

پاسخ یافتن به این پرسشها جهان هستی را تفسیر می کند و زندگی را در چشم انسان معنی دار می گرداند و برایش در سفر دنیوی هدف، امید و آرمان می بخشد. اما اگر چنانچه انسان پاسخی برای این پرسشها فراهم کرده نتواند، زندگی در نگاهش پوچ و بی هدف شده خود را بی تکیه گاه و بی پشتیبانه احساس نموده و در پرتگاه نا امیدی و تلخکامی سقوط خواهد کرد.

از آنجا که عقاید اسلامی بر خلاف عقاید سایر ادیان، ویژگی آسمانی و وحیانی بودن خود را حفظ نموده، دستخوش تحریف و تغییر نگردیده و بنا برین ناب ترین باورهای توحیدی و بهترین نوع خداشناسی را در اختیار انسان قرار می دهد و به همهٔ پرسش هایش جواب قناعت بخش ارائه می دارد و راه سعادت را در دنیا و آخرت برایش معرفی می کند.

و چنانچه تاریخ اسلامی نشان می دهد پیشوای اعظم مسلمانان حضرت امام ابو حنیفه نعمان بن ثابت -رحمه الله- (متوفای سال ۱۵۰ هجری قمری) نخستین کسی بود که عقاید اسلامی را در رساله یی تحت عنوان «الفقه الأکبر» به رشتهٔ تحریر در آورده است.

چون که رسالهٔ یاد شده از مقبولیت و اعتبار بلندی در حوزه های علمی و اسلامی بر خوردار بوده و می باشد، وزارت معارف جمهوری اسلامی افغانستان متن این رساله را به عنوان مضمون درسی، برای صنف هشتم مدارس دینی مقرر کرد و ریاست انکشاف نصاب تعلیمی به تهیه شرحی برای آن اقدام نمود.

در تهیهٔ این شرح نکات ذیل در نظر گرفته شده است:

- ۱. قبل از شروع متن در اول کتاب، یک درس گنجانیده شده که در آن: معنای عقیده،
   موضوع، غرض، اهمیت و مصادر آن بیان گردیده است.
- ۲. متن مطابق به تقسیم اوقات درسی، تقسیم گردیده ، هر قسمت آن در آغاز هر درس
   قرار داده شده است.
  - ۳. ارتباط میان درس قبلی و بعدی روشن گردیده است.
- ۴. مطابق به سویهٔ دانش آموزان موضوع هر درس به شیوهٔ آسان و سلیس شرح داده شده ست.
  - ۵. شرح مسائل اختلافی که امام ابو حنیفه (رح) در متن بر آن اشاره کرده است.
  - ٤. تقديم و تاخير برخي از مسائل، بخاطر حفظ نظم و تسلسل منطقي ميان موضوعات.
    - ٧. استناد به قرآن كريم و احاديث صحيح نبوى، براى اثبات مسائل اعتقادى.
- ٨ وضع ارزيابي و سؤالات در آخر هر درس، بخاطر فهم و ذهن نشين شدن موضوعات.
- ۹. استفاده از شروح معتبر فقه اكبر مانند "شرح الفقه الأكبر" تأليف ملاعلى قارى و "شرح الفقه الأكبر" تأليف أبو المنتهى و همچنان استفاده از "شرح العقيدة الطحاوية" تأليف ابن ابى العز الحنفى، براى شرح و توضيح متن.
- ۱۰. افزودن دو درس در آخر کتاب، افزون بر متن فقه اکبر، تحت عناوین "نواقض ایمان" و «آثار و ثمرات ایمان در زندگی» به خاطر بالا بردن سطح علمی دانش آموزان.
- در اخیر از خداوند تبارک و تعالی مسئلت مینماییم که خوانندگان را توسط این کتاب منفعت برساند و برای آموختن عقیدهٔ اهل سنت موفق شان گرداند. هر آئینه خداوند مددگار همه بوده خیر وشر تنها در دست یر قدرت اوست.

### تعریف عقائد، موضوع و اهمیت آن

#### تعريف عقايد

عقائد جمع عقیده و عقیده در لغت از عَقدْ گرفته شده که معنای محکم بسته کردن را می رساند. زمانی که یک چیز سخت و محکم بسته شود، عربها می گویند: "اعتقد الشیءً" به همین سبب وعدههایی را که محکم و تخلف ناپذیر باشد، در عربی (عقود) می گویند. باورهای دینی را هم از آن جهت که در اعماق دل محکم می شود و گره می خورد عقیده و اعتقاد می گویند.

عقیده در اصطلاح: عبارت است از مجموعه باورهای دینی که در اعماق دل آدمی گره خورده و محکم می شود، طوری که دیگر شک و تردید در آن راه نداشته و صاحبش به آسانی از آن منصرف نگردد؛ مانند: باور به وجود باری تعالی، به ارسال پیامبران و بر انگیخته شدن پس از مرگ. (۱)

#### موضوع علم عقيده

موضوع علم عقیده عبارت است از بنیادهای ششگانهٔ ایمان و آنها عبارتند از:

ایمان به خدا، ایمان به فرشتگان خدا، ایمان به کتابهای آسمانی، ایمان به پیام آوران الهی، ایمان به روز آخرت، ایمان به اینکه خیر وشر هر دو از جانب خداوند است (ایمان به قضا و قدر)

#### هدف علم عقاید:

محكم شدن باورهاي ديني و توانايي اثبات آنها در روشنايي دلائل قطعي.

١- نگاه كنيد: ابن منظور : لسان العرب ٢٩٩/٣ و زمخشري: أساس البلاغة ١٣١/٢

٢- نكاه كنيد: محمود شلتوت: الإسلام عقيدة و شريعة ص ٢٢ و محمد حب الله: الحياة الوجدانية والعقيدة الدينية ص- ٢٠٣

#### اهميت علم عقايد:

علم عقاید مهم ترین علمها به شمار می رود؛ زیرا که انسان به واسطهٔ آن آفریدگار جهان را و هدف آفرینش خویش را می شناسد و به وسیلهٔ آن باورهای دینی خود را درست می کند و از اوهام، خرافات و باورهای باطله در امان می ماند؛ در نتیجه مستحق همان پاداشی می گردد که خداوند برای بندگان مؤمن خویش و عده کرده است، مانند: پیروز گردانیدن آنان بر دشمنان، سپردن خلافت زمین به دست آنان، اعطای عزت و سعادت برای ایشان در دنیا و بهشت در سرای آخرت. (۱)

#### منابع علم عقاید:

عقائد اسلامی از کتاب الله و سنت رسول الله گرفته می شود، زیراکه عقاید در بارهٔ امور غیبی بحث می کند و به دست آوردن معلومات در مورد امور غیبی از طریق عقل و حواس غیر ممکن است. البته عقل و حواس بعضی امور را میتواند اثبات کند و به آن معلومات حاصل نماید، اما معلومات کامل و تفصیلی و صحیح و یقینی تنها از طریق وحی (کتاب و سنت) به دست می آید.

در عقائد اولین گام عبارت است از اثبات وجود خداوند و اثبات صدق پیغمبر توسط عقل برداشته می شود؛ اما بعد از آن اثبات و شناسایی هر چه مربوط به امور اعتقادی و غیبی است، تنها توسط وحی صورت می پذیرد، عقل دیگر در این عرصه نمی تواند جولان داشته باشد؛ زیرا هم از حدود قدرت و توانایی اش بیرون است و هم از قلمرو اختصاص و وظیفه اش.

خداوند جل جلاله مي فرمايد:

﴿ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ (سورة نساء:٥٩)

ترجمه: پس هرگاه که در مورد چیزی اختلاف کردید، آنرا به خدا و رسولش بر گردانید.

همچنان میفرماید:

۱– نگاه کنید : سورهٔ روم :۴۷ و سورهٔ حج: ۳۸ و سورهٔ بقرهٔ:۲۵۷ و سورهٔ نساء:۱۴۱ و سورهٔ نور:۵۵ و سورهٔ اعراف:۹۶ و سورهٔ منافقون:۸ و سورهٔ نحل :۹۷ و سورهٔ کهف:۱۰۷ – ۱۰۸ و سورهٔ لقمان: ۸–۹

## ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ (سورة حشر: ٧)

و آنچه را که رسول الله برای تان آورد بگیرید و از آنچه شما را نهی کرد، اجتناب نمایید. به همین ترتیب رسول اکرم شنیز می فرماید: «ترکت فیکم أمرین لن تضلوا ماتمسکتم بهما، کتاب الله و سنة نبیه» یعنی: من در میان شما دو چیز را گذاشتم که تا زمانی به آنها متمسک باشید، هر گز گمراه نمی شوید کتاب خدا و سنت پیغامبر را.

#### فعاليت

دانش آموزان به كمك استاد در مورد اهميت علم عقايد باهم بحث و گفتگو كنند.

# ارزیابی

- ۱- معنای عقیده را از نگاه لغوی واضح سازید.
- ۲- عقیده را از نگاه اصطلاحی، تعریف کنید.
- ۳- موضوع و غرض علم عقاید را روشن سازید.
- ۴- منابع عقیدهٔ اسلامی کدام است؟ واضح سازید.
- ۵- در كدام مسائل اعتقادى، به عقل به عنوان يك منبع مراجعه صورت مى گيرد؟

# 🕡 کارخانه گی

در بارهٔ اهمیت و فواید علم عقاید یک مقالهٔ کوتاه بنویسید.

### اركان ايمان

# أَصلُ التوحيدِ، وما يَصِح الإعتقادُ عليه، يَجِب أَن يقولَ آمنتُ باللهِ، وَملائكتهِ، وكُتُبِهِ،

**ترجمه:** بنیاد توحید و آنچه که عقیده بر مبنای آن درست می شود، این است که شخص باید بگوید: ایمان آوردم به خدا – جل جلاله – و به فرشتگان او و به کتابهای او.

#### شرح

تعریف توحید: توحید در لغت ازباب تفعیل و به معنای حکم کردن به یگانگی یک چیز است. در اصطلاح، توحید عبارت است از باور کردن به اینکه تنها الله تعالی شایستهٔ عبادت، آفریدگار، متصرف و مدبر کائنات است و در اسماء و صفات خود شریک و همتا ندارد. علم عقاید، علم توحید نیز نامیده می شود؛ زیرا که توحید بنیاد و اساس آن را تشکیل می دهد. این در حقیقت از باب اطلاق مهم ترین جزء یک شئ بر کل آن می باشد.

#### اركان ايمان بطور مفصل

#### ١- ايمان به الله تعالى

اولین رکن ایمان، ایمان به الله تعالی میباشد و آن عبارت است از: ایمان قلبی و اقرار زبانی به اینکه الله تعالی وجود دارد و تنها او آفریدگار و پروردگار و متصرف و مدبّر کائنات و دارای نیکو ترین نامها و عالی ترین صفات کمال بوده، از هر عیب، نقص، ضعف و زشتی پاک و بی همتا و بی نظیر بی نیاز مطلق میباشد و همهٔ موجودات به او نیاز مند اند و بنابرین تنها و تنها سزا وار و شایستهٔ عبادت ذات مقدس اوست و بس.

چنانچه خداوند می فرماید:

# ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ (١) اللَّهُ الصَّمَدُ (٢) لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ (٣) وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوًا أَحَدُ ﴾

(سورهٔ اخلاص:۱-۴)

ترجمه: بگو که خداوند یکی است، خداوند سرور بی نیازی است که همه به او نیازمند اند و او به کسی نیازمند نیست، نه زاده کسی را و نه از کسی زاده شده است و برای او هیچ همتایی وجو د ندارد.

همچنان خداوند می فرماید:

﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاء الْخُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ (سورة اعراف:١٨٠)

و مر خدا راست نامهای نیکو، پس بخوانید او را با آن نام ها.

#### ۲- ایمان به فرشتگان

دومین رکن ایمان، باور داشتن به فرشتگان خدا است. فرشتگان موجودات نورانی هستند که خداوند آنها را از نور آفریده است. فرشتگان نسبت به ما از جهان غیب محسوب می شوند و ما آنها را دیده نمی توانیم؛ بنا براین ما در بارهٔ حقیقت، کیفیت و تعداد فرشتگان معلومات نداریم. آنچه از خلال نصوص دینی (قرآن کریم و حدیث) در بارهٔ فرشتگان به دست می آید، فشرده اش این است: فرشتگان به مذکر بودن و مؤنث بودن توصیف نمی گردند. آنها دارای بالهای دو گانه، سه گانه، چهار گانه و زیاده از آن می باشند. قبل از حضرت آدم –علیه السلام – آفریده شده اند. آنها همیشه در عبادت پروردگار بوده، مقرب پیشگاه الهی و دارای عزت و مورد تکریم می باشند. آنها از گناه معصوم بوده فرامین الهی را بدون چون و چرا اجرا می کنند و از پرستش و ستایش پروردگار خسته نمی شوند و بدون اجازهٔ پروردگار به کسی شفاعت کرده نمی توانند.

برخلاف عقیدهٔ مشرکان عرب و پیروان برخی از ادیان باطله، فرشتگان دختران خدا نیستند. زیرا چنانچه در سورهٔ اخلاص آمده خداوند با هیچ کس رابطهٔ نسبی ندارد. قرآن کریم در رد این اعتقاد می فرماید:

# ﴿ أُم اتَّخَذَ مِّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَاكُم بِالْبَنِينَ ﴾ (سورة زخرف: ١٤)

ترجَمه: آیا خداوند از آنچه می آفریند برای خود دختر انتخاب کرده و پسران را برای شما برگزیده است؟

و نیز می فرماید:

# ﴿وَجَعَلُوا الْلَائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْنِ إِنَاتًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْأَلُونَ﴾ ﴿وَجَعَلُوا الْلَائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْنِ إِنَاتًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْأَلُونَ﴾ (سورة زخرف: ١٩)

ترجمه: (مشرکان) فرشتگان را که بندگان خدایند، زنان قرار داده اند، آیا شاهد آفرینش آنها بوده اند؟ گواهی ایشان (مبنی بر زن بودن فرشتگان) نوشته خواهد شد و مورد پرسش قرار خواهند گرفت.

#### ۳- ایمان به کتابهای آسمانی

ایمان به کتابهای آسمانی عبارت است از باور و یقین محکم به اینکه خداوند در زمانهای مناسب کتابهایی را از جانب خویش به پیغمبرانش فرستاده است و در آنها راه هدایت و سعادت را به انسانها نشان داده است.

اسلام بر ما لازم کرده است تا علاوه براین به همهٔ کتابهای آسمانی که از جانب خداوند نازل گردیده و نامهای آنها در قرآن ذکر نشده و تعدادش معلوم نیست ، ایمان داشته باشیم.

آخرین کتابهای آسمانی قرآن کریم میباشد. برهمهٔ جهانیان فرض است تا به قرآن کریم ایمان بیاورند؛ زیرا قرآن کریم خلاصهٔ همه کتابهای گذشته را در خود جمع نموده و آنها را منسوخ کرده است. گذشته از آن، متن قرآن کریم از تحریف و تبدیل مصئون مانده در حالی که کتابهای سابقه دستخوش تحریف و تبدیل قرار گرفته است.

#### فعاليت صنفي

دانش آموزان در مورد دو رکن اولی ایمان که در این درس خواندند در میان خود به بحث و گفتگو بیردازند.

# ارزیابی

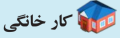
۱ - منظور از اركان اسلام چيست؟

۲ – ايمان به خداوند متعال چه معنى دارد؟

۳- صفات فرشتگان را ذکر کنید.

۴- کتابهایی که نام آنها در قرآن کریم ذکر شده کدامهایند؟

۵- آیا تعداد دقیق کتابهای آسمانی معلوم است؟



در بارهٔ ارکان ایمان یک مقاله بنویسید که از ده سطر کم نباشد.

### اركان ايمان(٢)

وَ رُسُلِهِ، وَالبعثِ بَعدَ المَوتِ، والقَدَرِ خَيرِهِ وَشَرِّهِ مِنَ اللهِ تعالى. وَالحسابُ، وَالميزانُ، وَالجِنةُ، وَالنارُ، وَ ذلكَ كُلُّهُ حَقّ.

**ترجمه:** و (ایمان داریم) به پیامبران خدا و به زنده شدن بعد از مرگ (روز قیامت) و ایمان داریم به اینکه تقدیر و اندازهٔ خیر وشر از جانب او تعالی است.

و همچنان (ایمان داریم)به حساب، میزان، بهشت و دوزخ و باور داریم که همهٔ آنها حق وراست است.

#### شرح

#### ۴- ایمان به پیامبران خدا

مطابق به رأی جمهور علماء، «رسول» پیامبری است که شریعت و کتاب مستقل آورده باشد اما «نبی» عام تر از آن است، یعنی نبی پیامبر است برابر است که شریعت و کتاب مستقل آورده باشد یا نه. اما از متن چنین معلوم می شود که میان رسول و نبی فرقی و جود ندارد. امام ابن الهمام –رحمه الله $^{(1)}$ هم همین رأی را برگزیده است. در هر صورت ایمان به همهٔ پیامبران چه کتاب و شریعت مستقل و جداگانه آورده باشد و چه نیاورده باشد، فرض است.

محتوای دعوت همهٔ پیامبران یکی است و آن عبارت است از: توحید و عبادت خدای یگانه. چنانچه خداوند متعال می فرماید:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴿ (سورة انبياء: ٢٥) ترجمه: و نفرستاديم قبل از تو پيامبرى را مگر اينكه وحى كرديم به او كه نيست ١- امام محمد بن عبدالواحد، مشهور به ابن الهمام مؤلف فتح القدير شرح هدايه

معبودی مگر من، پس تنها مرا بپرستید.

و همچنان می فرماید:

### ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ ﴾ (سورة نحل:٣٥)

ترجمه: ویقینا فرستادیم در هر امت پیامبری (و توسط وی از ایشان خواستیم که) تنها خدا را پرستش کنید و از (پرستش) طاغوت (هر آنچه غیر از خدا پرستیده می شود) بپرهیزید.

#### $\Delta$ ایمان به روز آخرت $\Delta$

ایمان به روز آخرت، یعنی باور کردن به اینکه پس از زندگی دنیا زندگی دیگری خواهد بود در جهان دیگر. آن جهان آخرت نام دارد. در آن جهان همه مرده ها دو باره زنده شده و در یک جای جمع آوری خواهند شد و در آنجا هر کس انجام و نتیجهٔ کار خود را به دست خواهد آورد و روانهٔ جنت یا دوزخ خواهد شد.

جهان آخرت که با رستاخیز عظیم آغاز می شود شامل توزیع نامه های اعمال، حساب و کتاب، میزان، حوض، پل صراط، شفاعت، جنت و دوزخ می گردد. ایمان و باور به روز آخرت از جملهٔ مسلمات و ضروریات دین به حساب می رود و انکار آن کفر است.

زیرا خداوند در آیات زیادی از قرآن کریم به آمدن آن روز تأکید کرده از جمله می فرماید: 
﴿وَبِالآخِرَةِ هُمْ یُوقِنُونَ ﴿ (سورهٔ بقره: ۴) و (مؤمنان کسانی هستند که) به روز آخرت باور دارند. و نیز می فرماید: ﴿ ثُمَّ إِنَّکُمْ یَوْمَ الْقِیَامَةِ تُبْعَثُونَ ﴾ (سورهٔ مؤمنون: ۱۶)
سپس شما روز قیامت(از قبر ها) بر انگیخته می شوید.

#### ۶- ایمان به تق*د*یر

منظور از ایمان به تقدیر این است که باید باور داشته باشیم خداوند هر آنچه را که آفریده تقدیر و اندازهٔ آنرا نیز قبلاً معلوم کرده است و هر آنچه که از خیر وشر رخ می دهد و تا زه پیدا می شود، خداوند آنرا در لوح محفوظ قبلا نوشته کرده است.

خداوند در این باره می فرماید:

﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ﴾ (سورة فرقان: ٢)

ترجمه: و(خداوند) هر چیز را آفریده و اندازهٔ آنرا معین کرده است. و نیز می فرماید:

﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ (سورة قمر: ٢)

ترجمه: ما هر چيز را به يک اندازهٔ معلوم خلق کرديم.

ایمان آوردن به تقدیر به این معنا است که باید آدم باور داشته باشد که هر آنچه در جهان هستی واقع می شود، چه بد باشد و چه خوب، چه زیان باشد و چه سود و هر آنچه بر آن احاطه کرده از زمان و مکان و هر آنچه که بر آن مرتب می گردد از ثواب و عقاب، همهٔ آن از جانب آفریدگار متعال می باشد. همچنان باید بداند که نوشتهٔ خداوند در رابطه به سرنوشت انسانها در لوح محفوظ، توصیفی است نه امری و الزامی، یعنی پروردگار نوشته کرده که فلان بنده چنین و چنان خواهد کرد نه اینکه چنین و چنان باید بکند.

#### فعاليت

شاگردان به کمک استاد در بارهٔ فواید ایمان با هم گفتگو نمایند.

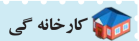


۱ - فرق میان رسول ونبی را بیان کنید.

۲- هدف از بعثت پیامبران چیست؟

٣- ايمان به روز آخرت شامل چه چيزهايي ميشود؟

۴- فرضیت ایمان به تقدیر با چه دلیلی ثابت می شود؟



در بارهٔ جهان آخرت در حدود پنج سطر یک مطلب بنویسید.

### توحيد بارى تعالى

وَاللهُ تعالى وَاحدُ لا مِن طَريقِ العددِ، وَلكن مِن طريقِ أَنَّهُ لا شريكَ له، لم يلد، ولم يولد، ولم يكن له كفوا أحد.

لا يُشبهُ شيئًا من الأشياءِ من خلقهِ، ولا يُشبهُهُ شيءٌ من خَلقِهِ.

ترجمه: الله تعالى يكى است نه از روى عدد، بلكه از اين روكه شريك ندارد نه زاييده و نه زاييده و نه زاييده شده و براى او همتايى وجود ندارد.

به هیچ یک از مخلوقاتش مشابهت ندارد و هیچ یک از مخلوقاتش به وی مشابهت ندارد.

#### شرح

یگانگی یا یکی بودن از نگاه عدد به این معناست که پس از عدد یک، اعداد دیگری می آید و گفته می شود یک، دو، سه، چهار و غیره، پس یک بودن در اینجا به معنای قبل از دو بودن است، اما یگانگی خداوند به این معنا نیست؛ بلکه به این معنا است که وی شریک و همتا ندارد.

امام ابوحنیفه در متن بالا با اشاره به محتوای سورهٔ اخلاص، این مطلب را ثابت کرده است. چنانچه خداوند در سورهٔ اخلاص به این حقیقت تأکید نموده و ادعای مشرکین مبنی بر دختران خدا بودن فرشتگان و ادعای یهود مبنی بر پسر خدا بودن عزیر – علیه السلام – و ادعای نصارا مبنی بر پسر خدا بودن عیسای مسیح – علیه السلام – را و ادعای کسانی را که منکر وحدانیت آفریدگارند رد کرده و بی نیازی آفریدگار جهان و منزه بودن وی از شبیه همتا و همکار را به اثبات رسانیده است. (۱) چنانچه در آیهٔ دیگری فرموده است:

﴿ وَاللَّهُ الْغَنِيُّ وَأَنتُمُ الْفُقَرَاءِ ﴾ (سورة محمد: ٢٢)

ترجمه: الله تعالى غنى و بى نياز است و شما فقير و نيازمند.

۱- ترجمهٔ سورهٔ اخلاص در درس دوم گذشت.

مفهوم آیت این می شود: پس وقتی که خداوند از همه چیز و از همه کس بی نیاز است، چرا برخی از مخلوقات را نسبت فرزندی به وی می دهید؟ در حالی که فرزند داشتن نوعی احتیاج به شمار می رود. پس از آن امام ابو حنیفه مسألهٔ تشبیه را مطرح نموده علاوه می کند:

خداوند نه به هیچ یک از مخلوقات مشابهت دارد و نه هیچ یک از مخلوقات به وی مشابهت دارد. این مطلب در حقیقت شرح آیهٔ ﴿ اَلَمْ عَلِدْ وَ اَلْمُ اُست؛ زیرا که پسر از یک نگاه به پدرش مشابهت دارد، در حالی که خداوند نه پدر است و نه پسر، نه حادث است و نه محل وقوع حوادث؛ چنانچه می فرماید:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴾ (سورة شورى: ١١)

ترجمه: نیست مانند او چیزی و او شنوای بیناست.

#### فعاليت صنفي

شاگردان به چند دسته تقسیم شده، در بارهٔ توحید باری تعالی باهم صحبت کنند.

# ارزیابی



- ۱- توحید پروردگار چه معنی دارد؟
- ۲- جملة «الله واحد لا من طريقة العدد» را توضيح دهيد.
- خداوند در سورهٔ اخلاص ادعای کدام گروهها را رد کرده است.
  - ۴- معنای «الله الصمد» را بنویسید.
  - ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدُ ﴿ را معنا كنيد.

# کارخانه گی

در بارهٔ توحید باری تعالی مطلبی بنویسید که از پنج سطر کم نباشد.

### صفات ذاتی و فعلی الله تعالی

# لَم يَزَل، وَلا يَزال، بأسمائِهِ وَصفاتِهِ الذَّاتيةِ، والفِعلِيَّةِ.

ترجمه: الله تعالى با اسماء و افعال ذاتى و فعلى اش، براى دايم هست و دايم خواهد بود.

#### شرح

امام ابوحنیفه رحمه الله در این درس میخواهد بگوید که الله تعالی موجود بوده و برای همیش موجود خواهد بود؛ یعنی الله تعالی اول و آخر همه چیز بوده و به همهٔ اسماء و صفات مقدس خویش از اول مسمی و موصوف شده است و هیچ نام و صفت جدیدی برای او تازه به وجود نیامده است. (۱)

#### اسماي باري تعالى

خداوند دارای نیکوترین نامهاست. هر نام پروردگار دلالت بریک صفت دارد. تعداد نامهای خداوند را جز خودش کس دیگری نمی داند، در یک حدیث به نودونه نام وی اشاره شده است، اما به هیچ وجه به این عدد منحصر نمی باشد.

برخی از نامهای پروردگار متعال از این قرار است: واحد، احد، صمد، قیوم، خالق، مصور، رحمن، رحیم، لطیف، رزاق، واسع، عظیم، عزیز، حکیم، علیم، حافظ، هادی، محیی، ممیت و وارث. بزرگ ترین، جامع ترین و بر ترین نامهای آفریدگار «الله» است که اسم ذات وی بوده و جامع همهٔ معانی موجود در سایر اسماء و صفات وی میباشد. الله یعنی: سزاوار پرستش و دارندهٔ همهٔ صفات جمال و جلال و کمال و شایستهٔ الوهیت و ربوبیت و منزه از هر عیب و نقص. ما باید در دعاهای خود، از اسمای الهی به عنوان وسیله استفاده نماییم و خدا را توسط آنها الله یعنی این موضوع تحت عنوان (صفت های الله تعالی ازلی است) می آید.

نيايش كنيم. چنانچه خداوند مىفرمايد:

﴿ وَيِلِّهِ الْأَسْمَاءِ الْخُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ (اعراف: ١٨٠)

ترجمه: و خدا راست نیکو ترین نامها، پس او را با آنها بخوانید.

#### انواع صفات باری تعالی

صفات باری تعالی از یک نگاه به دو نوع تقسیم می شود: صفات ذاتی و صفات فعلی.

صفات ذاتی: صفاتی ذاتی، صفاتی است که الله تعالی بر ضد آن موصوف نمی شود؛ مانند: حیات، علم و قدرت. الله تعالی بر همین صفات موصوف می گردد و گفته میشود که الله تعالی زنده، عالم و باقدرت می باشد؛ اما بر ضد این صفات که مرگ، نادانی و ناتوانی اند موصوف نمیشود.

صفات فعلی: صفات فعلی، صفاتی است که الله تعالی بر ضد آن موصوف میشود، مانند: تخلیق (آفریدن)، ترزیق (روزی دادن)، احیاء (زنده کردن)، اماتت (میراندن) وغیره. الله تعالی هم بر همین صفات و هم بر ضد آنها موصوف شده می تواند؛ مثلا گفته می شود: الله تعالی فلان چیز را آفریده و فلان چیز را نیافریده. به فلان روزی داده و به فلان نداده، فلان را زنده گردانیده و فلان را میرانده است.

# ارزیابی

1\_ مطلب از عبارت «لم يزل ولايزال بأسمائه و صفاته الذاتية والفعلية» را واضح سازيد.

٢\_ صفات الله تعالى بر چند نوع تقسيم مى شود؟ بيان داريد.

٣\_ فرق بين صفات ذاتي و فعلى را واضح سازيد.



در مورد صفت های ذاتی و فعلی الله تعالی، یک مطلب بنویسید که از چهار سطر کم نباشد.

### چند مثال از صفات ذاتی و فعلی خداوند

أما الذاتيةُ: فالحياةُ، والقدرةُ، والعلمُ، والكلام، والسمعُ، والبصرُ، والإرادةُ. وأما الفعليةُ: فالتخليقُ، والترزيقُ، والإنشاءُ، والإبداعُ، والصنعُ، وغير ذلك من صفات الفعل.

لم يزل ولا يزال بصفاته وأسمائه، لم يحدث له صفة، ولا اسم.

**ترجمه:** صفات ذاتی الله تعالی عبارت است از: حیات (زندگی)، قدرت (توانایی)، علم (دانایی)، کلام (گویایی)، سمع (شنوایی)، بصر (بینایی) و اراده است.

صفات فعلى الله تعالى عبارت است از: تخليق (آفريدن)، ترزيق (روزى دادن)، انشاء (آفريدن)، ابداع (به طور جديد آفريدن)، صنع (ساختن) وغيره.

الله تعالى به طور دايم به اسماى خويش مسمى و به صفات خويش موصوف مى باشد و به طور هميش به اسماء و صفاتش موجود بوده و مى باشد.

برای الله تعالی نه کدام اسم و صفت جدید پیدا شده و نه پیدا می شود.

#### شرح

#### صفات ذاتي الله تعالى

1\_ حیات: حیات، صفت ازلی و ابدی الله تعالی بوده مقتضی علم کامل برای او میباشد، بنابرین الله تعالی به حیات ازلی و ابدی خویش زندهٔ جاوید است؛ چنانچه خداوند می فرماید: ﴿اللهُ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ الْحَیُّ القیوم﴾ (سورهٔ بقرهٔ : ۲۵۵)

ترجمه: خداوند ذاتی است یگانه که معبودی جز او نیست. او زنده و پاینده و تدبیر کنندهٔ (جهان) است. **۲\_قدرت:** قدرت، صفت ازلی الله تعالی است و الله تعالی به قدرت ازلی و ابدی اش ستایش شده است و می شود؛ چنانچه می فرماید:

﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (سورة مائدة: ٤٠)

ترجمه: الله تعالى بر هر چيز قدرت كامل دارد.

**٣\_ علم:** علم، از صفات ذاتي الله تعالى است. الله تعالى بر همهٔ موجودات زميني و آسماني به علم ازلي خويش دانا است. الله تعالى درين مورد مي فرمايد:

﴿ وَعِنلَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾ (سورة انعام: ٥٩) ترجمه: كليدهاى علم غيب نزد اوست و جز او كس ديگرى آنها را نمى داند و ميداند آنچه در خشكه و دريا است و هيچ برگى نمىافتد مگر اينكه او آنرا مىداند و هيچ دانه يى در تاريكى هاى زمين و هيچ ترى و خشكى نيست مگر اينكه ثبت است در كتاب روشن. علام: يكى از صفات ذاتى خداوند تعالى كلام است. الله تعالى توسط كلام خويش كه

الله تعالى مي فرمايد:

﴿ وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ﴾ (سورة نساء: ١٩٤)

صفت ازلى اوست متكلم مى باشد.

ترجمه: و الله تعالى با موسى سخن گفت.

۵-۶\_سمع و بصر: نیز از صفات ذاتی الله تعالی سمع و بصر است، الله تعالی شنونده و بیننده است از شنیدن و دیدن او تعالی هیچ چیز ولو هر قدر خفی و کوچک باشد، پوشیده نمی ماند. 

۲\_ اراده: اراده، از صفات ذاتی الله تعالی می باشد و این همان صفتی است که خداوند بر مبنای آن در وقت معین به انجام کاری اقدام می نماید و یا آنرا ترک می گوید. هیچ کس مانع ارادهٔ خداوند شده نمی تواند. الله تعالی می فرماید:

﴿إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ (سورة مائده: ١)

ترجمه: هر آیینه الله تعالی فرمان می دهد به آنچه می خواهد.

الله تعالى علاوه بر صفات متذكره داراي صفات ذاتي ديگري نيز مي باشد؛ مانند: احديت

(یگانگی)، صمدیت (بی نیازی)، عظمت و کبریایی (بزرگی) وغیره.(۱)

#### صفات فعلى الله تعالى

برخى از صفات فعلى خداوند عبارت است از:

1\_ تخليق: آفريدن

۲\_ ترزیق: به همه مخلوقات روزی دادن.

۳\_ انشاء: یک چیز را نخستین بار آفریدن

**1\_ ابداع:** آفريدن اشيا بدون مثال سابق.

△\_صنع: ساختنی که استحکام و نوع نظام در آن در نظر گرفته شده باشد؛ چنانچه الله تعالی می فرماید:

﴿ صُنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ﴾ (سورة نمل:٨٨)

ترجمه: ساخت خدایی که استوار و محکم ساخت هر چیز را. هر آئینه وی خبردار است به آنچه می کنید.

غیر آنچه که ذکر شد الله تعالی دارای صفات فعلی دیگری نیز میباشد؛ مانند: احیاء (زنده کردن)، افناء (نابود کردن) وغیره.

# ارزیابی

١\_ صفات ذاتي خداوند را اجمالاً بيان نماييد.

٢\_ براى صفات فعلى الله تعالى مثالها بياوريد.

٣\_ راجع به علم الله تعالى يك دليل قرآني بيان داريد.

4\_ مطلب جملة: «لم يحدث له صفة ولا اسم» جيست؟

# کارخانه گی

در مورد صفات ذاتي و فعلى خداوند متعال يك مقاله كوتاه بنويسيد.

١- در اين مورد به شرح فقه اكبر تأليف ملا على قارى مراجعه نماييد.



### صفات الله تعالى ازلى است

لَم يَزَل عَالِماً بِعَلْمِهِ، وَالْعِلْمُ صَفَةٌ لَه فِي الأَزْلِ، وقادراً بِقدرتِهِ، والقدرةُ صَفَةٌ لَهُ فَى الأَزْلِ، ومتكلما بكلامِهِ، والكلامُ صَفَةٌ فَى الأَزْلِ، وخالقاً بتخليقِهِ، والتخليقُ صَفَةٌ فَى الأَزْلِ وَفَاعِلاً بِفَعِله، والفَعلُ صَفَةٌ فِي الأَزْلِ.

والفاعلُ هو اللهُ تعالى، و الفعلُ صفة في الأزلِ.

والمفعولُ مخلوقٌ، وفعلُ اللهِ تعالى غيرُ مخلوقِ.

وصفاتُهُ فِي الأزلِ غيرُ محدثةٍ، ولا مخلوقةٍ، وَمَن قَالَ إِنها مَخلوقةٍ، أو مُحدَثَةٌ أو وَقَفَ أو شَكَّ فِيهَا فَهُوَ كافرٌ باللهِ تعالى.

ترجمه: او همیشه به علم خویش عالم است و علم صفت ازلی او است و قادر است به قدرت خویش و قدرت صفت ازلی اوست و خویش و قدرت صفت ازلی اوست و خالق است به کلام خود و کلام صفت ازلی اوست و خالق است به تخلیق خویش و تخلیق صفت ازلی اوست.

الله تعالى فاعل است به فعل خويش و فعل صفت ازلى اوست، فاعل، الله و فعل صفت ازلى اوست.

و مفعول مخلوق است و فعل الله تعالى مخلوق نيست. هكذا صفات الله تعالى در ازل نه حادث است و نه مخلوق و كسى كه ميگويد كه صفات الله تعالى مخلوق است و يا نو پيدا شده و يا در آن توقف و يا شك نمايد، اين شخص كافر است.

#### شرح

پس از آنکه امام اعظم - رحمه الله - مثالهای صفات ذاتی و فعلی خداوند را بیان داشت، درین درس به بیان ازلی و ابدی و همیشگی بودن این صفات پرداخته می فرماید: لم یزل

ولایزال... یعنی الله تعالی به طور دایم به همه صفات کمال موصوف بوده، اسم جدید و یا صفت جدیدی برای او پیدا نشده؛ بلکه همه صفات وی ازلی بوده آغاز ندارد و ابدی بوده انتها و پایان ندارد.

امام اعظم رحمه الله برای وضاحت بیشتر این موضوع، صفات مشهور خداوند متعال را به حیث مثال بیان فرموده، می گوید: الله تعالی به علم ازلی خویش که صفت ازلی اوست به همه چیز عالم است و علم او ازلی و ابدی بوده زیادت و نقصان را نمی پذیرد.

همچنان الله تعالى با قدرت ذاتى خويش كه صفت ازلى اوست، قادر به همه چيز است و قدرت صفت ازلى و ابدى او است.

همچنان الله تعالى توسط كلام ذاتى اش كه صفت ازلى اوست، همواره متكلم و سخن گوينده است و كلام صفت ازلى اوست. هكذا الله تعالى، در ازل آفريننده بوده آفرينندگى صفت ازلى اوست.

همچنان الله تعالى با صفات فعلى خويش فاعل و فعل صفت ازلى اوست او فَعَّال مطلق است، در فعل، صنع، حكم و امر او هيچ كس شريك نيست.

الله تعالى قبل از آفرينش مخلوقات خالق و بارى بوده نامها و صفات «خالق» و «بارى» پس از خلق آنها پيدا نشده است. اگر كسى بگويد كه صفات الله مخلوق است يا تازه پيدا شده و يا در آن توقف و يا شك نمايد، اين شخص بر الله تعالى و صفات او كافر است.

# ارزیابی

١\_ آيا صفات الله تعالى ازلى است يا حادث؟

۲\_ اگر کسی در ازلیت صفات الله تعالی توقف و یا شک نماید چه حکم دارد؟
 ۳\_ مثالهایی که درین درس در بارهٔ ازلی بودن صفات الله تذکر یافته است، بیان دارید.



خلاصهٔ محتوای درس را در کتابچه های خود بنویسید.

# قرآن كريم كلام الله تعالى است

والقرآنُ كلامُ اللهِ تعالى، في المصاحفِ مكتوب، وفي القلوبِ محفوظ، وعلى الألسنِ مقروء، وعلى النَّبيِّ عليه الصلاة والسلام مُنزَّلُ.

ولفظنا بالقرآنِ مخلوقٍ، وكتابتُنَا له مخلوقة، وقراءتُنَا له مخلوقة، والقرآنُ غيرُ مخلوقٍ. وما ذكره الله تعالى في القرآنِ حكايةً عن موسى، وغيرهِ من الأنبياءِ عليهم السلام، وعن فرعونَ، وإبليسَ فَإِنَّ ذلكَ كله كلامُ الله تعالى إخباراً عنهم، وكلامُ الله تعالى غيرُ مخلوقٍ، وكلامُ موسى، وغيرهِ من المخلوقين مخلوقً.

والقرآنُ كلامُ الله تعالى فهو قديمٌ لا كلامِهِم، وَسَمِعَ موسى اللَّهِ كلامَ الله تعالى كما في قوله تعالى "وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا".

وقد كانَ الله تعالى متكلماً، ولَم يَكُن كَلَّم موسى عليه السلام، وقد كان الله تعالى خالقا في الأزلِ، ولم يَخلُق الخَلقَ.

ليس كمثلِهِ شيءٌ، وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِير، فلما كَلَّم اللهُ موسى، كَلَّمَهُ بِكَلامه الذي هو له صفةٌ في الأزلِ.

ترجمه: قرآن کریم کلام خدا است، در اوراق نوشته شده و در سینه ها محفوظ گشته و به زبانها خوانده شده و بر نبی کریم ﷺ نازل گردیده است.

تلفظ ما به قرآن مخلوق است و نوشتن ما آنرا مخلوق است؛ اما قرآن کریم مخلوق نیست. آنچه که خداوند در قرآن کریم از موسی النیا و سایر انبیاء علیهم السلام یا از فرعون و ابلیس حکایت نموده، این همه کلام الله تعالی بوده که از آنها حکایت می نماید و مخلوق نیست؛ اما سخن موسی النیا و سخن سایر مخلوقات، مخلوق است.

و قرآن کریم کلام خدا بوده و قدیم است و سخن سایر مخلوقات قدیم نیست. موسی السیالی کلام الله تعالی را شنیده، چنانچه الله می فرماید:

«و كلم الله موسى تكليما» يعنى الله تعالى با موسى المينا طور يقينى و بدون واسطه سخن گفته است.

الله تعالى قبل ازينكه با موسى المستقل سخن بگويد متكلم بود و قبل ازينكه مخلوق را پيدا نمايد در ازل خالق بود.

هیچ چیز از مخلوق با الله مشابهت ندارد، او تعالی شنونده و بینندهٔ هر چیز است، و آنگاه که الله تعالی با موسی علیه سخن گفت که صفت ازلی اوست.

#### شرح

تعریف قرآن کریم: قرآن در لغت بر وزن غفران و به معنی قرائت و خواندن است و در اصطلاح، قرآن همان کتابی است که الله تعالی برای هدایت مردم به حضرت محمد شخ توسط جبریل امین نازل فرموده و از طریق متواتر به ما رسیده است و با تلاوت آن عبادت انجام داده می شود.

ما باور داریم که قرآن کریم کلام الهی است؛ اما کیفیت آنرا که خداوند چگونه آنرا گفته و بیان کرده، نمی دانیم. این کتاب از او آغاز شده و توسط وحی بر حضرت محمد نازل گردیده و مؤمنان بطور یقینی آنرا تصدیق کرده اند و برای ما از طریق روایت متواتر (۱) رسیده است. قرآن مانند کلام مردم مخلوق نیست و اگر کسی به این باور باشد که قرآن مخلوق است و یا کلام بشر است، کافر میشود.

ما زمانی که قرآن کریم را تلفظ، تلاوت و یا تحریر می کنیم، تلفظ و کتابت ما از جملهٔ افعال ما محسوب شده مانند سایر افعال ما مخلوق می باشد؛ اما قرآن کریم که کلام خداست غیر مخلوق می باشد؛ چنانچه الله تعالی می فرماید:

﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (سورة صافات: ٩٤)

ترجمه: و الله پیدا کرد شما را و آنچه می کنید.

۱- تواتر: به روایتی گفته میشود که تعداد راویان آن به اندازهٔ باشد که اتفاق شان به دروغ ممکن نباشد.

#### فعاليت

بين صفات الله و مخلوق هيچ نوع مشابهتي وجود ندارد. ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ﴾ (سورهٔ شوري:١١)

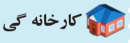
ترجمه: نیست مانند او چیزی و اوست شنوا و بینا.



١\_ قرآن كريم را تعريف نماييد؟

۲\_ قرآن کریم قدیم و ازلی است و یا حادث و جدید؟

٣\_ تلفظ ما به قرآن كريم و كتابت و قرائت ما مخلوق است يا غير مخلوق؟



یک مقاله در بارهٔ قرآن کریم بنویسید که از پنج سطر کم نباشد.

### صفت های الله تعالی مانند ندارد(۱)

وصفاتُهُ كُلُّها بخلافِ صفاتِ المخلوقين.

يَعلَمُ لا كَعِلمِنَا، وَيَقدِرُ لا كَقُدرَتِنَا، ويرى لا كرؤيتنا، ويتكلمُ لا كَكَلامِنَا، وَيَسمَعُ لا كَسَمعِنَا، وَنحنُ نَتَكَلَّمُ بِلا آلةٍ ولا حروفٍ. و اللهُ تعالى يَتَكَلَّمُ بِلا آلةٍ ولا حروفٍ. والحروفُ مخلوقةُ، وكلام الله تعالى غير مخلوقِ.

وهو شيءٌ لا كالأشياءِ، ومعنى الشيءِ إثباتُهُ بلا جسم، ولا جوهرٍ، ولا عرضٍ.

ترجمه: صفت های خدا همه بر خلاف صفات مخلوق است.

می داند اما نه مثل دانایی ما، قدرت دارد اما نه مثل قدرت ما، می بیند اما نه مثل دیدن ما، سخن می گوید نه مثل سخن ما، می شنود نه مثل شنیدن ما، ما توسط آلات و حروف سخن می گوید.

حروف مخلوق است و كلام الله تعالى مخلوق نيست.

الله تعالى شيء است اما نه مثل ساير اشياء، و معناى شيء بودن الله تعالى ثابت كردن ذات اوست بدون جسم و جوهر و عرض، يعنى الله تعالى شيء است اما بدون اينكه به جسم داشتن و يا جوهر و عرض بودن متصف گردد.

#### شرح

صفات الله تعالى با صفات مخلوق مشابهت ندارد، همانطورى كه ذات او تعالى با ذات مخلوق مشابهت ندارد؛ زيرا هيچ چيز مانند خدا نيست، نه در ذات، نه در صفات و نه در افعال. يعنى هيچ مخلوق بر صفات مخصوص الله تعالى موصوف شده نمى تواند؛ چنانچه الله تعالى مى فرمايد: ﴿ليس كمثله شئ﴾

الله تعالى علم دارد، اما نه مثل علم ما؛ زيرا ما توسط آلات و اسباب و مطابق فهم خويش علم داريم، اما الله تعالى بر حقايق همه اشياء توسط علم ذاتي و ابدى خويش علم دارد. همچنان بين قدرت ما و قدرت خدا و بين شنيدن ما و شنيدن خدا و بين كلام ما و كلام خدا تفاوت ېزرگې موجود است.

#### فعالىت

برخي از معتزليها (١) به ابو عمرو بن العلاء (٢) كه از جملهٔ قاريان هفتگانه بشمار ميرود، گفتند كه بايد آيت: ﴿وَكُلُّمَ اللهُ مُوسَى تَكُلِيمًا ﴾ (سورة نساء:١٥٤) به نصب اسم الله تلاوت شود تا متكلم موسى شود نه الله تعالى. ابو عمرو بن العلاء برايش گفت: اگر ما اين آيت را مطابق ميل شما بخوانيم، اما در مورد آيت زير كه خداوند به صراحت متكلم قرار گرفته است، چه خواهيد كرد؟ ﴿وَلَّمَا جَاء مُوسَى لميقَاتنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ (سورة اعراف: ١٤٣٠)

### ارزیابی



 ١\_ مطلب از اين جمله فقه اكبر كه ميگويد «و صفاته بخلاف صفات المخلوقين» چيست؟ ٢\_ آيا كلام از جملة صفات الله تعالى است؟

٣\_ آيا مي توان خداوند را شي گفت؟ واضح سازيد.

### 🚮 کارخانه گی



قصهٔ ابو عمرو بن العلاء با معتزلیها را با ترجمهٔ آیتهایی که در آن قصه ذکر شده، در کتابچه های خو د بنو پسید.

١. معتزله يک فرقهٔ از مسلمانان بودند که متأسفانه در مورد صفات الله تعالى منحرف شده و قرآن کريم را مخلوق میدانستند، مؤسس این فرقه واصل بن عطاء (۸۰\_۱۳۱هـق.) بود و از جملهٔ شخصیت های مشهور ديگر آنها ابو الهزيل علاف (ت: ٣٣٥) و ابراهيم نظام (ت: ٢٣١) است.

۲. ابو العلاء بن عمار التميمي البصري از استادان بزرگ زبان و ادبيات عربي و از جملهٔ قاريان هفت گانهٔ مشهور می باشد، وفات وی در سال ۱۵۴ هجری واقع شده است. درین مورد به کتاب سیر أعلام النبلاء (۴۱۰\_۴۰۷/۶) مراجعه کنبد.

### صفت های الله تعالی مانند ندارد(۲)

ولا حَدَّ لَهُ، ولا ضِدَّ لَهُ، وَلا نِدَّ لَهُ، وُلا مِثلَ لَهُ.

وَلَهُ يَدُ، و وَجه، ونفس، كما ذكره الله تعالى في القرآنِ فما ذكرهُ اللهُ تعالى في القرآنِ من ذكر الوجه، واليدِ، والنفس، فهو له صفات بلا كيفِ.

ولا يقال إنَّ يَدَهُ قدرتُه، او نعمتُهُ لأنَّ فيه إبطالَ الصفةِ وهو قولُ أهلِ القَدرِ، والاعتزالِ ولكنَّ يَدَهُ صفتُهُ بلا كيفٍ.

وغضبُهُ، ورضاهُ صفتان من صفات الله تعالى بلا كيفٍ

ترجمه: الله تعالى حد، ضد، همتا و مثل ندارد.

او دارای ید، روی و نفس است. آنچه در قرآن دربارهٔ روی و ید و نفس ذکر شده صفات بلا کیف او میباشد.

و گفته نمی شود مراد از دست قدرت و یا نعمت است؛ زیرا که در این صورت صفتی از صفات او تعالی نفی می شود و این روش مذهب قدریه و معتزله می باشد، بلکه (از نظر ما) ید، صفت بلاکیف او تعالی است.

همچنانکه خشم و خوشنودی صفات بلاکیف الله تعالی است.

#### شرح

عقیدهٔ اهل سنت در بارهٔ صفات: اهل سنت و جماعت، برای الله تعالی همهٔ آن صفاتی را که او در قرآن برای خود و یا رسول اکرم برای او تعالی ثابت نموده است، ثابت می نمایند؛ اما در مورد کیفیت و چگونگی آن حرف نمی زنند. الله تعالی درمورد «وجه» (روی) می فرمایند:

﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا ۚ فَثَمَّ وَجْهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (سورة بقرة:١١٥)

ترجمه: پس به هر سو که رو آورید همانجا روی خداست. هر آیینه خدا فراخ نعمتِ داناست.

در مورد «ید» می فرماید:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ (سورة فتح:١٠)

ترجمه: هر آیینه آنانی که (در حدیبیه) باتو بیعت می کنند در حقیقت با خدا بیعت می کنند دست خدا بالای دست ایشان است.

در مورد نفس، الله تعالى از حضرت عيسى السِّلا حكايت ميكند و مي فرمايد:

﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ ﴾ (سورة مائده: ١١٥)

ترجمه: میدانی آنچه در نفس من است و نمیدانم آنچه در نفس توست، هر آئینه تو دانندهٔ امور ینهانی.

به همین ترتیب غضب و رضا (خشم و خوشنودی) دو صفت از صفات بلاکیف الهی است که کیفیت آنها برای الله تعالی معلوم است، ما آنها را تأویل نمی کنیم و نمی گوییم که مراد از رضا ارادهٔ انعام و مراد از غضب ارادهٔ انتقام میباشد؛ بلکه این هر دو صفات را به الله تعالی ثابت میسازیم و کیفیت آنها را بیان نمی کنیم.(۱)

# ارزیابی

١\_ منظور از قول امام كه مي گويد: الله تعالى حد، ضد و مثل ندارد چيست؟ واضح سازيد.

٢\_ آيا مي توان يد را به قدرت تأويل كرد؟ چرا؟

٣\_ آيا رضا و غضب از جملهٔ صفات الله تعالى مى باشد؟

# کارخانه گی

در مورد ید، وجه و نفس که از جملهٔ صفات الله تعالی میباشد، یک مقالهٔ پنج سطری بنویسید.

١. شرح العقيدة الطحاوية تأليف ابن ابي العز الحنفي و شرح الفقه الأكبر ملا على قارى.

# قضاء و قدر حق است

خَلَقَ اللهُ تعالى الأشياءَ لا من شيءٍ.

وكانَ اللهُ تعالى عالماً في الأزلِ بالأشياءِ قبل كونِهَا، وهو الذي قَدَّرَ الأشياءَ وَقضَاهَا ولا يكونُ في الدنيا، ولا في الآخرة شيءُ إلا بمشيئته، وعلمه، وقضائه، وقدره، وكتبه في اللوح المحفوظِ، ولكن كَتَبَهُ بالوصفِ لا بالحكم.

والقضاء، والقَدَرُ، والمَشِيئَةُ صفاتُهُ في الأزلِ بلا كيف.

يعلم الله تعالى في المعدوم في حالِ عَدَمِهِ معدوماً، ويَعلَمُ أنه كيف يكون إذا أُوجَدَهُ، ويعلم الله المله المله الله الموجود في حالِ وجودِه، ويعلم أنه كيفَ فناؤُهُ.

وَيَعلَمُ اللهُ القَائِمَ في حالِ قيامِهِ قائماً، وإذا قَعَدَ فَقَد عَلِمَهُ قَاعِداً في حالِ قُعُودِهِ من غير أن يتغيَّر عِلمُهُ، أو يَحدُثَ لَهُ علمٌ، ولكنَّ التَّغَيُّرَ، والاختلافَ يَحدَثُ عِندَ المَخلُوقينَ

ترجمه: الله تعالى همه چيزها را (از عدم) آفريد، اما نه از چيز ديگر.

و او تعالى بر همه چيزها در ازل و قبل از آفرينش آنها عالم بود. ذاتى است كه تقدير و اندازهٔ همه چيزها و زمان وقوع آنها را معين نموده است و هيچ چيز در دنيا و آخرت بدون اراده، علم و قضاى او و بدون نوشته شدن در لوح محفوظ واقع نمى شود؛ اما اين نوشته او به وصف است نه به حكم.

قضا، قدر و مشیت، صفات ازلی بلاکیف او است. الله تعالی بر معدوم در حال عدمش علم دارد و نیز میداند که این چیز بعد از خلقش چگونه خواهد بود؛ همچنان الله تعالی بر موجود در حال وجودش علم دارد و نیز میداند که چگونه از بین میرود.

و به همین منوال خداوند بر شخص ایستاده در حالت ایستادنش و هر گاه که بنشیند در حالت نشستن بر او علم دارد، بدون اینکه در علم او تعالی تغییری بیاید و یا علم نو برایش پیدا شود،

بلکه تغییر و اختلاف برای مخلوق رُخ میدهد.

#### شرح

معنای قضاء و قدر: فیصلهٔ خداوند مبنی بر ایجاد اشیاء و آفرینش مخلوقات قضاست و اما ایجاد و آفرینش آنها در زمان معین و اندازهٔ معین و کیفیت معین قدر است، چنانچه درین باره الله می فرماید:

# ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ﴾ (سورة فرقان:٢)

ترجمه: و همه چيز را آفريده و آنرا يک نوع اندازه کرده است.

معنای مشیت: مشیت به معنای اراده است. اراده در قرآن کریم به دو معنا آمده است:

١- ارادهٔ كوني. ٢- ارادهٔ شرعي.

ارادهٔ شرعی متضمن محبت و رضای الهی میباشد، اما ارادهٔ کونی که از آن گاهی به مشیت تعبیر می شود، عام بوده شامل تمام مخلوقات می گردد و متضمن محبت و رضا نمی باشد.

ایمان به قضاء و قدر: ایمان به قضاء و قدر از اصول شش گانهٔ ایمان محسوب می شود چنانچه رسول الله و مدر حدیثی، ارکان ایمان را بیان نموده از جمله فرموده است:

«و أَنْ تُومِنَ بِالقَدْرِ خَيْرِه وَشَرِّهِ»(١)

ترجمه: و اینکه تو ایمان داشته باشی که اندازه خیر وشر هردو از جانب الله تعالی است. و منظور از ایمان به قضاء و قدر این است که آدم باید یقین محکم داشته باشد بر اینکه خیر و شر، نفع و ضرر بدون قضاء و تقدیر الهی رخ نمی دهد.

چنانچه الله ميفرمايد:

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَّبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ (٢٢) لِكَيْلَا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ خُتَالٍ فَخُورِ﴾ (سورة حديد ٢٢- ٢٣)

ترجمه: هیچ مصیبتی در زمین و در جانهای شما نمی رسد مگر اینکه ثبت است در کتاب پیش از آنکه بیافرینیم آنرا، هر آیینه این کار بر الله آسان است (این مطلب را خبر داده ایم)

۱- صحیح مسلم ۱-۲۸

تا اندوه نخورید بر آنچه از دست شما رفت و شادمان نشوید به آنچه عطا کرد شما را، و الله تعالی دوست نمیدارد هر تکبر کنندهٔ خود ستاینده را.

برای فهم درست قضاء و قدر و ایمان به آن باید به نکات ذیل که امام اعظم رحمة الله علیه به آن اشاره کرده است توجه نمود:

۱- الله تعالى براى اولين بار كه مخلوقات را خلق نمود آنرا از چيز ديگر به وجود نياورد يعنى قبل از آنها ماده يى نبوده كه خداوند از آن ماده آنها را پيدا كرده باشد؛ بلكه نخستين بار آنها را از عدم به وجود آورده است چنانچه الله تعالى درين مورد مى فرمايد:

﴿ بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ (سورة بقره: ١١٧) ترجمه: خداوند آفرينندهٔ آسمانها و زمين است بطور بي سابقه و چون ارادهٔ آفرينش چيزي كند، به محض اينكه گويد موجود باش على الفور موجود مي شود.

٢- الله تعالى در ازل بر همه اشياء عالم بوده، چنانچه الله مىفرمايد:

﴿ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ (سورة احزاب - ۴٠)

ترجمه: و هست الله تعالى به هر چيز دانا.

۳- الله تعالى همه اشيا را طبق اراده و حكمت خويش خلق كرده و به كنه و حقيقت آن داناست حكم كرده است. چنانچه الله مىفرمايد:

﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ (سورة ملك -١٤)

ترجمه: آیا نمی داند کسی که آفرید و اوست باریک بین خبردار.

۴- در دنیا و آخرت هیچ چیز بدون اراده، علم، قضاء و قدر الله تعالی به وجود آمده نمیتواند؛
 چنانچه الله تعالی می فرماید:

﴿ وَمَا تَشَاؤُونَ إِلَّا أَن يَشَاءُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ (سورة دهر: ٣٠)

ترجمه: و نمى خواهيد مگر وقتيكه الله تعالى بخواهد. به درستى كه الله تعالى دانا و با حكمت است.

۵- آنچه که به سرنوشت بندگان ارتباط دارد، الله تعالى همه چيز آن را در لوح محفوظ قبلا نوشته

است؛ اما به صفت وصف نه به صفت حکم. یعنی ننوشته که مثلا فلانی باید چنین و چنان کند؛ بلکه نوشته که فلانی چنین و چنان خواهد کرد. الله درین مورد می فرماید:

﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَنَّ (سورة قمر: ۵۳)

ترجمه: و هر خرد و بزرگ نوشته شده است.

۹- هر کدام از قضاء و قدر و مشیت، صفات بلاکیف الله تعالی می باشد که در قرآن کریم و سنت و اجماع امت ثابت شده است؛ اما کیفیت و چگونگی آن را جز خود خدا کس دیگری نمی داند.
 ۷- الله تعالی بر معدوم در حال عدمش هم علم دارد. علم الله تعالی کامل، ثابت و تغییر ناپذیر است؛ زیرا صفات الله تعالی مانند صفات مخلوق نیست، علم الله تعالی صفت ازلی وی است، پس به هر چیز به علم ازلی خویش آگاه است و زمانی که معلومات تغییر پیدا می کند، علم الله تعالی تغییر نمی یابد.

# ارزیابی

- ۱- معنای قضاء و قدر را بنویسید.
- ۲ امام اعظم در مسئالهٔ قضاء و قدر به چند نکتهٔ مهم اشاره کرده است، یکی از آنها را بیان کنید.
  - ۳- دلیل اثبات قضاء و قدر را ذکر نمایید.



در مورد قضاء و قدر یک مقالهٔ کوتاه بنویسید.

# فطری بودن ایمان و خدا شناسی

خلق اللهُ تعالى الخلق سليما من الكفر والإيمان.

ثم خاطبهم، وأمرهم، ونهاهم، فَكَفَرَ مَن كَفَرَ بِفِعلِهِ، وَإِنكَارِهِ، وَجُحُودِهِ الحَقَّ بَخُذلانِ الله تعالى إياهُ.

وَآمَنَ مَن آمَنَ بِفِعلِهِ، وَإِقرارهِ، وَتَصدِيقِهِ بِتَوفِيقِ اللهِ تعالى إياهُ، ونصرته لهُ.

أَخرَجَ ذُرِّيَةَ آدمَ مِن صلبهِ فَجَعَلَهُم عُقَلاء فَخَاطَبَهُم، وَأَمَرَهُم بِالإِيَّانِ، وَنَهَاهُم عَنِ الكُفرِ، فَأَقَرُّوا لَهُ بِالرِّيَانِ، فَلهُم يُولَدُونَ عَلَى تِلكَ الفطرةِ، وَمَن كَفَرَ بَعدَ ذَلِكَ فَقَد ثَبَتَ عَلَيهِ وَدَاوَمَ.

وَلَم يُجِبرِ أَحَداً مِن خَلقِهِ على الكُفرِ، وَلا عَلَى الإيمانِ، وَلا خلقه مُؤمِناً ولا كَافِراً، ولكن خَلَقَهُم أَشخَاصاً.

وَالإِيمَانُ، والكفرُ فِعلُ العِبَادِ، وَيَعلَمُ اللهُ تعالى مَن يَكفُرَ في حالِ كُفرِهِ كَافِراً، فإذا آمن بعد ذلك عَلِمَهُ مُؤمِناً في حالِ إيمانِهِ، وَأَحَبَّهُ مِن غَيرِ أَن يَّتَغَيَّرَ عِلمُهُ، وَصِفَتُهُ.

ترجمه: الله تعالى مخلوقات را سالم از كفر و ايمان خلق نموده.

و پس از آن ایشان را مخاطب قرار داده به ایمان امر و از کفر منع نموده است. پس کسی که کفر میورزد او به فعل خویش و به خاطر انکار از حق و خذلان پروردگار کافر میشود.

کسی که ایمان میگزیند اوهم به فعل خویش و اقرار و تصدیق خویش، به توفیق و نصرت پروردگار ایمان می آورد.

فرزندان آدم را از پشت وی بیرون آورده پس از تجهیز ایشان به عقل، آنها را مخاطب قرار داده به ایمان امر و از کفر منع شان نمود، آنها هم به ربوبیت وی اقرار و اعتراف کردند و با این کار در حقیقت آنها به طور فطری (به خدا) ایمان آوردند؛ از این جهت آنها با همان ایمان فطری متولد می گردند و لذا هر کی بعد از آن کفر ورزد در حقیقت همان فطرت اصلی خود را تغییر داده است و هر کی ایمان آورد و تصدیق کند، در واقع او بر همان فطرت اصلی

خویش ثابت قدم و وفادار مانده است.

خداوند هیچ کس از بندگانش را نه به کفر مجبور کرده و نه به ایمان و نه مؤمن خلقشان نموده و نه کافر؛ بلکه ایشانرا اشخاص مستقل آفریده است.

ایمان و کفر افعال بندگان است. الله تعالی به کافر در حال کفرش اطلاع دارد و هرگاه که ایمان بیاورد بازهم به ایمان او درحالت ایمانش آگاه است و او را دوست می دارد، بدون اینکه در علم وصفت الله جل جلاله تغییری بیاید.

#### شرح

خداوند بندگان را خالی از اسلام و کفر پیدا نمود و به آنها صلاحیت و اختیار داد که ایمان را بپذیرند و یا کفر را و برای ایشان توانمندی انجام نیکی و گناه را بخشید و به کفر یا ایمان مجبور شان نساخت، پس اکنون کسی که کافر میشود به اختیار و فعل خود کفر میورزد و انکار و عناد و تکبر میکند، چنانچه الله تعالی می فرماید:

﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ ﴾. (سوره نمل: ١٤) ترجمه: وحق را از روى ستمكارى و تكبر انكار كردند در حالى كه دلهاى ايشان به آن يقين و باور داشتند پس بنگر چگونه بود نتيجهٔ كار مفسدان.

البته باید بیاد داشت که خداوند بر مبنای عدالت خویش با کافر همکاری ننموده توفیق خود را از وی دریغ داشته است.

همچنان مؤمن به اختیار خویش ایمان می آورد و این فعل و انقیاد خودش است؛ اما خداوند بر اساس رحمت و لطف خویش با وی همکاری نموده وی را به آن توفیق عطا فرموده است. چنانچه الله می فرماید:

﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ (سورة بقره: ١٤٣) ترجمه: و الله تعالى ايمان شما را هر گز ضايع نمى سازد، هر آيينه خداوند به مردمان رحيم و مهربان است.

### مىثاق ألست

آنچه امام اعظم در مورد پیمان یا میثاق روز أُلَسْتُ در متن فقه اکبر به آن اشاره نموده، دلیل آن در قرآن کریم در آیهٔ ۱۷۲ سورهٔ اعراف ذکر شده که به نام آیهٔ میثاق شهرت دارد. آن پیمان در زبانهای فارسی و پشتو بنام پیمان ألست و یا پیمان روز الست مشهور گردیده که از جملهٔ «ألست بربکم» مذکور در همان آیت اقتباس شده است. آن آیت این است:

# ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَهدْنَا﴾ (سورة اعراف: ١٧٢)

ترجمه: و یاد کن وقتی را که گرفت پروردگارت از بنی آدم از پشتهای شان اولادهایشان را و گواه گردانید ایشان را بر نفسهایشان و گفت آیا نیستم پروردگار شما؟ گفتند آری هستی، گواهی میدهیم.

همچنان امام اعظم از این پیمان فطری بودن ایمان را استنباط کرده است که آیهٔ ۳۰ سورهٔ روم مؤید آن می باشد. آنجا که الله تعالی می فرماید:

﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاس لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (سوره روم ٣٠)

ترجمه: پس راست کن روی خود را برای دین در حالی که حق گرا هستی (این گرایش به حق چیزی است که خداوند مردم را به آن سرشته است) پس از این سرشت و فطرت خدایی که مردم را به آن سرشته است، پیروی کن. در آفرینش خداوند تبدیلی نیست. این است دین راست و مستقیم و لیکن اکثر مردم نمیدانند.

نبی کریم ان نیز درین مورد می فرماید:

﴿ كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ أَوْ يُنَصِّرَانِهِ أَوْ يُحَجَّسَانِهِ ﴾.

ترجمه: هر نوزادی به فطرت توحید و خداشناسی تولد می گردد اما بعد از آن والدینش او را یا یهودی می گردانند و یا نصرانی و یا هم مجوسی.

# ارزیابی

- ۱- فطرت چه معنی دارد؟
- ٢- معنى خلق الله الخلق سليما من الكفر و الإيمان حيست؟
  - ٣- مخلوقات چه وقت به ربوبیت الله اقرار نمو دند؟

# کارخانه کی

خلاصهٔ درس را به الفاظ خویش در کتابچه های تان بنویسید.

# افعال بندگان

وَجَمِيعُ أفعالِ العِبَادِ مِن الحركةِ، والسكونِ كَسبُهُم على الحقيقةِ، واللهُ تعالى خالقُهَا، وهي ا كُلُّهَا بمشيئتِهِ، وعِلمِهِ، وقَضَائِه، وَقَدَره.

والطاعاتُ كُلَّهَا كَانَت وَاجِبَةً بأمرِ اللهِ تعالى، وَبِمَحَبَّتِهِ، وَبِرَضَائِه، وَعِلمِه، وَمَشيئتِه، وَ قَضَائه، وَتَقديره.

وَالْمَعَاصِي كُلُّهَا بِعِلْمِه، وَقَضَائِه، وَتَقدِيرِه، وَمَشِيئَتِه لا بمحبتِهِ، ولا برضائِهِ، ولا بأمرِه.

**ترجمه:** همه افعال و کارهای بندگان از حرکت و سکون، در حقیقت کسب ایشان و مخلوق خداوند متعال است، این همه به اراده، علم، قضاء و قدر الله تعالی صورت می گیرد.

همهٔ طاعات به امر الله تعالى واجب گرديده و مورد محبت، رضا، علم ، اراده، قضاء و تقدير او مي باشد.

و همه گناهان به علم، قضاء، تقدیر و ارادهٔ الله تعالی به وجود می آید؛ اما مورد محبت و رضای او تعالی نیست.

### شرح

همه افعال بندگان را الله تعالى آفريده است: همه كارهاى بندگان، مانند: ايمان، كفر، طاعت، گناه و غيره در حقيقت كسب بندگان است و در آن هيچ نوع زور و جبر بر بنده نيست؛ بلكه همه طبق اختيار، خواسته ها و ميلهاى نفسى خود شان صورت مى پذيرد، پاداش و ثواب نتيجه همان اعمالى است كه ايشان انجام مى دهند. عقاب و جزا نتيجه همان گناهى است كه ايشان مرتكب آن شده اند؛ اما در حقيقت خالق همهٔ اينها تنها و تنها خداوند واحد است. الله تعالى درين مورد مى فرمايد:

«وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ» (سورة الصافات: ٩۶)

ترجمه: الله تعالى شما را و اعمال تانرا خلق نموده است.

کارهای نیک و اعمال صالح بندگان به علم، امر، اراده، قضاء و تقدیر خداوند صورت می گیرد و مورد محبت او نیز می باشد. به همین ترتیب گناهان بندگان به علم، اراده، قضاء و تقدیر او تعالی واقع می شود؛ اما نه خداوند به آن امر فرموده و نه مورد محبت اوست. چنانچه الله می فرماید:

# ﴿إِن تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيُّ عَنكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ﴾ (سورة زمر: ١٧)

ترجمه: اگر ناسپاسی کنید و کافر شوید پس هر آیینه خدا بی نیاز است از شما و نمی پسندد در حق بندگان خود ناسیاسی و کفر را و اگر سیاسگزاری کنید، پسند کند آن را برای شما.

### فرق بین خلق و کسب

۱- کسب به کاری گفته میشود که کسب کننده در آن مستقل نباشد؛ بلکه در انجام دادن آن با او کس دیگری همکاری نماید. خلق کاری است که تنها خالق آنرا انجام می دهد.

۲- کسب کاری است که توسط وسایل وابزار انجام می پذیرد و خلق کاری است که بدون وسایل وابزار انجام می پذیرد.

### افعال بندگان دونوع است

۱ – افعال اختیاری: همان کارهایی است که انسان در انجام دادن آن اختیار و قدرت دارد؛ مانند: رفتن، آمدن، سخن گفتن و غیره.

۲-افعال اضطراری: همان کارهایی است که نه در آن انسان قدرت دارد و نه اختیار؛ مانند: حرکت دست لرزه کننده یا حرکت سیستم عصبی و هضمی.

#### مذاهب کلامی در بارهٔ افعال بندگان

1 - جبریه: جبریها می گویند انسان در هیچ کار اختیار ندارد و در هر چه انجام می دهد چه کار خوب باشد و چه بد، مجبور است؛ زیرا الله تعالی می فرماید:

﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا هُوَ مَوْلاَنَا وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (سورة توبه: ۵۱) ترجمه: بكو، هر گز نرسد به ما مگر آنچه نوشته است الله براى ما. اوست كارساز ما و مؤمنان

باید بر خدا تو کل کنند.

۲- معتزله: معتزلیها میگویند بندگان آفرینندهٔ همه افعال اختیاری خویش اند و الله تعالی در
 آن هیچ نوع دخالتی ندارد؛ اما الله بر همه این افعال آگاه میباشد.

**۳- اهل سنت و جماعت:** اهل سنت و جماعت راه وسط را انتخاب نموده میگویند همه کارهای اختیاری انسان کسب او و مخلوق خداوند است و بنده در خلق آن هیچ نوع تأثیر ندارد؛ بلکه تنها آنرا کسب میکند؛ زیرا قدرت انجام دادن آن کار را خدا برایش میدهد. اما بنده چون به انجام آن کار اراده می کند و به اختیار خویش به آن اقدام می نماید، کسب او تلقی می شود و بر اساس آن مستحق ثواب و یا عقاب می گردد. چنانچه الله تعالی درین مورد می فرماید:

# ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ﴾ (سورة فرقان: ٢)

ترجمه: خداوند همه چيز را آفريده و يک نوع اندازه كرده است.

اگر انسان آفرینندهٔ کارهای خود میبود؛ پس باید بر تفاصیل آن همه کارها که در اختیار او قرار دارد نیز عالم میبود و این غیر ممکن است.

اهل سنت استدلال گروه جبریه به آیت «قل لن یصیبنا..» را رد نموده می گویند: آن آیت در مورد افعال اضطراری انسان و مصیبتها و بلاهاست که از قدرت انسانها خارج بوده در حیطهٔ قدرت پروردگار می باشد نه در بارهٔ افعال اختیاری وی.

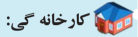
همچنان اهل سنت می گویند: اگر ما بندگان را در افعالشان مجبور بدانیم، معنایش این می شود که خداوند انسان را به ارتکاب گناه مجبور می کند و پس از آن وی را مورد عذاب قرار می دهد و این ظلم بوده مخالف عدالت مطلقهٔ پروردگار می باشد و هیچ مسلمانی نمی تواند این نتیجه را بپذیرد.

اهل سنت در رد قول معتزله می گویند: اگر ما بندگان را خالق افعالشان بدانیم نتیجهٔ آن محدود کردن قدرت، اراده و خالقیت پروردگار می شود که قطعاً با مسلمات دین و نصوص قرآن و حدیث در تعارض آشکار قرار دارد.

از همین جاست که حقانیت و اعتدال مذهب اهل سنت برملا می گردد.

# ارزیابی

- ۱- آیا انسان خالق کارهای خویش شده میتواند؟
  - ۲ فرق بین خلق و کسب چیست؟
    - ۳- افعال انسان بر چند نوع است؟
- ۴ اگر ما انسان را در انجام عمل مجبور بدانیم نتیجهٔ آن چی میشود؟
  - ۵- اگر ما خالق افعال انسان خود او را بدانیم نتیجهٔ آن چه می شود؟



خلاصهٔ رأی اهل سنت را در مورد افعال انسان در کتابچههای خویش بنویسید.

# عصمت ييغمبران

والأنبياءُ عليهمُ الصلاة والسلام كُلُّهُم مُنَزَّهُونَ عَنِ الصَّغَائِرِ، وَالكَبَائِرِ، وَالكُفرِ، وَالكُفرِ، وَالقَبَائِح، وَقَد كَانَت مِنهُم زَلَّاتُ، وَخَطَايَا.

ترجمه: پیغمبران علیهم السلام از همه گناهان خرد و بزرگ، کفر و امور زشت پاک و مبرا هستند؛ اما گاه گاه از ایشان زلات (اشتباهات غیر عمدی) و لغزشها صادر شده است.

#### شرح

از حضرت آدم المین تا حضرت محمد همه پیغمبران، قبل از نبوت و بعد از نبوت از همه گناهان خرد و بزرگ پاک هستند؛ اما آنچه در آیتهای قرآنی راجع به انبیاء المین آمده است، منظور از آن زلات (اشتباهات و لغزشهای غیر عمدی) بوده گناه به حساب نمی رود.

### ۱- تعریف نبی و رسول

**نبی:** از نبأ گرفته شده که به معنای، خبر است، پس نبی کسی است، که برای مردم خبر و پیام الهی را آورده است.

**رسول:** از ارسال گرفته شده است، که معنای آن فرستادن کسی به خاطر یک هدف مشخص می باشد. پس بنابر آن، رسول کسی است که از جانب الله تعالی به خاطر هدف مشخص که همانا هدایت مردم است، فرستاده شده باشد.

### فرق میان نبی و رسول

در مورد فرق بین رسول ونبی علما اختلاف دارند. برخی علماء میگویند که بین رسول و نبی فرقی وجود ندارد، پس هر نبی رسول است و هر رسول نبی؛ اما برخی علمای دیگر میگویند که بین شان فرق وجود دارد و این قول راجح است؛ اما ایشان در بارهٔ اینکه در میان ایشان چه فرقی وجود دارد، دچار اختلاف شده اند که ذیلا بیان می گردد:

۱- نبی به کسی گفته میشود که برای جامعهٔ مؤمن فرستاده شده باشد؛ مانند: آدم السیالی و انبیای بنی اسرائیل علیهم السلام که بعد از موسی السیالی و قبل از عیسی السیالی بودند.

و رسول به کسی گفته میشود که برای جامعهٔ کفار فرستاده شده باشد و شریعت جدید برایش داده شده باشد؛ مانند: حضرات نوح علیه السلام، موسی علیه السلام و محمد و غیره.

Y- نبی کسی است که دعوت پیغمبر قبلی خویش را تبلیغ مینماید و رسول کسی است که با رسالت مستقل فرستاده شده و شریعت جدید آورده باشد، پس هر رسول نبی است؛ اما هر نبی رسول نیست.

#### عقیدهٔ اهل سنت در بارهٔ عصمت انبیاء

به عقیدهٔ اهل سنت و الجماعت همهٔ انبیاء قبل از نبوت و بعد از نبوت از دروغ گفتن خصوصاً در کارهایی که به تبلیغ احکام و اوامر شرعی و رهبری امت ارتباط دارد معصوم و پاک اند. هکذا به عقیده اهل سنت و الجماعت همه انبیاء علیهم السلام قبل و بعد از نبوت از کفر و گناهان بزرگ پاک و معصوم هستند؛ اما در صدور گناهان کوچک از انبیاء، علماء اختلاف نظر دارند: جمهور اهل سنت و الجماعت میگویند که ممکن است از انبیاء گناهان کوچک صادر شود؛ اما نه بر آنها ثابت میمانند و نه آنها را تکرار می کنند.

علمای احناف میگویند که انبیاء علیهم السلام قبل و بعد از نبوت از همه گناهان بزرگ و کوچک پاک اند؛ اما گاه گاه زلات و لغزشهای غیر عمدی از ایشان صادر میشود که برای آن گناه نه؛ بلکه ترک اولی گفته میشود.

# ارزیابی

۱- هر کدام از نبی و رسول را تعریف نمایید.

۲- فرق بین رسول و نبی چیست؟

۳- انبیاء علیهم السلام از همه گناهان پاک اند. این موضوع را روشن سازید.

# کارخانه گی

در مورد عصمت پیامبران یک مقالهٔ کوتاه که از ده سطر کم نباشد بنویسید.

# تعداد پیغمبران، وظایف و صفات ایشان

الله تعالى مىفرمايد:

﴿ وَرُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ ﴾ (سورة نساء: ۱۶۴). ترجمه: و فرستادیم پیامبرانی را که قصهٔ ایشان گفته ایم به تو پیش ازین و پیامبرانی را که قصهٔ ایشان نه گفته ایم به تو.

### فعاليت

شاگردان اسمای پیامبرانی را که در قرآن کریم ذکر شده در میان خود به یکدیگر بیان دارند، آنها عبار تند از: آدم علیه السلام، نوح علیه السلام، ابراهیم علیه السلام، اسحاق علیه السلام، یعقوب علیه السلام، داود علیه السلام، سلیمان علیه السلام، ایوب علیه السلام، یونس علیه السلام، موسی علیه السلام، هارون علیه السلام، زکریا علیه السلام، یحی علیه السلام، عیسی علیه السلام، الیاس علیه السلام، اسماعیل علیه السلام، لوط علیه السلام، هود علیه السلام، صالح علیه السلام، ادریس علیه السلام، یسع علیه السلام، ذوالکفل علیه السلام و محمد علیه الصلاة السلام.

#### وظيفة ييامبران عليهم السلام

١\_ دعوت مردم به عبادت خداوند يگانه طوريكه خداوند متعال مىفرمايد:
 ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ الله وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ ﴾ (سورة نحل: ٣٥).

ترجمه: و هر آئینه فرستادیم در هر امتی پیامبری را که عبادت کنید خدا را و احتراز کنید از بتان.

٢\_ تبليغ و بيان احكام خداوندي به مردم؛ چنانچه خداوند چنين فرموده است:

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّعْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُّ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ (سورة مائده: ٤٧).

ترجمه: ای رسول برسان آنچه را که بر تو از جانب پروردگارت نازل شده است و اگر چنین نکردی؛ پس تو نرسانیده یی هیچ پیغام اورا و خدا نگاه میکند تو را از مردم.

۳\_ مژده دادن مردم، در صورت پیروی از قوانین خداوندی به پیروزی و کامیابی دنیوی و اخروی و ترساندن مردم در صورت نا فرمانی از رسوایی دنیوی و عذاب اخروی. الله تعالی می فرماید: ﴿وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِینَ إِلاَّ مُبَشِّرینَ وَمُنذِرینَ ﴾ (سورهٔ کهف: ۵۶).

ترجمه: و ما نمی فرستیم پیامبران را مگر بشارت دهنده گان و بیم دهنده گان.

4\_ تربیت مردم به آداب فاضله و اخلاق کریمه؛ چنانچه پیامبر اکرم علیه السلام در این مورد چنین می فرماید:

«إِنَّمَا بُعِثْتُ لأُتِّمَ مَكَارِمَ الأَخْلاَقِ»(۱). ترجمه: يقيناً من از جانب خداوند متعال فرستاده شده ام تا اخلاق نيكو را تكميل نمايم.

### اوصاف ييامبران عليهم السلام

همه انبیا و رسل علیهم السلام بندگان خداوند متعال واز جملهٔ بشر اند و دارای صفات و عادات بشری اند، مانند سایر مردم میخورند، مینوشند، ازدواج می کنند، بیمار میشوند، خوشحال و غمگین میشوند و بالآخره میمیرند.

پیامبران نمی توانند که در نظام دنیا تصرف نمایند، آنها اختیار رسانیدن خیر و شر را به هیچکس ندارند و عالم الغیب نیستند مگر به اندازهٔ که خداوند متعال به آنها در آن مورد وحی نماید، آنها از همه گناهان معصوم اند. پیامبران دارای اخلاق نیکو، عقل کامل، صداقت، امانت و همه اوصاف حمیده بودند و از همه اوصاف و عادات بد و زشت مبرا و پاک بودند.

١- السنن الكبرى

# ارزیابی

- ١. تعداد پيامبران عليهم السلام چند است؟
- ۲. وظایف مهم پیامبران علیهم السلام را بنویسید.
- ٣. اوصاف مهم پيامبران عليهم السلام را بيان داريد.

# کارخانه گی

در مورد صفات پیامبران علیهم السلام یک مقالهٔ کوتاه بنویسید که از پنج سطر کم نباشد.

# برخی از اوصاف حضرت محمد ﷺ

ومحمدٌ عليه الصلاة والسلام حبيبُهُ، وعبدُهُ، و رَسُولُهُ، ونَبيُّهُ، وصَفِيُّهُ، ونَقِيُّهُ، وَلَم يَعبُد الصَّنَمَ، ولَم يُشرِك باللهِ تعالى طُرفَةَ عَينِ قَطُّ، ولم يَرتَكِب صَغِيرَةً، ولا كَبيرةً قَطُّ

ترجمه: محمد على حبيب، بنده، رسول، نبى و بندهٔ برگزيده و پاكيزهٔ خداوند متعال است. هيچگاه بت را پرستش نكرده و به اندازهٔ يك چشم زدن با خداوند متعال شريك قايل نشده و هرگز مرتكب گناه صغيره و كبيره نشده است.

#### شرح

### صفات رسول اکرم ﷺ:

۱. پیامبر اکرم الله دارای دو نام مشهور بودند که هر دو در قرآن کریم ذکر شده و در کتابهای قبلی به بعثت آنحضرت به همین نامها مژده داده شده است؛ چنانچه الله تعالی میفرماید: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلاَّ رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴿ (سورهٔ آل عمران: ۱۴۴) ترجمه: و نیست محمد مگر پیامبر یقیناً گذشته پیش از وی پیامبران (۱). و نیز خداوند متعال از زبان حضرت عیسی میفرماید: ﴿وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ یَاْتِی مِن بَعْدِی اسْعُهُ أَهْمَدُ ﴾ (سورهٔ صف: ۶)

ترجمه: و مرده دهنده ام به پیامبری که می آید بعد از من، نام او احمد است.

۲. پیامبرﷺ قبل از بعثت در میان مردم به لقب امین مشهور بود.

۳. رسول اکرم شصاحب اخلاق نیکو و برتر بود، خداوند متعال در این مورد چنین می فرماید:

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلِّقٍ عَظِيمٍ ﴾ (سورة قلم: ٤)

ترجمه: و به تحقیق تو دارای اخلاق بزرگ هستی.

۴. رسول اكرم الله مرده دهنده و بيم دهنده و چراغ روشن هدايت است؛ چنانچه خداوند

۱- همچنان این مطلب در سوره احزاب آیه(۴۰) سورهٔ الفتح آیه ۲۹ و آیه سوره محمد ذکر شده است.

مى فرمايد: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبَيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴾ (سورة احزاب: ٤٥)

ترجمه: ای پیامبر ما ترا گواهی دهنده، بشارت دهنده و ترساننده و دعوت کننده به سوی خدا به اجازهٔ او و چراغ روشن (هدایت) فرستاده ایم. (۱)

۵. نبی کریم شصاحب شخصیت عالی و کردار نیکو بود که به صدق نبوت آنحضرت گواهی میداد، عبدالله بن سلام میگوید: زمانی که من روی مبارک آنحضرت را دیدم، برایم هویدا گردید که این روی شخص دروغگو نیست. (۲)

برخی از معجزات پیامبر اکرم این معجزه کار خارق العاده یا خلاف عادت را گویند که خداوند متعال آنرا از پیامبرش بخاطر تصدیق پیامبری او صادر مینماید، برخی از معجزات پیامبر بگونهٔ ذیل میباشد:

- شق القمر (یاره شدن مهتاب).
- بیرون آمدن آب از لای انگشتان حضرت.
- تسبيح گفتن سنگها همراه با پيامبر صلى الله عليه وسلم.
  - زیاد شدن آب و غذای اندک به برکت ایشان.
    - اسراء و معراج.

قرآن کریم بزرگ ترین و پایدارترین معجزهٔ رسول اکرم است. قرآن کریم، کتاب بیداری و روشنگری بوده و از هر گونه اختلاف و تناقض مبرا میباشد، خداند متعال در این مورد چنین میفرماید: ﴿أَفَلاَ یَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ کَانَ مِنْ عِندِ غَیْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِیهِ اخْتِلاَفًا کَثِیرًا﴾. (سورهٔنساء:۸۲).

ترجمه: آیا در قرآن تدبر و دقت نمی کنند؟ و اگر از جانب غیر خدا می بود، البته می یافتند در آن تفاوتی بسیار.

۱- این دو صفت در سورهٔ الاحزاب آیهٔ ۲۹ وسورهٔ طلاق و سورهٔ تحریم و سورهٔ مائده نیز تذکر یافته است.

٢- نگاه كنيد: سيرت النبي تأليف عبدالوهاب النجار صفحه ٢١٧.

همچنان در آیهٔ دیگر میفرماید: ﴿قُل لَّئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنسُ وَاجْنِ عَلَى أَن یَأْتُواْ بِیْلِ هَـذَا الْقُرْآنِ لاَ یَأْتُونَ بِیْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِیرًا﴾ (سورهٔ اسراء: ٨٨) بگو اگر جمع شوند آدمیان و جنیان بر اینکه بیارند مانند این قرآن، هر گز نیارند مانند آن، اگر چه باشند بعض ایشان بعضی را مدد گار.



- ١. يك آيت در بارهٔ صفات رسول اكرم الله خكر كنيد.
- ۲. یک آیت را در بارهٔ اخلاق بزرگ رسول اکرم ریسید.
  - ٣. برخى از معجزات بزرگ پيامبرﷺ را اجمالاً نام ببريد.

# کارخانه گی

در مورد اثبات نبوت پیامبر ﷺ مقالهٔ بنویسید که از ده سطر کم نباشد.

# بر ترین اشخاص بعد از پیامبران

وأَفضَلُ النَّاسِ بَعدَ النبينَ عليهم الصلاة والسلام أبو بكرٍ الصديقِ، ثُمَّ عُمرُ بن الخَطَّابِ الفاروقُ، ثُمَّ عثمانُ بنُ عفانٍ ذو النورين، ثُمَّ علي بن أبي طالب المُرتَضَى رضوان الله عليهم أجمعين.

عابدين ثابتين على الحقّ؛ ومع الحقّ نَتَوَلاهُم جَمِيعاً، ولا نَذكُرُ أَحَداً من أصحابِ رَسُولِ اللهِ إلا بخيرِ.

**ترجمه:** بر ترین اشخاص بعد از انبیا علیهم السلام عبارتند از: ابوبکر صدیق، سپس عمر بن الخطاب، سپس عثمان بن عفان ذوالنورین و سپس علی بن ابی طالب خداوند از همهٔ ایشان راضی باشد.

آنها همه بندگان عابد خداوند و بر حق و با حق ثابت و استوار بودند، ما همهٔ آنها را دوست داریم و هیچ یک از صحابهٔ پیامبر اکرم را جز به خیر و نیکویی یاد نمی کنیم.

### شرح

بهترین و برترین اشخاص بعد از پیامبران علیهم السلام خلفای راشدین اند که اولتر از همه ابوبکر صدیق هیشنه، بعداً عثمان بن عفان هیشنه و بعد از آن حضرت علی بن ابی طالب هیشنه میباشد.

فضایل ابوبکر صدیق شیف: نام ابوبکر صدیق شیف قبل از مشرف شدن او به اسلام عبد رب الکعبه بود و بعد از مشرف شدنش به دین مقدس اسلام پیامبر نامش را عبدالله نهاد، نام پدرش ابو قحافه عثمان بن عامر بن کعب و لقبش صدیق است. ابوبکر صدیق شیف در هنگام هجرت به مدینهٔ منوره، همسفر و یار پیامبر در غار حرا بود و نیز در روزهای بیماری مرگ آنحضرت نایب ایشان در نماز بود، ابوبکر صدیق شیف در همه غزوات و مشکلات شانه به

شانه با پیامبر عصاصر بود. رسول الله او را به جنت مژده داده است. بعد از رحلت پیامبر از به اجماع صحابهٔ کرام ابوبکر صدیق شیک خلیفه و جانشین آنحضرت محمد تعیین گردید و مدت خلافت ایشان دو سال و چهار ماه بود.

#### فضايل حضرت عمر فاروق ويشك

حضرت عمر بن الخطاب ملقب به فاروق خليفهٔ دوم اسلام و يكى از بزرگان صحابهٔ كرام به حساب مى رود. برخى از آيات قرآن كريم موافق با نظر وى نازل شده است كه اين خود بر فضيلت و بر ترى او دلالت ميكند؛ همچنان همه علماى امت به خلافت و فضيلت حضرت عمر هيئه از جملهٔ عشرهٔ مبشره ميباشد. وى بعد از ده سال و شش ماه خلافت توسط ابو لؤلؤ مجوسى به شهادت رسيد. حضرت عمر هيئه قبل از وفاتش براى تعيين خليفه شوراى شش نفرى از صحابه كرام را تعيين نمود. شورا حضرت عثمان را به خلافت برگزيد.

#### فضایل حضرت عثمان هشه:

نام او عثمان بن عفان بن العاص بن امیه و لقبش ذوالنورین است. حضرت عثمان بین خلیفهٔ سوم مسلمانان بود. وی با دو دختر پیامبر (ام کلثوم و رقیه) یکی بعد از دیگری ازدواج نموده و بنا بر این به لقب ذوالنورین ملقب شد، هنگامی که دختر دوم پیامبر صلی الله علیه وسلم (رقیه) وفات نمود، آنحضرت برایش فرمود: اگر دختر سومی میداشتم آنرا نیز برایت نکاح می کردم که این به فضیلت و بر تری حضرت عثمان بین دلالت میکند. رسول الله خضرت عثمان بین را در هنگام عقد بیعة الرضوان به حیث نمایندهٔ خویش به مکهٔ مکرمه فرستاد، وقتی که مسلمانان با رسول الله بیعت مینمودند، دستهای خویش را در دست پیامبر نهادند، رسول الله بیعت نمود و گفت: این از طرف عثمان بین در دست دیگرش نهاد و به عوض عثمان بین دارد. حضرت عثمان بین از جملهٔ عشرهٔ مبشره است. وی هنگامیکه به تلاوت قرآن کریم مشغول بود از سوی شورشیان باغی به شهادت رسید.

### فضایل حضرت علی کرم الله وجهه

نام او علی بن ابی طالب بن عبدالمطلب بن هاشم بن عبد مناف است. حضرت علی ویشه خلیفهٔ چهارم مسلمانان، داماد و پسر کاکای رسول الله و یکی از قهرمانان اسلام و از جملهٔ عشرهٔ مبشره است. حضرت علی - کرم الله وجهه - پدر نواسه های پیامبر اکرم خضرت حسن و حضرت حسین رضی الله عنهما می باشد، رسول الله در غزوهٔ خیبر بیرق جهاد را به دست علی و علی میشه بعد از چهار سال و نه ماه خلافت بدست عبدالرحمن بن ملجم خارجی به شهادت رسید.

# ارزيابي

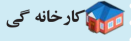
١. بعد از نبي كريمﷺ بهترين اشخاص چه كساني اند؟

٢. دورهٔ خلافت حضرت ابوبكر صديق هِيلُك را بنويسيد.

٣. حضرت عمر طيئف قبل از وفاتش در مورد تعيين خليفه چه اقدام نمود؟

۴. چرا به حضرت عثمان هِيننه ذوالنورين ميگويند؟

۵. مدت خلافت حضرت على هيشن را بنويسيد؟



در مورد خلافت و فضیلت خلفای راشدین یک مقالهٔ مختصر بنویسید.

# مسلمان با ارتكاب گناه كافر نميشود

ولا نُكَفِّرُ مُسلِماً بِذَنبٍ مِنَ الذنوبِ، وإن كانت كبيرةً إذا لَم يَستَحِلَّهَا. ولا نُزِيلُ عَنهُ اسمَ الإيمانِ، وَنُسَمِّيه مُؤمِناً حقيقةً، وَيجوزُ أن يَكونَ مُؤمِناً فَاسِقاً غَيرَ كَافِرٍ.

**ترجمه:** ما مسلمان را بخاطر ارتكاب گناه هرچند كبيره هم باشد تا زمانی كه آنرا حلال نداند، كافر نمی دانیم.

و از وی اسم ایمان را هم زائل نمی سازیم و به طور حقیقی او را مؤمن می نامیم؛ اما ممکن است یک مسلمان فاسق باشد نه کافر.

#### شرح

از نظر اهل سنت والجماعت هیچ مسلمانی بخاطر ارتکاب گناه، چه کوچک باشد و چه بزرگ تکفیر نمی گردد و کافر پنداشته نمی شود مگر اینکه آن گناه را حلال و جائز بداند.

### انواع گناه

گناهان بردو نوع است:

گناهان کبیره: همان گناهانی است که حرمت آن در قرآن و حدیث به نص قاطع ثابت شده باشد و در دنیا برای آن حد و یا در آخرت برای آن وعید عذاب آمده باشد. (۱)

۱. گناهان صغیره: گناهانی است که نه در دنیا برای آن حدی تعیین شده باشد ونه در آخرت برای آن وعیدی مشخص شده باشد.

#### حکم مرتکب گناه کبیره

صحابهٔ کرام، اهل سنت و الجماعت، تابعین و همهٔ علمای معتبر امت بر این عقیده اند که به خاطر ارتکاب گناه کبیره، مسلمان از اسلام خارج نمی شود؛ اما فاسق پنداشته میشود. کسی که تا مرگ به گناه آلوده باشد و توبه نکند، سرنوشت وی به ارادهٔ پروردگار ارتباط دارد؛ اگر او تعالی بخواهد برایش مغفرت مینماید ورنه او را به دوزخ میبرد؛ اما بالآخره به خاطر داشتن ایمان از دوزخ می برآید، زیرا مؤمن گنهگار برای همیش در دوزخ نمی ماند. به دلیل

١- الكبائر للذهبي ٧ - التعريفات للجرجاني ص ٣٥

اینکه خداوند در قرآن کریم مسلمانانی را که با هم می جنگند، مؤمن خوانده و صفت ایمان را از ایشان سلب نکرده در حالی که جنگیدن با مسلمان یک گناه بزرگ محسوب می شود. چنانچه الله تعالی می فرماید: ﴿وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَیْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِلَیْ اَمْرِ اللهِ فَإِن فَاءتْ فَأَصْلِحُوا بَیْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِلَیْ اَمْرِ اللهِ فَإِن فَاءتْ فَأَصْلِحُوا بَیْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُجِبُ الْمُقْسِطِینَ ﴿ (سورهٔ حجرات: ٩)

ترجمه: و اگر دو گروه از مسلمانان با یکدیگر جنگ کنند پس صلح کنید میان ایشان؛ پس اگر تجاوز کرد یکی ازین دو بر دیگری، پس جنگ کنید با آن گروه که تجاوز میکند تا آنکه برگردد به حکم خدا، و چون رجوع کرد پس صلح کنید میان ایشان با انصاف و داد کنید، هر آیینه خدا دوست میدارد داد کنندگان را.

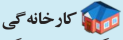
همچنان براساس احادیث روایت شده رسول اکرم نیز مرتکب کبیره را از ملت اسلام اخراج ننموده و معذب شدن او را به ارادهٔ پروردگار موکول کرده است؛ چنانچه از عباده بن صامت روایت است که نبی کریم در حالی که گروهی از صحابه درپیرامونش نشسته بود، فرمودند: بیایید همراه من بر این سخن بیعت نمایید که به الله شریک نیاورید، دزدی و زنا نکنید و اولاد خود را نکشید، بر یکدیگر بهتان نبندید و در کارهای نیک نافرمانی مرا نکنید، کسی که بر این بیعت وفا نمود، خداوند اجر و ثوابش را خواهد داد و کسی که مرتکب گناهان مذکور شد، پس او در دنیا با مجازات (اقامهٔ حد) روبرو میشود و این برای او کفاره است.

اما کسی را که خداوند ستر کرد، آینده اش به ارادهٔ الهی منوط می گردد اگر خدا بخواهد برای او مغفرت میکند ورنه عذاب میدهد. حضرت عباده شخصه میگوید ما بر این سخنان با او بیعت نمودیم.



١. آيا به ارتكاب گناه كبيره مسلمان كافر مى شود ويا خير؟

۲. انواع گناه چند است؟



شاگردان در مورد گناهان کبیره در کتابچههای خویش یک مقاله بنویسند.

### عقاید اهل سنت و الجماعت

والمسحُ على الخفينِ سنةٌ، والتراويحُ في ليالي شهرِ رمضانَ سنةٌ، والصلاةُ خلفَ كلِّ برِّ وفاجر جائزةٌ.

ولا نقولُ إن المؤمنَ لا تضره الذنوب، ولا نقولُ إنه لا يدخلُ النَّارَ، ولا نقولُ إنه يَخلُدُ فيها، وإن كانَ فاسقاً بعد أن يخرُجَ من الدنيا مؤمناً.

ولا نقولُ، إن حسناتِنا مقبولةً، وسيئاتنا مغفورةً، كقولِ المرجئة، ولكن نقولُ من عمل حسنةً بجميع شرائطِهَا خاليةً عن العيوب المُفسِدةِ، ولم يُبطِلهَا بالكفرِ، والرِّدةِ والأخلاقِ السيئةِ، حتى خرجَ من الدنيا مؤمناً فإن الله تعالى لا يُضيِّعُهَا بل يقبلُهَا منه، ويُثيبه عليها. وما كان من السيئاتِ دون الشركِ، والكفرِ، ولم يَتُب عَنها صَاحِبُها، حتى مات مؤمناً فإنه مؤمن في مشيئةِ اللهِ تعالى إن شاء عَذَبه بالنارِ، وإن شاء عَفا عَنه، ولم يُعذِّب بالنارِ أصلاً.

وَالرياءُ إذا وَقَعَ في عمل منَ الأعمالِ فإنَّهُ يُبطِلُ أَجرَهُ، وَكَذَلِكَ العُجْبُ.

ترجمه: مسح کردن برموزه سنت است، تراویح در شبهای ماه رمضان سنت است، اقتدای نماز عقب هر امام صالح و بدکار جائز است.

ما نمیگوییم که گناه به مسلمان ضرر نمی رساند و نمیگوییم که مؤمن گنهکار به آتش نمیرود و نیز نمیگوییم که مسلمان گنهکار همیشه در آتش خواهد بود و لو فاسق هم باشد؛ اما به شرطی که با ایمان بمیرد.

همچنان ما مانند فرقهٔ مرجئه نمیگوییم که همه کارهای نیک ما مورد قبول و گناهان ما بخشیده شده است، بلکه ما میگوییم کسی که کارهای نیکو را با همهٔ شرایطش خالی از مفسدات و عیوب انجام داد و آنرا توسط کفر، ارتداد و اخلاق زشت باطل نساخت و در حالت ایمان از

دنیا رفت، الله تعالی عمل نیک او را ضایع نمیکند بلکه آنرامی پذیرد و بر آن ثواب میدهد. و اگر کسی مرتکب کارهای زشت و گناهانی کمتر از شرک و کفر شود و از آن توبه نکند، اما با ایمان بمیرد، آن شخص مؤمن خوانده می شود و عاقبتش بستگی به ارادهٔ پروردگار دارد اگر بخواهد در آتش تعذیبش می کند و اگر بخواهد مغفرتش می کند و یا اصلاً در آتش تعذیبش نمی نماید.

هرگاه در عمل نیک ریا رُخ دهد، ثواب آن را از بین میبرد و هکذا اگر در آن کبر و عجب پیدا شود باز هم ثواب آن را زائل میسازد.

#### شرح

درین درس نه مسأله تذکر یافته که تفصیل آنها قرار ذیل میباشد:

۱. مسح بر موزه ها: مسح کردن برموزه سنت و مشروعیت آن با احادیث متواتر ثابت شده
 است، البته برای مقیم یک روز ویک شب و برای مسافر سه روز و سه شب.

۲. تراویح: در ماه مبارک رمضان شبانه تراویح خواندن از نبی کریم عملاً ثابت است. ایشان در شبهای ماه رمضان تراویح می خواندند اما از روی شفقت بر امت که فرض نگردد بر آن مداومت نکرده ادای آنرا با جماعت ترک کردند. حضرت عمر شیسته در زمان خلافتش این سنت را دوباره زنده ساخت و مسلسل آنرا به جماعت اداء نموده و گفت زنده کردن این سنت یک کار خوب است.

۳. امامت مرد نیکوکار و بدکار در نماز: برای امامت نماز تنها اسلام شرط است. پس عقب هر مسلمان خواه آدم نیک باشد و یا بد، نماز خواندن جائز است، اما اقتداء عقب بدکار مکروه می باشد.

۴. گناه برای مؤمن ضرر دارد: کسی که ایمان می آورد انسان مؤمن حقیقی پنداشته میشود. اگر با وجود مؤمن بودن مرتکب گناه می گردد، مؤمن فاسق خوانده می شود.

۵. مؤمن گنهگار در آتش برای ابد نمی ماند: اگر مؤمن به خاطر گناه داخل دوزخ شود پس از برکت ایمان بالآخره از دوزخ بیرون می شود.

٤. پذيرفتن اعمال و مغفرت گناهان در اختيار الله تعالى است: ما نميدانيم كه كارهاي نيك

ما قبول و گناهان ما بخشیده شده است یا خیر؛ بلکه به ارادهٔ پروردگار تعلق دارد.

۷. الله تعالى پاداش اعمال نيك را از روى مهربانى خويش ميدهد: كسى كه با همهٔ شرايط و اخلاص در حالت ايمان به غير ريا و كبر كار نيك انجام دهد، الله از روى مهربانى خويش او را پاداش ميدهد و اين كار را از روى لطف و كرم و مهربانى انجام مىدهد، نه اينكه اعطاى پاداش بر وى واجب و الزامى باشد.

٨ سرنوشت مؤمن گنهگار به ارادهٔ پروردگار متعلق است: کسی که به استثنای شرک و کفر مرتکب گناه گردد و در حالت ایمان قبل ازینکه توبه کند، بمیرد عاقبت وی به ارادهٔ پروردگار تعلق می گیرد اگر بخواهد اورا می بخشد و اگر بخواهد عذاب میدهد، چنانچه الله ﷺ می فرمایند: ﴿إِنَّ الله لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِن يَشَاء وَمَن يُشْرِكُ بِاللهِ
 الله ﷺ می فرمایند: ﴿إِنَّ الله لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِن يَشَاء وَمَن يُشْرِكُ بِاللهِ
 قَقَدْ ضَلَّ ضَلاَلاً بَعِيدًا﴾ (سوره نساء: ١١٤)

ترجمه: و هر آیینه خدا نمی آمرزد اینکه شریک به او مقرر کرده شود و می آمرزد غیر شرک (هر گناه دیگر را) برای هر که بخواهد و هر که با خدا شریک مقرر کند در گمراهی دوری سقوط کرده است.

۹. ریا ثواب عمل را از بین میبرد: ریا (تظاهر وخود نمایی) ، کبر و عجب آن خصلتهای زشت وناپسند است که ثواب همهٔ اعمال نیک را تباه می کند و از بین میبرد.

# ارزيابي

- 1. انکار از مسح کردن برموزه ها چه حکم دارد؟
- ٢. نماز تراويح در ماه رمضان نزد اهل سنت چه حكم دارد؟
  - ۳. آیا برای امام نماز، معصومیت از گناه شرط است؟

# 🕡 کا خانه گی

خلاصهٔ این درس را در کتابچههای تان بنویسید.

# معجزه و کرامت

وَالآياتُ ثابتةٌ للأنبياءِ، والكراماتُ للأولياءِ حقّ.

وأما التي تكونُ لأعدائِهِ مثلِ إبليسَ، وفرعونَ، والدجالَ فيمَا رُوِيَ الأخبارُ أنهُ كان ويكونُ لهُم لا نُسَمِّيهَا آياتٍ، ولا كراماتٍ.

ولكن نُسَمِّيهَا قَضَاءَ حَاجَاتِهِم، وَذلكَ لأنَّ الله تعالى يَقضِي حَاجَاتِ أَعدَائِهِ اِستِدرَاجاً هُم، وعقوبةً هُم فَيَغتَرُّونَ بهِ، وَيَزدَادُونَ طُغيَاناً، وكفراً، وَكُلُّهُ جَائِزٌ مُكِنُ.

ترجمه: معجزات براى انبيا و كرامات براى اوليا حق و ثابت است.

و آن کارهای خارق العاده یی است که از دشمنان خدا؛ مانند: شیطان، فرعون و دجال صادر شده و در روایات نقل گردیده است ما نه آن را معجزه میگوئیم ونه کرامت.

بلکه آن را از باب قضای نیازمندیهایشان میدانیم که الله ﷺ برای استدراج و مجازاتشان برایشان مهیا میسازد و ایشان به آن فریفته شده، گناهان و سرکشی و کفر شان افزون میگردد و این همه شدنی و ممکن است.

### شرح

کار خارق العاده که از نبی صادر شود معجزه و اگر از آدم صالح صادر شود کرامت و اگر از مسلمان فاسق ویا کافر صادر شود استدراج گفته میشود.

- 1. معجزه: معجزه در لغت از عجز گرفته شده که معنای عاجز کننده را میرساند. (۱) و در اصطلاح معجزه کار خارق العاده یی را گویند که بدست پیامبری مقرون با ادعای نبوت صادر میشود تا دلالت بر صدق رسالتش کند. در قرآن کریم برای معجزه آیت گفته شده است.
- ۲. کرامت: کرامت درلغت عزت را گویند و در اصطلاح عبارت است از کار خارق
  ۱- تعریف آن در درس گذشته هم آمده است.

العاده یی که در افعال و کردار اولیاء ظاهر میشود و مقرون به ادعای نبوت نمی باشد. الله علام می فر مایند:

﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَا اللهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ \* الَّذِينَ آمَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ \* (سوره يونس: 87 - 97)

ترجمه: آگاه باشید که یقینا دوستان خدا هیچ ترسی نیست برایشان و نه ایشان اندوهگین شوند آنان کسانی هستند که ایمان آورده و یرهیز گار بودند.

کرامت اولیاء بر اساس آیتهای قرآنی ثابت است. کراماتی از صحابهٔ کرام و کبار تابعین رخ داده و در کتابهای موثق روایت شده، وقوع آن را تأیید می کند.

بطور مثال خداوند در قرآن کریم ذکر کرده که برای حضرت مریم میوههای تازه در غیر موسم آنها داده می شد. چنانچه خداوند گله می فرماید:

﴿ وَكَفَّلَهَا زَكَرِيًّا كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيًّا الْحُرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقاً قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنَّى لَكِ هَـذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ إِنَّ الله يَرْزُقُ مَن يَشَاء بِغَيْر حِسَابِ ﴾ (سوره آل عمران: ٣٧)

ترجمه: و زکریا سرپرستی (مریم را) بر عهده گرفت و هرگاه که زکریا بر محراب عبادت مریم وارد میشد نزد او روزی مییافت، میگفت: ای مریم این روزی از کجا برای تو میرسد؟ (مریم) پاسخ میداد: این از نزد خدا است، هر آئینه خدا روزی میدهد هر که را میخواهد، بی شمار.

همچنان در سورهٔ کهف خداوند متعال خبر داده که اصحاب کهف ۳۰۹ سال در یک غار بدون آب و غذا در خواب رفتند ﴿وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعًا﴾ (سورهٔ کهف: ۲۵)

ترجمه: و درنگ كردند در غار سه صد سال و افزودند نه سال ديگر.

**۳. استدراج:** استدراج در لغت به معنای درجه به درجه و کم کم کسی را بالا بردن یا پایین آوردن است و در اصطلاح عبارت است از صدور امر خارق عادت از فاسق یا کافر.به خاطری که آرام آرام مغرور شود و در دام عقوبت خداوند متعال بیفتد.

الله تعالى مى فرمايد:

﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُواْ أَخَذْنَاهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُم مُّبْلِسُونَ ﴾ (سورة انعام: ٤٢)

ترجمه: پس چون فراموش کردند آنچه پند داده شد ایشان را گشاده ساختیم برایشان درهای همه چیز را تا این که شادمان گشتند بآنچه داده شدند. ناگهان گرفتیم ایشان را، پس ناامید شدند.

و نبى كريم الله في فرمايد: «إِذَا رَأَيْتَ الله يُعْطِي الْعَبْدَ مِنْ الدُّنْيَا عَلَى مَعَاصِيهِ مَا يُحِبُّ فَإِنَّا هُوَ اسْتِدْرَاجُ»

ترجمه: هرگاه دیدید که الله ﷺ بنده یی را با وجود گناهانش از نعمات دنیا طبق دلخواهش میدهد این برای او استدراج است.

### فرق بین کرامت و استدراج

۱- کرامت امر خارق العاده یی است که به توفیق و همکاری الله علی از اولیا و بندگان صالح صادر می شود و مشروط به داشتن ایمان و اعمال موافق شریعت می باشد؛ اما استدراج امر خارق العاده یی است که از دشمنان خدا و مؤمنان فاسق به غرض رفع نیازهای دنیوی ایشان صادر می شود.

۲- اولیا از کرامت سوء استفاده نمی کنند؛ اما کافران و فاسقان توسط استدراج، مردم را متوجه خویش ساخته از راه آن اموال مردم را به ناحق می خورند و منافع دنیوی حاصل می کنند.

۳- کرامت عطیهٔ الهی است، غرض ولی از انجام اعمال نیک حصول کرامت نیست؛ بلکه تنها به خاطری قربت به الله علی اعمال نیک را انجام می دهد. اما خداوند از روی لطف و احسان به او گاهی کرامت می بخشد و خودش در آن نقشی نمی داشته باشد؛ اما کافران و فاسقان برای تحصیل کارهای خارق العاده و ابراز آنها تلاش میکنند تا توجه مردم را به خود جلب نمایند.



- ۱. معجزه را تعریف کنید.
- ۲. کرامت را تعریف کنید.
- ۳. فرق میان معجزه و کرامت را واضح سازید.
- ۴. استدراج را از نگاه لغت و اصطلاح تعریف نمایید.
  - فرق میان کرامت و استدراج را واضح سازید.
    - ۶. دلایل اثبات استدراج را بیان نمایید.



خلاصهٔ درس را در کتابچههای خویش بنویسید.

# رؤيت الله تعالى

واللهُ تعالى يُرى في الآخرةِ، وَيراهُ المؤمنونَ وَهُم في الجنةِ بأعينِ رؤوسِهِم بلا تَشبيهٍ، ولا كيفيةٍ، ولا يكونُ بينه، وبين خَلقِهِ مسافةً.

ترجمه: الله تعالى در آخرت ديده مى شود. مؤمنان او تعالى را در جنت با چشمهاى سر خويش بدون تشبيه و بدون اينكه ميان او و مخلوقش فاصله يى وجود داشته باشد، مشاهده مى كنند.

#### شرح

نظر به دلایل موجود دیدن الله تعالی در دنیا غیر ممکن است؛ زیرا چشم انسان قدرت دیدن الله تعالی را ندارد اما در آخرت نظر به دلایلی که در قرآن کریم و احادیث نبوی آمده، برای مؤمنان بهشتی دیدن الله ﷺ ثابت و ممکن است. چنانچه الله تعالی میفرماید: ﴿وُجُوهُ یَوْمَئِذِ مُؤْمِنَانَ بهشتی دیدن الله ﷺ ثابت و ممکن است. چنانچه الله تعالی میفرماید: ﴿وُجُوهُ یَوْمَئِذِ مُؤْمِنَانَ بَهُ اَلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ (سورهٔ قیامة: ۲۲ – ۲۳)

ترجمه: چهرههایی درآن روز خرَّم و تازه میباشد، بسوی پروردگار خود نظر کننده میباشد. همچنان الله میفرماید: ﴿لِّلَّذِینَ أَحْسَنُواْ الْـُسْنَی وَزِیَادَةٌ﴾ (سورهٔ یونس: ۲۶) ترجمه: آنان که نیکو کاری کردند برایشان بهشت باشد و زیاده برآن.

چنانچه از حدیث معلوم میشود، منظور از «الحسنی» در آیت فوق جنت و منظور از «زیاده» دیدن الله تعالی می باشد.

همچنان نبی کریم برای اصحاب خود فرمودند: ﴿أَمَا إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ هَذَا الْقَمَرَ لاَ تُضَامُّونَ فِي رُؤْيَتِهِ﴾(١)

ترجمه: بی گمان شما پروردگار خود را (در جنت) خواهید دید؛ همچنانکه شما این مهتاب \_\_\_\_\_\_\_ را می بینید و در دیدن آن مزاحم یک دیگر نمی شوید.

همچنان نبي كريم ﷺ فرموده:

"إِذَا دَخَلَ أَهْلُ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ وَتُنَجِّنَا مِنَ النَّارِ - قَالَ - فَيَكْشِفُ الْجِجَابَ فَمَا أُعْطُوا شَيْئًا أَرْيدُكُمْ فَيَقُولُونَ أَلَمْ تُبَيِّضْ وُجُوهَنَا أَلَمْ تُدْخِلْنَا الْجَنَّةَ وَتُنَجِّنَا مِنَ النَّارِ - قَالَ - فَيَكْشِفُ الْجِجَابَ فَمَا أُعْطُوا شَيْئًا أَكْرَبُهُمْ عَزَّ وَجَلَّ»(۱)

ترجمه: هرگاه اهل جنت به جنت بروند ، الله تعالی برای شان می گوید: آیا چیزی می خواهید که برای تان بیفزایم؟ ایشان جواب میدهند: آیا روهای مارا سفید نساخته یی، آیا ما را به جنت داخل نکرده یی، و از آتش رهایی نداده یی (یعنی زیاده ازین چه بخواهیم) پس الله تعالی حجاب را بر می دارد و ایشان به سوی او نظر می کنند و متوجه می شوند که برای شان نعمتی بهتر و محبوب تر از دیدن الله علی داده نشده است.

کیفیت و هیئت دیدن الله تعالی تنها برای خودش معلوم است ما همانگونه که در نص ثابت شده ایمان و باور داریم و چگونگی آن را بخود الله تعالی محول می کنیم.

# ارزيابي

١. آيا اهل جنت، الله تعالى را ديده ميتوانند؟

۲. یک دلیل برای دیدن الله تعالی در جنت ذکر کنید.

۳. خداوند می فرماید ﴿لَلَّذِینَ أَحْسَنُواْ الْحَسْنَى وَزِیَادَةٌ﴾ منظور از «الحسنی» و منظور از «زیادة» را واضح سازید.

# کارخانه گی

در مورد دیدن الله تعالی، خلاصهٔ نظر اهل سنت را در کتابچههای خود بنویسید.

۱- صحیح مسلم ج ۱ ص.۱۱۲

# تعريف ايمان

والإيمانُ هو الإقرارُ، والتصديقُ.

وإيمانُ أهلُ السَّماءِ، والأرضِ لايَزِيدُ، ولايَنقُصُ مِن جِهَةِ المؤمَن بِهَا، ويَزِيدُ، وَيَنقُصُ مِن جِهَةِ اليَقِينِ، وَالتَّصدِيقِ.

وَالمَوْمِنُونَ مُستَوُون في الإيمانِ، والتوحيدِ، مُتَفَاضِلُونَ في الأعمالِ.

ترجمه: ايمان عبارت است از اقرار و تصديق.

و ایمان اهل زمین و آسمان از نگاه (مؤمن به) نه زیاد میشود و نه کم؛ اما از نگاه تصدیق و یقین زیاد و کم میشود.

همه مؤمنان در ایمان و توحید برابر اند، اما در اعمال، یکی بردیگری فضیلت دارند.

### شرح

ایمان در لغت، تصدیق و باور را گویند. چنانچه الله جل جلاله از زبان برادران حضرت یوسف علیه السلام می فرماید. ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنٍ لِّنَا﴾ (سورهٔ یوسف: ۱۷)

ترجمه: و تو برما باور نداري.

ایمان در اصطلاح عبارت است از تصدیق به قلب و اقرار به زبان؛ پس اگر در قلب کسی تصدیق پیدا شد اما بدون عذر به زبان اقرار نکرد، مؤمن گفته نمی شود؛ همچنان اگر کسی به زبان اقرار کرد اما در دل باور نداشت، نیز مؤمن گفته نمی شود.

#### زیادت و نقصان ایمان:

ایمان به نسبت «مُؤمَن به» ؛ یعنی اموری که ایمان به آن واجب است، نه زیاد میشود و نه کم، پس همه مؤمنان در اصل تصدیق(ایمان) برابر اند؛ زیرا مؤمن به ثابت بوده نه زیادت می یابد و نه نقصان، اما اگر کسی به برخی (مؤمن به) ایمان می آورد و به برخی ایمان نمی آورد، اصلاً مؤمن شده نمی تواند و تبعیض وی در ایمان، نقص و کمی برای ایمان وی پنداشته نمی شود، بلکه اصل ایمان بطور کامل از او زائل میشود؛ چنانچه الله تعالی می فرماید: ﴿أَفَتُوْمِئُونَ بِبَعْضِ الْکِتَابِ وَتَکْفُرُونَ بِبَعْضِ (سورهٔ بقرهٔ: ۸۵)

ترجمه: آیا ایمان می آرید به بخشی از کتاب و کافر میشوید به بخش دیگر؟

فضیلت و برتری در اعمال: مؤمنان همه در اصل ایمان و توحید برابر اند و یکی بر دیگری بهتری ندارد، اما از روی اعمال یکی بر دیگری فضیلت دارد، صاحب اعمال زیاد نسبت به صاحب اعمال کم بهتر است، الله تعالی میفرماید: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (سورهٔ حجرات: ۱۳)

ترجمه: هر آئینه گرامی ترین شما نزد الله ﷺ پرهیزگار ترین شما است.

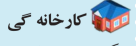


۱- ایمان را تعریف نمایید.

۲- آیا ایمان زیادت و نقصان را می پذیرد؟

٣- آيا همه مؤمنان در ايمان برابر اند؟

۴- آیا اگر کسی به برخی از آیتها ایمان بیاورد و به برخی ایمان نیاورد مؤمن پنداشته میشود؟



شاگردان، خلاصهٔ درس را در کتابچههای خویش بنویسند.

### فرق بین ایمان و اسلام

والاسلامُ هُوَ التسليم، والإنقيادُ لأوَامِر اللهِ تعالى.

فَمِن طَرِيقِ اللَّغةِ فَرقُ بَين الإسلامِ، والإيمانِ، وَلكن لا يَكُونِ إيمانُ بِلا اسلامٍ، ولا يُوجَدُ إسلامُ بلا إيمانٍ، وَهُمَا كَالظَّهرِ مَع البطن.

وَالدِّينُ اسمٌ واقعٌ على الإيمانِ، والإسلام، والشرائع كلها

ترجمه: اسلام، عبارت است از تسليم شدن و گردن نهادن به اوامر الهي.

گر چه از روی لغت بین اسلام و ایمان فرق وجود دارد، اما ایمان بدون اسلام و اسلام بدون ایمان وجود نمی داشته باشد و هر دو حیثیت ظاهر و باطن یک چیز را دارند.

اما دین، اسمی است که بر اسلام ، ایمان و بر همهٔ قوانین شریعت اطلاق میشود.

#### شرح

#### رابطه میان اسلام و ایمان

ایمان از روی لغت باور کردن و اسلام، انقیاد و گردن نهادن را گویند. تصدیق و باور تنها باطنی بوده و محل آن تنها قلب است و زبان ترجمان قلب محسوب می شود. اما تسلیم و انقیاد ظاهرا و باطنا صورت میگیرد و دل و زبان و همهٔ اعضای بدن در آن اشتراک می داشته باشد.

از نگاه اصطلاحی، ایمان و اسلام گاهی با هم مترادف می آیند و گاهی متغایر.

1 - توادف: رابطه میان ایمان و اسلام گاهی رابطهٔ ترادف می باشد، یعنی هر دو با هم مترادف می آیند و هر دو بریک معنی دلالت می کنند و هر کدام که تنها ذکر شود، همهٔ شریعت (عقائد، احکام و اخلاق) را دربر می گیرد. درین حالت اسلام و ایمان لازم و ملزوم

یکدیگر می باشد. یعنی ایمان بدون اسلام و اسلام بدون ایمان به وجود آمده نمی تواند. چنانچه الله تعالی می فر ماید:

﴿ وَقَالَ مُوسَى يَا قَوْمِ إِن كُنتُمْ آمَنتُم بِاللهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴾ (سورة يونس: ٨٤) ترجمه: و گفت موسى، اى قوم من اگر بخدا ايمان داريد پس بر وى توكل كنيد، اگر مسلمان هستيد.

همچنان رسول اكرم الله و رسول اكرم الله و روزه كرفتن رمضان.

در یک حدیث دیگر رسول اکرم عَیَّا الله ایمان را تعریف می کند، اما عین همان تعریفی را که به اسلام گفته بود تکرار مینماید. چنانچه میفرماید: «الإسْلام گفته بود تکرار مینماید. چنانچه میفرماید: «الإسْلام أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ فَعَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وَتُقِیمَ الصَّلاَةَ وَتُؤْتِیَ الزَّکاةَ وَتَصُومَ رَمَضَانَ وَتَحُجَّ الْبَیْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَیْهِ سَبیلاً»

یعنی: ایمان این است که گواهی بدهی بر اینکه معبودی جز الله نیست و محمد فرستادهٔ خداست و بر پا داری نماز را و بدهی زکات را و روزه بگیری ماه رمضان را و حج اداء کنی خانهٔ خدا را.

در این نصوصی که ذکر کردیم اسلام و ایمان مترادف بوده یکی بجای دیگری اطلاق می گردد و هر دو به یک معنی آمده است.

۲- تغایر: گاهی میان ایمان و اسلام رابطهٔ تغایر وجود دارد و معنای هر کدام با دیگر متغایر و متفاوت میباشد. درین حالت، اسلام اقرار ظاهری و عمل به ظاهر شریعت و ایمان باور کردن قلبی بر همهٔ محتوای شریعت را گویند چنانچه الله تعالی میفرماید: ﴿قَالَتِ الْأَعْرَابُ

۱ – صحیح مسلم – (۱ / ۳۴)

۲- صحیح مسلم- (۲۲/۱۶)

آمَنَّا قُل لَّمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴿ (سورة حجرات: ١٤) ترجمه: عربهای باده نشین گفتند که ایمان آوردیم. بگو ایمان نیاورده اید و لیکن بگویید که اسلام آورده ایم (منقاد شده ایم) درحالی که داخل نشده ایمان در دلهای تان.

همچنان رسول اکرمﷺ در جواب جبرئیل امین در مورد اسلام فرمودند:

«الإِسْلاَمُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ وَتُقِيمَ الصَّلاَةَ وَتُؤْتِىَ الزَّكَاةَ وَتَصُومَ رَمَضَانَ وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلاً».

و پس از آن، رسول اکرم در مورد ایمان فرمودند:

«أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ ».(١)

ترجمه: ایمان این است که باور داشته باشی به الله تعالی و به فرشتگان او و به کتابهای او و به پیامبران او و به روز قیامت و ایمان داشته باشی به اینکه اندازهٔ خیر و شر از جانب الله می باشد.

#### تعریف دین

لفظ دین در زبان عربی به چهار معنی می آید:

۱- اطاعت و فرمان برداری و مغلوبیت.

۲- حاکمیت و فرمان داری.

٣- قضاوت و داوري،

۴- پاداش و جزا.

اما در اصطلاح شرعی علماء، دین را چنین تعریف کرده اند: «دین عبارت است از آنچه که خداوند وضع کرده تا خردمندان را با اختیار خودشان به سوی صلاح در زمان حال و رستگاری و فلاح در آخرت، رهنمایی کند»(۲)

واژهٔ دین در متون اسلامی، گاهی به معنای ایمان و گاهی به معنای اسلام و گاهی به معنای کل محتوای شریعت اسلامی به کار میرود و ایمان و اسلام هر دو را در بر می گیرد، چنانچه الله می فرماید:

۱ – صحیح مسلم – (۱ / ۲۸)

٢- محمد على التهانوي: كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم ١١٤/١٨

«وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا» (سورة نصر: ٢)

ترجمه: و ببینی مردمان را که داخل میشوند در دین خدا گروه گروه.

## ارزیابی:

- ۱- اسلام را تعریف نمایید؟
- ۲- معنای لغوی ایمان و اسلام را بنویسید.
- ۳- ایمان و اسلام گاهی با هم مترادف میباشند و گاهی متغایر هر کدام از این دو رابطه را
   روشن سازید.
  - ۴- معنای دین را بیان کنید.

# وظيفة خانگى:

در مورد ایمان و اسلام یک مقاله بنویسید.

### خدا شناسی و خدا پرستی

نَعرِفُ اللهَ تعالى حقَّ معرفته كما وصف نفسَه في كتابهِ بجميعِ صِفَاتِهِ. وليس يَقدِرُ أحد أن يعبد اللهَ حق عبادتهِ كما هو أهلُ له وَلكِنَّهُ يَعبُدهُ بأمرِهِ كما أمرَهُ (في كتابه وسنة رسوله).

ويستوي المؤمنون كُلَّهُم في المعرفةِ واليقينِ والتوكلِ والحجبةِ والرضاءِ والخوفِ والرجاءِ والإيمان في ذلكَ كُلِّه.

والله تعالى مُتَفَضِّلُ على عِبَادِهِ، عادلٌ قَد يُعطي مِن الثَّوابِ أضعَافَ مَا يَستَوجِبُهُ العَبدُ تَفَضُّلاً مِنهُ وقد يُعفُو فَضلاً مِنهُ.

**ترجمه:** ما الله تعالى را كماحقه به همهٔ آن صفاتى كه خود را به آن در قرآنكريم توصيف نموده است مى شناسيم.

هیچ کس نمی تواند او تعالی را چنانکه شایسته است عبادت نماید و لیکن او را مطابق به امرش عبادت می کند آن چنانکه در کتابش و سنت پیغمبرش امر نموده است.

همهٔ مؤمنان در معرفت، یقین، تو کل، محبت، رضا، خوف، امید و ایمان با هم برابرند و در امور پایین تر از ایمان با هم فرق دارند.

الله تعالى بر بندگان خويش بسيار مهربان و عادل است؛ گاهى از روى مهربانى خويش چند برابر استحاق به بندگان پاداش اعطا مى كند و گاهى از روى عدل خويش به اندازهٔ گناه براى مرتكب آن جزا ميدهد و گاهى از روى مهربانى خويش آنها را مى بخشد.

#### شر ح

شناخت اسما و صفات خداوند متعال: براى ما لازم است كه الله تعالى را به همهٔ صفاتى كه او خود را بر آن موصوف نموده و يا در احاديث براى او تعالى ثابت شده، بشناسيم.

الله تعالى مى فرمايد: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءِ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ (سورة اعراف: ١٨٠)

ترجمه: و خدا را است نامهای نیک پس بخوانید اورا به آن نامها و بگذارید آنانرا که کجروی می کنند در نامهای خدا، جزای آنچه انجام می دادند برایشان داده خواهد شد.

در حديث شريف از ابوهريره رضى الله تعالى عنه روايت است كه رسول الله ﷺ فرموده است: « إِنَّ يللَّهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا مِائَةً إِلاَّ وَاحِدًا مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ ». (')

ترجمه: الله ﷺ نودو نه اسم دارد، كسى كه آنرا حفظ نمود (و به مقتضى آن عمل كرد) داخل جنت خواهد شد.

البته از حدیث مذکور لازم نمیشود که اسمای الله تعالی در نودونه منحصر است، بلکه پروردگار متعال علاوه بر آن، اسمای دیگری هم دارد؛ بنابر این امام ابوحنیفه میگوید که باید خدا را با همهٔ اسماء و صفاتش شناخت و آنها را در عدد معینی نباید محدود کرد.

حق بندگی الله تعالی: چنانچه امام ابو حنیفه رحمه الله می گوید «هیچکس نمیتواند که الله تعالی را آن چنانکه شایستهٔ اوست عبادت کند» از همین جهت الله تعالی هیچکس را بالاتر از توانش مکلف نساخته؛ بلکه تکالیف شرعی را طوری وضع نموده که از توان و قدرت ایشان بیرون نباشد؛ چنانچه می فرماید: ﴿لاَ یُکلِّفُ الله نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ (سورهٔ بقرهٔ: ۲۸۶) ترجمه: خداوند مکلف نمی کند کسی را مگر به اندازهٔ توانش.

بنا برین بنده باید به اندازهٔ توان خود مطیع و فرمان بردار الله تعالی باشد، در هرجا و هر وقت اطاعت الله و رسول را بجا آورد و اراده و اختیار خود را تحت اراده و اختیار شرع قرار دهد. چنانچه الله تعالی می فرماید:

﴿ وَرَبُّكَ غَنْلُقُ مَا يَشَاء وَغَنْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ سُبْحَانَ اللَّهِ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (سورة قصص: ۶۸) ترجمه: و پروردگارت هرچه خواهد مى آفريند و برمى گزيند و ديگران را اختيارى نيست. خداوند ياك تر و بلند تر از آن است كه براى او شريك مى آورند.

۱- مسلم: ج ۸ ص۶۳.

تعریف عبادت: عبادت در لغت به معنای خضوع و تذلل است و هر عملی که در آن نهایت خضوع و کرنش با کمال محبت و امید جمع شود عبادت است.

در اصطلاح شرع اسلامی: عبادت اسم جامعی است برای هر آنچه که خداوند آنرا دوست دارد و به آن امر فرموده است. پس عمل به آنچه خداوند ما را امر کرده عبادت است؛ همچنان اجتناب از آنچه خداوند ما را از آن نهی کرده نیز عبادت است و عادات مشروع؛ مانند: خوردن، نوشیدن و غیره اگر به قصد امتثال اوامر خدا و به هدف استعانت بر طاعت خدا انجام شود نیز عبادت است.

شروط قبول عبادت در اسلام: عبادت در اسلام وقتی قابل قبول و پذیرش می شود که در آن دو شرط موجود باشد: اخلاص نیت و مطابقت با شریعت محمدی. چنانچه خداوند می فرماید:

﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ (سورة كهف: ١١٠). ترجمه: پس هر كى به ديدار پروردگارش اميدوار است، بايد كه عمل صالح انجام دهد و در عبادت پروردگارش كس ديگرى را شريك نسازد.

علما می گویند: مراد از عمل صالح مطابق بودن آن با ظاهر شریعت نبوی و مراد از شریک قرار ندادن در عبادت، اخلاص، یعنی دور بودن آن از ریا و تظاهر است.

و از آنجا که الوهیت یعنی عبودیت و عبادت از ویژگیهای آفریدگار جهان محسوب می شود، صرف عبادت جز به پیشگاه او به چیزی و کس دیگری جایز نبوده صرف آن به غیر الله شرک می باشد.

هدف بعثت پیامبران، دعوت مردم به عبادت خدای واحد: پیامبران الله ﷺ به خاطر دعوت مردم به توحید الوهیت و منحصر کردن عبادت در ذات الله تعالی مبعوث شده اند. الله ﷺ می فرمایند:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴿ (سورة انبياء: ٢٥) ترجمه: و نفرستاديم پيش از تو هيچ پيغمبرى؛ مگر اينكه وحى مى كرديم به وى كه نيست

هیچ معبود برحق غیر از من، پس تنها مرا پرستش کنید.

چنانچه قرآن کریم گواهی می دهد بسیاری از مشرکان به توحید ربوبیت باور داشتند و خداوند متعال را خالق و رازق جهان می دانستند؛ اما انحرافشان در توحید الوهیت یعنی در توحید عبادت بود؛ چنانچه الله جل جلا له می فرماید:

(وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ» (سورة زخرف: ٨٧).

ترجمه: و اگر سؤال كنى از ايشان كه كدام كس بيافريد ايشانرا، البته گويند خدا آفريده است پس چگونه برگردانيده ميشويد از عبادت الله.

مؤمنان در معرفت خدا برابر اند: همهٔ مؤمنان از نگاه معرفت، تو کل و محبت خداوند و در خوف و امید از او، با هم برابر و مساوی اند؛ زیرا اینها به یقین، باور و اخلاص ارتباط دارند و اصل و جوهریقین، باور و اخلاص، زیادت و نقصان را نمی پذیرد؛ اما مؤمنان در انجام اعمال باهم متفاوت اند.



١- آيا مؤمنان دراصل معرفت باهم مساوى اند؟

۲- آیا تعداد اسمای الله تعالی در نود ونه اسم محدود می باشد؟

۳- چگونه می توان عبادت الله تعالی را بجا آورد؟

۴- عبادت را تعریف نمایید.

۵- شروط قبول عبادت را بنگارید.



شاگردان، در مورد این درس یک مقالهٔ کو تاه بنویسند.

## احوال عالم برزخ

وسؤالُ منكرٍ، ونكير حقٌ كائنُ في القبرِ. وإعادةُ الرُّوحِ إلى الجِّسَدِ في قبرهِ حَقٌ.

وضَغطَةُ القَّبِرِ، وَعَذابُهُ حقٌ كَائنٌ للكفارِ كُلِّهِم، ولِبَعضِ عُصَاةِ المؤمنينَ حقٌ جائزٌ. وَكُلُّ شيءٍ ذَكَرَهُ العلماءُ بالفارسيةِ من صفاتِ الله عزَّ اسَمُهُ فجائزٌ القول به سِوَى اليَدِ بالفارسِيَّةِ وَيُجُوزُ أن يُقالَ (بروى خداى) عزَّ وجلَّ بلا تَشبيهِ، ولا كَيفِيَّةٍ.

ترجمه: پرسان کردن نکیر و منکر در قبر حق است و واقع شدنی است.

و همچنان عودت روح به بدن مرده در قبر حق است، و فشار دادن و تعذیب قبر برای همه کفار و نیز برای برخی مؤمنان گنهگار حق و واقع شدنی است.

و هر آنچه که علما به زبان فارسی در بارهٔ صفات باری تعالی ترجمه نموده اند جایز است؛ به استثنای «ید» (که در فارسی باید برای آن دست گفته نشود) اما جایز است که گفته شود، به روی خدا به شرطی که تشبیه و بیان کیفیت در آن صورت نگیرد.

#### شرح

عالم برزخ: هرگاه انسان بمیرد به مرحلهٔ اول جهان آخرت داخل می گردد که برای آن برزخ گفته میشود. برزخ در لغت پرده و حایل و فاصله میان دو چیز را گویند. الله جل جلاله می فرماید:

## ﴿بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَّا يَبْغِيَانِ﴾ (سورة رحمن: ٢٠)(١)

ترجمه: میان این هردو دریا فاصله و حایلی است که یکی بر حدود دیگری تجاوز نمیکند. و در اصطلاح: برزخ عبارت است از مرحله یی که میان عالم دنیا و عالم آخرت می آید و میان هر دو فاصله و حایل ایجاد می کند و آن از مرگ شروع می شود و تا قیام قیامت ادامه پیدا می کند؛ چنانچه الله می فرماید: ﴿وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخُ إِلَى یَوْم یُبْعَثُونَ ﴾ (سورهٔ مؤمنون: ۱۰۰) ترجمه: و از عقب (کسانی که می میرند) فاصله و حجابی باشد تا روزیکه برانگیخته شوند.

١- اصول الدين الاسلامي صفحه ٣٨٠

سؤال نکیر و منکر: بعد از آنکه متوفی در قبر گذاشته می شود، دو فرشته بنامهای نکیر و منکر نزد او می آیند و او را زنده نموده از وی سه سؤال می کنند:

۱. پروردگارت کیست؟

۲. دينت چيست؟

٣. ييغمبرت كيست؟

اگر متوفى مؤمن صالح باشد، جواب ميدهد: رب من الله ﷺ است، دين من اسلام است و پيغمبر من محمدﷺ است.

پس از آن فرشته ها جایگاه او را در بهشت معرفی مینمایند و او را به سعادت ابدی مژده می دهند و پس از آن گور او باغچه یی از باغچه های بهشت خواهد بود تا روز رستاخیز و اگر متوفی منافق و یا کافر باشد، سؤالهای فوق را پاسخ داده نمی تواند و می گوید: «لا ادری» یعنی من نمیدانم.

پس فرشتگان او را با گرزهای آهنین چنان می کوبند که چیغ و فغان او بلند می شود و صدای فریادش را جز انسانها و جنیات، همهٔ موجودات می شنوند. (۱) و پس از آن گور او حفره یی از حفرههای دوزخ خواهد بود تا روز رستاخیز.

آمدن روح به بدن: الله تعالى براى مرده درقبر يك نوع زندگى مى بخشد كه از اثر آن مرده در قبر احساس عذاب و يا نعمت ميكند. اين زندگى با دلايلى از قرآن و سنت ثابت است و ما به آن ايمان و باور داريم؛ اما چگونگى آن به ما معلوم نيست. (۱)

فشار قبو: فشار قبر حق و ثابت است و یقین و باور کردن بر آن واجب میباشد، نبی کریم الله عنها می فرماید: «بدون شک ضغطه در حدیثی به روایت حضرت عایشهٔ صدیقه رضی الله عنها می فرماید: «بدون شک ضغطه (فشار) قبر واقع شدنی است. اگر کسی از آن رهایی می یافت، سعد بن معاذ از آن رهایی می یافت». (۱)

عذاب قبر و نعمتهای آن: یکی از مُسَلَّمات عقیدهٔ اسلامی ایمان به احوال عالم برزخ و باور به این است که انسانها پس از مرگ، در گور خویش نظر به اعمالشان تعذیب و شکنجه می شوند و یا از نعمات الهی محظوظ و بهره مند می گردد، این حقیقت در قرآن کریم و سنت

١- صحيح البخاري.

۲- شرح عقیده طحاوی را درین مورد مطالعه گردد البته صفحه ۲۶۷

٣- تهذيب الاثار - امام طبرى حديث ٣٢٨

نبوی، ثابت گردیده است؛ چنانچه الله تعالی در مورد فرعونیان می فرماید:

﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴿ (سورهٔ عافر: ۴۶) ترجمه: فرعونيان صبح و شام بر آتش عرضه مى شوند و روزى كه قيامت برپا شود (ندا آيد كه) آل و خويشان فرعون را در سخت ترين عذاب (جهنم) وارد كنيد.

الله تعالى درين آيت آل فرعون را به دو نوع عذاب وعيد داده و نوع دوم را به آخرت موكول كرده و آنرا به نوع اول معطوف ساخته و چون عطف دلالت به مغايرت دارد معلوم ميشود كه عذاب نوع اول پس از مرگ و قبل از قيام قيامت براى شان داده ميشود و آن بدون عذاب قبر، چيز ديگرى نيست.

همچنان نبی کریم الله میفرماید:

«إِنَّا الْقَبِّرُ رَوِّضَةٌ مِنَّ رِيَاضِ الْجَنَّةِ أَو حُفْرَةٌ مِنٌ حُفُر النَّارُ»(١)

ترجمه: بدون شک قبر باغچه یی از باغچه های جنت و یا حفره یی از حفرههای جهنم می باشد.

## ارزيابي

۱- معنی لغوی و اصطلاحی برزخ را بیان کنید.

۲- نکیر و منکر چه کسانی اند و چه سؤالهایی را در قبر مطرح می کنند؟

۳- یک دلیل از قرآن کریم و یک دلیل از حدیث نبوی در مورد نعمت و عذاب قبر
 ذکر کنید؟

### کارخانه گی

در مورد احوال قبر و عالم برزخ یک مقالهٔ بنویسید که از ده سطر کم نباشد.

۱- ترمذی حدیث ۶۴۶۲

#### شفاعت

وَشَفَاعَةُ الأنبياءِ عليهم السلام حقُ، وَشَفَاعَةُ النبي صلى الله عليه وسلم للمؤمِنِين المُذنِينَ، ولأهلِ الكَبَائِرِ منهم المُستَوجِيينَ العقابَ حقٌ ثابتُ

ترجمه: شفاعت انبیاء ﷺ حق است و شفاعت نبی کریم ﷺ برای مؤمنان گنهگار و اصحاب کبایر که مستحق دوزخ گردیده باشند حق وثابت است.

#### شرح

#### تعريف شفاعت

شفاعت در لغت وساطت را گویند و در اصطلاح شرعی، شفاعت عبارت است از طلب مغفرت از خداوند متعال، برای کسی که مستحق عذاب الهی گردیده باشد.

### انواع شفاعت

شفاعت بر دو نوع است: شفاعت مقبول و شفاعت مردود:

شفاعت مقبول: شفاعتی است که در آن شرایط ذیل موجود باشد:

الف- اذن و اجازهٔ خداوند متعال برای شفاعت کننده؛ زیرا بدون اجازهٔ او تعالی کسی به کسی شفاعت کرده نمی تواند.

ب- موحد بودن شفاعت شونده. اگر کسی از دنیا با شرک و یا کفر برود در روز قیامت از شفاعت کسی بهره مند شده نمی تواند.

شفاعت مردود: شفاعتى است كه شرايط فوق الذكر در آن متوفر نشده باشد.

شفاعت مقبول، باز بر دو نوع است: شفاعت خاصه و شفاعت عامه:

شفاعت خاص: و آن عبارت است از شفاعت انبیا و اولیا، شهدا و صدیقین و صالحین برای تعدادی از مؤمنان گنهگار در روز قیامت تا مورد عفو پروردگار قرار گیرد و از عذاب دوزخ نجات یافته وارد بهشت شوند.

شفاعت عامه یا عظمی: این شفاعت مخصوص نبی کریم ﷺ میباشد و جز او به کس دیگری داده نمی شود و در حدیث شریف «مقام محمود» خوانده شده است ؛ بنا بر احادیث صحیح و معتبر، در روز قیامت مردم برای شروع حساب و کتاب، مدتها سر گردان و پریشان، انتظار می کشند و هر امتی از پیغمبر خود، تقاضا می کند که به درگاه الهی دست نیاز بلند کند و از وی التماس کند تا خداوند بر خلایق رحم آورد و حساب و کتاب آنها را آغاز نماید؛ اما هر کدام از آنها معذرت می خواهد و می گوید که به پیغمبر اسلام حضرت محمد مصطفی مراجعه کنند، بالآخره همهٔ خلایق به ایشان مراجعه می کند و ایشان در درگاه الهی سر به سجده می گذارد و از وی با سوز و گداز التماس می کند که مردم را از این هول بزرگ نجات داده حساب و کتاب آنها را آغاز نماید. خداوند دعای آن حضرت را استجابت می کند و مستحق آن اند باز می شود و همه پیامبران، فرشتگان، بندگان صالح، صدیقین و شهداء برای مستحق آن اند باز می شود و همه پیامبران، فرشتگان، بندگان صالح، صدیقین و شهداء برای تعدادی شفاعت می نمایند؛ البته برخی از این شفاعتها برای آن است تا یک تعداد مردم رهسپار جنت گردند و برخی برای آن است تا بر یک تعداد عذاب تخفیف یابد و از یک



۱- معنى لغوى و اصطلاحي شفاعت را بيان كنيد.

۲- شفاعت بر چند نوع است؟

٣- شرايط قبول شفاعت رابيان كنيد؟

۴- شفاعت عظمی چگونه و مخصوص کی می باشد؟

# **ئۇ** كارخانە گى:

در مورد شفاعت نبی اکرم، یک مقاله بنویسید که از پنج سطر کم نباشد.

١- خلاصهٔ مضمون حديث متفق عليه (روايت شده توسط مسلم و بخارى).

### میزان و حوض

وَوَزِنُ الأعمالِ بالمِيزانِ يَومُ القِيَامَةِ حتُّ، وحوضُ النبي عليه الصلاة والسلام حتُّ.

ترجمه: وزن کردن اعمال توسط ترازو روز قیامت حق است و همچنان حوض نبی اکرم ﷺ حق است.

#### شرح

ترازوی اعمال: الله تعالی در روز قیامت جهت وزن اعمال بندگان خویش ترازویی را وضع مینماید و توسط آن اعمال شانرا وزن و در حضور همه مردم آنرا آشکار مینماید. چگونگی آن ترازو برای ما معلوم نیست؛ اما به آن ایمان و باور داریم؛ زیرا الله ﷺ می فرماید:

﴿ وَنَضَعُ الْمُوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلاَ تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا ﴾ (سورة انبيا:٤٧)

ترجمه: و در میان نهیم ترازوی عدل را روز قیامت پس هیچ ستمی بر هیچ کسی کرده نشود.

همچنان نبی اکرم همی می فرمایند: «دو کلمه است که به زبان خفیف و نزد خداوند محبوب و در ترازوی اعمال ثقیل می باشد، یکی «سبحان الله و بحمده» و دیگر «سبحان الله العظیم» است».

حوض رسول اکرم الله جل جلاله در روز قیامت به پیغمبر ما حضرت محمد الله امتیازات بلندی عطا می فرماید که یکی از آنها حوض کوثر است.

حوض کوثر که حوض رسول اکرم شنیز خوانده می شود، آبش از شیر سفید تر و از برف سرد تر و از عسل شیرین تر و از مشک خوشبوتر است. طول و عرض آن مساوی بوده هر زاویه اش به اندازهٔ مسافهٔ یکماهه راه است.

چنانچه رسول اکرم همی فرمایند: عَنِ ابْنِ أَبِی مُلَیْکَةَ قَالَ قَالَ عَبْدُ الله بْنُ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ قَالَ رَسُولُ الله وسلم وسلم وسلم وسلم ورغضی مَسِیرة شهر ورزوایاه سَواء ومَاوَه أَبیضً مِنَ الْورقِ وَرِعُه أَطْیَبُ مِنَ الْسِسْكِ وَکِیزَانُه کَنْجُومِ السَّمَاءِ فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلاَ یَظْمَأ بَعْدَه أَبِدًا ».(۱) ترجمه: «حوض من به اندازهٔ مسافهٔ یکماهه فراخی دارد و همه زاویه هایش با هم مساوی و برابر است، آبش از نقره سفید تر و بوی آن از مشک خوشبوتر میباشد. پیالههای آن به مثل ستارههای آسمان است و کسی که از آن بنوشد هیچگاه تشنه نخواهد شد». این حوض که از بهشت سرچشمه می گیرد در میدان محشر میباشد، کسانی که از شفاعت رسول اکرم هم به بهرمند می گردند مستحق نوشیدن آن می شوند، خداوند ما و شما را از شفاعت رسول اکرم و از نوشیدن آب کوثر محروم نگرداند.



١- اعمال انسانها چه وقت وزن مي شود؟

۲- برای اثبات وزن اعمال دو دلیل نقلی ذکر کنید.

۳- برای اثبات حوض نبی کریم ﷺ دلیل بیاورید.



در مورد صفات حوض كوثريك مقاله كوتاه بنويسيد.

### حساب، جنت و دوزح

والقصاصُ فيما بينَ الخصومِ بالحسناتِ يوم القيامةِ حقُ، وإن لم تكن لهم الحسناتُ فَطَرحُ السَّيئاتِ عليهم حقٌ جَائزُ.

والجنة، والنارُ مخلوقتانِ لا تفنيانِ أبداً، ولا يفنى عقابُ اللهِ تعالى، وثوابُه سرمداً. واللهُ تعالى يَهدِي مَن يشاءُ فضلاً منه، وَيُضِلُّ مَن يَشَاءُ عَدلاً منه، وإضلالُهُ خُذلانهُ. وتفسير الخُذلانِ أن لا يُوفِّقِ العَبدُ إلى مَا يَرضَاهُ، وَهُوَ عَدلٌ منه، وكذا عقوبةُ المخذولِ على المَعصِيَّةِ.

وَلا يَجُوزُ أَن نَقُولَ إِنَّ الشيطانَ يَسلُبُ الإيمانَ مِنَ العَبدِ المؤمنِ قَهراً وجَبراً، ولكن نَقُولُ العَبدُ يَدَعُ الإيمانَ فَحَينَئِذِ يَسلُبُهُ مِنهُ الشَّيطَانُ.

ترجمه: گرفتن قصاص با اخذ نیکی های ظالم و دادن آن به مظلوم، در روز قیامت حق است. در صورتی که ظالمان نیکی نداشته باشند، گرفتن گناهان مظلومین و بار کردن آنها بر ظالمان حق و ممکن است.

جنت ودوزح همین حالا خلق شده و موجود است و هرگز از بین نمیرود. همچنین ثواب و عذاب الهی از بین نمیرود و دایمی میباشد.

خداوند هر کی را بخواهد از روی مهربانی رهنمایی مینماید و هر کی را بخواهد بر اساس عدالت، گمراه میکند. و گمراه کردن خداوند به معنای خذلان اوست.

و معنی خذلان آنست که الله برای بنده توفیق انجام کاری را که موجب رضایتش باشد، نمی دهد و این عدل او است؛ همچنان جزا دادن به گنهکار از جانب الله عدل محسوب میشود.

و جایز نیست بگوییم که شیطان از بندهٔ مؤمن به زور و جبر ایمان را سلب می نماید؛ بلکه میگوییم که بنده، ایمان را ترک می نماید و پس از آن شیطان آنرا از او سلب می کند.

#### شرح

اخذ قصاص از ستمگران در روز قیامت: در روز قیامت و در درگاه عدل الهی ستمگران و مستکبران به جزای اعمال بدشان می رسند و از آنها برای مظلومین و ستمدیدگان قصاص گرفته می شود. چنانچه از احادیث نبوی بر می آید در آن روز نیکی های ظالم گرفته می شود و به مظلوم داده می شود و اگر ظالم نیکی نداشته باشد گناهان مظلوم بر ظالم بار کرده می شود. درین مورد نبی کریم می فرمایند:

اگر کسی برگردنش حق کسی باشد، امروز (در دنیا) خود را از آن رها سازد، قبل از فرا رسیدن روزی که نه دینار باشد و نه درهم. در آن روز اگر دارای عمل نیک باشد به اندازهٔ حق مظلوم از او گرفته میشود و به مظلوم داده میشود و اگر عمل نیک نداشته باشد، گناهان صاحب حق بر او بار کرده میشود. (۱)

جنت و دوزخ همین اکنون وجود دارد و دایم خواهد بود: جنت و دوزخ همین اکنون موجود بوده و برای همیشه باقی خواهد ماند و هر گز از بین نخواهد رفت. به همین ترتیب نعمتها و عذابهای مهیا شده در بهشت و دوزخ، از بین نخواهد رفت، الله تعالی در مورد جنت می فرمایند:

﴿أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ﴾: يعنى جنت براى متقيان آماده گرديده است و در مورد دوزخ ميفرمايند: ﴿أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ﴾: يعنى دوزخ براى كافران آماده گرديده است.

و در حدیث دیگری روایت شده که: «در جنت چنان نعمتهایی وجود دارد که نه چشمی آنرا دیده و نه گوشی آنرا شنیده و نه در دل کسی خطور کرده است». "

هکذا از ابن عمر رضی الله عنهما روایت شده که نبی کریم فرمود: "هر گاه که جنتیان به جنت و دوزخیان به دوزخ بروند، مرگ آورده میشود و در میان جنت و دوزخ ذبح میگردد و صدا کرده

۱- امام بخاری شماره حدیث ۲۴۴۹-۶۵۳۴

۲- بخاری حدیث ۴۷۵۰- سرفوی ۳۱۹۷-۳۲۹۲

میشود: ای اهل جنت! بعد ازین جاویدانگی است و مرگ نمی آید و ای اهل دوزخ! بعد ازین جاویدانگی است و مرگ به سراغ تان نمی آید. در این حالت، خرسندی اهل جنت دو برابر و پریشانی اهل دوزخ نیز دو برابر می گردد.

لازم به تذکر است که دوام و بقای جنت و دوزخ به ادامه و ابقای پروردگار است، ورنه آنها در ذات خود فنا و زوال را میپذیرند و تنها ذاتی که فنا نا پذیر میباشد ذات پروردگار متعال است.

## ارزیابی

- ۱- در بارهٔ اخذ قصاص از ستمگران معلومات بدهید.
- ۲- آیا جنت و دوزخ هم اکنون وجود دارند یا اینکه بعدا آماده می شوند؟
  - ۳- حدیثی را که دلالت بر دائمی بودن جنت و دوزخ دارد، ذکر کنید.

# 🕡 کارخانه گی

خلاصهٔ این درس را در کتابچههای تان بنویسید.



الكفارُ.

## فضیلت و برتری میان آیتهای قرآنی

والقرآنُ منزلٌ على رسولِ الله عَلَيْكُم ، وهُو في المصاحفِ مكتوبٌ. وَآياتُ القرآنِ في معنى الكلام كُلُّهَا مُستَوِيَّةُ في الفضيلةِ، والعظمةِ. إلا أنَّ لِبَعضِهَا فَضِيلَةَ الذِّكرِ، وَفَضِيلَةَ المَذكورِ مِثلَ آية الكرسي، لأن المذكورَ فيها جلالُ الله تعالى، وعظمتُه، وصفاتُه، فَاجتَمَعَت فِيهَا فضيلتانِ، فضيلةُ الذكرِ، وفضيلةُ المذكورِ. ولِبَعضِهَا فضيلةَ الذكرِ فَحسب مِثلُ قِصَّةِ الكفارِ، وليس للمذكورِ فيهَا فضلُ، وهم

وكذلك الأسماءُ، والصفاتُ كُلُّهَا مُستَويَّةُ في العَظَمَةِ، وَالفَضل لا تَفَاوُتَ بَينَهَا.

ترجمه: قرآن کریم از جانب خدا بر رسول اکرم از ازل گردیده و در صحیفه ها نوشته شده است.

آیات قرآن از لحاظ اینکه همهٔ آنها کلام الهی است در فضیلت و عظمت با هم برابر اند. مگر برخی از آنها هم از فضیلت ذکر برخوردار است و هم از فضیلت مذکور؛ مانند: آیت الکرسی، زیرا در آن جلال، عظمت و صفات الله تعالی تذکر یافته است، پس دو فضیلت در آن جمع شده یکی فضیلت ذکر و دیگر فضیلت مذکور.

و برخی آیتها تنها از فضیلت ذکر برخوردار میباشد؛ مانند: آیاتی که در آنها قصههای کفار مذکور قرار گرفته؛ اما در این مذکور کدام فضیلتی وجود ندارد.

و هكذا همه اسما وصفتهای الله تعالی در عظمت و فضیلت برابر بوده تفاوتی درمیان آنها وجود ندارد.

تفاوت ميان آيات قرآني از نگاه محتوا: در اين درس امام ابو حنيفه رحمه الله به فضيلت محتوای قرآن توجه نموده خاطر نشان می سازد که آیه های قرآن کریم از این جهت که همه كلام الهي است، با هم برابرند و هيچ تفاوتي ميان آنها وجود ندارد، اما از جهت اينكه در آنها چه ذکر شده و به بیان دیگر از نگاه محتوای مذکور در آنها با هم متفاوتند. از این نگاه آیات قرآن بر اساس محتوای درونی شان از هم متفاوت بوده بر همدیگر فضیلت و برتری دارند؛ بنابر این آیاتی که در آنها ذکر داستانهای کفار و کارنامههای زشت آنها تذکر داده شده، چون تعبیر و بیان آنها از طرف خدا بوده کلام الهی محسوب می شود، دارای یک فضیلت است که عبارت است از فضیلت ذکر یعنی الهی بودن کلام و اما آیاتی که در آنها اسما و صفات خداوند و نشانههای قدرت و عظمت او تذکر داده شده، دارای دو فضیلت است: فضیلت ذکر یعنی الهی بو دن تعییر و فضیلت مذکور یعنی محتوای درونی آن. از همین جهت است که سورهٔ اخلاص بر سورهٔ مسدّ فضیلت و برتری دارد، زیرا در اول دو فضیلت وجود دارد: فضیلت ذکر و فضیلت مذکور و در دوم تنها یک فضیلت وجود دارد: فضیلت ذکر؛ پس اول، هم از نگاه لفظ دارای فضیلت است و هم از نگاه معنی؛ اما دوم، تنها از نگاه لفظ دارای تقدس و فضیلت می باشد نه از نگاه معنی. گذشته از آن فضیلت بعضی آیتها توسط احادیث نیز ثابت گردیده است؛ به طور مثال: مطابق به احادیث روایت شده، رسول اکرمﷺ سورهٔ فاتحه را افضل القرآن و آیة الكرسي را سیدة القرآن و سورهٔ پس را قلب قرآن و سورهٔ اخلاص را ثلث القرآن خوانده است.

فضیلت اسما وصفات الله ﷺ: همهٔ اسما و صفتهای الله ﷺ در فضیلت و عظمت باهم برابر اند و از روی مبنی و معنی کدام فرقی میان آنها وجود ندارد؛ اما در احادیث در بین اسمای او تعالی لفظ "الله" نسبت به سایر اسما بهتر دانسته شده است.

امام غزالی رحمه الله میگوید: لفظ الله در اسمای رب العالمین بزرگ ترین اسم است؛ زیرا همهٔ صفات الهی در آن جمع شده است و اطلاق آن به غیر الله نه از روی حقیقت جایز است

و نه از روی مجاز. هیچ کس آن را بر غیر الله اطلاق ننموده است، نه مسلمان و نه کافر و نه مشرك. اما ساير اسماى او تعالى از جانب مردم به غير الله اطلاق شده و غير الله به آنها مسمى گر دیده است؛ مانند: قادر، عالم، رحیم؛ زیرا استعمال اینها برای هر ذاتی که دارای صفات قدرت، علم و رحمت باشد، اشكال ندارد و در نصوص هم بر غير الله اطلاق آن شده است. (١) اما هرگاه که اطلاق آن بر خداوند صورت گیرد معنی آن کامل، مطلق و غیر محدود می باشد و هرگاه که اطلاق آن بر مخلوق صورت گیرد معنی آن ناقص، نسبی و محدود میباشد.

## ارزیابی



آیا بین آیههای قرآنی از نگاه فضیلت تفاوت وجود دارد و یا خیر؟

بهتر بودن یک آیت به اعتبار مذکور چه معنا دارد؟ -۲

در اسمای الله تعالی کدام اسم افضل و اعظم است؟ -٣

### کارخانه کی



در مورد فضیلت آیت الکرسی و آیات و سورهٔ همانند آن یک مقالهٔ کوتاه بنویسید.

١- شرح ابو المنتهى و حاشية آن صفحة ١٠٧ با اندكى تغيير.

## نزدیکی و دوری به الله تعالی و معراج نبی کریمﷺ

وليسَ قُربُ اللهِ تعالى، ولا بُعدهُ من طَرِيقِ طُولِ المسافةِ، وقَصرِهَا، ولكن على معنى الكرامةِ، والهوانِ.

والمطيعُ قريبٌ منهُ بلا كيفٍ، والعاصى بعيدٌ منهُ بلا كيفٍ.

والقربُ، والبعدُ، والإقبالُ يَقَعُ على المُنَاجي، وكذلك جوارُهُ في الجنةِ، والوقوفُ بين يديهِ بلا كيفيةٍ.

وإذا أشكلَ على الإنسانِ شيءً من دقائقِ علم التوحيد فَإِنَّهُ ينبغي لهُ ان يعتقدَ في الحال ما هو الصوابُ عند الله تعالى إلى أن يجد عالماً فيسأله، ولا يسعُهُ تأخيرُ الطلب، ولا يُعذَرُ بالوقوف فيه، ويكفر إن وَقَفَ.

وخَبَرُ المِعراج حقُّ، من رَدَّهُ فَهُوَ مُبتَدِعُ ضَالً.

ترجمه: نزدیک بودن و دور بودن به الله تعالی به معنای درازی و کوتاهی مسافه و فاصله نیست؛ بلکه به معنی تکریم و یا تذلیل (آن بنده) میباشد.

بندهٔ مطیع و صالح به الله تعالی بلاکیف نزدیک و بندهٔ گنهگار از او بلاکیف دور می باشد. نزدیکی و دوری و روبرو شدن به بندهٔ مناجات کننده و عابد واقع می شود (نه بر خدا). همچنان زندگانی در جوار الله و یا وقوف در پیشگاه او تعالی همه بلاکیف است (کیفیت و چگونگی آن را تنها الله تعالی می داند).

و اگر بر کسی حل مسأله یی از مسائل علم عقاید و توحید مشکل شود بر وی لازم است که بگوید من برهر آنچه نزد الله تعالی حق است ایمان آورده ام، تا اینکه عالمی را پیدا نموده و از طریق طرح پرسش به وی مشکلش را حل نماید و جایز نیست که در جستجوی یافتن عالم تأخیر کند؛ زیرا درصورت تأخیر معذور پنداشته نمیشود و اگر توقف کرد (و عقیدهٔ درست در این مورد را ندانست) کافر میگردد.

خبر معراج حق بوده و رد كنندهٔ آن مبتدع و گمراه محسوب می شود.

#### شرح

درین درس سه موضوع مهم تذکر یافته است:

- ١. معنى قرب و بعد به الله تعالى.
- ٢. حكم حل مسائل عقيدتي مشكل.
  - ٣. معراج نبي كريم على الله

#### ۱- معنى قرب و بعد

منظور از نزدیک بودن و دور بودن به الله تعالی درازی و کوتاهی مسافه نیست؛ زیرا در این صورت محدودیت و تشبیه الله تعالی لازم میشود؛ بلکه معنی قرب آنست که بندهٔ مطیع مورد تکریم و لطف الله تعالی میباشد و معنی بعد آنست که بندهٔ عاصی و گنهگار از تکریم و لطف او تعالی دور افتاده و مورد توهین و بی توجهی او قرار گرفته است. قرب، بعد و اقبال در بارهٔ بنده بکار می رود نه در بارهٔ خدا و حتی به همین کاربرد هم معنای حقیقی آن بلاکیف میباشد. هکذا همجوار بودن بنده با الله در بهشت و یا وقوف وی پیش روی پروردگار، از جملهٔ مفاهیمی است که ما چگونگی و کیفیت آن را نمی دانیم و مانند اسما وصفات الله ها آنرا بطور بلاکیف قبول می نماییم.

#### ۲- حکم ایمان به مسائل مشکل

اگر برای کسی در مورد فهم مسائلی مربوط به علم عقاید و توحید مشکل پیدا شد در آن حالت باید بگوید که من به همان چیز ایمان دارم که در نزد الله شخصصیح وحق است و پس از آن در جستجوی حل آن برآمده از طریق علما و متخصصین مشکل خود را حل نماید، و اگر این کار را به تأخیر انداخت گنهگار می شود و درین مورد ساکت ماندن برای او عذر پنداشته نمیشود و اگر کسی به حقیقت دست نیافت، اما ساکت و خاموش ماند و برای فهماندن خود اقدام به جستجو نکرد، کافر می شود.

### ٣- اسراء و معراج نبي كريم الله

حادثهٔ اسراء و معراج از حوادث خارق العاده یی است که در سال دهم بعثت به وقوع پیوسته و از جملهٔ معجزات رسول اکرم گمحسوب میگردد. ذیلاً به توضیح هر کدام از آنها پرداخته می شود. اسراء: اسراء رفتن در شب راگویند و درینجا مراد از اسراء، سیر خارق العادهٔ نبی کریم در یک شب از مکه به بیت المقدس می باشد.

معراج: معراج از عروج به معنای بالارفتن است و مراد از آن بالا رفتن نبی کریم از طرف شب به آسمانها میباشد. مطابق به اخبار وارده، رسول اکرم توسط براق و به همراهی جبرئیل امین اول از مکه به بیت المقدس و سپس از آنجا به آسمانها عروج کرد و به ملاقات پروردگار متعال مشرف گردید.

واقعهٔ اسراء در قرآن کریم بطور واضح تذکر یافته و واقعهٔ معراج اشارتاً ذکر شده است. چنانچه الله ﷺ می فرمایند:

﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ الْمُسْجِدِ الْخَرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُبْرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ البَصِيرِ ﴾ (سورة بنى اسرائيل)

ترجمه: پاک است آنکه ببرد بندهٔ خود را شبی از مسجد حرام بسوی مسجد اقصی که مبارک گرداندیم پیرامون آنرا تا بعض نشانههای خود را به او بنماییم. هر آئینه اوست شنوای بینا. هر دو واقعهٔ اسراء و معراج در احادیث بطور واضح و صریح تذکر یافته است. (۱)

سفر معراج و اسراء طور حقیقی با روح و بدن به بیداری انجام یافته است. امام طحاوی میگوید: معراج حق است، نبی کریم از طرف شب، با روح و بدن به آسمان سفر نموده و از آنجا تا بلندترین جایی که الله خواسته بود، صعود کرد و خداوند به وی وحی فرمود.

#### حكم ايمان به اسراء و معراج

چون حادثهٔ اسراء صراحتاً در قرآن کریم ثابت شده، لذا ایمان به آن فرض بوده و منکر آن کافر میشود و اما معجزهٔ معراج با احادیث مشهور ثابت گشته، لذا منکر آن کافر نمی شود، اما مبتدع و گمراه می شود.

۱- حدیث حضرت انس - در صحیح مسلم

# ارزیابی

۱- معنى قرب و بعد بنده به الله تعالى چيست؟

۲ آیا کیفیت معنی قرب و بعد به الله تعالی را ما فهمیده میتوانیم؟

۳- حکم انکار از اسراء و معراج چیست؟

# کارخانه گی

با استناد به قرآن کریم و احادیث نبوی، در مورد اسراء و معراج یک مقاله بنویسید.

### علامات قيامت

وخروجُ الدجالِ، ويأجوجٍ، ومأجوجٍ، وطلوعُ الشمسِ من مغرِبها، ونزولُ عيسى عليه السلام من السماءِ، وسائرُ علاماتِ يومِ القيامةِ على مَا وَرَدَت بهِ الأخبارُ الصحيحةُ حقٌ كائنُ، والله تعالى يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

ترجمه: خروج دجال و خروج يأجوج و مأجوج.

و طلوع آفتاب از جانب مغرب.

و نزول حضرت عيسى عليه السلام از آسمان.

و ساير علامات قيامت كه در احاديث صحيحه آمده حق، ثابت و واقع شدني است.

و خداوند كسى را بخواهد به راه مستقيم هدايت ميكند.

#### شرح

در این درس امام ابوحنیفه چند علامت از علامات بزرگ قیامت را ذکر کرده که عبارت است از: خروج دجال و یأجوج و مأجوج و بر آمدن آفتاب از جانب مغرب و نزول حضرت عیسی المیالی از آسمان. اما در بارهٔ سایر علامات به اشاره اکتفا نموده است.

#### ۱- خروج دجال

دجال از "دجل" گرفته شده که به معنای خلط و تلبیس میباشد و چون دجال حق را با باطل خلط مینماید، لهذا به این اسم نامیده شد. راجع به بر آمدن دجال احادیث صحیح آمده است که قبل از قیامت خروج می کند و خروج وی یکی از نشانه های بزرگ رستاخیز میباشد. حذیفه هاز رسول الله ها روایت میکند که فرمودند:

﴿إِنَّ الدَّجَّالَ يَخْرُجُ وَإِنَّ مَعَهُ مَاءً وَنَارًا فَأَمَّا الَّذِي يَرَاهُ النَّاسُ مَاءً فَنَارُ تُحْرِقُ وَأَمَّا الَّذِي يَرَاهُ النَّاسُ نَارًا فَمَاءُ بَارِدٌ عَذْبُ فَمَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَلْيَقَعْ فِي الَّذِي يَرَاهُ نَارًا فَإِنَّهُ مَاءُ عَذْبُ طَيِّبُ».(١)

ترجمه: هر آیینه دجال می برآید در حالی که آب و آتش در اختیارش قرار دارد، چیزیکه مردم آنرا به می بینند آن در حقیقت آتش سوزنده است و چیزیکه مردم آنرا به شکل آتش می بینند آن در حقیقت آب سرد و شیرین است؛ پس اگر کسی از شما این حالت را مشاهده کرد پس خود را در آنچه که در نظرش آتش می آید بیندازد؛ زیرا آن آب شیرین گوارا و یاک است.

### ٢- خروج يأجوج و مأجوج

یأجوج و مأجوج نام دو قبیله است که در شرق کرهٔ زمین موقعیت داشتند و باعث فتنه و فساد زیاد گردیدند. ذوالقرنین در مقابل آنها دیوار ساخت و ایشان را در آن مسدود نمود و از گسترش و پیشروی ایشان جلوگیری کرد. بالآخره آنها نزدیک قیام قیامت بار دیگر ظهور می کنند و در زمین فساد می اندازند؛ اما توسط دعای حضرت عیسی علیه السلام نابود می شوند. علما می گویند که یأجوج و مأجوج از اولاد یافث ابن نوح می باشند.

### ٣- نزول حضرت عيسي للسِّكُ ا

حضرت عیسی المبتلاً یکی از انبیای اولو العزم بود که بطور خارق العاده و بدون پدر از رحم مریم عذرای (۲) بتول، به دنیا آمد و در میان بنی اسرائیل به پیغمبری مبعوث گردید؛ اما پس از سه سال از بعثتش یهودیان به همکاری رومیان که در آن زمان در فلسطین حاکم بودند، قصد جان او کردند و خواستند که او را به قتل رسانند، اما خداوند او را از مکر و کید ایشان نجات داده به آسمان برد و اکنون ایشان در آنجا بسر می برند. حضرت عیسی علیه السلام در نزدیک قیامت و بعد از خروج دجال نزول می نماید. دجال را می کشد و صلیب را می شکند و با همکاری حضرت مهدی و سایر مؤمنان دین اسلام را در سراسر کرهٔ زمین حاکم می سازد.

۱- صحیح مسلم - (۸ / ۱۹۶)

۲- عذرا: دوشیزهٔ باکره، بتول: کسی که خود را وقف عبادت و نیایش پروردگار کرده باشد.

#### ۴- طلوع آفتاب از جانب مغرب

این نخستین علامهٔ ویرانی دنیا و یکی از نشانه های بزرگ قیامت است که در احادیث صحیح تذکر یافته است. علاوه بر آنچه ذکر شد، علامات دیگری هم دال بر آمدن قیامت و جود دارد که ذیلا برای آن اشاره میکنیم:

- ۵- آمدن یک نوع گرسنگی و قحطی
  - ۶- خروج حضرت مهدی
- ٧- بر آمدن دابة الارض: حيواني كه بطور خارق العاده با مردم سخن مي گويد.
  - ٨- خسف (فرو رفتگي)هاي سه گانه در زمين.
- ۹- آتشی که مردم را به محشر جمع مینماید و این آخرین نشانه از نشانههای بزرگ قیامت است. (۱)

# ارزیابی

- ۱- معنی دجال چیست و دجال کیست؟
- ۲- یأجوج و مأجوج را که از علامات بزرگ قیامت است معرفی کنید.
- حضرت عیسی ایشا بعد از نزول از آسمان کدام کارهای مهم را انجام می دهد؟
  - ۴- شش علامه از علامات بزرگ قیامت را اجمالاً ذکر نمایید.

## کارخانه گی

راجع به علایم قیامت یک مقاله بنویسید و حدیث حضرت حذیفه راهم با ترجمه در آن بیاورید.

١- عقدالفرايد ٣,٥ شرح عقيدة الطحا وية صفحه ٣٣۴



### نواقض ايمان

در درسهای گذشته، ارکان و اساسات ایمان را شناختیم.

اکنون لازم است تا نواقض و یا شکننده های ایمان را نیز بشناسیم تا از آن اجتناب نموده خود و دیگران را از آن محافظت نماییم.

#### اول- كفر

کفر در لغت بمعنای پوشانیدن است، کفر را به خاطری کفر گفته اند که در آن حق پوشانیده می شود و در اصطلاح شرعی کفر ضد ایمان است. کفر انواع مختلف دارد:

- ۱- کفر تکذیب: آن عبارت است از دروغ پنداشتن همه و یا برخی از آنچه که رسول
   اکرم از نزد خدا آورده است.
- ۲- کفر استکبار: کفر کسی که حقانیت اسلام را میداند و اوامر خدا و رسول را انکار نمی کند، اما در اثر تکبر و خود بزرگ بینی از آن اعراض می کند و رو می گرداند، مانند کفر ابلیس.
- ۳- کفر انکار: انکار کردن از احکامی که رسول الله باخود آورده است یا انکار برخی
   از آن.
- ۴- کفر شک: شک نمودن در آنچه که نبی کریم ﷺ بما آورده یا شک کردن در برخی از آن.

### دوم - شرك

شرک، ضد توحید است و آن عبارت است از اینکه آدم، کسی را یا چیزی را در ذات یا صفات یا افعال و یا عبادت پروردگار شریک سازد؛ مثلا به این باور باشد که در کائنات چندین پروردگار و متصرف و خالق وجود دارد، یا به برخی از اشخاص و ذوات صفاتی را نسبت دهد که جزء صفات پروردگار جهان محسوب می شود؛ مانند: روزی دادن، عزیز و ذلیل کردن، دانستن غیب، شفا دادن و غیره. یا تعظیم به حد پرستش در برابر غیر الله، یا از غیر

الله در امور ما فوق اسباب طلب استعانت نمودن، یا در برابر غیر الله نیایش کردن و ... الله تعالی می فرمایند: ﴿وَاعْبُدُواْ الله وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَیْئًا وَبِالْوَالِدَیْنِ إِحْسَانًا ﴾ (سورهٔ نساء: ۳۶) ترجمه: وبپرستید خدا را و شریک او مقرر مکنید چیزی را وبه پدر و مادر نیکو کاری کنید. سوم – ارتداد

ارتداد عبارت است از ترک کردن دین اسلام و عوض آن دین دیگری برگزیدن و یا از ضروریات (احکام قطعی) دین؛ مانند: نماز، روزه، زکات، جهاد وغیره انکار کردن. الله تعالی در مورد مرتد می فرماید:

﴿ وَمَن يَرْ تَلِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرُ فَأُوْلَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُوْلَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (سوره بقره: ٢١٨)

ترجمه: و هر کسی از شما که از دین خود برگردد و در حالی که کافر است بمیرد چنین کسان کارهایشان در دنیا و آخرت ضایع و باطل گردیده و آنان اهل دوزخ اند و در آن همیشه می مانند.

#### چهارم – نفاق

نفاق آنست که شخص در ظاهر مسلمان؛ اما در دل کافر باشد. نفاق نیز نوعی از کفر بوده منافق کافر محسوب می گردد؛ اما بخاطر عدم اظهار کفر، احکام ظاهری یی که بر کافران جاری می شود، بر وی جاری نمی گردد.

## ارزیابی

- ۱- انواع کفر را ذکر کنید.
- ۲- شرک را تعریف کنید.
- ۳- ارتداد چرا از نواقض ایمان است؟
- ۴- نفاق چیست و منافق در شریعت اسلامی چه حکم دارد؟

# کارخانه گی

در مورد نواقض ايمان يك مقالهٔ كوتاه بنويسيد.

## آثار و ثمرات ایمان در زندگی

ایمان تنها یک معرفت ذهنی و باور قلبی نیست؛ بلکه باید آثار و ثمرات عملی آن در زندگی فردی و اجتماعی مؤمنان ظاهر گردد. زمانی که درخت ایمان در دل کسی ریشه می دواند، حتماً ثمرات و میوه های شیرین آن به شکل اعمال صالحه و اخلاق کریمه در زندگی عملی وی ظاهر می گردد.

هدف اصلی مؤمن به دست آوردن ثمرات ایمان است. برخی از ثمرات ایمان قرار ذیل است:

۱\_ایمان به الله ﷺ و شناخت اسما و صفات او در دل مؤمن نسبت به پروردگار متعال، محبت و خوف ایجاد می کند. بنده در برابر صفات جمال الهی سرشار از عشق و محبت می شود و در برابر صفات جلال او لبریز از ترس و خشیت می گردد و در نتیجه خود را به طور کامل به خدا تسلیم می کند و از قید محبتهای زودگذر و از تعلقات مادی و دنیوی حقیر و ناپایدار رها می شود، ترس و هیبت غیر الله از دلش زدوده می شود و بالآخره یک انسان آزاد، متوکل، مطمئن و در عین حال متواضع و فروتن بار می آید و به یک عنصر مفید و یک عضو صالح و شایستهٔ جامعه مبدل می گردد و سعادت دنیا و آخرت را کمایی می کند.

Y\_ایمان به غیبیات از قبیل ایمان به عالم فرشتگان و ایمان به عالم جنیات و ایمان به پیامبران و کتابهای آسمانی، افق دید آدمی را وسعت می بخشد و به او یک جهان بینی جامع و فراگیر می بخشد و او را با عوالم دیگر آشنا و خویشاوند می سازد. بنده با معرفت اینکه بندگان خدا در فرزندان آدم خلاصه نمی شود؛ بلکه فرشتگان بی شمار و جنیات و حتی همهٔ مخلوقات از جمادات گرفته تا نباتات و زنده جانها همه خاشع و خاضع آفریدگار عالم بوده او را به پاکی یاد می کنند، با این معرفت او خود را تنها نمی داند؛ بلکه جزئی می داند در یک جریان بزرگ و گسترده و همه گیر و عضوی در مجمع بی شمار صالحان و صدیقان و می داند که نهضت ایمان و ایمانداری جریان همیشهٔ تاریخ بوده از آدم تا خاتم و تا روز رستاخیز ادامه دارد و

سرانجام، پیروزی و کامیابی نصیب مؤمنان مخلص و انسانهای صالح، صادق و فداکار خواهد بود. با این باور در وی اعتماد به نفس پیدا می شود و روحیهٔ ایمانداری و بندگی خدا، در وی بیشتر از پیش تقویت می گردد.

۳\_ ایمان به آخرت باعث انجام کارهای نیک و خود داری از کارهای ناشایسته و زشت می شود؛ زیرا کسی که به آخرت ایمان دارد و به علم مطلق و عدالت مطلق پروردگار باور دارد، می داند که هیچ کاری چه کوچک و چه بزرگ، در کارگاه هستی، ضایع نمی گردد و هر کس مطابق به نیت و عمل خود، پاداش نیک و یا بد خود را اخذ خواهد کرد. ﴿فَمَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا یَرَهُ \* وَمَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا یَرَهُ \*.

و اینجاست که در قلبش نسبت به انجام اعمال نیک شوق و رغبت و نسبت به انجام کارهای زشت ترس و نفرت پیدا می شود.

4\_ ایمان به قضا و قدر باعث رضامندی بر فیصله های الهی گردیده موجب می شود که انسان حوادث ناگوار و مصیبت های تلخ را با جبین گشاده استقبال کند و در پیروزیها و گشایش ها هم از خود نرود و خدا را فراموش نکند؛ زیرا او می داند که هر چه در این دنیا رخ می دهد بدون اراده، تدبیر و قضا و قدر پروردگار صورت نمی گیرد و چون پروردگار متعال، در عین قدرت و توانایی، حکیم، رحیم و عادل مطلق نیز هست؛ پس هر چه که او فیصله می کند مطمئناً به نفع بندگان خواهد بود؛ چنانچه الله تعالی می فر ماید:

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَّبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ (٢٢) لِكَيْلَا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ خُتَالٍ فَخُور﴾ (سورة حدید: ٢٣)

ترجمه: هیچ مصیبتی در زمین و در جانهایتان نمی رسد مگر اینکه قبل از خلقت در لوح محفوظ (موجود) است، بی گمان این بر خدا آسان است (این را بدانید) تا هرگز بر آنچه از دست شما می رود دلتنگ نشوید و به آنچه به شما می رسد، دلشاد نگردید و خداوند هیچ متکبر خود ستایی را دوست ندارد.

الله تعالى براى همه ما و شما توفيق بندگى خويش عنايت فرمايد و از ثمرات ايمان بهرمند

## گرداند. ﴿إِنَّهُ كَرِيمٌ قَرِيبٌ مُجِيبٌ الدَّعَوَاتِ﴾.

# ارزیابی

١. تأثير عملي ايمان به اسما و صفات باري تعالى را بنويسيد.

۲. ایمان به غیبیات چه تأثیری می تواند در زندگی عملی مؤمنان داشته باشد؟

۳. ثمرهٔ عملی ایمان به آخرت را بنگارید.

۴. ایمان به قضا و قدر چه نقشی در زندگی ما دارد؟



شاگردان در مورد آثار و ثمرات ایمان یک مقاله بنویسند که از ده سطر کم نباشد.