



# ملي سرود

داعزت دهرافغان دی داعزت دهرافغان دی کور د تورې هر بچی یې قهرمان دی و کور دی د بلوڅو د ازبکو هزاره وو د ترکمنو د تاجکو گوجر دي پامیریان، نورستانیان قزلباش دي هم ایماق، هم پشه بان تل ځلیږي لکه لمر پر شنه آسمان د آسیا به لکه زړه وي جاویدان د آسیا به لکه زړه وي جاویدان و دی رهبر وایوالله اکبر وایوالله اکبر

دا وطن افغانستان دی کور د سولې کور د تورې دا وطن د ټولو کور دی د پښتون او هـزاره وو ورسره عرب، گوجر دي براهوي دي، قزلباش دي دا هيـواد به تل ځليږي په سـينه کې د آسـيا به نوم د حق هـو دی رهبر





# اسلامي ښوونه او روزنه

لسم ټولگی

د چاپ کال: ۱۳۹۸ ه .ش.



# د کتاب ځانگړتياوې

\_\_\_\_\_

مضمون: اسلامی ښوونه او روزنه

مؤلفین: د تعلیمی نصاب د اسلامی زده کړو برخی د درسی کتابونو مؤلفین

اډيټ کوونکي: د پښتو ژبې د اډيټ ديپارتمنت غړي

ټو**لگي:** لسم

د متن ژبه: پښتو

انکشاف ورکوونکی: د تعلیمي نصاب د پراختیا او درسي کتابونو د تألیف لوی ریاست

خپروونکی: د پوهنې وزارت د اړیکو او عامه پوهاوي ریاست

**د چاپ کال: ۱۳۹۸** هجري شمسي

د چاپ ځای: کابل

چاپخونه:

بربښنالیک پته: curriculum@moe.gov.af

\_\_\_\_\_

د درسي کتابونو د چاپ، وېش او پلورلو حق د افغانستان اسلامي جمهوريت د پوهنې وزارت سره محفوظ دی. په بازار کې يې پلورل او پېرودل منع دي. له سرغړوونکو سره قانوني چلند کيږي.

#### د پوهنې د وزير پيغام

#### اقرأ باسم ربك

د لوى او بښونكي خداى ﷺ شكر په ځاې كوو، چې موږ ته يې ژوند رابښلى، او د لوست او ليک له نعمت څخه يې برخمن كړي يو، او د الله تعالى پر وروستي پيغمبر محمد مصطفى ﷺ چې الهي لومړنى پيغام ورته (لوستل) و، درود وايو.

خُرنگه چې ټولو ته ښکاره ده ۱۳۹۷ هجري لمريز کال د پوهنې د کال په نامه ونومول شو، له دې امله به د گران هېواد ښوونيز نظام، د ژورو بدلونونو شاهد وي. ښوونکی، زده کوونکی، کتاب، ښوونځی، اداره او د والدينو شوراگانې د هېواد د پوهنيز نظام شپږگوني بنسټيز عناصر بلل کيږي، چې د هېواد د ښوونې او روزنې په پراختيا او پرمختيا کې مهم رول لري. په داسې مهم وخت کې د افغانستان د پوهنې وزارت د مشرتابه مقام، د هېواد په ښوونيز نظام کې د ودې او پراختيا په لور بنسټيزو بدلونونو ته ژمن دی.

له همدې امله د ښوونيز نصاب اصلاح او پراختيا، د پوهنې وزارت له مهمو لومړيتوبونو څخه دي. همدارنگه په ښوونځيو، مدرسو او ټولو دولتي او خصوصي ښوونيزو تأسيساتو کې، د درسي کتابونو محتوا، کيفيت او توزېع ته پاملرنه د پوهنې وزارت د چارو په سر کې ځای لري. موږ په دې باور يو، چې د باکيفيته درسي کتابونو له شتون پرته، د ښوونې او روزنې اساسي اهدافو ته رسېدلي نشو.

پورتنيو موخو ته د رسېدو أو د اغېزناک ښوونيز نظام د رامنځته کولو لپاره، د راتلونکي نسل د روزونکو په توگه، د هېواد له ټولو زړه سواندو ښوونکو، استادانو او مسلکي مديرانو څخه په درناوي هيله کوم، چې د هېواد بچيانو ته دې د درسي کتابونو په تدريس، او د محتوا په لېږدولو کې، هيڅ ډول هڅه او هاند ونه سپموي، او د يوه فعال او په ديني، ملي او انتقادي تفکر سمبال نسل په روزنه کې، زيار او کوښښ وکړي. هره ورځ د ژمنې په نوي کولو او د مسؤوليت په درک سره، په دې نيت لوست پيل کړي، چې د نن ورځې گران زده کوونکي به سبا د يوه پرمختللي افغانستان معماران، او د ټولنې متمدن او گټور اوسېدونکي وي.

همداً راز له خوږو زده کوونکو څخه، چې د هېواد ارزښتناکه پانگه ده، غوښتنه لرم، څو له هر فرصت څخه گټه پورته کړي، او د زده کړې په پروسه کې د ځیرکو او فعالو گلډونوالو په توگه، او ښوونکو ته په درناوي سره، له تدریس څخه ښه او اغېزناکه استفاده وکړي.

په پای کې د ښوونې او روزنې له ټولو پوهانو او د ښوونيز نصاب له مسلکي همکارانو څخه، چې د دې کتاب په ليکلو او چمتو کولو کې يې نه ستړې کېدونکې هلې ځلې کړې دي، مننه کوم، او د لوی خدای ﷺ له دربار څخه دوی ته په دې سپيڅلې او انسان جوړوونکې هڅې کې بريا غواړم.

د معياري او پرمختللي ښوونيز نظام او د داسې وُدان افغانستان په هيله چې وُگړي ېې خپلواک، پوه او سوکاله وي.

> د پوهنې وزير دکتور محمد ميرويس بلخي

# د موضوعاتو فهرست د عقایدو برخه

| ١  | لومړي لوست: د عقايدو علم                                 |
|----|----------------------------------------------------------|
| ٤  | دويم لوست: د الله تعالى پر وجود ايمان                    |
| ٧  | دریم لوست: د الله تعالی وحدانیت (یو والی)                |
| ٩  | څلورم لوست: د الوهيت توحيد                               |
| ١٣ | پنځم لوست: د الله تعالى نومونه او صفات                   |
| ١٧ | شپږم لوست: د الله تعالى د نومونو شمېر او د صفتونو ډولونه |
| ۲۱ | اووم لوست: د الله تعالى ذاتى صفتونه (۱)                  |
| ۲٤ | اتم لوست: د الله تعالى ذاتي صفتونه (۲)                   |
| ۲۷ | نهم لوست: کلام د الله تعالی صفت دی                       |
| ۳۰ | لسم لوست: پر ملائکو ایمان                                |
| ۳٤ | يوولسم لوست: د حديثو برخه                                |
| ۳۵ | يورد                                                     |
| ٣٩ | ديارلسم لوست: په چارو کې تدبير                           |
| ٤٢ | کوارلسم لوست: د سولي اهميت                               |
| ٤٥ | •                                                        |
| ٤٨ | پنځلسم لوست: په کارونو کې آسانتيا                        |
| ٥١ | شپارسم لوست: د ظلم مخنیوی                                |
| ٥١ | اوولسم لوست: د غضب درملنه                                |
|    | اتلسم لوست: غوره خلک                                     |
| ۵٦ | نولسم لوست: د ايمان خصلتونه                              |
| ٦٠ | شلم لوست: تعصب                                           |
| ٦٤ | يو ويشتم لوست: د مؤمن شان (حالت)                         |
| ٦٩ | دوه ویشتم لوست: پر تکلیفونو صبر                          |
| ٧٣ | درويشتم لُوست: د مسلمان حقوقونه                          |
| ٧٧ | درویشتم لوست: دوه مخی                                    |
| ۸١ | عديم ، و<br>څلور و بشتم لوست: د خوب آداب                 |

| ۸٥  | د فقهي برخه                                           |
|-----|-------------------------------------------------------|
| ለጓ  | پنځه وٰیشتم لوست: اسلام د ژوندانه نظام                |
| ۸۸  | شپږ ویشتم لوست: د اسلام اقتصادي نظام                  |
| ٩٠  | اووه ويشتم لوست: د اسلامي اقتصاد ځانگړتياوې           |
| 97  | اته ويشتم لوست: د اسلامي اقتصاد ښيگنيې                |
| ٩٤  | نهه ویشتم لوست: د میراث د علم اساسات                  |
| ٩٧  | دېرشم لوست: د ميراث په هکله قرآني لارښوونې (١)        |
| 99  | يو دېرشم لوست: د ميراث په هکله قرآني لارښوونې (٢)     |
| 1.1 | دوه دېرشم لوست: د ميراث په هکله قرآني لارښوونې (٣)    |
| 1.4 | درې دېرشم لوست: ذوي الفروض او د هغوی برخې             |
| 1.7 | څلور دېرشم لوست: د ښځينه ذوي الفروضو احوال            |
| 1.9 | پنځه دېرشم لوست: عصبات                                |
| 111 | شپږ دېرشم لوست: د برخو (سهمونو) مخرجونه               |
| 114 | اووه دېرشم لوست: عول                                  |
| 110 | اته دېرشم لوست: د عددونو ترمنځ تماثل، تداخل، توافق    |
| 117 | نهه دېرشم لوست: تصحيح                                 |
| 119 | څلوېښتم لوست: د وارثانو تر منځ د متروکې د تقسيم طريقه |
| 171 | يو څلوېښتم لوست: تخارج                                |
| 174 | دوه څلوېښتم لوست: رد                                  |
| 170 | درې څلوېښتم لوست: جهاد                                |
| ١٢٨ | څلور څلوېښتم لوست: د جهاد لاسته راوړنې                |
| ١٣١ | پنځه څلوېښتم لوست: څوک په جهاد مکلف دي؟               |
| 144 | شپږ څلوېښتم لوست: د اسلام له نظره د جهاد ډولونه       |
| ١٣٧ | اووه څلوېښتم لوست: سوله او احكام يې                   |
| 144 | اته څلوېښتم لوست: د ذمې عقد (تړون)                    |
|     | •                                                     |

#### لومرى لوست

# د عقایدو علم

### شرعي احکام په عمومي ډول په دوو برخو وېشل شوي دي

1- عملي احكام: هغه دي چې د اعمالو په كيفيت پورې اړه لري كوم چې د بدن د غړو په واسطه سرته رسېږي او فرعي احكام هم ورته ويل كېږي، لكه: د لمانځه فرضيت، د زنا حرام والى او داسى نور.

Y- اعتقادي احكام: هغه دي چې عقيدې پورې اړه لري، د زړه اعمال دي، د بدن په ظاهري غړو نه تر سره كېږي او اصلي احكام هم ورته وايې، لكه: د الله تعالى په وجود، وحدانيت، د آخرت په ورځ او داسې نورو باور كول.

د لومړي ډول احکامو علم ته د شریعت احکام او فقهې علم ویل کېږي او دویم ډول علم ته د توحید، صفاتو او عقایدو علم ویل کېږي چې موږ دلته له دغه دویم ډول علم څخه بحث کوو.

#### د عقایدو تعریف

عقاید د عقیدې جمع ده، عقیده په لغت کې کلک تړلو ته وایبې او د اسلامي علومو په اصطلاح کې په دوو معناوو راغلې ده.

لومړى: د الله تعالى د قديم ذات په وحدانيت او پر ټولو هغو لارښوونو چې محمدﷺ د الله تعالى له لوري انسانانو ته رسولى، كلك ايمان او باور لرل.

دويم: هغه قضايا او جملې چې د مؤمن له څيزونو څخه بحث کوي.

#### د تعریف شرح

عقیده کلکو تړلو ته وایې او عقاید په دې نامه سره، ځکه یادېږي چې انسان هـم پـه هغـه څه چې عقیده لري خپل زړه تړي او کلک یقین ورباندې کوي،خو دا یقین بایـد دومـره غښتلی او پوخ وي چې هېڅ ډول شک او شبهه پکې ځای ونه لري، ځکه عقیده په عربي ژبه کې پوخوالي او ټینگښت ته وایي، سست باور عقیده نه گڼل کېږي.

فعاليت: لاندې پوښتنو ته ځواب وواياست او هم د عقيدې د لفظ لـومړۍ او دويمـه معنـا پکي وټاکئ:

١- په الله تعالى عقيده لرل څه حکم لري؟

٢ـ تاسې ته عقيده په يوې اونۍ کې څو ساعته تدريس کيږي؟

### د عقایدو د علم موضوع

د عقایدو د علم موضوع د الله تعالی ذات، صفات او د پیغمبر رسالت دی چې په هغه کې په ملایکو، آسماني کتابونو، انبیاوو، د آخرت په ورځ، حساب، جنت، جهنم او د خیر او شر په تقدیر ټولو ایمان لرل شامل دي.

#### د عقایدو د علم غرض

د عقایدو د علم غرض او گټه په دنیا او آخرت کې د انسان بریالیتوب او نېک بختي ده، هغه څوک چې د الله تعالی په کتاب او د هغه د پیغمبر په سنتو په سمه توگه بـاور ولـري او پیروي یی کوي، هېڅکله به نه په دنیا او نه په آخرت کې ناکام شي.

د دې علم په زده کړه د انسان عقیده سمیږي او حقیقتونه د ځان، کایناتو او خپل خالق په هکله په رښتینی بڼه پېژنی.

فعالیت: زده کوونکي دې د عقایدو د علم د تعریف، موضوع او غرض په اړه بحث وکړي.

#### د عقایدو د علم نومونه

د عقايدو علم په نورو نومونو هم نومول شوى، لكه: د توحيد علم، اصول الدين، الفقه الاكبر، الإيمان.

فعالیت: زده کوونکي دې د اسلامي عقیدې د پېژندلو په اړه پـه خپلـو کـې سـره خبـرې وکړي.

#### د عقایدو د علم فضیلت او ارزښت

د عقایدو علم له نورو ټولو علومو څخه غوره او د شرف خاونـد دی، ځکه د هـر علـم شرف او فضیلت د هغه علم پر موضوع پورې اړه لري، د عقایدو د علم موضوع له شـرف

څخه ډکه موضوع ده چې هغه د الله تعالى ذات، اسماء، صفات، د هغه د وحدانيت، او پر بندگانو باندې د الله تعالى حقونه دي. همدارنگه پر انبياوو او ټولو هغو شيانو بانـدې علـم چې پر آخرت پورې تعلق لري.

#### د عقایدو د علم حکم

د عقایدو د علم زده کول فرض عینی او فرض کفایی دي.

فرض عيني: په اجمالي ډول پر هر مسلمان نارينه او ښځه بانـدې فـرض عـين دي چـې پـه ټولـو هغو شيانو باندې عام او مجمل ايمان راوړي چې رسول الله صلى الله عليـه وسـلم د الله تعـالى لـه لوري د هغوى خبر ورکړى دى، لکـه: پـه توحيـد، رسـالت، جنـت، دوزخ او د قيامـت پـه ورځ ايمان درلودل او د لمانځه، حج او روژې فرضيت ريښتيني گڼل او داسى نور.

فرض کفایې: په تفصیلي ډول د عقایدو د علم د دلایلو زده کول فرض کفایې دي. د مثال په ډول: په هغو آیتونو او حدیثونو بانـدې ځان پوهـول چې توحیـد، رسـالت، جنـت، دوزخ او د قیامت په ورځ ایمان درلودل او د لمانځه، حج او روژې فرضیت یې ثابت کړی وي.

**فعالیت:** زده کوونکي دې د عقایدو د علم د فضیلت او حکم په هکله نورو ته معلومـات ورکړي.



- ۱. عقیده د لغت او اصطلاح له مخی تعریف کړئ.
  - ۲. د عقایدو د علم موضوع څه شی ده؟
    - ٣. د عقایدو د علم غرض څه شي ده؟
  - ٤. دعقايدو علم څه اهميت لري؟ بيان يې کړئ.
    - ٥. د عقایدو د علم حکم بیان کړئ.

# 🛕 کورنۍ دنده

زُده کوونکي دې د علم په اړه يوه مقاله وليکي چې له لسو کرښو څخه کمه نه وي.

#### دويم لوست

# د الله تعالى پر وجود ايمان

ځمکه، آسمانونه او هغه څه چې په دې دواړو کې موجود دي آيا په خپله پيـدا شـوي او که داسي ذات وجود لري چې دغه موجودات يې پيدا کړي دي؟

د کایناتو دغه نظم چې هېڅ گډوډي پکې نه لیدل کېږي او په منظم شکل پـر مـخ ځـي آیا په خپل سر روان دي او که تنظیموونکی لري؟

## د الله تعالى د وجود دلايل

د الله تعالى پر وجود نقلي اوعقلي دلايل شتون لري چې ځينې يې په لاندې توگه بيانېږي:

## لومړی نقلي دليل

د الله تعالى د وجود د اثبات لپاره په قرآن كريم كې ډېر زيات دليلونه ذكر شوي، لكه: الله تعالى د البقرې په سورت كې داسې فرمايې: ﴿وَإِهَٰكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّمْنُ الرَّحِيمُ الله تعالى د البقرې په سورت كې داسې فرمايي: ﴿وَإِهَٰكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَهَ إِلَا هُو الرَّمْنُ الرَّحِيمُ ﴾ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاحْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَحَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٣ – ١٦٣]

**ژباړه**: او ستاسې معبود يو دی، له هغه پرته بل هېڅ معبود نشته، هغه ډېر مهربان او خورا بښونکی دی. د آسمانونو او ځمکې په پيدايښت، د شپې او ورځې په اوړېدو را اوړېدو او په هغو بېړيو کې چې خلکو ته د گټې وړ شيانو وړلو راوړلو لپاره په سمندر کې روانېږي او په هغو اوبو کې چې الله تعالى له آسمانه نازلې کړي دي، بيا په هغو سره مړه ځمکه را ژوندۍ کوي او په ځمکه کې يې هـر راز ساکښ موجودات خواره کړي دي او د بادونو په لگېدو او د آسمان او ځمکې تر منځ په اېل کړی شوې ورېځ کې د هغو خلکو لپاره د قدرت نښې نښانې دي چې له پوهې نه کار اخلي.

#### له پورتنيو مباركو آيتونو څخه د استدلال طريقه

دا آيتونه صراحتاً دلالت کوي چې ستاسې معبود يو دی، په رحمن او رحيم سره يې ستايلی دی او د يووالي لپاره يې د مخلوقاتو څخه ډول ډول دليلونه بيان کړي دي، دا

ټوله هستي چې د کوم نظم او قانون څخه پيروي کوي د دې هرو مرو ناظم او چلـوونکی شته، که نه، نو هر څه به گډوډ وای.

نو پورتني آيتونه، لکه: څرنگه چې نقلي دليل حسابېږي همـدا ډول عقلـي دليـل هـم گڼـل کيږي.

**فعالیت:** زده کوونکي دې د الله تعالی پر وجود باندې نور نقلي دلیلونه هم ذکر کړ*ي*.

### د الله تعالى پر وجود باندې عقلي دليل

ډېر زيات عقلي دلايل شته چې د الله تعالى پر وجود دلالت كوي، د بېلگې په توگه: هغه واقعه چې د امام ابوحنيفه (رح) او دهري تر منځ پېښه شوې وه، د الله تعالى د وجود د اثبات لپاره تر ټولو غوره دليل دى: له دهريانو څخه څو كسه امام ابو حنيفة (رح) ته راغلل او له ده څخه يې د الله تعالى د وجود په اړه پوښتنه وكړه، (د دوى نيت د امام ابو حنيفه (رح) په شك كې اچول وو) امام ابوحنيفه (رح) ورته وويل: زه په يوه ډېر حيرانوونكي كار بوخت يم. دوى وپوښتل هغه څه كار دى؟ ابو حنيفه (رح) ورته وويل: چا راته وويل: دلته يوه كښتى ده چې هېڅوك پكې نشته، په خپله په سيند كې چلېږي، د سوي، هيند په غاړه درېږي، په خپله سامان باروي، بيا په خپله سيده نورو ښارونو ته ځان رسوي، هلته خپل سامانونه په خپله كښته كوي، هر شى، لكه: خرما، جامې او داسې نور توكي بېل هلته خپل سامانونه په خپله كښته كوي، هر شى، لكه: خرما، جامې او داسې نور توكي بېل له خپلو همجنسو توكو سره ځاى پر ځاى كوي، هېڅ شى يو له بېل سره نه ترې گه بېړي، سره له دې چې په دې كې هېڅوك نشته، نه څوك شته چې هغه وچلوي او نه څوك شته چې هغه وچلوي او نه څوك شته چې هغې ته لارښوونه وكړي.

دوی وویل: نو آیا ته دا خبره منې؟ دا خبره، خو له لېوني پرته بل څوک نه قبلوي، ځکه کښتۍ له لرگي څخه جوړه شوې ده، نو څرنگه به لرگی په خپله حرکت وکړي؟ څرنگه به په خپله سامان بار کړي؟ په دې وخت کې امام ابو حنیفه (رح) دوی ته وویل: تاسې شخړه کوئ، په داسې حال کې چې تاسې په خپلو سترگو باندې دغه کاینات وینئ، دغه ستوري چې حرکت کوي چا پیدا کړي؟ لمر او سپورمۍ ته په دغه منظم ډول څوک حرکت ورکوي؟ دغه مخلوق چا په ځمکه کې خور کړی

دی؟ دغه ورېځ چا پیدا کړې ده؟ په پای کې دهري په پړ کېدو سره له نور بحث نـه تېـر شو او توبه یی وایستله.

همدارنگه نور ډېر عقلي دليلونه شته چې د الله تعالى پر وجود دلالت کوي او هر څه چې الله تعالى پيدا کړي د هغه پر وجود باندې دليلونه دي کله چې انسان په دغو مخلوقاتو کې فکر او سوچ وکړي، نو وايې: (رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ) [آل عمران: الره وايې: (ربه)! دا مخلوقات تا عبث (بې حکمته او بې گټې) نه دي پيدا کړي، پاکي ده تا لره (له ټولو عيبونو څخه) نو وساته موږ د دوزخ له اور څخه.

#### د الله تعالى ذات قديم دى

د الله تعالى ذات قديم دى، همېشه و او همېشه به وي، د ده د وجود ابتداء نشته، په دې اړه الله تعالى فرمايې: ﴿هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ ﴾ [الحدید: ۳] ژباړه: همغه لـومړی هـم دی او وروستی هم. یعني الله تعالى اول دی ابتداء نه لري او آخر دی انتهاء (پای) نه لري.

**فعالیت:** زده کوونکي دې د الله تعالی پر وجود باندې نور عقلي دلیلونه بیان کړي.

#### د الله تعالى پر وجود د ايمان حکم

د الله تعالى پر وجود ايمان (باور او يقين) لرل فرض دي كه څوك د الله تعالى لـه وجـود څخه منكر شي كافر دى.

# م پوښتنې

- ١. د كايناتو له شتون څخه د خالق ير وجود څنگه دليل نيسئ؟
  - ٢. د الله تعالى پر وجود باندې يو نقلي دليل ذكر كړئ.
  - ٣. د الله تعالى پر وجود باندې يو عقلى دليل ذكر كړئ.
    - ٤. په الله تعالى باندې ايمان څه حکم لري؟

# 👜 کورنۍ دنده

زده کوونکی دې د الله تعالی د وجود په اړه یوه مقاله ولیکي.

#### درېم لوست

# د الله تعالى وحدانيت (يو والي)

د ټولو مخلوقاتو پیدا کوونکی یوازې الله تعالی دی. په ذات، نومونو او صفاتو کې شریک او ساری نه لري، د هېچا مرستې ته اړ ندی، بلکې ټول مخلوقات ده ته اړ او محتاج دي.

#### د توحید تعریف

توحيد يو گڼلو ته وايې او په اصطلاح کې د الله تعالى يو گڼل توحيد بلل کېږي. '

#### د تعریف شرح

د الله تعالى توحيد دا معنا لري چې الله تعالى په ذات او صفاتو كې ځانگړى دى او له هغه سره سارى او شريك نشته.

#### د توحید ډولونه

د الله تعالى توحيد په درې ډوله دى:

د ربوبیت توحید.

د الوهيت توحيد.

د نومونو او صفاتو توحید.

فعاليت: زده کوونکي دې د الله تعالى د توحيد په هکله يو له بل سره خبرې وکړي.

#### د ربوبیت توحید

د ربوبیت توحید په دې عقیده لرل دي چې د مخلوقاتو پیداکوونکی، رزق ورکوونکی، تدبیر نیوونکی، عزت او ذلت ورکوونکی، خیر او شر رسوونکی او په ټولو مخلوقاتو کې له اسبابو پر ته متصرف او واکدار یوازی یو الله تعالی دی.

نو يوازې الله تعالى خالق او مالک دى. له اسبابو پورته مرسته يوازې له الله تعالى څخه غوښتل کېږي، په ټول عالم کې يوازې الله تعالى له اسبابو پرته تصرف کوي، مخلوقات په خلقت او پايښت کې ټول الله تعالى ته محتاج دي، الله تعالى د عالم د نظام په چلولو کې د هېچا مرستى ته اړتيا نه لري.



١ - شرح العقيدة الطحاوية - - (١ / ٨)

#### د ربوبيت د توحيد د اثبات دليلونه

الله ﷺ فرمايلي دي: ﴿ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٦٢] ژباړه: الله تعالى د هر شي هستوونكي دي.

همدا راز فرمايي: ﴿وَقُلِ الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الذُّلِّ وَكَبِّرَهُ تَكْبِيرًا﴾ [الإسراء: ١١١] **ژباړه**: او ووايه ټوله ثنا او ستاينه هغه خداى لـره ده چې هغه نه څوک په زوى ولۍ سره نيولى، نه پـه پادشـاهۍ کـې څوک شـريک ورسـره شته، نه يې د بې وسۍ له امله ملا تړى شته او پوره لويي يې بيان کړه.

د ربوبیت د توحید غوښتنه دا ده چې باید هر ډول عبادت، زاري اوفریاد، د مرستې آواز، ټول دنیوي او اخروي حاجتونه له الله تعالی څخه وغوښتل شي، ورسره د نورو متصرفینو او مرستندویانو له نیولو څخه په کلکه ډډه وشي، ځکه چې یوازې الله تعالی د هر ډول عبادت اوبندگۍ لایق دی.

همدارنگه الله تعالى فرمايي: ﴿وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يَمْسَسْكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الأنعام: ١٧] **ژباړه**: كه الله تاته كوم تكليف در ورسوي، نو له هغه نه پرته بل څوك نشته چې تا له تكليف څخه وژغوري، كه هغه ذات تا ته كومه ښيگڼه او گټه در واړوى، نوهغه په هر څه قادر ذات دى.

په بل ځای کې فرمايي: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِيّ قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُوْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦] **ژباړه**: او ای پیغمبره! زما بندگان که له تا نه زما په اړه پوښتنه وکړي، نوهغوی ته ووایه چې زه ورته ډېر نژدې یم، بلونکی چې کله ما وبلي زه د هغه بلنه اورم، نو هغوی ته ښايي چې زما بلنې ته لبیک ووایي، او پـر مـا ایمـان راوړي، تـه دا خبره هغوی ته واوروه، کېدای شي چې هغوی سمه لار ومومي.

فعاليت: زده کوونکي دې د ربوبيت د توحيد د اثبات په اړه عقلي دليلونه بيان کړي.

# م پوښتنې

- ١. توحيد تعريف كړئ!
- ۲. توحید په څو ډوله دی؟
- ٣. د ربوبيت له توحيد څخه مراد څه دی؟
- ٤. د ربوبيت پر توحيد باندې نقلي دليل ذکر کړئ.

#### مخلورم لوست

## د الوهيت توحيد

- آيا پرته له الله تعالى څخه بل څوک د عبادت وړ شته؟
  - بنده باید له چا څخه مرسته وغواړی؟
    - چا ته د عجز سر ښکته کړي؟

#### د الوهيت تعريف

اله معبود ته وایې. الوهیت مصدر او د الله تعالی صفت دی، د الوهیت د توحیـد معنـا دا ده چې یوازې الله تعالی معبود دی او په معبودیت کې شریک نه لري.

#### د تعریف شرح

د عبادت وړ يوازې الله تعالى دى. يوازې الله تعالى تـه بايـد د عجـز سـر ښـکته شـي، امـر يـې ومنل شـي او له منهياتو څخه يې ځان وژغورل شي چې دا په حقيقـت کـې د الوهيـت توحيـد دى او د عبادت توحيد هم ورته وايي.

#### د الوهيت توحيد

د الوهيت توحيد په دې باندې عقيده لرلو ته وايې چې يوازې الله تعالى د عبادت وړ دى. عبادت په شرعى اصطلاح كې په دوو معناوو راغلى دى.

- ۱. په خاصه معنا: عبادت په خاصه معنا سره له لمانځه، روژې، زکات او حج څخه عبارت دی او همدارنگه نورې هغه چارې چې موخه ورڅخه یوازې د الله تعالی امر پر ځای کول وي او عادتي چارو پورې اړه ونه لري هم د عبادت په مفهوم کې داخلی دي.
- ۲. په عامه معنا: عبادت په عامه معنا سره دې ته ویل کېږي چې د ژوند په ټولو ډگرونو کې یوازې د الله تعالی امر ومنل شي، که هغه عبادت په خاصه معنا سره وي، که معاملات وي، که دکورني ژوند احکام وي او که پر امنیت، سیاست او اقتصاد پورې تړلی احکام وي.

يو انسان هلته موحد گڼل کېږي چې د ژونـد پـه ټولـو ډگرونـو کـې د الله تعـالى اطاعـت وکړي او ټول هغه عادتونه او نظريات چې د اسلام له سپېڅلي ديـن سـره مخـالف وي رد کړي.

#### د الوهيت د توحيد د اثبات دليلونه

په قرآن کريم او سنتو کې د الوهيت په توحيد باندې بې شمېره دليلونه شته چې يـو څـو يې په لاندې توگه بيانيږي.

قُرْآن كريم: الله تعالى په قرآن كريم كې فرمايې: ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ﴾ [البقرة: ٢٥٥] **ژباړه**: له الله، (هغه) ژوندي ابدي ذات پرته چې ټول كائنات يې تنظيم كړي دي، بل هېڅ خداى نشته.

په يو بل مبارک آيت کې الله تعالى فرمايې: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله عَمْدُ وَالله وَعَمْدُ وَالله وَعَمْدُ وَالله وَعَمْدُ وَالله وَعَمْدُ وَالله وَالله وَعَمْدُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَمْدُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَمْدُ وَاللّهُ وَلَّا لَا اللّهُ وَلَّا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلَّلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَاللّهُ وَلَّا إ

الله تعالى د الاخلاص په سورت كې فرمايې: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴾ [الإخلاص: ١، ٢]

**ژباړه**: اې پيغمبره! ووايه چې الله تعالى يو دى، الله تعالى بې نيازه دى چا ته اړ ندى. همدارنگه الله تعالى په يو بل آيت كې فرمايلي دي: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغُشْدُ مِنَ الْغُنْ فَهَرْ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْغُرْوَةِ الْوُثْقَى﴾ [البقرة: ٢٥٦]

**ژباړه**: د دین په چارو کې څه زور او مجبورول نشته، سمه خبره له غلطو مفکورو څخه جلا کړای شوې ده، اوس چې څوک له کوم طاغوت نه منکر شي او پر الله ایمان راوړي هغه یوه داسې کلکه اسره ونیوله چې هېڅکله ماتېدونکې نه ده.

د طاغوت تعریف: طاغوت هغه چا ته ویل کېږي چې د الله تعالی په مقابل کې یې پیروي کېږی، که هغه انسان وی او که بتان.

١ المعجم الكبير للطبراني - (١٢ / ٧)

وسلم ته راغلم او زما په غاړه کې له سرو زرو څخه جوړ شوی صلیب ځوړند و، رسول الله صلی الله علیه وسلم راته وفرمایل: ای عدي! له غاړې څخه دې دغه بت ایسته کړه ما هغه بوت ایسته کړ، وروسته بیا زه رسول الله صلی الله علیه وسلم ته ورغلم چې ده مبارک د براءت مبارک سورت تلاوت کاوه، نو دا آیت یې تلاوت کړ: (( دوی خپل عالمان او روحانیون له الله (چ) پرته خپل (خدایان) نیولي دي)) کله چې له تلاوت څخه فارغ شو، نو ما ورڅخه پوښتنه وکړه او ومې ویل: موږ خو د دوی عبادت نه کولو؟ رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل: آیا دوی به د الله تعالی حرام کړي شیان نه حرامول، تاسو به هغه شیان حرام گڼل؟ دوی به د الله تعالی حرام کړي شیان نه حلالول چې بیا به تاسو هغه حلال گڼل؟ ما ورته وویل همداسې خو وو، نو رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل: همدا د دوی عبادت کول دي.

حدیث شریف: د الله تعالی د الوهیت په توحید باندې ډېر زیات شمېر مبارک احادیث دلالت کوي چې د هغو له جملې څخه موږ دلته د جابر بن عبد الله گو روایت شوی حدیث ذکر کوو: رسول الله گو په حج کې تلبیه په لوړ آواز پیل کړه: «لَبَیْكَ، اللَّهُمَّ لَبَیْكَ، لَبَیْكَ لَا شَرِیكَ لَكَ ». ژباړه: په لوړ آواز پیل کړی، ستا اطاعت کوو، طاعت ولاړ یم تاته، اې الله (چ) په هغه څه کې چې تا پر موږ نازل کړي، ستا اطاعت کوو، ای هغه ذاته چې شریک او ساری نه لرې ستا اطاعت کوو، یقیناً چې ټولې ستاینې او نعمتونه یوازې تا لره دي او پاچاهي هم یوازې ستا ده، نشته شریک او سیال تا لره.

په همدې حدیث شریف کې جابر بن عبد الله گوایې: کله چې رسول الله گونهی ته خونهی ته وخونهی ته وخوت، مخ یې کعبې ته کړ، داسې یې وفرمایل: «لاَ إِلهَ إِلاَ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِیكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحُمْدُ وَهُوَ عَلَی کُلِّ شَیْءٍ قَدِیرٌ، لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ، أَنْجُزَ وَعْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلهُ الْحُدَابَ وَحْدَهُ »(۱) ژباړه: له الله تعالى پرته بل برحق معبود نشته، الله يو دى شریک نه لري، د عالم پاچاهي يوازې ده لره ده، غوره صفتونه ټول ده لره دي او دى په هر څه توانمن دى. له الله تعالى پرته بل برحق معبود نشته، هغه يو دى، خپله وعده يې پوره کړه (د مکې په فتحه کې، د کفارو په ماتولو او داسې نورو کې) یې د خپل بنده مرسته و کړه او په یوازې ذات یې کفري لښکرو ته ماتې ورکړه.

۱ - صحيح مسلم.

عقلي دليل: هرهغه څوک چې د الله تعالى په ربوبيت باور لري او وايي چې يوازې الله تعالى د دې مخلوق پيدا کوونکى او تدبير کوونکى دى، بل هېڅوک نه شي کولاى چې څه شى پيدا کړي، يا چا ته گټه او يا زيان ورسوي، نو لازمه ده چې په دې هم اقرار وکړي چې يوازې همدغه ذات د بندگى مستحق هم دى، بايد يوازې د ده بندگي وشي او يوازې د ده شکر ادا شي، د شيانو په تحليل او تحريم کې يوازې د ده اوامرو ته غاړه کېښودل شي.

**فعالیت:** زده کوونکي دې د الوهیت د توحید په هکله څو نور دلیلونه ذکر کړي.

#### د الوهيت د توحيد حکم

د الله تعالى د الوهيت په توحيد باندې ايمان او باور لرل فرض او منکر يې کافر دی.



- ١. الوهيت تعريف كړئ!
- ۲. د الوهيت توحيد څه ته وايي؟
- ٣. د الله تعالى د الوهيت د توحيد لپاره دليلونه ذكر كړئ!
  - طاغوت تعریف کړئ.
  - ٥. د الله تعالى د الوهيت د توحيد حكم څه دى؟

# 👜 کورنۍ دنده

زُده کوونکی دې د الله تعالی د الوهیت د توحید په اړه یوه مقاله ولیکی.

#### پنځم لوست

# د الله تعالى نومونه او صفات

الله تعالى د ښكلو نومونو خاوند دى، د الله تعالى په نومونو بانـدې پـه اجمـالي توگـه بـاور درلودل، د اسلامي عقيدې برخه ده او كه څوك پـه تفـصيلي توگـه وربانـدې وپـوهـيږي، الفاظ يې ياد كړي او په معنا يې ځان پوه كړي، نو د ستر اجر وړ گرځي.

#### د نومونو او صفاتو تعریف

اسماء د اسم جمع ده، اسم نوم ته وايي، د الله تعالى اسماء هر هغه لفظ ته ويل كيري چې په قرآن كريم او سنتو كې يې يادونه شوې وي او د الله تعالى په ذات دلالت وكړي، لكه: رحمان، رحيم، غفور، ودود او داسى نور.

صفات د صفت جمع ده، د الله تعالى صفات هغه د كمال معاني دي چې الله تعالى خپل ځان په قرآن كريم كې ورباندې ستايلى او د الله رسول په هغو، په خپلو ويناوو سره موصوف كړى وي، لكه: د علم، قدرت او ارادې صفتونه.

#### د نومونو ډولونه

د الله تعالى نومونه په دوه ډوله دى:

١ـ ذاتي نوم چې يوازې د الله تعالى په ذات دلالت كوي، هغه د (الله) كلمه ده.

۲ صفتي نومونه چې د الله تعالى په ذات او صفت دواړو دلالت كوي، لكه: قادر، عليم، حكيم، سميع او بصير.

#### د صفتي نومونو او صفاتو تر منځ توپير

د الله تعالى صفتى نومونه د هغه له صفاتو سره په معنا او شمېر كى توپير لري:

لومړى: په معنا كې توپير: لكه: پورته چې بيان شو صفتي نومونه د الله تعالى په ذات دلالت كوي سره له يو صفته، ځكه دا هر يو نوم د الله تعالى په ذات او په هغه پورې په قايم يو صفت دلالت كوي چې قادر په قدرت، عليم په علم، حكيم په حكمت، سميع په سمع او بصير په بصر د الله تعالى له ذات سره يو ځاى دلالت كوي، نو صفتي نوم په ذات او صفت دواړو دلالت كوى او صفت په يو څيزدلالت كوى.

دويم په شمېر کې توپير: د الله تعالى صفات د هغه له نومونو څخه زيات دي، ځکه هر صفتي نوم يو صفت په ځان کې لري، ځينې صفات د الله تعالى په افعالو پورې اړه لري، د افعالو نهايت او پاى نشته، د بېلگې په توگه: اخذ ( نيول)، تسخير (تابعدار گرځول)، امساک (بندول) او بطش (راگيرول، او حمله کول) او داسې نور د الله تعالى صفتونه دي، ځکه دا افعال په قرآن کريم کې الله تعالى ته ثابت دي، (۱) خو الله تعالى ته موږ د دې صفاتو پر بنسټ د آخِذ، مُسَحِّر، مُمُسک او باطِش نومونه نه شو ايښودلى، ځکه د الله تعالى اسماء توقيفى دى، له ځانه څوک نوم نه شى ورته اېښودلاى.

#### د الله تعالى د نومونو د اثبات دلايل

الله تعالى د ښو نومونو خاوند دى، د اثبات لپاره يې په قرآن كريم او نبـوي احـاديثو كـې ډېر زيات دلايل شته چې په لنډ ډول دلته ځينې له هغو څخه ذكر كېږي.

#### قرآن كريم

الله تعالى په قرآن كريم كې فرمايې: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ هِمَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلحِدُونَ فِي أَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ هِمَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٠]

**ژباړه**: او د الله تعالى ډېر ښه نومونه دي، نو په هماغو يې و بولئ، هغه خلک پرېږدئ چې د ده په نومونو کې کوږوالي کوي، دوی چې څه کوي د هغو بدله به مومي.

الله تعالى يه بل مبارك آيت كي فرمايي: ﴿ قُلِ ادْعُوا اللهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى﴾ [الإسراء: ١١٠] **رُباړه**: ورته ووايه: الله را وبولئ يا رحمان، هر يو چي رابولئ، نو د (الله) هغه ډېر ښه ښه نومونه دي.

دغه مبارک آیت دا په ډاگه کوي چې د الله تعالی نومونه ثابت دي او ټول په یوه الله تعالی دلالت کوي.

#### حدیث شریف

په يوه مبارك حديث شريف كي داسي راغلي دي: أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَمِعَ رَجُلًا يَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ بِأَنَّكَ أَنْتَ اللَّهُ الْأَحَدُ الصَّمَدُ الَّذِي لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوًا أَحَدٌ، وَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ بِأَنَّكَ أَنْتَ اللَّهُ الْأَخَدُ الصَّمَدُ الَّذِي لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدٌ، وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَقَدْ سَأَلَ اللَّهُ بِاسْمِهِ الْأَعْظَمِ الَّذِي إِذَا سُئِلَ بِهِ أَعْطَى وَإِذَا دُعِيَ

الله تعالى فرمايى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ ﴾ (البقرة : ٣٣)، ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ سَحَّرَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ وَالْفُلْكَ بَمْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ
 السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَى الْأَرْضِ ﴾ (الحج : ٤٥)، ﴿ رَبُطِشُ الْبَطْشَةُ الْكُبْرِي إِنَّا مُنْتَقِمُونَ ﴾ (الدخان: ١٤).

په أَجَابَ» (') ژباړه: رسول الله ﷺ يوه سړي څخه واورېدل چې ويل يې: يا الله زه له تا څخه سوال کوم، ځکه ته الله يې، يو يې، بې نيازه يې، هغه ذات چې هېڅوک يې نه دي زېږولي، او نه خو له چا زېږېدلی او نه يې څوک سيال شته. د دې خبرو له اورېدو وروسته نبي کريم صلی الله عليه وسلم وفرمايل: يقيناً چې دغه سړي له الله تعالی څخه د ده په هغه لوی نامه سره سوال وکړ چې که په دغه نوم سره سوال ورڅخه وشي ورکوي يې او که غوښتنه ترې وشي قبلوي يې.

#### فعاليت

زده کوونکي دې د قرآن کريم ځينې هغه آيتونه ذکر کړي چې د الله تعالى نومونـه پکـې ذکر شوي دي.

#### د الله تعالى د نومونو حكم

د الله تعالى په ټولو هغو نومونو چې په قرآن کريم او يا د نبي کريم صلى الله عليه وسلم په مبارکو صحيحو احاديثو کې راغلي دي، ايمان راوړل فرض دي.

# د الله تعالى د نومونو او صفاتو په هكله د اهل سنت او جماعت تگلاره

په دې هکله دوه مطلبونه د بيان وړ دی.

۱ ـ اهل سنت والجماعت ټول هغه نومونه او صفات چې الله تعالى ځان ته ثابت كړي يا پيغمبر صلى الله عليه وسلم ورباندې ستايلى، الله تعالى ته ثابت گڼي، هيڅ ډول تعطيل، تحريف، تمثيل او تكييف نه پكې كوي، په دې توگه چې معطل او بې معنا يې نه گڼي، معناوې يې بـل لـور تـه نه اړوي، مثالونه نه ورته بيانوي او له څرنگوالى څخه يې خبرې نه كوي.

الله تعالى فرمايي: (لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ) [الشورى: ١١] **ژباړه**: د هغه په څېر هېڅ شى نشته او هغه اورېدونكى او ليدونكى دى. د دې آيت په لومړۍ برخه كې تمثيل او تكييف او په دويمه برخه كې يې تعطيل او تحريف نفى شوى دى.

فعالیت: زده کوونکي دې د الله تعالی د نومونو او صفاتو په هکله د اهـل سـنت و الجماعت تگلاره بیان کړي او له پورتنی آیت څخه دې د استدلال طریقه ذکر کړي.

١ – رواه احمد في مسنده.

٢ ـ د الله تعالى نومونه توقيفي دي، په دې توگه چې ټول له قرآن كريم او حديثونو څخه اخيستل شوي، څوك نشي كولاى چې الله تعالى ته له ځانه نوم كيږدي، البته د الله تعالى د نومونو ژباړه نورو ژبو ته علما د خلكو د پوهې لپاره روا بولي، لكه: رب ته چې په پښتو كې خښتن او په فارسې كې خدا ويل كېږي، نو په عقل سره الله تعالى ته نوم نشي اېښودل كېداى ځكه الله تعالى قرمايلي: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيّ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمُ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُمَنزِلْ بِهِ سُلْطَاناً وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]

**ژباړه**: ورته ووايه: زما رب خو ښکاره او پټ بې حيا کارونه حرام کړي، گناه، په ناحقه تېری، دا چې له الله سره هغه څه شريک و گڼئ چې د هغه په هکله يې څه سند نه دی را نازل کړی او دا چې په الله پورې داسې څه ووايئ چې تاسې پرې نه پوهېږئ. د الله ﷺ پر نومونو او صفاتو ځان پوهول له بندگانو سره د الله ﷺ په پېژندلو کې مرسته کوي، او همدارنگه له الله ﷺ سره د مينې او تقوا د زيات والي لامل کېږي.



- ۱. د نومونو او صفاتو تعریف بیان کړئ.
  - ۲. د الله تعالى نومونه په څو ډوله دي؟
- ٣. آيا د الله تعالى د نومونو او صفاتو تر منځ توپير شته؟
  - ٤. د الله تعالى د نومونو د اثبات دلايل بيان كړئ.
    - ٥. د الله تعالى د نومونو حكم بيان كړئ.
- د الله تعالى د نومونو په هكله د اهل سنت و الجماعت تگلاره بيان كړئ.

# 👜 کورنۍ دنده

زُده کوونکي دې په خپلو کتابچو کې د قرآن کريم ځينې هغه آيتونه وليکي چې په هغې کې د الله تعالى نومونه ذکر شوي دي.

#### شپږم لوست

# د الله تعالى د نومونو شمېر او د صفتونو ډولونه

په تېر لوست کې مو د الله تعالى د نومونو او صفاتو د تعریف او د اثبات د دلایلو په اړه یو څه زده کړل. په دې لوست کې د الله تعالى د نومونو د شمېر او صفاتو د ډولونو په اړه معلومات ترلاسه کوو.

#### د الله تعالى د نومونو شمېر

د الله تعالى د نومونو يادونه په قرآن کريم او نبوي حديثوکې شوې ده:

- قرآن كريم: الله تعالى فرمايي: ﴿ هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ عَالِمُ الْفَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْنُ الرَّحِيمُ ﴿ هُوَ اللهُ النَّذِي لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ اللهُ النَّالَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجُبَّارُ اللهُ الْقُدُّوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجُبَّارُ اللهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ هُوَ اللهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴿ ﴾ [الحشر: ٢٢ – ٢٤]

ژباړه: الله (۶) هغه ذات دی چې له هغه پرته بل هېڅ معبود برحق نشته، په پټه او په ښکاره هر څه باندې پوهېدونکی، همغه رحمن او رحیم دی. الله هغه ذات دی چې له هغه پرته کوم معبود برحق نشته، هغه باچا دی، ډېر مقدس، له ټولو عیبونو څخه سالم، امان ورکوونکی، ساتونکی، په ټولو برلاسی. په زوره د خپل حکم نا فذوونکی او د لویۍ څښتن، لویې کوونکی، پاک دی الله له هغه شرک نه چې خلک یې کوي، الله هغه ذات دی چې د هستوونې پلان جوړوونکی د هغه نافذوونکی او د هغه سره سم صورت جوړوونکی دی، د هغه ډېر غوره نومونه دي هر څه چې په آسمانونو او ځمکه کې دي، د هغه په پاکۍ سره ستاینه کوي او هغه برلاسی او حکمت والا دی.

فعاليت: په پورتنيو آيتونو کې د الله تعالى ذکر شوي نومونه په خپلو کتابچو کې وليکئ.

حديث شريف: په حديث شريف كې راغلي: عن ابي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (إن لله تسعة وتسعين اسماً حمائة إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة) ژباړه: يقينا د الله تعالى (٩٩) نهه نوي نومونه دي، ـ يو كم سل ـ چا چې وشمارل (حفظ يې كړل) جنت ته به ننوزي.

ځينو پوهانو د قرآن کريم په مختلفو برخو کې د الله تعالى ذکر شوي نومونـه سـره راټـول کړي او همدا نه نوي ورڅخه جوړ شوي دي.

خو سمه وينا داده چې د الله تعالى نومونه په نه نوي كې منحصر نه دي، بلكې د الله تعالى نومونه له دې پرته نور هم ډېر دي.

په حدیث شریف کې عبد الله بن مسعود ﷺ رسول الله ﷺ خخه روایت کړی: «مَا قَالَ عَبْدٌ قَطُّ إِذَا أَصَابَهُ هَمٌّ وَحَزَنٌ اللَّهُمَّ إِنِي عَبْدُكَ وَابْنُ عَبْدِكَ وَابْنُ أَمْتِكَ نَاصِیَتِی بِیَدِكَ مَاضٍ فِی مُحُمُكَ عَدْلٌ فِی قَضَاؤُكَ أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ سَمَّیْتَ بِهِ نَفْسَكَ أَوْ أَنْزُلْتَهُ فِی كِتَابِكَ أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِنْ عَدْلٌ فِی قَضَاؤُكَ أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ سَمَّیْتَ بِهِ نَفْسَكَ أَوْ أَنْزُلْتَهُ فِی كِتَابِكَ أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ أَوْ اسْتَأْثَرْتَ بِهِ فِی عِلْمِ الْعَیْبِ عِنْدَكَ أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبِیعَ قَلْبِی وَنُورَ صَدْرِی وَجِلَاءَ حُزْنِ وَذَهَابَ هَیّی إِلّا أَذْهَبَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ هَمَّهُ وَأَبْدَلَهُ مَكَانَ خُزْنِهِ فَرَحًا» (٢)

ژباړه: هېڅکله يو بنده چې خواشينتوب يا غم ورته رسيدلی وي دا کلمات نه وايي مگر خفگان او غم يې الله تعالی لرې کوي او پر ځای يې خوښي ورکوي: اې الله زه ستا بنده او ستا د بنده او مينځې زوی يم، زما تندی ستا په لاس کې دی، زما په هکله ستا حکم نافذ اوقضا دې عادلانه ده، زه له تا څخه ستا په هر هغه نامه سوال کوم چې ځان دې پرې نومولی، يا دې په خپل کتاب کې نازل کړی، يا دې خپل کوم مخلوق ته ورښودلی، يا دې د هغه پوهه يوازې له ځان سره په علم غيب کې ساتلې چې ته دا قرآن زما د زړه سپرلی، د سينې رڼا، د خواشينتوب لرې کوونکی او د خفگان له منځه وړونکی و گرځوې. نو له دې وينا څخه چې رسول الله فرمايې: (او يا دې د هغه پوهه يوازې له ځان سره په علم غيب کې ساتلې)، څر گندېري چې الله تعالی نور نومونه هم لري چې له ده پرته بل څو ک ورباندې نه پوهېږي.

۱ متفق علیه، بخاري: ۲۵۸۵ شمېره حدیث، مسلم: ۲۶۷۷ شمېره حدیث.

۲ د احمد مسند ۷ ټوک ۳۴۱ مخ

## د الله تعالى په نومونو او صفاتو د ايمان گټي

۱ـ د الله تعالى پېژندنه، هغه څوک چې د الله تعالى نومونه او صفات وپېژني، د الله تعالى په هکله يې معرفت زياتېږي، په الله تعالى باندې يې ايمان پخېږي، او د توحيـد عقيـده يـې پياوړې کېږي.

۲ په اسماء حسنی سره د الله تعالی ستاینه، په ذکر کې له غوره ډولونو څخه ده: الله تعالی فرمایي: ﴿ يَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا اذْکُرُوا الله ذِکْرًا کَثِیرًا ﴾ [الاحزاب: ۴۱] اې مؤمنانو! الله یاد کړئ په کثرت سره.

٣ـ له الله تعالى څخه د ده د نومونـو پـه وسـيله غوښـتنه او دعـا کـول، الله تعـالى فرمـايي: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ كِمَا﴾ او الله تعالى لره غوره نومونه دي نو په هغو سره يې راوبولئ.

۴ـ د دنيا او آخرت نېكمرغي.

#### د الله تعالى د صفتونو ډولونه

د الله تعالى صفتونه په دوه ډوله دي: ١- ذاتي صفتونه ٢- فعلى صفتونه

1- ذاتي صفتونه هغو صفتونو ته ويل كېږي چې الله تعالى يې په ضد نه موصوفېږي، دغه صفتونه د الله تعالى څخه نه جلا دغه صفتونه د الله تعالى له ذات سره لازمي دي او هېڅكله له الله تعالى څخه نه جلا كېږي. د الله تعالى ذاتي صفتونه له قدرت، ارادې، سمع، بصر، علم، حيات او كلام څخه عبارت دى.

۲- فعلي صفتونه: هغو صفتونو ته ويل كېږي چې الله تعالى يې په ضد موصوفېږي،
 لكه: رحمت چې ضد يې غضب دى.

د الله تعالى فعلي صفتونه ډېر زيات دي، خو موږ دلته د بېلگې په ډول يو څو ذکر کوو: تخليق (پيداکول)، ترزيق (رزق ورکول)، احياء (ژوندي کول)، اعزاز (عزت ورکول) او داسې نور.

فعاليت: زده کوونکي دې د ذاتي او فعلي صفتونو تر منځ توپير بيان کړي.



- ١. د الله تعالى د نومونو شمېر څومره دى؟
- ۲. د الله تعالى د نومونو په هكله د قرآن كريم څو مبارك آيتونه ذكر كړئ.
- ٣. د الله تعالى د نومونو په هكله د نبي كريم ﷺيو مبارك حديث ذكر كړئ.
  - د الله تعالى په نومونو او صفاتو باندې د ايمان گټي بيان کړئ.
    - ٥. د الله تعالى صفات په څو ډوله دي؟
      - ٦. د الله تعالى ذاتى صفات څو دي؟
    - ۷. د الله تعالى فعلى صفات تعريف كړئ.
    - د الله تعالى د فعلى صفاتو يو څو مثالونه بيان کړئ.

# 👜 کورنۍ دنده

زده کوونکي دې د الله تعالى د نومونو او صفتونو په اړه يوه مقالـه وليکـي چـې لـه لـسو کرښـو کمه نه وي.

#### اووم لوست

# د الله تعالى ذاتي صفتونه (1)

### قدرت او اراده

- قدرت او اراده د الله تعالى له كومو صفتونو څخه دى؟

- آیا الله تعالی د قدرت او ارادې په ضد سره موصوف کېدای شی؟

#### د قدرت تعریف

قدرت له هغه صفت څخه عبارت دی چې له امله یې یو څوک توانېږي چې د خپلې ارادې سره موافق کوم کار تر سره کړي او یا یې پرېږدي.

قدرت د الله تعالى ذاتي صفت دى، الله تعالى په هر څه باندې په خپل ازلي او قديمي قدرت سره چې د ده ازلي صفت دى، قادر دى. د ده لپاره نوى قدرت نه پيدا كېږي او په ضد سره يې چې عجز دى نه موصوفېږي.

#### د قدرت د اثبات دلایل

الله تعالى په قرآن كريم كې فرمايې: (إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) [البقرة: ١٠٩] ژباړه: يقيناً الله تعالى يه هر څه قادر دى.

الله تعالى يه يو بل مبارك آيت كي فرمايي: ﴿وَمَاكَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا في الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا﴾ [فاطر: ٤٤]

**ژباړه:** هېڅ شي د الله تعالى بېوسې كوونكى نه دى، نه په آسمانونو او نه په ځمكه كې، هغه پر هر څه پوهېږي او په هر څه باندې قدرت لري.

### د الله تعالى د قدرت پر صفت د ايمان حکم

د الله تعالى د قدرت پر صفت باندې ايمان راوړل فرض دي.

فعاليت: زده کوونکی دې د الله تعالی د قدرت د صفت په اړه يو له بل سره خبرې وکړي.

# ۲ – د ارادې تعریف

د يو كار په پايلو كې له ښه غور او فكر كولو وروسته د هغه كار د كولو او يــا پرېـښودلو قوي عزم او قصد ته اراده ويل كېږي. <sup>(٢)</sup>

١ - التعريفات - (١ / ٢٢١)

٢ - الفروق اللغوية - (١ / ٣٥)

اراده او مشیت د الله تعالی ذاتی صفت دی، هېڅ شی د الله تعالی له ارادې پرته نه شي پیدا کېدای، بلکې هر شی که کوچنی وي او که لوی، که خیر وي او که شر، گټه وي او که نقصان، ایمان وي او که کفر او داسې نور ټول د الله تعالی په ارادې سره پیدا کېږي، که ټول مخلوقات یو ډېر واړه شي ته د حرکت ورکولو لپاره را ټول شي، د الله تعالی له ارادې څخه پرته حرکت نشي ورکولای او الله تعالی د دې صفت په ضد سره چې مجبورتیا ده نه موصوفېږي.

## د ارادې د اثبات دلايل

الله تعالى په قرآن كريم كې فرمايي: (فَعَّالٌ لِمَا يُويِدُ) [البروج: ١٦].

**ژباړه**: الله تعالى ښه سرته رسوونكى د هغه څه دى چې اراده يې وكړي.

الله تعالى به بل مبارك آيت كم فرمايم: (يُويِنُدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْوَ وَلَا يُويِدُ بِكُمُ الْعُسْرَ) [البقرة: ١٨٥].

**ژباړه**: الله تعالى تاسې ته د آسانۍ اراده لري او په تاسې باندې د سختۍ اراده نه لري. الله تعالى په يو بل مبارك آيت كې فرمايې: (إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ الله تعالى په يو بل مبارك آيت كې فرمايې: (إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ [يس: ٨٢] **ژباړه**: هغه خو چې كله د يوه شي اراده كوي، نو د هغه كار همدومره دى چې ورته حكم وكړي چې شه او هغه كيږي.

### عقلي دليل

که چېرې الله تعالى د خپلې ارادې خاوند نه واى، نو بيا خو به د بل چا تر امر لاندې واى او د بل چا تر امر لاندې والى د بل چا تر امر لاندې والى د الله تعالى په حق کې نقص دى او نقص د الله تعالى په حق کې باطل دى، همدارنگه که چېرې الله تعالى د بل چا تر امر لاندې شي، نو بيا په قدرت سره نه موصوفېږي، ځکه قدرت تر هغه شي پورې تعلق نيسي کوم پورې چې اراده تعلق نيسى، نو ثابته شوه چې الله تعالى مريد دى او اراده د الله تعالى ازلى صفت دى.

### د الله تعالى د ارادې په صفت د ايمان حکم

د الله تعالى د ارادې په صفت باندې ايمان راوړل فرض دى.

#### د ارادې ډولونه

د اهل سنت و الجماعت علماوو اراده په دوه ډوله وېشلې ده.

**لومړۍ:** قدري او کوني اراده.

دويمه: امري او شرعى اراده.

1. **کوني اراده:** دا اراده د مشبت سره مرادفه ده، ټولو موجوداتو ته شاملېږي، نو هر هغه څه چې منځ ته راځي، ټول د الله تعالى په اراده سره پيدا کېږي. دا اراده د الله تعالى په دې قول

سره ثابته شوې ده چې فرمايې: ﴿فَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْوَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَعَّدُ فِي السَّمَاءِ﴾ [الأنعام: ١٢٥]

**ژباړه**: چا ته چې الله تعالى د لارښوونې اراده وكړي، د هغه سينه د اسلام لپاره پرانېزي او چا ته چې په گمراهۍ كې د غورځولـو اراده وكړي، د هغه سينه تنگـوي او داسـې فـشار پـرې راولي چې (څنگه د اسلام تصور په ذهن كې را گرځـوي نـو) داسـې ورتـه معلـومېږي تـه بـه وايـې په سختۍ سره د آسمان لوري ته خېژي.

همدارنگه الله تعالى فرمايي: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]

**ژباړه**: خو الله تعالى چې څه غواړي هغه كوي.

٢. ديني او شرعي اراده: له دې ارادې سره مينه او رضا لازمه ده، ځکه الله تعالى فرمايې:
 (يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ) [البقرة: ١٨٥]

**ژباړه**: الله تعالى پر تاسې آسانتيا راوستل غواړي، سختي راوستل نه غواړي.

همدارنگه الله تعالى فرمايي: ﴿مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ [المائدة: ٦]

**ژباړه**: الله تعالى نه غواړي چې ژوند درباندې تنگ کړي، هغه خو غواړي چې تاسې پـاک او سوتره کړي او خپل نعمت پر تاسې پوره کړي، ښايې چې تاسې شکر ويستونکي شئ.

**فعالیت:** زده کوونکي دې د ارادې د ډولونو په هکله یو له بل سره خبرې وکړي.

# ي پوښتنې

١- قدرت څه ته ويل کېږي؟

۲- د الله تعالى د قدرت د اثبات دلايل ذكر كړئ.

٣- د الله تعالى د قدرت په صفت د ايمان حکم څه دی؟

٤- اراده څه ته ويل کېږي؟

٥- د الله تعالى د ارادې د اثبات دلايل ذكر كړئ.

٦- د الله تعالى د ارادې په صفت د ايمان حکم بيان کړئ.

٧- د الله تعالى اراده په څو ډوله ده؟ بيان يې کړئ.

### 👜 کورنۍ دنده

زده کوونکي دې د دوو صفتونو (قـدرت او ارادې) پـه اړه يـوه مقالـه وليکـي چـې لـه لسو کرښو څخه کمه نه وي.

#### اتم لوست

# د الله تعالى ذاتي صفتونه (2)

# سمع، بصر، علم او حیات

- آيا تاسو پوهېږئ چې سمع، بصر، علم او حيات د الله تعالى صفتونه دي؟
  - سمع، بصر، علم او حيات د الله تعالى له كومو صفتونو څخه دى؟
    - آيا الله تعالى د نوموړو صفتونو پر ضد ستايل کېږي؟

#### سمع

#### د سمع تعریف

سمع په عربي ژبه کې له هغه قوت څخه عبارت دی چې آوازونه پرې اورېدل کېږي، خو دلته له سمعې څخه د الله تعالى هغه ذاتي صفت مراد دی چې الله تعالى خپل ځان ته په قرآن کړيم کې ثابت کړی او موږ يې په کيفيت نه پوهېږو.

سمع د الله تعالى ذاتي صفت دى، الله تعالى ټول آوازونه، په خپلې ازلي سمعې سره چې دده ازلي صفت دى اوري، خو موږ يې په كيفيت نه پوهېږو، ډېر خفي شى هـم د الله تعالى له سمعې (اورېدلو) څخه نه شي پټېدلاى، الله تعالى د دې صفت په ضد سره چې كوڼوالى دى نه موصوفيږى.

#### بصر

#### د بصر تعریف

بصر د لیدلو هغه قوت دی چې په سترگو کې وجود لري او په هغه سره شکلونه، رنگونه، روښنایۍ، تیارې او داسې نور لیدل کېږي، خو دلته له بصر څخه د الله تعالی له هغه ذاتي صفت څخه مراد دی چې الله تعالی په قرآن کریم کې د خپل ځان لپاره ثابت کړی او موږ یې په کیفیت نه پوهیږو.

بصر د الله تعالى ذاتي صفت دى، الله تعالى په خپل ازلي او قديمي بـصر سـره چـې د ده ازلي صفت دى ټول شكلونه او رنگونه ويني، خـو مـوږ يـې پـه كيفيـت نـه پـوهيږو، د الله تعالى له بصر (ليدلو) څخه ډېر كوچنى شى هم نشي پټېدلاى او د دې صفت په ضد سـره چى ډوندوالى دى نه ستايل كېږي.

#### د سمع او بصر د اثبات دلایل

الله تعالى يه قرآن كريم كې فرمايې: (إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ) [الحج: ٧٥] ژباړه: يقينـاً الله تعـالى اورېدونكى او لېدونكى دى.

همدارنگه الله تعالى په يـو بـل آيـت كـې فرمـايـې: (لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ) [الشورى: ١١] ژباړه: «د كايناتو هېڅ شى هغه ته ورته نشته او هغه اورېدونكى او لېـدونكى دى.»

# علم.

### د علم تعریف

علم هغې پوهي ته ويل کېږي چې له واقعيت سره مطابقت ولري.

علم د الله تعالى ذاتي صفت دى، الله تعالى په ټولو موجوداتو باندې عالم دى او د ده له علم څخه ډېر واړه شيان هم نشي پټېدلاى، بلكې په ښكاره او پټو ټولو شيانو باندې په خپل علم چې د ده ازلي او قديمي صفت دى عالم دى او د دې صفت په ضد سره چې ناپوهي ده، نه ستايل كېږي.

#### د علم د اثبات دلايل

الله تعالى په قرآن كريم كې فرمايلي دي: (إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ [لقمان: ٢٣] ژباړه: په باوري ډول الله (٤) د سينو په پټو رازونو پوهېږي. په يـو بـل آيـت كې الله تعالى فرمايي: (وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ [الأنعام: ٥٩]

**ژباړه**: له هماغه سره د غيبو کليگانې دي چې له هغه نه پرته بل څوک پرې نه پوهېږي، په وچه او لمده کې چې هـر څـه دي لـه ټولـو څخـه هغـه خبـر دى، لـه ونـې څخـه کومـه رالوېدونکې پاڼه داسې نشته چې هغه پرې عـالم نـه وي. د ځمکـې پـه ترږمـۍ پـردو کـې کومه دانه داسې نشته چې هغه ورڅخه باخبر نه وي، وچ او لامده ټول په يو روښانه کتاب کې ليکل شويدي.

#### ژوند (حیات)

#### د ژوند تعریف

ژوند د مرگ ضد دی او حیات د الله تعالی ازلي او ذاتي صفت دی، الله تعالی په خپل ازلي ژوند سره حی (ژوندی) دی او د دې صفت په ضد سره چې مرگ دی نه موصوفېږي.

#### د حیات د اثبات دلایل

همدارنگه الله تعالى په يو بل آيت كې فرمايې: (هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [غافر: ٦٥] **ژباړه**: همغه تل تر تله ژوندى دى، له هغه پرته هېڅ معبود نشته، تاسې همغه وبولئ د هغه لپاره د خپل دين په خالص گرځولو سره.

### د پورتنيو صفتونو حکم

د الله تعالى د سمع، بصر، علم او ژوند په صفتونو باندې ايمان لرل فرض دي.

فعالیت: زده کوونکي دې د الله تعالی د ذاتي صفتونو په هکله په ډلـه یېـزه توگـه خبـرې وکړي.



- ١. سمع، بصر، علم او ژوند تعریف کړئ.
- ۲. د سمع، بصر، علم او ژوند د اثبات دلایل ذکر کړئ.
- ٣. د سمع، بصر، علم او ژوند د صفتونو حکم بیان کړئ.
- ٤. سمع، بصر، علم او ژوند د الله تعالى له كومو صفتونو څخه دى؟
- ٥. آيا الله تعالى د نوموړو صفتونو په ضد سره موصوف کېداى شي؟

# 👜 کورنۍ دنده

زُده کوونکي دې د دغو څلورو صفتونو په اړه چې په لوست کې ولوستل شول يوه مقالـه وليکي چې له لسو کرښو څخه کمه نه وي.

#### نهم لوست

# کلام د الله تعالی صفت دی

- آيا تاسو پوهېږئ چې کلام د الله تعالى صفت دى؟
  - كلام د الله تعالى له كومو صفتونو څخه دى؟
  - آيا الله تعالى د كلام په ضد سره موصوفېږي؟
  - د دې پوښتنو ځوابونه به په لاندې لوست کې ولولو.

#### د کلام تعریف

کلام په عربي ژبه کې هغه څه ته ویل کېږي چې له حروفو او غږونو څخه مرکب شوی وي، خو دلته له کلام څخه د الله تعالی ذاتي صفت مراد دی چې هغه قدیم دی، په څرنگوالي باندې یې موږ نه پوهېږو او نفسي کلام هم ورته ویل کېږي.

#### د تعریف شرح

کلام د الله تعالى په ذات پورې قائم دى، په ضد سره يې چې گونگوالى دى، نه موصوفيږي.

# د کلام د اثبات دلایل

الله تعالى په قرآن كريم كې فرمايې: ﴿وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا﴾ [النساء: ١٦٤]. ژباړه: او له موسى (عليه السلام) سره الله تعالى په ځانگړي ډول خبرې وكړې.

## د کلام په صفت د ايمان حکم

د الله تعالى د كلام پر صفت باندې ايمان راوړل او باور كول فرض دي.

### قرآن کریم د الله تعالی کلام دی

قرآن کریم د الله تعالی کلام دی، الله تعالی د خپلو بندگانو د لارښوونې لپاره رالېږلی دی، قرآن کریم د ټولو آسماني کتابونو وروستنی کتاب دی. له دې کتاب څخه وروسته د قیامت تر ورځې پورې بل کتاب نه نازلېږي.

### د قرآن کریم تعریف

قرآن د لغت له مخې د مصدر کلمه ده، د يو ځاى کولو او تلاوت په معنا دى. لکه څرنگه چې الله تعالى فرمايې: (إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقَرُآنَهُ ﴾ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ ﴾ [ القيامة: -١٧ – ١٨] **ژباړه**: بې شکه د هغه جمع کول او پر تا لوستل يې زموږ په ذمه دي، نو کله چې هغه موږ ولوست، بيا يې ته ورپسي لوله.

په اصطلاح کې: قرآن کريم د الله تعالى کلام دى، پر حضرت محمد صلى الله عليه وسلم باندې په عربي ژبه نازل شوى، په صحيفو کې ليکل شوى، موږ ته په پرله پسې، پرته له کومې شبهې څخه را نقل شوى دى، تلاوت يې عبادت گڼل کېږي، يو سل او څوارلس سورتونه لري.

# په قران کريم باندې د ايمان حکم

په دې باندې يقين او باور کول فرض دي چې قرآن کريم د الله تعالى کلام دى، د ده پر ذات پورې قايم دى، که څوک د قرآن کريم( د الله تعالى د کلام) لـه قـديم والـي څخـه منکر شي کافر کېږي.

## د قرآن کریم نومونه

قرآن کريم په ډېرو نومونو ياد شوی دی چې ځينې يې په لاندې ډول بيانېږي:

قرآن: الله تعالى فرمايي: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ﴾[البقرة: ١٨٥] د روژې مياشت هغه ده چي قرآن پکي نازل کړي شوي.

الكتاب: الله تعالى فرمايي: ﴿ ذَلِكَ الكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ١] **ژباړه**: دا هغه كتاب دى چې (هېڅ) شك پكې نشته، د متقيانو لپاره لارښوونه ده.

الحكيم: الله تعالى فرمايي: ﴿ تِلْكَ آيَاتُ الكِتَابِ الحُكِيمِ ﴾ [يونس: ١] ژباړه: دا له حكمتونو څخه د يوه ډك كتاب آيتونه دى.

نـور: الله تعـالى فرمـايې: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُّبِينًا﴾ [النساء: ١٧٤]. ژبـاړه: او تاسـو تـه مـو خرگنده رڼا نازله كړې (چي قرآن دي).

الفرقان: الله تعالى فرمايې: ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً﴾ [الفرقان الفرقان: الله تعالى فرمايې: ﴿تَبَارَكَ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى عَبْدِهِ لِياره نازل كړ، تـر څـو د ټولـو خلكو لپاره د وېرې خبر وركوونكى وي.

الروح: الله تعالى فرمايي: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِّنْ أَمْرِنَا﴾ [الشورى: ٥٦]. را والمرابي الله عمدي توگه موبر تاته هم په خپل امر سره روح راوليولو.

فعاليت: زده کوونکي دې د قرآن کريم نور نومونه هم ذکر کړي.



- کلام تعریف کړئ.
- ۲. د کلام د اثبات دلایل ذکر کرئ.
- ۳. د کلام پر صفت باندې د ایمان حکم بیان کړئ.
  - قرآن کریم تعریف کړئ.
- ٥. د قرآن کريم د قِدم په هکله د اهل سنتو نظر بيان کړئ
  - ٦. پر قرآن کريم باندې د ايمان حکم بيان کړئ.
  - ۷. د قرآن کریم نومونه له دلیلونو سره ذکر کړئ.

# 👜 کورنۍ دنده

زده کوونکی دې د قرآن کريم په اړه يوه مفصله مقاله وليکي.

## لسم لوست

# پر ملائکو ایمان

په تېرو درسونو کې موږ د الله تعالى پر وجود، وحدانيت، نومونو او صفاتو بانـدې د ايمـان په اړه په اړه معلومات تر لاسه کړل، په دې لوست کې پـه ملائکـو، بانـدې د ايمـان پـه اړه بحث کوو.

## د ملائكو تعريف

ملائکه د ملک جمع ده، په لغت کې استازي ته ويل کېږي.

د عقایدو د علم په اصطلاح کې ملایکې د الله ﷺ هغه نوراني او لطیف مخلوق دی چې د الله ﷺ له اوامرو څخه سرغړونه نه کوي.

#### د تعریف شرح

ملايكې د الله تعالى له غوره مخلوقاتو څخه دي، له نور څخه پيدا شوې دي، په سترگو نه ليدل كېږي، له ټولو گناهونو څخه پاكې او معصومې دي، په هېڅ صورت د الله تعالى له اوامرو څخه سر غړونه نه كوي، بلكې هر كار چې الله تعالى ورته وفرمايې، هغه تر سره كوي، د نارينه يا ښځينه نسبت نه ورته كېږي، په هر ډول ښكلو شكلونو سره ځانونه جوړولاى كولاى شي، د اوسېدلو ځاى يې آسمانونه دي، له نفسي غوښتنو او شهواتو څخه پاكې دي، خوراك، څښاك او خوب نه كوي.

## د ملایکو د وجود د اثبات دلایل

د ملایکو وجود او خلقت د قرآن کریم په مبارکو آیتونو او د نبي کریم صلی الله علیه وسلم پر مبارکو احادیثو ثابت دی:

أ. قرآن كريم: الله تعالى د قرآن كريم په مختلفو آيتونو كې د ملايكو يادونه كړې ده،
 لكه څرنگه چې د النجم سورت كې فرمايې: (إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ الْمَلائِكَةَ تَسْمِيةَ الْأُنْثَى﴾ [النجم: ٢٧] ژباړه: يقيناً كوم كسان چې آخرت نه مني هغوى په پرښتو باندې د ښځينه معبودانو نومونه ږدى.

الله تعالى په يوه بل مبارك آيت كې فرمايې: ﴿ الْحُمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخُلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخُلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [فاطر: ١] رباړه: ثنا ستاينه د الله لپاره ده چې د آسمانونو او ځمكې جوړوونكى او د پيغام رسوونكو، پرښتو ټاكونكى دى. (داسې پرښتې) چې د هغو دوه دوه، درې درې او څلور څلور وزرونه دي، د هغه چې څنگه خوښه وي دخپل مخلوق په جوړښت كې زياتوالى راولى، بېشكه هغه پر هر څه قادر دى. همدارنگه الله تعالى د النحل سورت په دويم آيت

كې فرمايې: ﴿يُنَزِّلُ الْمَلَاثِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ﴾ [النحل: ٢]. **ژبـاړه**: الله ﷺ دغه ملايكې او روح چې په خپل كوم بنده يې وغواړي د خپل حكم سره يې نازلوي.

۲. حدیث شریف

له نبي كريم صلى الله عليه وسلم څخه د ملايكو په اړه زيات احاديث روايت شوي دي چې دلته په لنډ ډول يو حديث بيانوو: «عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ الله عَنْهَا عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَا زَالَ يُوصِينِي جِبْرِيلُ بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورِّتُهُ» (۱) ژباړه: له حضرت عايشې رضي الله تعالى عنها څخه روايت دى چې رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل: جبرائيل عليه السلام به ما ته تل د گاونډي په هكله توصيه كوله تر دې چې ما ته دا گومان پيدا شو چې يو گاونډى به له خپل گاونډي څخه ميراث وړي.

## په ملايکو باندې د ايمان حکم

په ملائکو باندې ایمان راوړل، باور او یقین کول فرض دي، منکر یې د اسلام لـه کړۍ څخه و تلی گڼل کېږي.

# ملايکې له ټولو گناهونو څخه معصومې دي

د قرآن کریم زیات شمېر آیتونه د ملایکو پر عصمت دلالت کوي، لکه: څرنگه چې الله تعالی فرمایې: ﴿لَا یَعْصُونَ اللهَ مَا أَمَرَهُمْ وَیَفْعَلُونَ مَا یُؤْمَرُونَ﴾ [التحریم: ٦] ژباړه: په هغه څه کې چې الله تعالی امر ورته کوي نافرماني یې نه کوي او هغه څه سرته رسوي چې امر ورته کړي.

همدارنگه په يوه بـل آيـت كـې فرمـايې: (يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ) [الأنبياء: ٢٠] رايده: شپه او ورځ تسبيح وايي لټي نه كوي.

همدارنگه نور ډېر آيتونه شته چې د ملايکو په عصمت باندې دلالت کـوي چـې دلتـه پـه همدې ذکر شويو آيتونو بسنه کوو. (۲)

#### د ملايكو صفتونه

۱. ملايكې له نور څخه پيدا شوې دي.

١ - صحيح البخاري ت - (١٥ / ١٩٨)

٢ - المواقف للامام عضد الدين عبد الرحمن بن أحمد الإيجي، (٣ / ٤٥٣).

- ۲. ملایکې په سترگو نه لیدل کېږي، خو که چېرې دوی چاته د څرگندېدو اراده وکړي نو لیدل یې شونی دی.
  - ٣. ملايكي خپل ځانونه په ښو او ښكلو شكلونو سره جوړولاى شي.
- الله تعالى ملائكې انبياؤ ته د وحې او داسې نورو ارزښتناكو كارونو په سرته رسولو گمارلى دي.
  - ٥. پرته له ستونزې څخه د ځمکې او آسمان تر منځ تگ او راتگ کولای شي.
- آ. ځينې ملايکې د دوو، ځينې د دريو، ځينې د څلورو او ځينې له دې څخه د زياتو وزرونو خاونداني دي.
  - ٧. الله تعالى له انسانانو څخه مخکې ملايکې پيدا کړې دي.
- ۸. ملائکې سره له دې چې معصومې دي او تل د الله تعالى عبادت کوي، خو بيا هـم لـه الله تعالى څخه ډېرې وېرېږي.
  - ۹. الله تعالى ته ملايكي ډېرې نژدې او مقربي دي.
    - ۱۰. ملائكي د خارق العادة توان خاونداني دي.

## د ملايکو دندي

ملایکو ته الله تعالی ډېر لوی لوی کارونه او دنـدې ورسـپارلې دي، دوی تـه الله تعـالی دا توان ورکړی چې ورسپارل شوې دندې پـه ښـه توگـه سـرته ورسـوي، د ملایکـو د دنـدو ډولونه په لاندې ډول بیانېږي.

- ۱. الله تعالى پېغمبرانو ته د وحبي په رسولو باندې جبرائيل الله مكلف كړى دى جبرائيل الله د ټولو ملايكو څخه غوره او د الله تعالى په وړاندې معزز دى چې د (الروح الامين) په نامه سره يى ياد كړى دى.
- ۲. میکائیل اللیک ته د اورښتونو او نباتاتو د پالنې دنده ور سپارل شوې ده. میکائیل اللیک هم
  د الله تعالی په وړاندې لوړه مرتبه او لوی مقام لري، ځکه الله تعالی د جبرائیل په
  څنگ کې ذکر کړی دی.
  - ٣. اسرافيل النجي ته د قيامت لپاره د شپېلۍ وهلو دنده ورسپارل شوې ده.
- عنده ورسپارل شوې
  ملک الموت (عزرائيل) او د ده ملگرو ته د ارواحو د قبض کولو دنده ورسپارل شوې
  ده.

- ٥. کرام کاتبین ته د خلکو د عملونو د لیکلو دنده ورسپارل شوی ده.
- ٦. نکیر او منکر ته په قبر کې له مړو څخه د پوښتنو کولو دنده ورسپارل شوې ده.

## په ملايکو باندې د ايمان گټې

- ١. د الله تعالى په عظمت يوهېدل.
- ۲. له مخلوق څخه د الله تعالى غنا، (كه موږ له الله تعالى څخه سرغړونه وكړو، نو د الله تعالى نور مخلوقات شته چى د هغه عبادت وكړي او الله تعالى له دې ټولو څخه بى پروا او غنى دى.
- ۳. له مؤمنانو سره د الله تعالى له مينه څخه خبرتيا چې دا د دې لامل کېږي چې بنده
  گان د الله تعالى ډېر اطاعت او پيروي و کړي.
- ٤. د الله تعالى له قدرت او د ده د لښكر له قوت څخه خبرتيا، د ده پـه نـصرت او مرسته ايمان راوړل چې دا په جهاد او دعوت كې د ثبات لامل كېږي.

فعالیت: زده کوونکي دې د ملایکو د عصمت او صفتونو په اړه یو له بل سره خبرې وکړي.

# م پوښتنې

- ١. ملايكي تعريف كړئ.
- ۲. ملایکی له څه شی څخه پیدا شوې دی.
- ٣. د ملايکو د اثبات په اړه يو څو دليلونه ذکر کړئ.
  - په ملايکو باندې د ايمان حکم بيان کړئ.
    - ٥. په لنډ ډول د ملايکو صفات ذکر کړئ.
    - ٦. په لنډ ډول د ملايکو دندې ذکر کړئ.
  - ٧. په ملائکو باندې د ايمان څو گټي بيان کړئ.

## 👜 کورنۍ دنده

زده کُوونکی دې د ملایکو په اړه یوه مقاله ولیکی چې له لسو کرښو څخه کمه نه وي.



#### يوولسم لوست

## د احاديثو اهميت

په تېرو ټولگيو کې مو ولوستل چې حديث د پيغمبر ﷺ د اقوالو، افعالو، او تقريراتـو څخـه عبارت دي. په دې لوست کې غواړو چې د احاديثو اهميت وپېژنو.

## ا\_ حديث د اللهﷺ وحي ده

وحي په دوه ډوله ده

يوه جلي وحي چې له قرآن كريم څخه عبارت ده، اوبله خفي وحې چې دپيغمبرﷺ له احاديثو څخه عبارت ده، ځكه چې پيغمبرﷺ به خپل اقوال او افعال د جبرائيل عليه السلام په لارښوونو ترسره كول. الله ﷺ فرمايي: ﴿وَمَا يَنَطِقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌّ يُوحَى﴾ [النجم: ٣، ٤].

ژباړه: او هغه {پيغمبرﷺ} له نفسي خواهش څخه تاسې ته خبرې نه کوي، بلکې دا وحې ده چې پر هغه نازليږي، نو حديث چې د پيغمبرﷺ خبرې دي او هم د الله ﷺ لـه طرفه پـر خپل پيغمبر نازله شوې وحې ده، لکه: چې پيغمبرﷺ فرمـايلي دي: «أَلاَ إِنِي أُوتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ». (۱)

**ژباړه**: ځان پوه کړئ! بیشکه ماته کتاب (قران کریم) راکړل شوی، د هغه پـه څېر نورڅـه هم راکړل شوي دي (یعنې احادیث) په همـدې بنـاء دپیغمبـر ﷺ احادیـث دالله ﷺ خفـي وحـي ده.

#### ۲\_ دييغمبر على ييروي.

لکه: څرنگه چې دقرآن کريم د لارښوونو پيروي پرمسلمانانو فرض ده، همداسې د پيغمبر گد سنتونو، او احاديثو پيروي هم پرمسلمانانو لازمه ده، ځکه د الله کل پيروي د رسول الله په پيروۍ کې نغښتې ده، لکه: څرنگه چې د الله کل مينه د پيغمبر په مينه پورې تړلې ده. نو څوک چې د پيغمبر تابعداري او پيروي نه کوي او د الله کل نژدېوالي په بله لاره کې لټوي، هېڅکله خپل مرام ته نه شي رسيداي. الله کل فرمايې: ﴿ قُلُ إِن کُنْتُم تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُوني يُحْبِبُكُمُ اللهُ. . . ﴾ [آل عمران: ٣١]

**ژباړه**: ورته ووایه اې پیغمبره! که چېرې په رښتیا د اللهﷺ سره مینه کوئ، نـو زمـا پیـروي وکړئ، الله به هـم درسره مینه وکړي.

۱-۱ سنن أبي داود

همداراز ييغمبر الله فرمايي: «مَنْ أَطَاعَني فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ عَصَاني فقد عصى اللهَ» (١)

**ژباړه**: چاچې زما پيروي وکړه په حقيقت کې يې دالله ﷺ پيروي وکړه، اوچاچې زما نافرماني وکړه هغه د اللهﷺ نافرماني وکړه.

دپيغمبرﷺ داقوالو، افعالو، اوكړنوڅخه سرغړونه لويه بد مرغي، اوگمراهي ده.

الله عَالَة فرمايلي دي: ﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ لُوَلِّهِ مَا تَوَكَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥]

ژباړه: او څوک چې د رسولﷺ څخه سر غړونه کوي، وروسته له هغې چې سمه لار ورته څرگنده شي، د مؤمنانو له لارې څخه پرته بله لاره خوښه کړي، نو هماغه لوري ته به يې ورو گرځوو چې ده ورته مخه کړې ده، دوزخ ته به يې ورننباسو او هغه دورتلو بد ځای دی.

همدا راز پيغمبرﷺ فرمايلي دي: «تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكْتُمْ هِمِمَا كِتَابَ اللَّهِ وَسُنَّةَ نَبِيّهِ» (٢)

**ژباړه**: ما ستاسې لپاره دوه اساسه پریښي دي چې هېڅکله به گمراه نه شئ، څو پورې چې تاسې پر هغې منگولې لگولې وي چې یـو د الله کله کتـاب او بـل د الله کله د رسـول سـنت دی.

د پيغمبرﷺ پيروي دا ده چې د هغه ويناوې ومنل شي، لارښوونې يې عملي شي، د ژونـد په ټولو برخوکې د هغه دسيرت پيروي وکړل شي او د هغه پر وينـاوو د هيچـا وينـا غـوره ونه گڼل شي.

#### ٣ـ حديث دقرآن كريم شرحه ده

پیغمبرﷺ په خپلو اقوالو، افعالو او تقریراتو سره قرآن کریم تفسیر اوشرحه کړی دی. الله ﷺ فرمایلي دي: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ. . . ﴾ [النحل: ٤٤] ژباړه: اونازل کړی مو دی تاته ذکر { قرآن کریم} د دې لپاره چې ته بیان کړې خلکوته هغه لارښووني چې دوی ته رالېږل شوي دي.



١ - البخاري.

٢ - موطأ امام مالك

له همدې امله که چېرې دقرآن کريم په ځينو آيتونوکې اجمال پروت و د پيغمبر ﷺ په احاديثو کې د هغې توضيح او تفسير بيان شوى دى، لکه: چې الله ﷺ فرمايلي دي: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ﴾ [البقرة: ٨٣]

**ژباړه**: لمونځ قایم کړئ. پیغمبرﷺ په خپلو احادیثو سره د لمانځه د درولو طریقه، د رکعتونو شمېر، او د لمانځه وختونه په ځانگړي ډول بیان کړي دي.

## ۴\_ احادیث دشریعت دویم اصل اومصدر دی

په شریعت کې ځینې حکمونه له قرآن کریم څخه ثابت دي، خوځینې نور یې د پیغمبر هه احادیثو ثابت شوي دي، لکه: په میراث کې دجدې (نیا) شپږمه برخه، دکافر او مسلمان ترمنځ له یوبل څخه د میراث د نه وړلو حکم، دکورنیو خرو د غوښو خوړلو حرمت، د سرسایي وجوب، د ځینو وحشي ژوو حرمت او داسې نور.

كوم احكام چې په احاديثو ثابت دي دهغو حيثيت دقرآن كريم دحكمونو په څېردى الله عَلا فرمايي: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧]

**ژباړه**: او څه چې پيغمبر تاسې ته درکړي هغه واخلئ، او له کوم شي څخه چې يې منعه کړي ياستئ مه يې کوئ. د پيغمبرﷺ احاديث د بې شمېره ټولنيزو، اقتصادي، سياسي، اخلاقي، اوحقوقي مسايلو دويم مصدر دی.

#### ۵ـ داحاديثو يادول

حدیث یادول خورا لوی فضیلت لري، پیغمبر هغه چاته چې احادیث په یادو یادوي، ورباندې عمل کوي، د عزت او لوی مقام دعا کړې ده او فرمایلي یې دي: «نَضَّرَ اللَّهُ امْرَأً سَمَعَ مِنَّا حَدِیثًا فَحَفِظَهُ حَتَّى یُبَلِّغَهُ...» (۱)

ژباړه: الله ﷺ دې تر او تازه لري هغه شخص چې زموږ حدیث واوري، بیا یې یاد کړي او هم یې نورو ته ورسوي.

#### فعاليت:

زده کوونکي دې په ډله ييزه توگه ځينې هغه احاديث له يادو ووايې چې په تېـرو ټولگيـو کې يې ياد کړي وو.

۱ - سنن أبى داود



- د خفي وحبي په اړه دقرآن کريم دليل ذکرکړئ.
- ۲. احادیث د قرآن کریم شرحه ده دا څه معنالري؟ څرگند یې کړئ.
  - ٣. دشريعت اصول او مصادر كوم كوم دي؟ نومونه يې واخلئ.
    - ٤. داحاديثو يادول څه فضيلت لري؟

# 👜 کورنۍ دنده

د لوست د مهمو ټکو په نظر کې نيولو سره په خپلو کتابچو کې د حديثو د اهميت پـه اړه يوه مقاله وليکئ.

## دوولسم لوست

# په چارو کې تدبير

عن أنس رضى الله عنه أن رجلا قال للنبي ﷺ: أوصني يا رسول الله ! فقال له النبي ﷺ: (خُذِ الأَمْرَ بالتَّدْبِيرِ فَإِنْ رَأَيْتَ في عاقِبَتِهِ خَيْراً فأَمْضِ وإِنْ خِفْتَ غَياً فأمسِكْ). [شعب الإيمان للبيهقي]

## د راوي پېژندنه

انس بن مالک بن نضر ابوحمزه انصاري خزرجي پووره لس کاله د رسول الله په خدمت کې تېرکړي وو او په کوچنيوالي کې د بدر په غزا کې شريک شوی. په لمانځه کولو کې رسول الله په ته ډېر ورته و. انس بن مالک يو له هغو صحابه وو څخه دی چې زيات شمېر حديث يې روايت کړي دي. له ده څخه د روايت شويو احاديثو شمېر څه دپاسه دوه زره اودوه سوو احاديثو ته رسېږي. د پيغمبر پله وفات څخه وروسته دجهاد او فتوحاتو په دوره کې په بصره کې استوگن شو او په بصره کې وروستي صحابي و چې د هجرت په سلم کال څه د پاسه د سلو کلونو په عمر وفات شو.

#### د ځينو کلمومعنا

١\_أوصني: د امر لفظ دى: ماته نصيحت وكړه.

٢\_ځُذ: دامر لفظ دى: واخله، ونيسه، وكړه.

٣\_الأَمْرُ: چاره، كار.

٤\_التَّدْبِير: پايلوته په پام لرني سره چارې سرته رسول.

٥\_فأمْضِ: د امر لفظ دى: پس ترسره يې كړه، سرته يې ورسوه.

٦\_غَياً: د خير ضد، ضلالت او بي لاري.

٧\_فأمسِكْ: د امر لفظ دى: ځان ترې وساته، مه يې كوه.

#### د حدیث ژباړه

له انس څخخه روايت دی چې يوه سړي پيغمبر ﷺ ته وويل: اې د الله رسوله! ماته نصيحت و کړه، نو رسول الله ﷺورته وويل: کارونه په پوره غور او تدبير سره کوه، که دې د کار په پايلو کې خير او ښېگڼه ليده، نو وړاندې ځه او تر سره کوه يې، او که خرابي په نظر درتله، نو ځان ترې وساته.

#### د حدیث حکمت

داسلام سپېڅلی دین تل د انسان د هوسا ژوند په هڅه کې دی. او ځای په ځای انسان تـه په دې هکله لازمي او اړیني لارښووني کوي.

تدبیر یا په کارونو کې سوچ، د چارو پر پایلو نظر لرل، احتمالي گټې او زیانونه سره پرتله کول، هدفونه یاد ساتل او په دې توگه د چارو د لړۍ ژوره څارنه او وخت په وخت د هغو ارزونه هغه څه دي چې انسان ته د ژوند په چارو کې بری او موفقیت په برخه کوي، گټې یې خوندي او تر ممکنه حده پورې د زیانونو مخه نیسي.

#### فعاليت:

د رسول الله ﷺ له سیرت څخه د هغه له کارونو څو بیلگې په گروپي توگه په گوته کړئ او د پلان او تدبیر نښې په کې وښایاست.

## د حدیث شریف گټې

## ۱\_ په نصيحت دصحابه وو ټينگار

صحابه کرام خپلو ځانونو او خپلو چارو ته متوجه وو او تـل بـه د کمـال پـه لټـه کـې وو. دوی به له پیغمبر څخخه د ځانگړو توصیو او نصیحتونو غوښتنه کولـه بـه او رسـول الله څبه هغوی ته هر اړخیز نصیحتونه کول چې وروسته په صحابه کرامو او تابعیینو کـې دغـه کار یو نېک سنت وگرځید او چې کله به سره جلا کېدل او یا به پر سفر روانیـدل نـو یـو بل ته به یې ویل: ماته نصیحت وکړه! او هغوی به د مینې او لورېنې نه په ډک زړه ورته د خیر او نېکمرغۍ نصیحتونه کول.

#### ٧\_د تدبير غوښتني

په چارو کې د تدبير غوښتنه دا ده چې انسان مخکې له دې چې په کوم کار لاس پورې کړي لومړی دې د هغه کار په اړه پوره غور وکړي، له خپلو نـژدې دوستانو او تجربه لرونکو کسانو سره دې مشوره وکړي، خپل نيت دې جوړ کړي، شرعي اصول او معيارونه دې په نظر کې ونيسي، موخې دې په گوته کړي، دهغه کار په وسايلو او امکاناتو دې هم غور وکړي او له هغه وروسته دې په پاک الله  $^{(3)}$  دې توکل وکړي او په قوي هـوډ سـره دې په کار پيل وکړي. چې دغې عمليې ته (کرښنده)، (خطه) او (پلان) ويل کېږي.

#### ٣\_ چارې په غور او تدبير سره سرته رسول او له تلوار څخه ځان ژغورل.

د بېړې، او وارخطایۍ په خلاف کارونه په تدبیر، آرام فکر، سړې سینې، پیـل او پایلوتـه پـه پام لرنې سره سرته رسول ستره هوښیاري ده چې رسول الله ﷺ پرې امرکړی دی، لکه: چـې

ابوذر گته په خطاب کې فرمايې: (اې ابوذره! د تدبير په څېر هوښياري نشته!). د همدې لپاره اسلام د تدبير او غور نسبت د الله لوري ته کړی او هغه يې د نبوت اوپيغمبرۍ يوه برخه گرځولې او بيړه يې د شيطان له لوري گڼلې: رسول الله گفرمايې: (تانئ تأمل، د رنگ او فکر کول د الله اله لوري دي او بېړه د شيطان له لوري ده). په بـل حـديث شـريف کې فرمايي: ښه رويه، په چارو کې غور او اعتدال د نبوت څلورويشتمه برخه ده. (۱)

## ٤\_ د كاري جريان څارنه او ارزونه او له موخو سره د هغه تطبيقول.

دحدیث شریف د وروستۍ جملې غوښتنه داده چې د کار په اوږدو کې انسان باید وخت په وخت د کار جریان و څاري چې څومره په خپل مطلوب مسیر باندې روان دی، که کار له پلان سره سم روان و او له خپلو موخو سره تړلی او نژدې و، نو کار باید دوام و کړي څو بشپړ شي او که داسې نه و، بلکې د وخت، مال او وسائلو ضیاع وه او ټاکل شوي هدفونه ورڅخه نه ترلاسه کېدل، نو باید کار ودرول شی.

## ٥\_تدبير او توكل.

توکل يو شرعي امر دی او مسلمان ته ښايې چې تـل پـه الله (ع) توکـل وکـړي. د توکـل رښتينی او شرعي مفهوم دادی چې يو مسلمان بايـد د کـار ټـول شـرايط، اسـباب، وسـايل برابر کړي، په کار کې زړه نازړه نشي او په پوره عزم سره په کار پيل وکړي او سر ته يې ورسوي.



١\_ لاندې كلمې معنا كړئ:

آ\_التدبير، ب\_أمض، ج\_غيا، د\_أمسك،

۲\_ د لوست حديث شريف په لنډه توگه وژباړئ.

٣\_ په چارو کې د تدبير غوښتنې څه دي؟

# 🐞 کورنۍ دنده

د تدبير په هکله يوه مقاله وليکئ چې له لسو کرښو څخه کمه نه وي.

١ - مسند أحمد بن حنبل

#### ديارلسم لوست

# د سولې اهميت

عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَفْضَلَ مِنْ دَرَجَةِ الصِّيَامِ وَالصَّلاَةِ ﴿ وَالصَّدَقَةِ»؟. قَالُوا: بَلَى. قَالَ: « إِصْلاَحُ ذَاتِ الْبَيْنِ. وَفَسَادُ ذَاتِ الْبَيْنِ الْحَالِقَةُ ». [سنن الى داود]

#### د راوي پيژندنه

نوم يې عويمر دعامر زوى د خزرج له قبيلې څخه ؤ او په ابودرداء يې شهرت درلود. ډېر لوى فقيه صحابي و. پيغمبر ورته دحکيم الامة لقب ورکړى و. کله چې مسلمانانو مدينې منورې ته هجرت وکړ، نو پيغمبر دده او سلمان فارسي شترمنځ د مواخات (ورورگلوۍ) تړون وتاړه. په ټولو غزاگانو کې له رسول الله سره ملگرى و. حضرت عثمان ددمشق قاضي مقرر کړى و. نوموړى دهجرت په (۳۲)کال دحضرت عثمان دخلافت په دور کې په دمشق کې وفات شو.

## د ځينو کلمو معناوې

- أَلاَ أُخْبِرُكُمْ: آيا تاسو خبر نه كرم؟
  - ٢. بأَفْضَل: په غوره عمل.
- إصْلاَحُ ذَاتِ الْبَيْنِ: دخلكو ترمنح سوله راوستل.
  - الحُالِقَةُ: ددين له منځه وړونكي.

#### د حدیث ژباړه

له حضرت ابودرداه څخه روایت دی چې رسول اکرم شوفرمایل: آیا تاسې دداسې عمل څخه خبر نه کړم چې له روژې، لمانځه او صدقې څخه یې درجه لوړه ده ؟ صحابه کرامو وویل: بلې(هوکې) یارسول الله !بیا پیغمبر وفرمایل: هغه عمل دخلکو ترمنځ سوله روغه راوستل دي، خپل منځی فساد اواختلاف دین له منځه وړي.

#### د حدیث حکمت

داسلام له ځانگړنو څخه يوهم دكورنيو، پرگنو، قومونو، او نژادونو ترمنځ اتفاق، ورورگلوي، او يو له بل سره په كړنوكې د همغږۍ رامنځ ته كول او ټينگول دي، هرهغه عمل چې دغه وحدت ته زيان رسوي او يا يې كمزورى كوي، داسلام سپېڅلى دين دهغه د له منځه وړلو ټولې لارې په ډېر دقت سره په گوته كړي دي، ترڅو مسلمانان د وروڼو او خويندو په څېر د مينې او اتفاق تر سيوري لاندې د خوشحالۍ شپې او ورځې تېرې كړي، يو له هغو اسبابو څخه چې ټولنيز وحدت ته گواښ دى د دوو يا زياتوكسانو تر منځ اختلاف دى پيغمبر په پورتني حديث شريف كې د اختلاف له منځه وړل د ډېروعباداتو په پرتله غوره او بهترعمل گڼلى دى.

#### فعاليت

زده کوونکي دې د سولې دگټو په هکله په خپلو منځو کې خبرې وکړي.

## د حدیث شریف گټې

## ۱\_دسولي ارزښت داسلام له نظره

داسلام له نظره دسولې ارزښت له نفلي روژې، نفلي لمونځ اونفلي صدقې څخه غوره دی، ځکه چې په روژه او لمانځه کې يوازې فردي مصلحت پروت دی، خو په سوله کې فردي او ټولنيز دواړه مصلحتونه پراته دي او هم په ټولنه کې د فساد د مخنيوي لار ده.

## ۲\_ سوله يووالي رامنځ ته کوي

په دې حدیث شریف کې مسلمانان سولې ته هڅول شوي دي، د دې لپاره چې سوله هم ملي یووالی تمثیلوي او هم د الله ﷺ په رسۍ (قرآن کریم) بانـدې دمنگولـو لگولـو مقـصد ترسره کېږي. خپلمنځي اختلافات په دین کې ډېـره لویـه نیمگړتیـا ده، نـو څـو ک چـې د خلکو له منځ څخه د فساد او دښمنۍ د ورکولو هڅه کوي، دومره لوړه مرتبه لري چـې د نفلی لمونځ کوونکو، روژې او خیرات ورکوونکو له مرتبي څخه لوړه ده.

## ٣\_خپلمنځي اختلافات ديني اړتياوې

د اختلاف دوام د خپلو خپلوانو سره د صله رحمۍ پرې کېدلو، د متقابل درناوې له منځه وړلو، د نېکو عملونو د نه قبليدلو، د ظلم د دوام، په زړونوکې دکرکې او نفرت زياتېدلو، او د مقابل لوري په هکله د دسيسو په کار اچولو لامـل گرځي چې دا ټول د اسـلام لـه نظره ناروا کارونه دي او له دين او ديندارۍ سره په ټکر کې دي.

#### فعاليت

يو شمېر زده کوونکی دې د دوو کسانو ترمنځ د سولي راوستلو تمثيل وکړي.



آ\_أَفْضَل.

\_ إصْلاَحُ ذَاتِ الْبَيْنِ.

ج\_الْحَالِقَةُ.

۲ په پورتني حديث شريف کې ولې پر سولې دومره زيات ټينگار شوی دی؟
 ۳ خپلمنځی اختلافات څه زيانونه لري؟

# 👜 کورنۍ دنده

د لوست د مهمو ټکو په پام کې نيولو سره د سولې د ارزښت اهميت په اړه يوه لنډه مقاله ولکي.

## خوارلسم لوست

# په کارونو کې آسانتيا

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: مَا خُبِّرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ أَمْرَيْنِ قَطُّ إِلَّا أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا، فَإِنْ كَانَ إِثْماً كَانَ أَبْعَدَ النَّاسِ مِنْهُ، وَمَا انْتَقَمَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِنَفْسِهِ فِي شَيْءٍ قَطُّ إِلَّا أَنْ تُنْتَهَكَ حُرْمَةُ اللَّهِ فَيَنْتَقِمَ كِمَا لِلَّهِ عزوجل). [متفق عليه]

#### د راوي پيژندنه

حضرت عايشه رضي الله عنها د حضرت ابوبكر صديق الور، د پيغمبر مهرمن او د مسلمانانو مور ده د هجرت په دويم كال پيغمبر ور سره واده و كړ، خورا فقيهه او عالمه بنځه وه، په ځانگړي ډول د پيغمبر د ژوندانه په هكله يې پوره معلومات درلودل، له پيغمبر څخه يې (۲۲۱۰) دوه زره دوه سوه لس حديثونه روايت كړي دي او د هجرت په ۸۵ كال كې وفات شوه.

## د ځينو کلمو معناوې

- مَا خُیِرٌ: واک اواختیار نه دی ورکړل شوی.
  - ٢. بَيْنَ أَمْرَيْنِ په دوه کارونو کې.
    - ٣. قَطُّ: هبڅكله.
- ٤. إِلَّا أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا: مگرداچې د هغو اسان به يې غوره كاوه.
- ٥. أَبْعَدَ: ابعد د بعد له مادې څخه اخيستل شوی، دلرې والي معنا لري.
  - ٦. وَمَا انْتَقَمَ: انتقام اوبدله يبي نه ده اخيستې.
- ۷. تُنْتَهَكَ: دانتهاك له مادې څخه اخيستل شوى چې: دپښولاندې كولومعنا ترې نه مراد ده.
  - ٨. حُرْمَةُ الله: دالله عَلَا اوامر، نواهي، او احكام.

#### د حدیث ژباړه

حضرت عايشه رضى الله تعالى عنها فرمايي چې هېڅكله رسول الله گله ته په دوو كارونو كې ديوه د خوښولو اختيار نه دى وركړل شوى، مگر ده گلبه آسانه عمل ترې غوره كاوه، كه چېرې گناه به پكې نه وه، خو كه هغه به گناه وه، نو تر ټولو خلكو نه زيات به يې ځان ترې لرې ساته او پيغمبر هېڅكله د خپل ځان لپاره له چا څخه غچ نه دى اخيستى، مگر دا چې د الله گله حقوق به تر پښو لاندې كېدل بيا به يې يوازې د الله كله د رضا په خاطر انتقام اخيسته.

## فعاليت

زده کوونکي دې د ښوونکي په مرسته د اسلام په سپېڅلې دین کې د آسـانۍ څـو بېلگـې ووايي.

#### د حدیث حکمت

رسول الله ﷺ خورا ډېر غوره صفات درلودل، لکه: عفوه، صبر او زغم، استقامت، پراخه سینه، په کړو وړو کې آساني کول، د جفا کوونکو سره په غوره توگه چلنـد کـول او داسې نور چې ځينې يې په دې حديث کې ذکر شوي دي.

## د حدیث گټې

## ۱\_د اسلام سپېڅلې دين د اسانۍ دين دی

اسلامي تعليمات او ټول تكليفي احكام د آسانۍ او له مشقت څخه د لرېوالي پر اساس بنا دي چې په هر وخت او هر حالت كې پـرې عمـل كېـداى شـي. الله ﷺ خپـل بنـدگان پـه داسې څه نه دي مكلف كړي چې له كولو يې ناتوانـه وي، لكـه: چـې الله تعـالى فرمـايلي دي: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدَّين مِنْ حَرَج ﴾ [الحج: ٧٨]

**ژباړه**: او اللهﷺ په دين کې پر تاسې څه سختي نه ده راوستې.

په بل آیت کې الله ﷺ فرمایي: ﴿یُرِیدُ الله أَن یُحُقِفَ عَنْکُمْ وَحُلِقَ الْإِنسان ضَعِیفاً﴾ [النساء: ٢٨] ژباړه: الله ﷺ غواړي چې له تاسې څخه درانه بارونه سپک کړي، ځکه چې انسان له بیوسی او کمزورۍ پیدا کړ شوی دی. پیغمبرﷺ پر دې اساس خپل امت ته په عملي بڼه ورښودلي دي چې دیني او دنیوي کارونه په داسې تو گه سرته ورسوي چې سختي پکې نه وي.

## ۲\_ په ژوند کې د پيغمبرﷺ پيروي

لکه: چې پيغمبر ﷺ دشريعت د آسانتيا اصل او قانون په خپلو عملي کړنوکې پلی کړی و، نو هرمسلمان ته ښايي چې د پيغمبـرﷺ پيـروي وکـړي او پـه دينـي او دنيـوي کـارونوکې آسانه او هغه چې تل يې د سرته رسولو وس ولري ځانته غوره کړي.

#### ٣\_ د حلم، عفوي او صبر مقام

صبر او تېرېدنه د يوه ريښتني مسلمان له غوره اخلاقي صفتونو څخه دوه صفتونه دي. هغه څوک چې د قدرت په وخت کې عفوه غوره او له انتقام اخيستلو څخه لاس واخلي او د نورو له ظلم او تېري څخه تېر شي په حقيقت کې يې د نبي کريم د لارې او سنتو پيروي کړې ده.

الله تعالى عفوه كوونكي داسى ستايلي دي: ﴿وَالْكَاظِمِينَ الغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤]

**ژباړه**: اوپرهېزگاران هغه کسان دي چې غوسه زغمونکي او د خلکو له (بدۍ) تېرېدونکي وي او الله (داسې) احسان کوونکي خوښوي.

٤\_ د الله ﷺ احْکامو ته په درنه سُترگه کتل او د بې حرمتۍ څخه يې د ځان ژغورل

قهر او غوسه گڼ شمېر اسباب لري چې ځينې يې ناسم او ځينې يې په دين کې ستايل شوي دي چې په غيرت هم ورڅخه تعبير کېږي، غيرت هغه وخت د ستاينې وړ دی چې د الله کا اوامرو، حدود، او حکمونو تر پښو لاندې کېدلو په وړاندې عکس العمل وي، نو پر داسې مهال سستي کول د ايمان دکمزورۍ څخه پرته بل مفهوم نه لري، که څوک د الله کا او د رسول کا حکمونو او ديني اساساتو او مقدساتو ته د سپکاوي او بې احترامۍ د جرم مرتکب شي، بايد هغه ته سزا ورکړل شي، ځکه د داسې چا په حق کې بې پروايي لويه گناه ده.

فعالیت: زده کوونکي دې د ښوونکي په مرسته پر هغو مواردو چې غوسه پکې ستایل شوې ده په خپلو منځونو کې دې خبرې وکړي.



الندې کلمې معنا کړئ:

الف: خُيِّر:

ب: بَيْنَ أَمْرَيْن:

ج: أَيْسَرَهُمَا:

و: قَطُّ:

۲. د ښو اخلاقو څو مثالونه ذکرکړئ.

٣. د حرمة الله څخه څه مراد دی؟ واضح يې کړئ.

# 👜 کورنۍ دنده

د بښنې په اړه يوه مقاله وليکئ چې له لسو کرښو څخه کمه نه وي.

## پنځلسم لوست

## د ظلم مخنیوی

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- عَنِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- قَالَ: أَنْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا أَفَرَأَيْتَ إِذَا كَانَ ظَالِمًا كَانَ مَظْلُومًا أَفَرَأَيْتَ إِذَا كَانَ ظَالِمًا كَيْفَ أَنْصُرُهُ إِذَا كَانَ مَظْلُومًا أَفَرَأَيْتَ إِذَا كَانَ ظَالِمًا كَيْفَ أَنْصُرُهُ قَالَ تَحْجُزُهُ أَوْ تَمْنُعُهُ مِنْ الظَّلْمِ فَإِنَّ ذَلِكَ نَصْرُهُ. {رواه البخارى}

#### د ځينو عبارتونو معناوي

١\_ انْصُرْ أَخَاكَ:

٢\_ تَحْجُزُهُ أَوْ تَمْنَعُهُ مِنْ الظُّلْمِ:

٣\_ فَإِنَّ ذَلِكَ نَصْرُهُ:

دخپل (مسلمان) ورورمرسته وکړه. له ظلم څخه یې راوگرځوه. بی له شکه دغه کار له هغه سره مرسته ده.

#### د حدیث ژباړه

د انس ﷺ څخه روایت دی چې نبي اکرم ﷺ فرمایلي: د خپل ورور سره مرسته وکړه، که هغه ظالم وي او که مظلوم. یوه سړي ورته وویل: ای د الله رسوله! که چېرې مظلوم وي مرسته به یې وکړم، مگرکه ظالم وي بیا یې څرنگه مرسته وکړم؟ رسول اللهﷺ وفرمایل: له ظلم څخه یې راوگرځوه، ېې له شکه دا مرسته ده، له هغه سره.

#### د حدیث سبب ورود

په مسلم شریف کې له جابر بن عبدالله څخه روایت دی چې د پیغمبر اکرم په زمانه کې دوه کسان سره په جنگ شول یو یې مهاجر او بل یې انصاري و. مهاجر غږ و کړ چې اې مهاجرو! د مهاجر مرسته و کړئ، انصاري هـم غږ و کړ چې اې انصارو! د انصاري مرستې ته راورسېږئ. پیغمبر راووت او ویې وویل: داڅه د جاهلیت د زمانې خبرې کوئ؟! اصحابو وویل: په الله په قسم چې داسې نه ده. دې دوو کسانو یو بل سـره ووهـل، پیغمبر وفرمایل: دا پروا نه لري، باید هر یو له تاسو څخه د خپل ورور سره که هغه ظالم او یا مظلوم وي مرسته کړې وای.

#### د حدیث حکمت

د ظلم او تېري ټول ډولونه حرام دي او له منځه وړل يې د هـر مـسلمان دنـده ده، اسـلام خلکو ته په عدل او انصاف امر کړی دی، له مسلمان څخه په کلکه غوښتنه کوي چې پـه نيکو اخلاقو باندې ځان سمبال کړي، دا ځکه چې د هر ډول پرمختگ او قانونيت د پلي کيدلو اساس عدل او انصاف دی، څرنگه چې ظلم او تېری د ټولو بدمرغيو لامـل دی، نوځکه پيغمبر هپ په دې حديث شريف کې د هر ډول ظلم مخنيوی لازم بللی دی.

د دې حدیث له مخې له ظلم سره مبارزه یوه شرعي وجیبه ده، مسلمان مکلف دی چې له مظلوم سره مرسته وکړي، حق یې ورته واخلي او ظالم له ظلم کولو څخه منع کړي.

#### فعاليت

په ډله ييزه توگه د فردي او اجتماعي ظلمونو څومثالونه ووايئ.

## د حدیث شریف گټی

## ۱\_د ظلم او ظالم مخنیوی اړینه ده

په هره ټولنه کې زورور اوکمزوری ژوند کوي، ظلم چې عموماً د زورورو لـه خـوا د کمزورو په مقابل کې ترسره کېږي يو ناوړه خصلت دی.

ظلم ټول انسانیت له منځه وړي، نو باید د مخنیوي لپاره یې ټول انسانان یو موټی شي، که چېرې خلک د ظلم په وړاندې یو له بل سره مرسته ونه کړي، د ظالم لاس له ظلم څخه لنډ نه کړي، مظلوم د ظالم له پنجو ونه ژغورل شي، نوظلم به دومره پراخه شي چې د ځمکې پرمخ به ژوندي انسانان تر خاورو لاندې او ولاړې آبادۍ به رانسکورې شي، نو مسلمان مکلف دی چې د ظلم په وړاندې ودرېږي او د ظالم مخنیوی و کړي.

#### ٢\_ له مظلوم سره مرسته لازمه ده

د هغو حقوقو له جملې څخه چې يو مسلمان يې پر بل لري له مظلوم سره مرسته کول دي، که چېرې داسې څوک وليدل شي چې پر هغه ظلم او تېرې کېږي، نو پر نورو مسلمانانو لازم دي چې له هغه سره د هرې ممکنې وسيلې له لارې مرسته وکړي او له ظلم څخه يې وژغوري، دا هغه حق دى چې داسلام سپېڅلي دين ټول مؤمنان يې پرې مامور کړي دي.

## ٣\_ له ظالم سره مرسته يعني څه؟

کله چې د ظالم لفظ ذکر شي فکر کېږي چې ظالم هغه څوک دی چې يوازې پر نورو تېړی کوي، خو داسې نه ده، ځکه ظالم هغه چاته هم ويل کېږي چې پرخپل ځان ظلم کوي، لکه: شرک، کفر، ځان وژنه، صغيره او کبيره گناهونه چې دا پر خپل ځان او نفس يو ډول ظلم دی، نو لازمه ده چې د هر ډول ظالم لاس له ظلم څخه ونيول شي، ترڅو د دنيوي او اخروي سزاگانو څخه وژغورل شي، له گناه څخه د ظالم ژغورنه په حقيقت کې له ظالم سره مرسته کول دي.

#### فعاليت

له ظلم څخه لاس نیونه څرنگه کیږي؟ د ښوونکي په مرسته په ډله ییزه توگـه یـې لارې چارې په گوته کړئ.

# ي پوښتنې

۱ـ د حدیث راوي معرفي کړئ.

٢ـ لاندې كلمې معنا كړئ:

أ - أنْصُرْ أَخَاكَ

ب - تَحْجُزُهُ أَوْ تَمْنَعُهُ مِنْ الظُّلْمِ

ج – فَإِنَّ ذَلِكَ نَصْرُهُ

٣\_ظالم چاته ويل كېږي؟

# 👜 کورنۍ دنده

پورتنی حدیث په یادو زده کړئ او هم لوست په خپلو کتابچو کې ولیکئ.

## شپاړسم لوست

## د غضب درملنه

عن عطية قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «إِنَّ الْغَضَبَ مِنَ الشَّيْطَانِ وَإِنَّ الشَّيْطَانَ خُلِقَ مِنَ النَّارِ وَإِنَّمَا تُطْفَأُ النَّارُ بِالْمَاءِ فَإِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَتَوَضَّأْ». [سن ابي داود]

#### د راوي پيژندنه

عطية د عروة زوى د بنو سعد له قبيلې څخه د رسول الله پي و جليل القدر صحابى و، لـه رواياتو څخه وروسته يې له پيغمبر پ سره ملاقات کړى او له هغه مبارک څخه يې ځينې احاديث هم روايت کړي، په شام کې يې هـستوگنه غـوره کـړه او اولادونـه يې پـه بلقـاء سيمه کـي اوسېدل.

په ځينو رواياتو کې د عطية بن سعد او په ځينو نورو کې د عطية بن عمرو په نامه ياد شوی. د ده لمسي عروة د محمد بن عطية زوی د عمر بن عبدالعزيز له خوا د يمن والي ټاکل شوی و.

#### د ځينو کلمو معنا

١\_ الْغَضَبُ مِنَ الشَّيْطَانِ: قهراوغوسه د شيطان له خوا وي.

٢\_ خُلِقَ مِنَ النَّارِ: له اور څخه پيداشوي.

٣\_ تُطْفَأُ: مركبري

۴\_ فَلْيَتَوَضَّأْ: اودس دي وكړي.

#### د حدیث ژباړه

د عطيه عوفي شه څخه روايت دی چې پيغمبر فرمايلي دي: بې له شکه غوسه د شيطان له طرفه وي او شيطان له اور څخه پيدا شوی دی او اور په اوبو مړ کېږي هرکله چې لـه تاسو څخه څوک په غوسه شی، نو اودس دې وکړي.

#### د حدیث حکمت

د غوره اخلاقو له جملې څخه يو هم د قهر او غوسې څخه ځان ساتل دي، ځکه قهر او غوسه د شيطان له وسوسو څخه پيدا کېږي او شيطان د انسان ازلي دښمن دی، پيغمبر هموږ ته د شيطان له دسيسو څخه د خلاصون او ژغورنې ټولې لارې راپه گوته کړې دي چې له هغو څخه يو له غوسې څخه ډډه کول دي، ځکه غوسه انسان ډېرو ناوړو کارونو ته اړ باسي چې په انسان کې دده د ناکامۍ لامل کېږي.

#### فعاليت

زده کوونکي دې د غوسې د اړتياو په هکله يو بل ته معلومات ورکړي.

## د حدیث گټې او احکام

# ۱ـ غضب کمزوري او زغم قوت دی

ډېر ژر غوسه کېدل د انسان د کمزورتيا نښه ده، لکه: چې د غضب په مقابل کې زغم د قوت نښه ده، دا ځکه چې د غوسې پر وخت انسان پر خپلو حواسو کنټرول له لاسه ورکوي، که دا حالت دوام ومومي ډېرې ناخوالې رامنځ ته کوي، هغه څوک چې د غضب په حساسه لحظه کې خپل ځان اداره کړي، يقيناً ځان يې د بديو څخه وژغوره او هم يې دغضب په مقابل کې خپل قوت څرگند کړ.

# ۲ـ د غوسې پروخت خپل ځان اداره کول برياليتوّب دی

کله چې انسان په غوسه شي، نو حیواني طبیعت پرې غالب شي، د انسان په باطن کې د شر قوه برلاسی مومي چې په نتیجه کې بشري نفس د خپلو غوښتنو تابع کوي، د الله لله اوامرو مخالفت ته یې اړ باسي او له نېکیو څخه یې منع کوي، نو په داسې حالت کې انسان ته په کار ده چې له خپل نفس سره مبارزه وکړي، د خپل نفس د کنټرولولو په نیت اودس وکړي چې همدا د نفس د کنټرول تر ټولو غوره لار ده.

## ٣ـ د غوسې بدې پايلې

غوسه دبد اخلاقۍ سرچینه اویوه وژونکې وسله ده، که چېرې په ژونـد کې د غوسـې لار تعقیب کړای شي، نو گڼې فردي اوټولنیزې ستونزې ورڅخه راولاړېږي.

## اـ د غوسې فردي زيانونه

غوسه ډېر مادي، معنوي، روحي او ديني ضررونه لري، دا هغه مها ل په ډاگه کېږي چې کله د غوسه ناک شخص حالت ته وکتل شي: رنگ يې بدلېږي، د بدن وينه يې په جوش راځي، د وجود غړي يې بې واکه کېږي، په خبرو کې يې گډوډي رامنځ ته کېږي، ژبه يې په سپکو ويناوو پيل کوي، کله کله ورڅخه د فسق او کفر الفاظ هم صادرېږي دا ټول هغه څه دي چې دده دين او بدن دواړه زيانمنوي.

## ب ـ د غوسې ټولنيز زيانونه

غوسه د خلکُو په زړونو کې کرکه او نفرت پيدا کوي چې په پايلـه کـې د وگـړو تـرمنځ اختلافات راپاروي، مسلمانان يوله بل څخه جلا کوي، دښمني زياتوي، ژونـد تريخـوي او د ټولنو د بربادۍ سبب گرځي.

## ۴ـ د غوسې لاملونه

په دې حدیث شریف کې د غوسې لامل شیطان ښودل شوی دی، دا په دې معنا چې د کوم انسان زړه د الله که له ذکر او یاد څخه خالي وي، نو په هغه زړه کې شیطان ځای نیسي، شیطان دده پر زړه او ټول جسم باندې مسلط کېږي، آن تردې پورې چې د انسان زړه او ټول بدن د شیطان د وسوسو تابع شي بیا کبر، په خلکو ټوکې او مسخرې کول، په مال، ځان، نسب او څوکۍ غرور کول او داسې نور خویونه د انسان په زړه کې ځای ونیسي، او تل د خلکو د هرې کړنې په مقابل کې ډېر ژر په قهر کیږي، نو هر مسلمان ته

په کار ده چې تل خپله رابطه لـه خپـل رب سـره کلکـه او خپـل زړه د الله ﷺ پـه يـادولو ژوندى وساتي، څو د شيطان د دسيسو او وسوسو ښکار نشي.

## ۵ـ د غوسې مخنیوی او درملنه

غوسه د نورو ناروغيو په څير يو ډول ناروغي ده، د اسلام سپېڅلی دين ددغې خطرناکې ناروغۍ د درملنې او مخنيوي لارې راښودلې دي چې ځينې يې په لاندې ډول دي.

۱ـ پرهر چا لازمه ده چې ځان په ښو اخلاقو سمبال کړي، غوره صفتونه خپل عادت و گرځوي، لکه: صبر، زغم، په ژوند کې ثبات، په ویناوو او کړنوکې فکرکول او داسې نور.

٢ـ د غوسي پر وخت د(اعوذبالله من الشيطن الرجيم) ويل.

٣. خپل خالت بدلول: که چېرې د غوسې پر وخت انسان ولاړ وي باید کېني او که ناست وي ډډه دې ووهي، ځکه چې په ولاړه کې انسان انتقام او اقدام ته تیـار وي او کلـه چې کېني او یا ډډه ووهي، د غوسې جوش یې کمېږي.

۴ـ اودس کول: دا هغه درملنه ده چې په دې حدیث کې یې ذکر شوی دی، دا ځکه چې غوسه د انسان په وجود کې حرارت او گرمي پیدا کوي او وینه په جوش راولي، خو اودس یا غسل په جسم کې سوړوالی راولي او د وینې حرارت راټیټوي.

همدا راز اودس د عبادت هغه برخه ده چې په کې د اللهﷺ ذکر او یاد ترسره کېږي، دا هرڅه شیطان سپکوي او تېښتې ته یې اړ باسي.

#### فعاليت

زده کوونکي دې د غوسې د له منځه وړلو په هکله يو بل ته معلومات ورکړي.

# ي پوښتنې

١ـ لاندې كلمې معنا كړئ:

- الْغَضَبُ مِنَ الشَّيْطَانِ:
  - خُلِقَ مِنَ النَّارِ:
    - تُطْفَأُ:
    - فَلْيَتَوَضَّأْ:

۲ـ د غضب اسباب په لنډه تو گه بيان کړئ.

٣ـ د غضب درملنه اوعلاج څه دی؟ په لنډه توگه يې بيان کړئ.

# 🐞 کورنۍ دنده

لوّستُ په خپلو کتابچوکې وليکئ او حديث په يادو زده کړئ.

#### اووه لسم لوست

# غوره خلک

مَن جابر قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: «خَيْرُ النَّاسِ أَنْفَعُهُمْ لِلنَّاسِ» [مسند الشهاب القضاعي]

#### د راوی پیژندنه

نوم يې جابر او د پلار نوم يې عبد الله، د مدينې منورې د خزرج له قبيلې څخه و، پـلار او زوی دواړه جليل القدره صحابه وو، پيغمبر ورته په يوه شپه کې پنځه ويـشت ځله د مغفرت دعاء کړې وه، د بدر او اُحد څخه پرته يې په ۱۹غزاگانو کې له رسول الله سره يې برخه اخيستې ده، پـه خپـل وخـت کې د مـدينې منـورې لـوی مجتهـد او مفتـي و، د هجرت په (۷۸) کال يې له فاني دنيا څخه سترگې پټې کړې.

## د ځينو کلمو معناوې

١\_ خيرالناس: غوره له خلكو څخه.

۲ـ انفعهم: زيات خير رسوونکې له دوی څخه.

٣\_ للناس: دخلكو لياره.

#### د حدیث ژباړه

جابر ﷺ فرمايې چې رسو ل اللهﷺ فرمايلي دي: په انسانانو کې غوره هغه څـوک دی چـې نورو خلکو ته زيات خير او گټه رسوي.

#### د حدیث حکمت

د ځينو خلکو په آند ښه او غوره کس هغه دی چې د ښه نسب، ډېر ثروت او قدرت څښتن وي، خو پيغمبر له نورو خلکو سره نېکي کول، خلکو ته مادي او معنوي گټې رسول د غوره والي معيار گڼلی دی، دا ځکه چې د اسلام سپېڅلی دين د خير او ښېگڼې دين دی.

#### فعاليت

زده کوونکي دې په ډله ييزه توگه له خلکو سره د نېکۍ کولو يو څو مثالونه ووايې.

## د حدیث شریف گټی

#### ١\_ د الله تعالى مرسته

د الله ﷺ پر وړاندې خلک په يو ډول نه دي، هغه څوک چې د خلکو سره په روا کارونو کې مرسته کوي د هغه سره د الله ﷺ مرسته مل وي او مينه يې ورسره زياته وي، نـو بايـد موږ له خلکو سره په نيکو کارونو کې مرسـته وکـړو، څـو د الله ﷺ مرسـته او مينـه مـو پـه برخه شي.

## ۲ـ ښېگڼه څه ته وايي؟

پيغمبر انسانان دې ته هڅوي چې له نورو سره نېکي وکړي، هغوی ته خير ورسوي، خوښي وروبښي او له هغوی څخه غمونه او تکليفونه لرې کړي. مثلاً که چېرې څوک وږی وي ډوډۍ دې ورته ورکړي، که څوک پوروړی وي د پور په ادا کولو کې دې ورسره مرسته وکړي، له ناروغ سره دې د علاج په برخه کې همکاري وکړي او ناپوهانو ته دې د زده کړې لاره هواره کړي. پيغمبر د داسې خويونو څښتنانو ته د الله کاله مرستي او مينه زيرې ورکړي دي.

#### فعاليت

زده کوونکی دې په ډله ييزه توگه ښه او بد خويونه په گوته کړي.

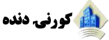


١ـ لاندې كلمې معنا كړئ:

- خيرالناس:
  - انفعهم:
  - للناس:

٢ د حديث لنډه معنا وواياست.

٣ـ غوره خلک څوک دي؟



١- حديث شريف له معنا سره يه يادو زده كرئ.

۲ـ (په ښوونځي کې د خير او گټې کارونو) تر عنوان لاندې يوه لنډه مقاله وليکئ.

## اتلسم لوست

# د ايمان خصلتونه

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ « الإِيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبُةً فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإِيمَانِ ». [متفق عليه]

#### د راوي پيژندنه

عبدالرحمن بن صخرالدوسي چې پر ابو هريره يې شهرت درلود، د هجرت په اووم کال د خيبر له غزا څخه مخکې د دېرشوکالو په عمر د اسلام په مبارک دين مشرف شو، په همدغه غزا کې يې برخه هم واخيسته، کله چې مدينې منورې ته ورسېد، په نبوي جومات کې يې د علم د زده کړې په غرض په اصحاب صفه کې شامل شو، له همدې امله يې له رسول الله څخه (۵۳۷٤) حديثونه روايت کړي دي.

دغه جليل القدر صحابي په تقوی او پرهېزگارۍ کې مشهور او د قـوي ذکـاوت خاونـد و چې د هجرت په اته پنځوسم (۵۸) کال کې وفات شو.

#### د ځينو کلمو معناوې

١\_الإيمَانُ: باور او د زړه کلک تصديق.

٢\_بِضْغٌ: په عربي ژبه کې له دريو څخه تر نهو پورې عدد ته وايي.

٣\_شُعْبَةً: برخه.

٤\_أَفْضَلُهَا: غوره يبي.

٥\_ادْنَاهَا: كوچنۍ، او ټيټه يې.

٦\_ إِمَاطَةُ: لري كول

٧\_الأَذَى: زيان رسوونكي شيان.

#### د حدیث ژباړه

له حضرت ابوهريره څخه روايت دى چې پيغمبر في فرمايلي دي: ايمان د څه د پاسه اويا خويونو څخه عبارت دى چې غوره يې د (لااله الا الله) کلمه ويل دي، ټيټه درجه يې له لارې څخه د زيان رسوونکو شيانو لرې کول دي او حياء د ايمان يوه برخه ده.

#### فعاليت

زده کوونکي دې په ډله ييزه توگه په لارو کې د ضرري شيانو مثالونه وښيي.

#### د حدیث گټی

#### ١\_ دايمان خصلتونه

پیغمبر  $\frac{1}{2}$ ایمان له داسې ونې سره تشبیه کړې چې ډېر ښاخونه ولري، ځینې یې او چت، ځینې یې متوسط، او څه یې ټیټ وي، دا په دې معنا چې ایمان له ډېرو خصلتونو او خویونو څخه عبارت دی چې د ژوند له او چتې سطحې څخه پیل او د ژوند تر ټیټې سطحې پورې ځانگړي احکام او سپیڅلې لارښوونې لري چې د بېلگې په ډول یې په دې حدیث کې د عقیدې په برخه کې کلمه طیبه، د ټولنیز ژوند په برخه کې د لارې پاکول، او د اخلاقو په برخه کې د حیاء ذ کر راغلی دی.

#### ۲\_ د توحید کلمه

د توحید کلمه د (لا إله إلا الله محمد رسول الله) څخه عبارت ده چې د الله ﷺ په الوهیت او وحدانیت دلالت کوي، د ټولو ادیانو او پیغمبرانو د دعوت اساس او بنسټ په دې مبارکه کلمه ولاړ دی، نو پر هر مسلمان لازم دي چې د دې کلمې په معنا ځان پوه کړي، پر غوښتنو یې عمل وکړي او تر سیوري لاندې یې ژوند تېرکړي. (لا إله إلا الله) یوازې د ژبې کلمه نه ده او نه یوازې مفکوره ده، بلکې په الله ﷺ د ایمان عنوان دی، علم او عمل دی، د عقیدې، شریعت او د ټولنی د هوسا ژوند د متضمن نظام نوم دی.

#### ٣\_ د لااله الا الله فضيلت

(لااله الا الله) داسې ستره کلمه ده چې په ویلو یې انسان د اسلام په مبارک دین کې داخلېږي، له تېرو گناهونو څخه داسې پاکیږي، لکه: چې له مور څخه نـوی زیږېـدلی وي او لـه هلاکېـدو څخه ژغورل کیږي. پیغمبر که فرمایې: « مَنْ کَانَ آخِرُ کَلاَمِهِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ دَحَلَ الجُنَّةَ ».(۱)

**ژباړه**: د چا چې اخرنۍ وينا (لااله الا الله) وي جنت ته به داخل شي.

يغمبر الله في كفة مالت بهن لا إله إلا الله»(٢)

۱ - سنن أبي داود.

٢- الدعاء للطبراني

**ژباړه**: که چېرې اووه اسمانونه او اووه طبقې ځمکه دتلې په يوه پله کې واچول شي او د (لاالـه الاالله) کلمه د تلې په بله پله کې واچول شي، نو هرومرو به کلمه طيبه پرې درنه وي.

#### ٤\_ د (لااله الا الله) غوښتنه:

د دې کلمې غوښتنه په الله ﷺ د هغه پر ملايکو، د هغه په رسولانو او د هغه ﷺ پر کتابونو ايمان درلودل دي. همدا راز د الله ﷺ او د هغه دلېبول شوي پيغمبرﷺ اتباع او پيروي کول، يوازې د الله ﷺ څخه وېره او د هغه سره مينه، د مافوق الاسباب اميد يوازې د الله ﷺ څخه کول، له الله ﷺ څخه د حاجتونو غوښتل، يوازې الله ﷺ ته عاجزي او سر ټيټول، د هغه د نعمتونو شکر اداکول او د مصيبت پر وخت يوازې له هغه څخه مرسته غوښتل دي.

## ٥\_ له لارو او سركونو څخه د زيان رسوونكو شيانو لرې كول

په نظافت او پاکوالي د اسلام سپېڅلي دین ډېر ټینگار کړی او هغه یې د ایمان نیمایې برخه گڼلې ده. د دې لوست په حدیث شریف کې د لارو پاک ساتلو ته د ایمان یوه برخه ویل شوې ده چې دا د چاپېریال د پاک ساتلو په ارزښت دلالت کوي.

د دې حدیث شریف په بنسټ د هر مسلمان دا دنده ده چې د لارو په پاک ساتلو کې هڅه وکړي او له هر هغه څه څخه چې لارویانو ته د زیان رسولو او د لارې د ککړتیا لامل گرځي ځانونه وساتي.

#### ٦\_ حياء د ايمان يوه برخه ده

حياء له داسې خصلت څخه عبارت ده چې انسان له ناوړو کارونو، سپکو عادتونو او پوچو ويناوو څخه ژغوري، حياء، ځکه د ايمان برخه گڼل شوې چې د حق لوري ته بلنـه کـوي او د خير خوا ته انسانان هڅوي.

حيا ټوله خير ده پيغمبرﷺ فرمايلي دي: «الْحْيَاءُ خَيْرٌ كُلُّهُ»

**ژباړه**: حيا ټوله خير ده.



١- ابوهريره ﷺ څوک و؟

۲ـ لاندې کلمې معنا کړئ:

- الإيكانُ:
  - بِضْعٌ:
  - شُعْبَةً:
- إِمَاطَةُ:
- الأَذَى:

٣ـ د توحيد غوښتنې څه دي؟

۴ له لارې څخه د زيان رسوونکو توکو لرې کول څه اهميت لري؟ په اړه يې لنلې معلومات ورکړئ.

# 🐞 کورنۍ دنده

د حيا په اړه يوه لنډه مقاله وليکئ.

## نولسم لوست

## تعصب

عَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: « لَيْسَ مِنَّا مَنْ دَعَا إِلَى عَصَبِيَّةٍ وَلَيْسَ مِنَّا مَنْ قَاتَلَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ ». [سنن أبي داود]

#### د راوي پېژندنه

نوم يې جبيراو د پلار نوم يې مطعم د قريشو له قبيلې څخه و، ډېر حليم او په علم الانساب کې يې خورا زياته پوهه درلوده. يو له هغو کسانو څخه و چې هغه پاڼه يې څېرې کړه کومه چې د بنو هاشم او بنو مطلب د مقاطعې په غرض قريشو ليکلې وه، هغه شخص و چې قريشو د بدر د بنديانو په سر د خبرو لپاره د استازي په تو گه د پيغمبر حضور ته ليرلی و، کله چې د پيغمبر خضور ته راغی او د (الطور) سورت تلاوت يې واورېده، نودده په زړه يې زياته اغېزه و کړه، هماغه و چې د حديبې له سولې څخه وروسته يې اسلام ومانه. نوموړی د هجرت په (۵۸) کال کې وفات شو.

## د ځينو کلمو معناوې

١-لَيسَ مِنَّا: زموږ له ډلې ( دين) څخه نه دی.

٢\_ مَنْ دَعَا إِلَى عَصَبِيَّةٍ: خُوك چي قوم پرستي، نژاد پرستي. . . ته بلنه كوي.

٣\_ مَنْ قَاتَلَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ: خُوك چُې د قوم پرستۍ، نژاد پرستۍ. . . لپاره جنگيري.

٤\_مَنْ مَاتَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ: څوک چې د قوم پرستۍ، نژاد پرستۍ په لاره کې مړشي.

#### د حدیث شریف ژباړه

له جبير بن مطعم څخه روايت دی چې پيغمبر څخ فرمايلي دي: زموږ له ډلې څخه نه دی هغه څوک چې تعصب ته بلنه کوي، زموږ لـه ډلې څخه نـه دی، هغه څوک چې د عصبيت پـه خاطر جگړه کوي او زموږ لـه ډلې څخه نه دی هغه څوک چې د عصبيت پـه فکر مړشی.

#### د حدیث حکمت

عصبیت ( تعصب کول له قبیلې، قوم، ژبې، نژاد، سیمې او داسې نورو سره) هم دجاهلیت دزمانې راپاتې میراث دی چې تل بشریت گواښوي او آرامې ټولنې ړنگوي، له همدې امله پیغمبر په کلکو الفاظو سره عصبیت ناروا او حرامه پدیده گڼلې ده، نو په هر مسلمان باندې لازمه ده چې د ایمان له غوښتنې سره سم د جاهلیت له دې ناولې پدیدې سره په هر شکل کې چې وي مبارزه و کړي.

## د حدیث شریف گټی

#### ۱\_ تعصب د جاهلیت شعار

له خپلې کورنۍ، قبیلې، نژاد، ژبې او سیمې څخه په ناحقه دفاع او ملاتړ کولـو تـه تعـصب ویل کېږي.

له اسلام څخه مخکې به خلکو له خپلو خپلوانو، کورنيو او قبيلو څخه په حق او باطل دواړو حالتونو کې دفاع کوله، دا کار لوی زړورتوب او شجاعت گڼل کېده، کله چې د اسلام مبارک دين څرک وواهه، نو د نورو ظالمانه او جاهلانو رسمونو په څېر يې د قوم پرستۍ، او نژاد پرستۍ لمنه هم ور ټوله کړه، عصبيت يې کلک وغنده، خلکو ته يې امر وکړ چې په اسلام کې يو له بل سره د مرستې اساس يوازې پر عدالت او تقوی ولاړ دی. الله ﷺ فرمايلي دي: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوَى وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْمُ وَالْغُدُوانِ ﴾ [المائدة: ٢] رباړه: او يو له بل سره په نېکۍ او تقوی کې مرسته وکړئ، د گناه او ظلم په کارونوکې يوله بل سره مرسته مه کوئ.

## ۲ په اسلام کې د برترۍ معيار

د جاهلیت په دوره کې به خلکو د عصبیت په خاطر په پټو ستر گو جنگونه کول، یو د بل پرخلاف به یې دسیسې جوړولې، په قوم، نسب او حسب به فخر کول لوی ویاډ بلل کېده، خو د اسلام سپېڅلې دین تواضع او د ژوندانه په چارو کې یوله بل سره مرسته او نېک عملونه د برترۍ معیار وټاکه او خلکو ته یې په ډاگه کړه چې په مسلمانانو کې هغه څوک غوره دی چې له الله گل څخه ویریري او د تقوی خاوند وي. الله گل فرمایلي دي: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُم عِنْدَ اللهِ أَنْقَاكُم ﴾ [الحجرات: ١٣]

**ژباړه**: بېشکه د الله ﷺ په وړاندې په تاسو کې هغه څوک ډېر غوره دی چې لـه الله ﷺ څخه ډېر ويرېږي.

له تقوی څخه پرته په مال، نسب، حسب او د پلرونو او نیکونو په مېړانو ویاړ کول هـېڅ ارزښت نه لری.

#### ٣\_عصبيت ته بلنه حرام عمل دى

اسلام عصبیت ته بلنه په بشپړه توگه حرامه کړې ده، که هغه بلنه قبیلوي رنگ ولـري، کـه اقلیمي، سمتي او یا ژبنۍ بڼه ولري، ځکه چې عصبیت ته بلنه د نژادونـو، قومونـو او پرگنـو ترمنځ کړکه او نفرت پیدا کوي، اسلامي ورورگلوي له منځه وړي، او انساني ټولنـه چې بنیاد یې په یووالي ولاړ دی بربادوي، خلک د ځان غوښتنې په بد مرض اخته کوي.

د عصبیت د ریښو په ویستلو سره له ټولنې څخه ظلم او د نورو په حقوقو تجاوز کمېږي او د انسانانو ترمنځ د مرستې مینې اړیکې لا پیاوړې کېږي. الله ﷺ دجاهلیت د زمانې د ناخوالو او بې اتفاقۍ لرې کولو په هکله فرمایې:

﴿ وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ﴾ [آل عمران: ٣٠٨].

**ژباړه**: اود الله ﷺ هغه نعمت ياد کړئ کله چې تاسې پـه خپلـو کې دښـمنان وئ، بيـايې ستاسو د زړونو ترمنځ مينه واچوله، نودده د نعمت په برکت سره وروڼه شوئ.

## ٤\_ د عصبيت لپاره جگړه

پيغمبرﷺ جاهليت له بيخه ويستلى، د هغه زهرجنه ماده يې لـه منځـه وړې، لکـه: څرنگـه چې عصبيت ته د بلنې ټول ډولونه يې حرام کړي، همدا راز د عصبيت په بناء جگړه کول يې هم حرام کړي دي.

يغمبر العصبية العصبية فليس من أو أمر الله على العصبية العصبية

ژباړه: څوک چې د عصبیت د بیرغ لاندې مړ شي، څوک چې د عصبیت پـه خـاطر پـه غوسـه کېږي او څوک چې د عصبیت په لاره کې جنگېږي زما له امت څخه نه دی.

#### ٥\_ د جاهليت مرگ

څوک چې په پټو سترگو د عصبيت په خاطر په ژبه، لاس او نـورو وسـيلو سـره مبـارزه او جگړه کوي، په دې لاره کې مړ شو، نو د ده مـرگ د جاهليـت د زمـانې د مـړو پـه څېـر ناوړه مرگ دی.

## ٦ – د جاهلیت له عصبیتونو سره مبارزه.

د دې لوست د حدیث شریف او د قرآن کریم او د پیغمبر اکرم گد سنتونو د نورو نصوصو په بنسټ، له هر ډول عصبیتونو سره (که هغه قومي، سیمه ییز، ژبني، نژادي او داسې نور وي) جهاد او مبارزه کول د هر مسلمان دنده او شرعي رسالت دی، ځکه عصبیت ډېره خطرناکه او وژونکې ناروغي ده چې په ټولنه کې د امنیت ټینگښت او اسلامي ورو گلوي کمزورې کوي او د خلکو تر منځ د دښمنیو او کړ کېچ پیدا کېدلو لامل گرځي.

۱ - رواه مسلم

#### فعاليت

د ښوونکي په مرسته دې زده کوونکي د جاهليت د زمانې د شخړو او جنگونـو پـه هکلـه معلومات سره شريک کړي.



۱. د حدیث راوي څوک دی معرفي یې کړئ.

٢. لاندې كلمې معنا كړئ:

ا\_ لَيْسَ مِنَّا:

ب\_مَنْ دَعَا إِلَى عَصَبِيَّةٍ:

ج \_ مَنْ قَاتَلَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ:

د \_ مَنْ مَاتَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ:

٣. قوم پرستي د اسلام له نظره څه حکم لري؟

٤. که څوک د عصبیت په خاطر جنگېږي او په دې لاره کې مړ شي، د ده مرگ د اسلامي شریعت له مخې څه حکم لري؟

# 👜 کورنۍ دنده

د لوست حديث په يادو زده کړئ.

(په اسلام کې د برترۍ معيار) تر عنوان لاندې لس کرښې مقاله وليکئ.

## شلم لوست

## د مؤمن شان (حالت)

عَنَ صهيب بن سنانٍ - ﴿ -، قَالَ: قَالَ رسولُ الله - ﴾ حَجَباً لأَمْرِ الْمُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ لَهُ خيرٌ ولَيسَ ذلِكَ لأَحَدٍ إلا للمُؤْمِن: إنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيراً لَهُ، وإنْ أَصَابَتْهُ ضرَاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْراً لَهُ ». [رواه مسلم]

#### د راوي پيژندنه

نوم يې صهيب الرومي د پــلار نــوم يـې ســنان بــن مالـک دی، لاکــوچنی و چـې روميـانو د موصل په ځينو برخو حمله وکړه او دی يې له ځانه سره په اسارت بوت، د روميانو پــه مـنځ کی رالوی شو، له دې کبله په رومی مشهور و. له لومړنيو مؤمنانو څخه و.

په ټولو غزاگانو کې يې له رسول الله سره ونـډه اخيـستې وه. د هجـرت پـه اتـه دېرشـم (۳۸) کال په مدينه منوره کې وفات شو.

#### د ځينو کلمو معناوي

١. عَجَباً: تعجب دى (يعنى زه تعجب كوم)

لأمْر المُؤمن: دمؤمن حالت ( رُوند ) ته.

٣. إنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ لَهُ خيرٌ: دده ټول ژوند دده لپاره خير دى.

إنْ أَصَابَتْهُ سَوَّاءُ: كه ورته خوشحالي ورسيري.

٥. إنْ أصابَتْهُ ضرَّاءُ: كه ورته زيان اوتكليف ورسيري،

٦. فَكَانَ خَيْراً لَهُ: نودده لياره خير دي.

#### د حدیث شریف ژباړه

له صهیب رضي الله عنه څخه روایت دی چې رسول الله شخ فرمایلي دي: د مؤمن حالت د تعجب وړ دی! دده ټول ژوند دده لپاره خیر دی چې دا خیر د هیچا لپاره نشته خو یوازې د مؤمن لپاره دی. که خوشحالي ورته ورسېږي شکر باسي، نو دا ورته خیر دی او که ضرر او یا کوم تکلیف ورته ورسېږي، نو صبر پرې کوي چې دې کې هم د ده لپاره خیر دی.

#### د حدیث شریف حکمت

هر انسان په ورځني ژوند کې له مختلفو حالاتو سره مخ کېږي، کله خوښي او سوکالي، کله پرېشاني او تکليفونه چې دا دواړه حالته اکثره د انسان په عادي ژوند مستقيماً منفي اغېز لري او په ډېرو وختونو کې د باطني ناروغيو لامل گرځي، لکه ځان لوی گڼل، غرور او داسې نور همدا راز ځينې وخت ناهيلي، اندېښنې، د زړه نا آرامي او داسې نور حالات ورته پيښېږي.

پیغمبر ﷺ په دې حدیث کې د دغو دواړو ډولو ناروغیو د درملنې لپاره دوه مهم بنسټونه ښودلي دي: یو دا چې د خوښۍ او نعمت پر مهال د الله ﷺ شکر پرځای کول او دویم د ستونزو او پرېشانۍ پر مهال له صبر او زغم څخه کار اخیستل دي. که چېرې انسان دغه دوه لوی خویونه په خپل ژوند کې پلي کړي، نو نه یوازې دا چې د ژوند هره شېبه به یې په راحت او ډاډ تېرېږي، بلکې د ژوندانه په هر ډگر کې به تل بریالی وي.

## د حدیث شریف گټی

## ١\_ انسان ازمويل كېږي

انسان د ژوند په هره شيبه کې تر آزميښت لاندې وي، کله د خير او راحت په آزموينه کې وي، لکه: ښه روغتيا، مال، اولاد. . . او نور، او کله د کړاوونو، لکه مرگ، مرض، بېوزلي او داسې نورو ستونزو سره مخ وي. الله ﷺ فرمايې: ﴿وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِ وَالْحَيْرُفِتْنَةً﴾ [الأنبياء: ٣٥]

ژباړه: او موږ په بدو، او ښو (حالاتو کې) ستاسې آزميښت کوو نوڅوک چې په الله ﷺ ايمان نه لري ارو مرو په دغه آزموينه کې له ناکامۍ او بد مرغۍ سره مخ کېږي، يوازې مؤمن دی چې په الله ﷺ د کلک ايمان له برکته په دغه ازميښت کې بريالي کېږي، دا ځکه چې مؤمن په دې کلک باور لري چې خير او شر يوازې د الله ﷺ له لوري دي، په هر حالت کې خپل کارونه الله ﷺ ته سپاري او له هغه څخه مرسته غواړي.

#### ۲\_ د نعمت او خوښۍ حالت

ښه ژوند د الله ﷺ هغه ستر نعمت دی چې له کبله يې د بنده زړه خوشحالېږي. خوشحاله ژوند يوازې په شتمني او مالدارۍ پورې تړلی نه دی، بلکې د الله ﷺ نور معنوي نعمتونه هم شته چې انسان ورته اړتيا لري، لکه امنيت، روغتيا، وخت او داسې نور. بنده ته ښايي چې ورباندې خوښي ښکاره کړي او د الله ﷺ شکر پرځای کړي.

#### ا\_ مال او دولت

د الله ﷺ له نعمتونو څخه يو نعمت سرمايه او شتمني ده، لکه: نقدې پيسې، د کر او کښت ځمکه، سوداگري، صنعت او داسې نور.

د مال او دولت له لارې انسان خپل دیني او دنیوي هدفونه ترلاسه کوي او هم د دنیا ښکلا او ښایست دی. الله ﷺ فرمایې: ﴿الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِینَةُ الْحَیَاةِ الدُّنْیَا﴾ [الکهف: ٤٦] ژباړه: مال او اولاد د دنیایی ژوند ښکلاده.

#### ب ـ روغتيا

روغتيا هم د نورو نعمتونو په څېر ارزښتناک نعمت دی، روغ بنده په ډېره آسانۍ سره خپل دنيوي او اخروي کارونه سرته رسوي، خورا زيات فضيلتونه يې په برخه کېږي، د نورو نعمتونو ښه احساس کوي او ورڅخه خوند اخلي بالعکس ناروغ انسان د هر ډول نعمت له احساس څخه محروم وي. پيغمبر پيغمبر يوه سړي ته داسې نصيحت و کړ: «اغتنِمْ خَسًا قَبْل خَمْس, شَبَابك قَبْل هَرَمك, وَصِحَتك قَبْل سَقَمك. . . . »(۱)

**ژباړه**: پنځه شیان د پنځو نورو د راتلو څخه مخکې غنیمت وگڼه: خپله ځواني د خپل زړښت له راتلو څخه مخکې غنیمت وگڼه، خپله روغتیا له نـاروغۍ څخه مخکې غنیمت وگڼه. . . . او داسی نور.

## ج ۔ امنیت

امن او امنیت د الله ﷺ له ارزښتناکو نعمتونو څخه داسې نعمت دی چې د انسان ژونـد، کورنۍ، مال او عزت مادي او معنوي مصالح په کې له گواښونو څخه خوندي وي.

نور نعمتونه د دې نعمت تر سيوري لاندې پايښت لري، که چېرې امنيت نه وي، نـو انـسان له هېڅ ډول نعمت څخه گټه نه شي اخيستلای. الله ﷺ د مکې پر خلکو د خپلـو پېرزوينو په لړ کې يوه پېرزوينه د امنيت مسأله هم شمېرلې ده او فرمايلي يې دي: (فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا الْبَيْتِ اللهَيْتِ اللهَيْتِ اللهَيْتِ اللهُ الله عَمْ مِنْ جُوعٍ وَآمَنَهُمْ مِنْ جَوْفٍ او قريش: ۳، ٤]

**ژباړه**: نو په کار ده (قریشو ته)چې د دې کور د پروردگار عبادت وکړي د هغه ذات چې دوی ته یې خوراک ورکړ پس له لوږي څخه، او امنیت یې ور په برخه کړ پس له وېرې څخه.

يعنې پر دوی لازم وو چې د امنيت د نعمت شکر يې ادا کړی وای او يوازې د يوه الله ﷺ عبادت يې کولای.

## د\_ فارغ وخت

فارغ وخت هم د نورو نعمتونو په څېر خورا ستر نعمت دی، خو خلک ورڅخه غافل دي، په عبث تېرېدو یې هیڅ پروا نه کوي، حال دا چې د انسان او وخت ترمنځ یوه چوپه مسابقه

١- المستدرك للحاكم

روا نه ده. تاواني او بدمرغه انسان هغه دی چې د ځان او نورو لپاره له وخت څخه گټه پورته نه کړي.

## ٣ پر نعمتونو شکر ویستل

شکر د عربي ژبې لفظ دی، د نعمت تصور او د هغه څرگندونې ته وايې. ضد يې کفـران دی چې له نعمت څخه سترگو پټولو او هېرولو ته ويل کېږي.

کله چې بنده ته کومه خوشحالي او خیر ورسېږي او په زړه کې په دې کلکه عقیده ولري چې دا هرڅه د الله څخه له خوا دي، بل څوک د خیر او شر مالک نه دی او دغه حقیقت په ژبه او عمل کې څرگند کړي همدا شکر بلل کېږي، خو دا د شکر ټیټه مرتبه ده او لوړه مرتبه یې کومه ټاکلې اندازه نه لري. د الله څخه پر نعمتونو شکر ویستل واجب دي.

## ۴ـ د شکر ډولونه

سره له دې چې د شکر ادا کول کومه ټاکلې اندازه نه لري، خو بيا هم ځينې ډولونـه يې په لاندې ډول بيانېږي.

## آـ په زړه کې د شکر ادا کول

په زړه کې د نعمت تصور او يادونه داده چې د نعمت لوروونکي ذات سره د هغه د رالېږلي کتاب او پيغمبرﷺ سره د زړه له کومي مينه ولري او دغه مينه په عمل کې ثابته کړي، نو همدې ته په زړه کې د شکر ادا کول ويل کېږي.

### ب ـ يه ژبه شكر ادا كول

د نعمتونو په مقابل کې د الله ﷺ ثنا او صفت بیانول د ژبې شکر بلل کېږي، په ژبه د شکر ادا کول د زړه هغه احساسات بیانوي چې د بنده په زړه کې پراته دي. په ژبه د الله ﷺ د احسانونو شکر ادا کول، ځکه اړین دي چې له یوې خوا د احسانونو د حقیقي مالک حق پرځای کول دي او له بلې خوا نورو ته د خپل ښه حالت ښکاره کول دي دا په دې معنا چې د ټولو احسانونو او نعمتونو بښونکی او مالک یوازې یو الله ﷺ دی، له الله ﷺ پرته بل هېڅوک د خیر یا شر واک نه لري، همدا راز د نعمتونو په لاس ته راوړلو کې بنده هېڅ واک نه لري، دا یوازې د الله ﷺ پېرزوینه ده او بس داسې نه، لکه: چې قارون ویلي وو: ﴿قَالَ إِثْمًا أُوتِیتُهُ عَلَی عِلْم عِنْدِي﴾ [القصص: ۷۸]

**ژباړه**: قارون وويل: دا خو ماته د هغې پوهې له کبله راکړل شوي چې زه يې لرم.

### ج \_ په اندامونو د شکر ادا کول

په اندامونو، شکر ادا کول د الله ﷺ د نعمتونو قدرداني کول دي. د نورو شکرونو په پرتله دا ډول شکر ډېر ارزښتاک دی، ځکه د بدن په اندامونو شکر ویستل د شکر عملي بڼه ده او په شریعت کې زیات احکام داسې دي چې که عملي بڼه ونه لري، نو کوم اهمیت نه لري لکه: لمونځ چې د اندامونو صدقه او شکر تمثیلوي، که عملاً ادا نه شی، په زړه کې یې د کولو اراده هېڅ ارزښت نه لري.

## ۵ـ د شکر گټ*ي*

شکر د الله ﷺ پر احسانونو له اعتراف څخه عبارت دی چې بنده یې له پـوره ادا کولـو څخـه ناتوانـه دی. شکر ویستل د شکر کوونکي لپاره ډېرې گټې او ښې پایلې لري چې ځینې یې په لاندې ډول دي:

## اـ شکر د قیامت په ورځ د اللهﷺ د دیدار سبب دی

له هرڅه لومړی شاکر بنده ته د قیامت پر ورځ د الله ﷺ دیدار په برخه کېږي. دا هغه لاسته راوړنـه ده چې مسلمان یې تل هیله لري.

## ب ـ الله ﷺ ته د نژدېوالی احساس

شاکر انسان د دې خبرې احساس کوي چې الله ﷺ د خپلو بندگانو څخه په ده احسان او مهرباني کړې ده، نو همدا شان هیله ده چې ده ته به دده د گناهونو بښنه هم وکړي او توبه او عبادات به یې قبول کړي.

## ج ـ شكرمسلمان ته ډاډ اوروحي راحت وربښي

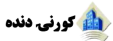
د الله ﷺ پر نعمت شکر ویستل مسلمان ته تل پاتې ډاډ وربښي. کله چې بنـده پـه دې خبـره عقیـده ولـري چې د هرډول خیر او نعمت حقیقي مالک یـوازې یـو الله ﷺ دی، انـسان یـې یـوازې د دې لپـاره د دغـه نعمت محازي مالک گرځولی چې د الله ﷺ له نعمت څخه په هغه شان گټـه واخلـي، څرنگـه چې الله ﷺ یې غوښتنه کړې.



١ ـ د حديث راوي څوک دی؟ معرفي يي کړئ.

۲\_ شکر څه ته وايي، او په څو ډوله دی؟

٣ـ شكر ويستل څه گټې لري؟



دُ لوست په هکله په خپلو کتابچوکی يوه لس کرښيزه مقاله وليکئ.

## يو ويشتم لوست

## پر تکلیفونو صبر

(د تير لوست دوام)

«. . . . . . . . . . . . . . . . وإنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْراً لَهُ »

دا يوڅرگند حقيقت دی چې انسان په ژوند کې له ستونزو سره مخ کېږي، مالي او بـدنی زيانونه ورته اوړي، خو مسلمان دا ټول د الله ﷺ له لوري آزموينه بولي او په صبر او زغـم سره يې مقابله کوي، د نن ورځې لوست مو د صبر په هکله دی.

#### د صبر حقیقت

که چېرې مؤمن ته کوم ضرر، تکلیف او غم ورسېږي، نو پرې صبر کوي، ژړا، چیغې او شکایت نه کوي، بلکې د مصیبت او غم اجر له الله ﷺ څخه غواړي، تل د ځان لپاره په مصیبت کې د استقامت دعا کوي چې په پایله کې الله ﷺ ورته اجر ورکوي.

#### دصبر اهميت

په قرآن كريم او احاديثوكې مسلمان صبر او زغم ته هڅول شوى دى، لكه: چې الله ﷺ فرمايې: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ﴾ [البقرة: ٤٥] **ژباړه**: او مرسته وغواړئ لـه (اللهﷺ څخه) يه صبر او لمانځه سره.

په بل ځای کې فرمایې: ﴿إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِینَ﴾ [البقرة: ١٥٣] ژباړه: بې شکه الله ﷺ (په مرسته کې) له صابرینو سره ملگری دی. په بل ځای کې فرمایې: ﴿وَبَشِرِ الصَّابِرِینَ﴾ [البقرة: ١٥٥] ژباړه: او زېری ورکړه صبر کوونکو ته. صبر د انسان له دوامداره مبارزې څخه عبارت دی، انسان تل د ډول ډول دښمنانو سره په مبارزه کې ښکیل وي. په دغه مبارزه کې د انسان بریالیتوب په صبر پورې تړلې دی، یوازې صبر دی چې انسان پرې خپل هدف ته رسېږي، صبر او زغم د دښمن په مقابل کې د قوي ډال حیثیت لري، نو مؤمنانو ته ښایې چې د کړاوونو پر وخت صبر وکړي، او له بې صبرۍ څخه ځان وژغوري، ځکه چې الله ﷺ مسلمانان په صبرازمایې. الله ﷺ او پیغمبرﷺ مؤمنانو ته په صبر امر کړی اوصبر کوونکې یې ستایلې دي:

﴿ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّوَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ ﴾ [البقرة: ١٧٧]

**ژباړه**: او مؤمنان هغه کسان دي چې په کړاوونو، رنځونو او د جگړې پر مهال صبرکوونکي وي.

## ۷ـ د صبر ډولونه

صبر په درې ډوله دی.

١- صبر د الله عَلَيْهُ يه طاعت.

۲ – صبر په مصيبت.

٣- صبر له معصيت څخه.

## ١ ـ صبر په طاعت

د الله ﷺ د اوامرو په پرځای کولو او له نواهيو څخه يې په ځان ژغورلو کې تکليف او په بشري نفس باندې يو ډول سختي راوستل دي. له دغې سختی سره بايد داسې مقابله وشي، څو انسان پرخپل لوی دښمن برلاسی شي چې هغه نفس او شيطان دي. الله ﷺ فرمايلي دي: ﴿إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ ﴾ [يوسف: ٥٣] ژباړه: بيشکه نفس حتماً (انسان ته) په بدۍ امرکوي. همدا راز فرمايې: ﴿وَلَا تَتَبِعِ الْمُوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ [ص: ٢٦] ژباړه: او په هوس پسی مه ځه چې بيا به دې د الله له لارې څخه واړوي.

د شيطان په اړه فرمايې: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا﴾ [فاطر: ٦] ژباړه: بې شكه شيطان ستاسي دښمن دى، نو په دښمنۍ يې ونيسئ.

دا درې واړه انسان ته گمراهي او نفسي غوښتنې ښايسته کوي او د الله ﷺ له اطاعت څخه يې لرې کوي نو مسلمان ته لازم دي چې د مبارزی لپاره يې خپله ملا کلکه و تړي، تر څو ورباندې غالب شي، نفس دې ته وادار کړي چې د الله ﷺ اوامرو ته غاړه کېږدي او هم خپل خواهشات د شريعت تابع کړي. په دې کار کې صبر، زغم او د سختيو گاللو ته اړتيا ده، نو څوک چې خپل نفس د الله ﷺ د حکمونو تابع کړي او له گناهونو څخه يې وژغوري، نو په حقيقت کې په خپل پټ دښمن برلاسي شو.

## ۲ په مصيبتونو صبر کول

په مصیبتونو صبر د الله ﷺ پرېکړو او فیصلو ته غاړه له ایښودلو او د مصیبت په هکله مخلوق ته د شکایت نه کولو څخه عبارت دی. کوم مصیبتونه چې انسا ن ته رسېږي ډېر زیات دي، چې ځینې یې په لاندې ډول دي.

## د خپلوانو او دوستانو پر مړيني صبر

تر ټولو ډېر سخت غم او مصيبت د اولاد، مور، پلار او دوستانو مړينه ده، د دې خلکو د مرگ پر وخت صبر او زغم، ځکه ضروري دی چې په دې کې له خپل رب سره د انسان د اړيکو قوت او نژديوالی څرگنديږي.

## د خلکو په اذيتونو صبر

دا شونې ده چې که چېرې انسان د داسې خلکو له ضرر سره مخ شي چې د شريعت او اخلاقو له حدودو څخه د باندې وي، په دې صورت او تر هغه ځايه چې له شرعي اصولو څخه مخالفت نه وي شوى هغه چا ته چې زيان او ضرر ورته رسېدلى وي بايد صبر وکړي او د هر راز ضرر په وړاندې د انتقام غوښتنه ونه کړي، خو دا بايد په ياد ولرو چې دلته صبر د تل لپاره د ظلم او ضرر منلو په معنا نه ده، بلکې له صبر څخه مراد د حلم او برده بارۍ له دايرې څخه نه وتل دي.

## د ناروغۍ په صورت کې صبر

ناروغي داسې مصيبت دى چې هر انسان ورسره مخ كېږي، صبر كول پرې د مؤمن د گناهونو د رژيدو لامل گرځي. پيغمبر چې د ام العلاء پوښتنې ته ورغى او ورته يې وويل: «أَبْشرِي يا أم العَلاء، فإن مَرَضَ المُسلِم يُذهبُ اللهُ به خَطَايَاهُ، كما تُذهب النار خَبَثَ الله به خَطَايَاهُ، كما تُذهب النار خَبَثَ الله به وَالفضة» (۱)

**ژباړه**: خوشحاله شه اې ام العلاء! کله چې مسلمان ناروغ شـي الله ﷺ د ده گناهونـه داسـې پاکوي، لکه: اور چې د سرو او سپينو زرو خيری پاکوي.

#### ٣ صبر له معصيت څخه

له الله ﷺ څخه د وېرې او د هغه د لویۍ په خاطر، د هغه پاک ذات څخه د حیا په نیت له گناهونو څخه د ځان ساتل له معصیت څخه صبر بلل کېږي.

١ – أبو داود

له معصیت څخه صبر ځکه ضروري دی چې له گناهونو څخه ځان ساتل په هـر مـسلمان فرض دي، نو په دې ډول په صبر سره مؤمن د خپل ایمان قوت ساتي، ځکـه پـه گنـاهونو او نا فرمانیو سره د مؤمن ایمان کمزوری کېږي.

مسلمان باید د حرامو، شهوتونو او گناهونو په وړاندې مقاومت وکړي او د نفس او شیطان غوښتنو ته تسلیم نه شي، همدغه مقاومت د گناهونو په وړاندې له صبر او زغم څخه پرته بل څه نه دي.



١ـ صبر تعريف كړئ.

۲ـ د صبر اهميت وواياست.

٣ـ په ناروغتيا کې صبر او زغم کول څه گټه لري؟

۴ـ له گناهونو څخه د صبر کولو څو مثالونه وواياست.

## 👜 کورنۍ دنده

د لوست مهم موضوعات په خپلو کتابچو کې وليکئ.

## دوه ويشتم لوست

## د مسلمان حقوقونه

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِﷺ قَالَ: « حَقُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ سِتٌّ». قِيلَ: مَا هِيَ يَا رَسُولَ ۖ اللَّهِ؟ قَالَ: « إِذَا لَقِيتَهُ فَسَلِّمْ عَلَيْهِ وَإِذَا دَعَاكَ فَأَجِبْهُ وَإِذَا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْ لَهُ وَإِذَا عَطَسَ فَحَمِدَ اللَّهَ فَشَمِّتْهُ وَإِذَا مَرِضَ فَعُدْهُ وَإِذَا مَاتَ فَاتَّبِعْهُ ». [رَوَاهُ مُسْلِمٌ]

چې ورسره مخامخ شوې، نو سلام پرې واچوه.

چې يې دمېلمستيا بلنه درکړه، نو قبوله يې کړه.

چى وپرنجېده او (الحمدالله) يى وويل.

نوورته په (پرحمک الله) دعا وکړه.

چې ناروغ شو، نو پوښتنه يې وکړه.

چې مړشو، نو د جنازې لمانځه ته يې ورشه.

چې درڅخه د نصيحت غوښتنه وکړي، نصيحت ورته وکړه.

## د ځينو عبارتونو معناوي:

- ١. لَقِيتَهُ فَسَلِّمْ عَلَيْهِ:
  - ٢. دَعَاكَ فَأَجِبْهُ:
- ٣. اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْ لَهُ:
  - ٤. عَطَسَ فَحَمِدَ اللَّهَ:
    - ٥. فَشَمَّتْهُ:
    - ٦. مَرضَ فَعُدْهُ:
    - ٧. مَاتَ فَاتَّبعْهُ:

## د حدیث ژباړه

له حضرت ابوهريره ١٠ څخه روايت دي چي پيغمبر الله فرمايلي دي: د يوه مسلمان پر بل مسلمان شپږ حقونـه دي. پوښـتنه وشـوه چـی اې د الله رسـوله! هغـه کـوم حقونـه دي؟ پيغمبـرﷺ وفرمایل: کله چې ورسره مخامخ شوې، نو سلام پرې واچوه، کله چې د مېلمستيا بلنـه درکـړي، نو هغه قبوله کړه، کله چې درڅخه د نصيحت غوښتنه وکړي، نو نصيحت ورتـه ورکـړه او چـې كله وپرنجيږي او الحمدلله ووايي، نو ورته په (يرحمك الله) دعـا وكـړه چـي كلـه ناروغـه شـي پوښتنې ته يې ورشه او چې کله مړشو، نو د جنازې لمانځه ته يې ورشه.

## د حدیث حکمت

دغه حدیث شریف د مسلمانانو یو پر بل باندې ځینې حقونه بیانوي چې د دې حقونو مراعاتول د ټولنې د وگړو تر منځ د ورورگلوۍ او مينې د اړيکو په ټينگښت کولو کې اساسي رول لوبوي، په هر مسلمان باندې لازمه ده چې د نورو خلکو حقونه وپېژنـي او پـه مراعاتولو سره یې په ټولنه کې د یووالی او وحدت د ټینگښت لامل و گرځي.

## د حدیث گټی اوحکمونه

#### ۱- دمسلمان د حق يبژندنه

له حق څخه مراد او مقصد هغه څه دي چې سرته رسول يې فرض، واجب، سنت او يا مستحب وي. دلته ورڅخه مطلب د مسلمانانو تر منځ د خواخوږۍ هغه اخلاقي نظام دی چې يو مسلمان د بل مسلمان د متقابل درناوي په بنا پرې مکلف دی.

## ۲\_ د سلام اچولو حق

له ښو اخلاقو څخه يوه سلام اچول دي، کله چې يو مسلمان د بل مسلمان سـره مـخ شـي بايد په سلام ويلو سره خپله ليدنه پيل کړي.

غوره مسلمان هغه دی چې د سلام په اچولو کې لومړی شي. سلام اچول د اسلام خصوصيت، د پيغمبرﷺ سنت او ځواب ورکول يې واجب دي.

## ٣ـ هغه ځايونه چې سلام پکې نه اچول کېږي

په سلام اچولو کې سنت طريقه دا ده چې وړوکی به پر لوی سلام اچوي، پر لاره تېرېدونکی به پر ناست سلام اچوي، لږ خلک به په ډېرو سلام اچوي، خو ځينې داسې حالات شته چې سلام اچول پکې غوره نه دي لکه:

- پر لمونځ کوونکي.
- د قرآنکريم پر لوستونکي.
- د علم د زده کړې پر حلقه.
  - پر واعظ او خطیب باندې.
- پرمؤذن چې په آذان مصروف وي.
- پر هغه چا چې په قضاء حاجت ناست وي، يا په حمام کې وي.
- د ډوډۍ خوړلو يا اوبو څښلو پر وخت، که چېرې سلام اچوونکی په خوراک کې ورسره گډون نه غواړي.
  - هغه څوک چې په گناه يا په بې گټې کارونوکې بوخت وي.

## ٤\_ د بلنې ( ميلمستيا) منل

که يو مسلمان بل مسلمان ته د کوم مناسبت په بنا لکه: واده، عقيقه او يا بې له کوم مناسبته د مېلمستيا بلنه ورکړي، نو پر بلل شوي لازم دي چې دعوت يې ومني، ځکه پيغمبر شخ فرمايې: "مَنْ دَعَاکُمْ فَأْجِيبُوهُ". ژباړه: که څوک مو مېلمستيا ته دعوت کړي بلنه يې ومنئ.

دا ځکه چې د دعوت په منلو سره د مناسبت خوشحالي زیاتېږي، که مناسبت نه وي، نو د بلنې شکریه ترسره کېږي، که بلنې تـه ځـواب ور نـه کـړای شـي د زړه د بـدوالي لامـل

گرځي او نېکو اړیکو ته زیان رسېږي، خو که چېرې په مېلمستیا کې نـاروا عمـل ترسـره کېده، نو مسلمان باید له داسې دعوت څخه ډډه وکړي او له گناه څخه ځان وساتي.

## ٥\_ نېکه مشوره ورکول

که څوک له چا څخه په کارونو کې مشوره وغواړي، نو لازم دي چې ورته نېکه مشوره ورکړي. که چیرې په کولو کې یې گټه وه باید ورته وهڅول شي او که پکې د ضرر ویره وه باید ورڅخه وژغورل شي. د مشورې ورکولو پر مهال باید داسې مشوره ورکړي چې د هغه دنیوي او اخروي سرلوړي پکې نغښتې وي. په کار ده چې په مشورې ورکولوکې د هر ډول غولونې، دوکه او غوړه مالۍ څخه ډډه وشي، ځکه چې دا په مشوره ورکولو کې خیانت دی.

## ٦\_ عطسي (پرنجي) ته ځواب ورکول

## ۷\_ د ناروغ پوښتنه

د مسلمان له حقونو څخه يو هم د ناروغۍ په حالت کې د ناروغ انسان پوښتنه ده خصوصاً که ناروغ د خپلوانو يا دوستانو څخه وي چې د دوی د ناروغۍ پوښتنه د نورو په نسبت ډېره ضروري ده. د ناروغ ليدل او د هغه د حال پوښتنه ډېر لوی فضيلت لري. که څوک د ناروغ تر څنگ کيناست، پر ده د الله کل خاص رحمت رانازليږي او ملايکې ورته د مغفرت دعا کوي. که څوک د ناروغ پوښتنې ته ځي بايد هغه ته تسلي او ډاډ ورکړي، هغه ته د روغتيا دعا وکړي او ورته پر مرض د صبر توصيه وکړي.

## ٨\_ د مسلمان په جنازه کې برخه اخيستل

يو له هغو وجايبو څخه چې مسلمان يې پر غاړه لري داده چې د بل مسلمان د نېکبختۍ په فکرکې اوسي. کله چې يو مسلمان مړشي، نو د هغه د اعمالو دروازه وتړل شي او د نـورو دعاوو ته ډېر اړ شي، نو له دې امله پر نورو مسلمانانو د ده حق دی چې په اړه يې الله تلا سوال او زارۍ وکړي چې د ده گناهونه ور وبښي او راتلونکی ژونـد يې ښايسته کړي. د

مسلمان په جنازه کې په گهون کولو سره د مړي او د مړي د خپلوانو حقوق ادا کېږي او هم په جنازه کې گهون کوونکي ته لوی اجر په برخه کېږي. پيغمبر ﷺ فرمايلي دي: «مَنْ اتَّبَعَ جَنَازَةَ مُسْلِمٍ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا وَكَانَ مَعَهُ حَتَّى يُصَلَّى عَلَيْهَا وَيَقُونُغَ مِنْ دَفْنِهَا فَإِنَّه يَرْجِعُ مِنْ الْأَجْرِ بِقِيرَاطٍ مِثْلُ أُحُدٍ وَمَنْ صَلَّى عَلَيْهَا ثُمُّ رَجَعَ قَبْلَ أَنْ تُدْفَنَ فَإِنَّهُ يَرْجِعُ بِقِيرَاطٍ»(١)

ژباړه: څوک چې د ايمان په بناء او د ثواب په نيت د مسلمان په جنازې پسې روان شي، تر هغې ورسره وي چې د جنازې لمونځ پرې وکړي او هم يې له دفن کولو څخه فارغ شي، نو بې شکه ده ته د سرو زرو د دوو دينارونو په اندازه ثواب په برخه شو چې د هـر دينار وزن د احد د غره په اندازه دی او چاچې ورباندې د جنازې لمونځ وکړ، بيا ورڅخه له دفن کولو مخکې راستون شو، نو د يوه دينار په اندازه ثواب ورکول کېږي.

#### فعاليت

که يو مسلمان مړشي، پس له مرگه دکومو کارونو ثواب ورته رسېږي؟ زده کوونکي دې په ډله يېزه توگه سوال ځواب کړي.

## ي پوښتنې

١ـ لاندې كلمې معنا كړئ:

١ \_ وَإِذَا عَطَسَ فَحَمِدَ اللَّهُ:

ب \_ فَشَمَّتْهُ:

ج \_ وَإِذَا مَرِضَ فَعُدْهُ:

د \_ وَإِذَا مَاتَ فَاتَّبِعْهُ:

۲\_ د سلام اچولو گټې وواياست.

٣\_ د ناروغ عيادت كوونكى بايد كوم كارونه وكړي؟

٣\_ د جنازې لمونځ څه حکم لري؟

## 👜 کورنۍ دنده

د لوست حديث په يادو زده کړئ او د لوست گټې په کتابچو کې وليکئ.

١ - صحيح البخاري



## درويشتم لوست

## دوه مخي

ُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ تَجِدُونَ النَّاسَ مَعَادِنَ فَخِيَارُهُمْ فِي الجُّمَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمْ فِي الْإِسْلَامِ إِذَا فَقِهُوا وَتَجِدُونَ مِنْ خَيْرِ النَّاسِ فِي هَذَا الْأَمْرِ أَكْرَهُهُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ يَقَعَ فِيهِ وَتَجِدُونَ مِنْ شِرَارِ النَّاسِ ذَا الْوَجْهَيْنِ الَّذِي يَأْتِي هَؤُلَاءِ بِوَجْهٍ وَهَؤُلَاءِ بِوَجْهٍ. [متفق عليه]

## د ځينو کلمو معناوې

١\_ مَعَادِنَ: د معدن جمع ده، كانونه.

٢\_خِيَار: غوره كسان.

٣\_الْجُاهِلِيَّةِ: له اسلام څخه مخکې زمانه.

٤ إِذَا فَقِهُوا: حِي پوهه او فقاهت تر لاسه كړي.

٥\_أَكْرَهُهُمْ: تر ټولو بد گڼونكي.

٣\_شِرَارِ: د شرير جمع ده، د خيار ضد دى، بد خلك.

٧\_ذَا الْوَجْهَيْنِ: دوه مخي.

٨\_هَؤُلَاءِ: هغوى.

## د حدیث ژباړه

له ابوهريره شخخه روايت دى چې رسول الله فرمايي: تاسو به خلک د کانونو او معدنونو د زېرمو په څېر ومومئ، نو څوک چې له هغوى څخه له اسلام نه دمخه په جاهليت کې غوره وو هغوى به په اسلام کې هم غوره وي، په دې شرط چې پوهه او فقاهت تر لاسه کړي. تاسو به د منصبونو او مسؤوليتونو په اړه غوره خلک هغه ومومئ چې ځان منصب او مقام ته رسول ډېر بد گڼي، خو دا چې منصب او مقام ورته وسپارل شي او ده نه وي غوښتى. تاسو به تر ټولو شرير او بد خلک دوه مخي ومومئ چې ځينو خلکو ته په يو مخ ورځى او ځينو نورو ته په بل مخ.

#### د حدیث حکمت

په دې مبارک حدیث کې رسول الله ﷺ لومړی هغه انساني لوړ ارزښتونه په گوته کړي چې په هر وخت کې د انسانیت په خیر، د ټولنې په گټه او د ټولو په وړانـدې غـوره او مطلوب دي، بیایې هغه ناوړه صفات ذکر کړي چې د انساني لوړو ارزښتونو پـر خـلاف د انسانیت په زیان او د ټولنې په ضرر دي، هر څوک یې بد او ناوړه گڼي.

## د حدیث شریف گټې

## ١\_ انسانان داسې دي لکه طبيعي زېرمې

رسول الله ﷺ انساني پرگنې له طبيعي زېرمو او کانونو سره ورته بللې دي، فرمايې: «تَحِدُونَ النَّاسَ مَعَادِنَ» خلک به د طبيعي زېرمو په څير ومومئ چې ځينې يې اصيل او ځينې يې کم اصله وي، ځينې يې ډېر ارزښتناک او ډېر قيمتي وي، ځينې يې بيا ارزښتت او قيمت نه لري، ځينې کانونه د سرو زرو وي، ځينې د سپينو زرو وي.

انسانان که چېرې په سمه توگه وروزل شي او په گټورو لارو کې استخدام شي، نو په ټولنه کې به تر ټولو غوره اوبا ارزښته بڼه پيداکړي.

Y\_ که څوک له اسلام څخه مخکې هم د نېکو اخلاقو او انساني فضايلو خاوند وي او له اسلام راوړلو څخه وروسته هم دغه غوره خويونه په هغه کې موجود وي، نو د دې حديث شريف له مخې دغه انسان له غوره خلکو څخه شمېرل کېږي، د اسلام سپېڅلی دين هغو انساني غوره او نېکو خويونو ته چې د بشري فطرت له مخې په انسان کې پيدا شوي وي وده او پراختيا ورکوي.

## ٣\_هغه څوک چې ديني پوهه ولري

د اسلام له نظره غوره والی هغه مهال بشپړ دی چې دیني پوهـه ورسـره ملگـرې وي یعنـې دینی پوهه د غوره والی اساسی برخه ده.

پيغمبرﷺ فرمايلي: «مَنْ يُوِدْ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُهُ فِي الدِّينِ»<sup>(١)</sup>

ژباړه: چاته چې اللهﷺ دخير اراده وکړي، نو فقاهت او په دين کې پوهه ور په برخه کړي.



١ - صحيح البخاري

## ٤\_د منصب په اړه غوره خلک

پيغمبر فرمايي چې د منصبونو او مسؤوليتونو په اړه غوره خلک هغه دي چې ځان منصب او مقام ته رسول تر ټولو بد گڼي، ځکه چې يوخو په طبيعي توگه عهده او منصب تکليف او کړاو لري. خو تر ټولو غوره خلک هغه دي چې عهده او منصب يو امانت او مسؤوليت گڼي، د هغه دحق اداکولو څخه په ويره کې وي او اندېښنه ورسره وي چې هسې نه دغه امانت ترې ضايع شي. خو که چاته له غوښتنې او تمې پرته منصب او مقام ور وسپارل شي، نو په دې صورت کې منصب په غاړه اخيستل د غوره والي خلاف نه دی، نه په کې کوم ډول کراهت شته، بلکې ملا به ورته کلکه تړي او له خلکو سره په مشوره او دالله تعالى په توکل به يې پر مخ بيايې، يقينا چې الله تعالى په ورسره مرسته کوي رسول الله فرمايې: «مَنْ ابْتَغَى الْقَضَاءَ وَسَأَلَ فِيهِ شُفَعَاءَ وُکِلَ إِلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أُکْرِهَ عَلَيْهِ

**ژباړه**: چاچې قضا او منصب وغوښت، په واسطو او سپارښتونو يې ترلاسه کړ، نو خپل ځان ته به وسپارل شي، د الله کل لخوا به مرسته ورسره نه کېږي، که څوک دمنصب منلوته اړ کړای شو او د مسلمانانو لخوا ور وسپارل شو، نو الله کله به يې مرستې ته پرښتې راولېږي.

د اسلام له سیاسي او حکومتي اخلاقو څخه دادي چې باید د اهلیت او کفایت له مخې منصب او عهدې ته وړاندې کړای شي، نه داچې خلک خپله ورته په دروغو او رښتیاوو کمپاین وچلوي. که چاته منصب او څوکۍ د مسلمانانو د اعتماد پر اساس ورکړل شوه، نو الله ﷺ به ورسره مرسته وکړي.

### ٥\_دوه مخى انسان

ذوالوجهین هغه چاته وایې چې هرې ډلې ته د هغوی دخوښۍ او خوشحالۍ خبرې کوي، ځان داسې ورته څرگندوي چې دی ددوی خواخوږی او له مخالفینو سـره یـې وران دی. چی دغه تعامل او چلند د منافقت، دروغو او غوړه مالۍ زېږنده ده.

د انسان په زړه او سینه کې چې نېک نیتونه او پخې ارادې وي، نو چلند او سلوک یې پـه عمومي توگه له ټولو سره اصولي، متوازن او یو شان وي.

١ – رواه الترمذي

دوه مخي ډېر بد صفت دی، دوه مخی انسان سربېره پـردې چـې پـه ټولنـه کـې د نفـاق، کرکې او دښمنۍ تخم کري، په خپله د ځان لپاره هم ډېرې نورې ناخوالې رامنځته کوي، خپل عزت له لاسه ورکوي او د نورو په وړاندې بې عزته او بې آبرو کېږي.

د اسلام مبارک دین دغه ناوړه صفت په کلکه غندلی او مسلمانان یې ترې پـه ټینگـه منع کړي دي.

## ٦\_د دوه مخی انسان سزا

امام بخاري (رح) له ابوهريره ﷺ څخه د رسول الله ﷺ دغه حديث هم نقل کړی.

«لا يَنبَغِي لِذي الوَجَهِينِ أَنْ يَكُونَ أَمِيناً» <sup>(١)</sup>

**ژباړه**: دا شونې نه ده چې له دوه مخي څخه امين شخص جوړ شي.

په همدې توگه د عمار بن ياسر څخه روايت دی چې رسول الله ﷺ وفرمايل: څوک چې په دنيا کې دوه مخونه ولري.

## فعاليت

زده کوونکي دې په دوو ډلو ووېشل شي او د دوه مخۍ د بدو پايلو په اړه دې سره خبرې وکړي.

## ي پوښتنې

- ۲. د منصب په اړه غوره خلک څوک دي؟
  - ٣. ذوالوجهين څوک دی؟
  - د ذوالوجهین سزا بیان کړئ.

## 🏚 کورنۍ دنده

د ٌسيرَت له معتبر كتاب څخه د عمر بن عبد العزيز ( رح) دخلافت منلو كيسه ولولئ او په خپلو كتابچو كې يې وليكئ.

١ - الأدب المفرد للبخاري

## مخلور ويشتم لوست

## د خوب آداب

عَنَ الْبَرَاء بْن عَازِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ فَتَوَضَّا وَصُوءَكَ لِلصَّلَاةِ ثُمُّ اصْطَجِعْ عَلَى شِقِّكَ الْأَيْمَنِ وَقُلْ: اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي إِلَيْكَ وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ وَهُبَةً وَرَغْبَةً إِلَيْكَ لَا مَلْجَاً وَلَا مَنْجَا مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ آمَنْتُ وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ وَهُبَةً وَرَغْبَةً إِلَيْكَ لَا مَلْجَاً وَلَا مَنْجَا مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ آمَنْتُ وَكِتَابِكَ الَّذِي أَنْوَلْتَ وَبِنَبِيكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ فَإِنْ مُتَّ مُتَّ عَلَى الْفِطْرَةِ. [صحيح البخاري]

## د راوي پيژندنه

نوم يې براء، د پلار نوم يې عازب او د انصارو د اوس له قبيلې څخه و. پلار او زوى د واړه جليل القدره صحابه وو. د بدر د غزا پر مهال د عمر د کموالي له کبله ورته پيغمبر په غزا کې د گډون اجازه ورنه کړه، خو د هجرت په دريم کالل يې د اُحد په غزا کې برخه واخيسته، د دې غزا په شمول يې د پيغمبر پسره په څوارلسو غزاگانو کې برخه اخيستې وه. د هجرت په دوه اويايم (۷۲) کال د عبدالله ابن الزبير د خلافت پر وخت په کوفه کې وفات شو.

## د ځينو کلمو معناوې

١. مَضْجَعَكَ: ستا د خوب ځای.

٣. عَلَى شِقِّكَ الْأَيْمَنِ: په ښي اړخ باندې.

٤. أَسْلَمْتُ نَفْسِي إِلَيْكَ: سپارلي مي دى خپل ځان تاته.

٥. وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ: او پرېښى مې دى خپل كار تاته.

٦. وَأَجْأَتُ ظَهْرِي إِلَيْكَ: او تكيه كړې مې ده خپله ملا تاته. (يعنبي پرتا مبې خپل ځان سيارلي).

٧. رَهْبَةً وَرَغْبَةً إِلَيْكَ: ستا له و برى او ستا په هيله تاته مخه كوم.

٨ لَا مَلْجَأً: د تېښتي ځاى نشته.

٩. وَلَا مَنْجَا مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ: ستا له عذابه د پناه اخيستو ځای نشته، خو يوازې ته يې.

١٠. الْفِطْرَةِ: د اسلام په دين.

### د حدیث ژباړه

د حضرت براء بن عازب څخه روایت دی چې پیغمبر گراته وویل: کله چې دې د خوب ځای ته د تللو اراده و کړه، نو د لمانځه د اوداسه په څېر اودس و کړه، بیا په ښي اړخ ډډه ووهه او دا دعا ووایه: اې الله کل ځان مې تا ته تسلیم کړی دی او خپل کار مې تا ته سیارلی دی (یعنې پر تا مې توکل کړی دی) او خپله ملا مې ستا ساتنې او حفاظت ته تکیه کړه په داسې حال کې چې ستا له عذابه وېریږم او ستا د رضامندۍ امید لرم. نشته ځای د تېښتې، نشته دی خلاصون ستا له عذابه، مگر یوازې ته یې. ایمان مې راوړی په هغه کتاب چې تا نازل کړی دی، ایمان مې راوړی په هغه پیغمبر چې تا رالیږلی دی، که چېرې (په همدې شپه کې) مړ شوې، نو خاتمه به دې د اسلام په دین وي.

#### د حدیث حکمت

په دې حدیث شریف کې نبي کریم د خوب ځینې اداب بیان کړي دي، اسلام د ژوند کولو لپاره بشپړ او هر اړخیز نظام او قانون دی، د بشر لپاره د ژوند په ټولو برخو کې ښکاره او ځانگړې لارښوونې لري، نو له دې امله دا د حیرانتیا خبره نه ده چې پیغمبر اکرم می مسلمانانو ته د خوب په اړه لارښوونې کړې دي.

## د حدیث شریف گټی او احکام

## ۱ـ خوب ته د بدن اړتيا

انسانان د ورځې له خوا کارکوي او د کار له امله يې بدن ستړی او ستومانه کېږي، جسم يې آرامۍ ته اړتيا پيداکوي، الله ﷺ د خپلو بندگانو د راحت لپاره شپه راليږلې ده چې په کې ويده شي، ترڅو ستړتيا يې ختمه او بدن يې د سبا دکار لپاره چمتو وي. الله ﷺ فرمايي: ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَکُمُ اللَّيْلَ لِتَسْکُنُوا فِيهِ ﴾ [يونس: ٦٧]

ژباړه: الله ﷺ هغه ذات دی چې پیدا کړې یې ده، شپه ستاسې لپاره چې آرام پکې وکړئ. خوب د اللهﷺ نعمت دی، پکار ده چې د دې نعمت شکر پرځای کړو د دې نعمت د شکر ادا کول، په دې کې دي چې مسلمان د خوب پر وخت د خوب آداب مراعات کړي.

## ۲ خوب هم عبادت کېدای شي

سره له دې چې خوب انساني مهمه اړتيا ده، خو که چېرې مسلمان په دې نيت ويـده شـي چې د الله ﷺ عبادت او بندگۍ لپاره يې بيا ذهـن اوجـسم تـازه والـي پيـداکړي، ترڅـو د

الله ﷺ عبادت په ښه شان ترسره کړي، په مسنونه طریقه ویده او بیا راپاڅیږي، نـو پـه دې صورت کې خوب چې یو عادت دی، په عبادت بدلېږي.

## ٣ـ له ويده كېدو څخه مخكي اودس كول

خوب ډېر آداب لري چې ځينې يې په دې حديث شريف کې ذکر شوي دي چې يو يې له خوب څخه مخکې اودس کول دي. مسلمان ته په کار ده چې په طهارت او اوداسه ويده شي، ترڅو په خوب کې د شيطان له شر او وسوسو څخه په امن کې وي.

## ۴\_ په ښي اړخ ويده کېدل

د خوب له آدابو څخه دا هم دي چې باید بنده په ښي اړخ ویده شي او پړ مخې ویـده کېـدل مکروه دی.

## ۵ـ د ویده کېدو پر وخت مسنون اذکار لوستل

کله چې مسلمان د ویده کېدو اراده وکړي، باید مسنون اذکار ولولي، لکه: د آیة الکرسي لوستل، د اخلاص سورت او د معوذتینو لوستل او داسې نور صحیح اذکار چې د احادیثو په کتابونو کې ذکر شوي دي، کله چې له خوبه را پاڅېړي، نوباید له خوب څخه د راپاڅېدو دعا ووایي، لکه: «اځمٔدُ لِلَّهِ الَّذي رَدَّ عَلَيّ رُوحِي، وَعافایي في جَسَدِي، وأذِن لي بذِکْرِهِ » (۱)

. ژباړه: ثنا او ستاينه ده هغه ذات لره چې زما روح يې بيا ماته راو گرځاوه، زما بدن يې روغ وساته اوماته يې د خپل ذکر فرصت راپه برخه کړ دا ځکه چې خوب د مرگ په څېر دی، هرکله چې الله ﷺ له بنده څخه نيم روح واخلي، هغه ورته بيا وروبخښي، بنده لره ښايي چې شکر پرې وباسي.

## عـ پر وخت ویده کیدل

د خوب له آدابو څخه دا هم دي چې انسان باید پر وخت ویده شي او له بې خوبۍ څخه ځان وژغوري.

پيغمبر د ماسخوتن له لمانځه څخه مخکې ويده کېدل او د ماسخوتن له لمانځه څخه وروسته مجلس کول بد گڼل. البته که چېرې ناسته او مجلس د علماوو، نېکانو او اړو کسانو سره وي، يا د علمي مطالعې په خاطر وي، بيا کوم باک نه لري، په دې شرط چې د سهار لمانځه ته په پاڅېدو کې کوم خنډ رامنځ ته نه شي. پر وخت ويده کېدل ډېرې



١ - الأذكار النووية

گټې لري، يوه داچې په وخت ويده کېدلو کې د پيغمبر پيروي عملي کېږي بل دا چې د شپې په خوب سره ذهن او د بدن غړي پوره راحت مومي چې د ورځې خوب دغه خاصيت نه لري. همدا راز که څوک پر وخت ويده شي سهار له خوبه د پاڅېدو پر مهالم بنده تر او تازه وي او لمانځه ته په مينه او آسانۍ سره تللای شي.



۱ـ د حديث راوي څوک دی معرفي يې کړئ.

٢ ـ لاندې كلمي معنا كړئ:

أَسْلَمْتُ نَفْسِي إِلَيْكَ:

وَأَلْجُأْتُ ظَهْرِي إِلَيْكَ:

- لَا مَلْجَأً:

وَلَا مَنْجَا مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ:

الْفِطْرَةِ:

٣\_ پيغمبرﷺ صحابي ته د خوب کوم آداب ور ښودلي وو ؟

۴ـ پر وخت ویده کېدل څه گټې لري؟

## 👜 کورنۍ دنده

په خپلو کتابچو کې د خوب د آدابو په برخه کې لس کرښې مقاله وليکئ.



## پنځه ويشتم لوست

## اسلام د ژوندانه نظام

هر مسلمان پر دې باور لري چې الله تعالى زموږ پيدا كوونكى او خښتن دى، د بـشر د لارښوونې لپاره يې وخت پر وخت پيغمبران استولي چې جناب حضرت محمـد ﷺ تـر ټولو وروستى پېغمبر دى، د اسلام بشپړ دين يې راوړى، څو خلكو ته سـمه عقيـده، غـوره اخلاق او د ژوندانه د هرې برخې لارې چارې وښيې او حلال او حرام ورته بيان كړي. اسلام د ژوندانه ټولو برخو تـه ورشـامل دى، لكه: څرنگه چې يې باورونـه، خويونـه او عبادات بيان كړي، همدا ډول د كورني ژوند، سياست، اقتصاد، امنيت، تعليم او د ژونـد د ټولو برخو لپاره ځانگړى نظام لري.

په هر مسلمان لازمه ده چې د اسلام ټولې برخې وپېژني، باور پرې ولري او عمل ورباندې وکړي.

### فعاليت

- د قرآنکریم او سنتونو لاندینی هر یو عبارت د وگړو د ژوندانه په کومې برخې پـورې اړه لري؟ ویې لولئ او په نوبت پکې خبرې وکړئ.
  - ١ الله تعالَى فرمّايي: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ﴾ [النور:٥٦] لمونخ بر يا كړئ او زكات وركړئ.
    - ٢ ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُورُ بِالْعَدْلِ﴾ [النحل: ٩٠] بيشكه الله تعالى په عدل امر كوي.
- ٣ َ﴿وَأَعِدُّواْ هَمُ مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَةٍ﴾ [انفال :٦٠] د دوی ( سره د جنگ ) لپاره هغه پیاوړتیا چې په توان کې مو وي برابره کړئ.
- ٤ ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨] او د مسلمانانو چارې په خپل منځ كې په مشوره
- ٥ رسول الله ﷺ فرمايى: «الحكمة ضالة المؤمن أينما وجدها فهو أحق بها» حكمت د مؤمن وركه ده، هر چيرې يې چې بيامومي، دى تر نورو د هغې په لاس ته راوړلو ډېر حقداره دى.

گرانو زده کوونکو ! موږ او تاسو د توحید د کلمې په منلو له الله تعالی سره دا تړون کړی

چې د بندگۍ او د ژوند نظام به يې ستا منو او د بل چا نظريات او طرحې بـه چـې د ديـن پر خلاف وي نه منو. په قرآن کريم کې راغلي: ﴿أَيَحْسَبُ الْإِنسَانُ أَن يُتْرَكَ سُدًى﴾ [القيامة:٣٦] آيا انسان گومان کوي چې سريله ( بې واگو ) دې خوشې کړاى شي. نو انسان د علم د کم والى له امله د الله تعالى له لوري لارښوونو ته اړتيا لري.

څرنگه چې الله تعالى په هر څه پوره علم لري او ټول انسانان د ده بندگان دي، نو هغه قوانين چې الله ﷺ موږ ته رالېږلي دي له نيمگړتيا او تېري څخه پاک دي او په هغو کې هېڅ ډول نيمگړتيا او تېرى نشته.

# ي پوښتنې

- ۱. د اسلام دین درې سترې برخې لري: عقیده، اخلاق او احکام، یو یو مثال د هر یوه لپاره بیان کړئ.
- ۲. (( د اسلام دین د ژوند د هرې برخې لپاره احکام لري )) دا عبارت شرحه کړئ.
  - ٣. له کلمې طيبې سره د لوست اړيکه بيان کړئ.
  - ٤. آيا له تاريخي پېښو څخه د انسانانو يو پر بل د ظلمونو مثالونه بيانولي شئ؟

## شپږ ويشتم لوست

## د اسلام اقتصادي نظام

د دې لپـاره چـې د اســلام اقتــصادي نظـام وپېژنــو، نــو بايــد د هغــه تعريــف او بنــسټيزې ځانگړ تياوې بيان کړو.

## تعریف:

د اسلام اقتصادي نظام د قرآنکريم او سنتونو له لارښوونو او د اسلام پوهانو له نظرياتو څخه عبارت دی چې د وگړو لپاره د مال د لاس ته راوړلو او مصرفولو لارې چارې بيانوي.

په قرآن كريم كې راغلي: ﴿لاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾ [النساء: ٢٩] په خپل منځ كى يو د بل مال په ناروا مه خورئ.

له پورتني آیت څخه جوتېږي چې وگړي مال درلودلی شي، په نورو لازمه ده، څو د هغه درناوی وکړي اوپه ناروا یې ورڅخه وانخلی.

همدا راز په قرآنکريم او سنتونو کې سود، قمار، رشوت او ټگي حرام ښودل شوي او د بيعې (پلورلو پېردولو) اجارې، شرکتونو او نورو معاملاتو لپاره احکام او شرطونه ټاکل شوي، د زکات، صدقاتو، بيت المال او ميراث په هکله په تفصيل سره احکام ښودل شوي، د امت علماوو د قرآنکريم او سنتونو دا لارښوونې شرحه کړي او د نورو مالي معاملاتو احکام يې هم د قرآنکريم او سنتونو په رڼا کې بيان کړي چې دا ټولې لارښوونې او احکام د اسلام اقتصادي نظام تشکيلوي.

## په اوسنۍ نړۍ کې مطرح اقتصادي نظامونه:

په اوسنۍ نړۍ کې د اسلام پر اقتصادي نظام سربېره دوه نور اقتصادي نظامونـه هـم مطـرح دي چې خلک يې پيروي کوي: کاپيتاليزم او سوسياليزم.

### كاييتاليزم

چې پانگوالي نظام او آزاد بـازار هـم ورتـه وايـې د غربـي کلتـور اقتـصادي اړخ دی چې وگړو ته په اقتصادي ډگر کې په زياته آزادۍ ورکولو ولاړ دی او په دې هکلـه د دولـت

چارې محدودې گڼي، د دې نظام پر بنسټ سود او قمار جواز لري او خلک کولای شي چې له ډېرو لارو زياته پانگه لاس ته راوړي.

## سوسياليزم ( ټولنيز اقتصاد )

دا نظام له وگړو څخه د آزاد کاروبار کولو حق اخلي، د تولید وسایل یوازې دولتي گڼي، وگړو ته د خصوصي ملکیت درلودلو حق نه ورکوي، ټول خلک باید دولت ته کار وکړي او له دولت څخه د خپل زیار په اندازه مال تر لاسه کړي، د وگړو یو له بـل سـره مزدوری کولو ته اجازه نه ورکوی.

## فعاليت

زده کوونکي دې د پورتنیو معلوماتو په رڼا کې په لانـدې صـورتونو کـې د درې واړو اقتـصادي نظـامونو نظر بیان کړي او څلور صورتونه دې نور هم په ټولگی کې مطرح کړي.

| د سوسياليزم لــه | د کاپیتالیزم له نظره | د اسلام له | عمل                   |
|------------------|----------------------|------------|-----------------------|
| نظره             |                      | نظره       |                       |
|                  |                      |            | ۱ – سود خوړل          |
|                  |                      |            | ۲ - له فرد سره ډريوري |
|                  |                      |            | كول                   |
|                  |                      |            | ۳ – دولتي ماموريت     |
|                  |                      |            | ٤ – زكات وركول        |



- ١. د اسلام اقتصادي نظام تعریف کړئ.
- ٢. دكاپيتاليزم او سوسياليزم مهم عناصر راوپېژنئ.



د ښوونکي او د کلي د امام په مرسته د قرآن کريم درې اقتصادي توصيې په خپلو کتابچو کې وليکئ.

## اووه ويشتم لوست

## د اسلامي اقتصاد ځانگړتياوې

څرنگه چې په اوسنۍ نړۍ کې درې ډوله اقتصادي نظامونه مطرح دي، پانگوالي، سوسيالستي او د اسلام اقتصادي نظام، نو موږ بايد د دې نظامونو سترې ځانگړتياوې وپيژنو، ترڅو يې يو له بل څخه بېل کړای شو، دا ځانگړتياوې په لاندې تو گه بيانېږي: 1 - c اسلام اقتصادي نظام د اسلامي دين يوه برخه ده، خو سرمايه داري او سوسيالستي نظامونه د بشر له فکر څخه راوتلي، په هغو کې ديني لارښوونو ته ځانگړې پاملرنه نه ده شوې.

#### ۲ – دوه ډوله ملکيت

په اسلامي اقتصاد کې ملکیت په دوه ډوله دی، خصوصي ملکیت او ټولنیز ملکیت، هر وگړی کولای شي په روا لارو چارو د مال خاوند شي، همدا راز دولت هم ملکیت لري چې د بیت المال په نامه یادېږي، په اسلام کې نه په فرد باندې پر روا اقتصادي کړو وړو څه بندیز شته او نه پر دولت، په دې تو گه که د خلکو مصلحت غواړي چې دولت باید په اقتصادي چارو کې شریک شي دا کار کولای شي، خو په سرمایه داري نظام کې اصل دا دی چې دولت باید یوازې امنیت راولي او اقتصادی کړنې ونه لري، سوداگري، تولید، ترانسپورټ، آبادي، تعلیم او کرنه باید ټول خصوصی وي.

په سوسياليزم کې د دې پر خلاف پورتنۍ ټولې چارې بايد دولت سرته ورسوي او وگړي بايد يوازې له دولت سره په تعامل کې وي، هېڅوک بايد خصوصي ملکيت ونه لري.

## فعاليت

د کتابونو او د مضمون د ښوونکي په مرسته د رسول الله ﷺ او راشــدو خلفــاوو د زمــانې د بيت المال په هکله نور معلومات تر لاسه کړئ.

## ۳ – اقتصادی مقیده آزادی

د اسلام سپېځلي دين کې هر وگړی اختيار لري، کوم کاروبار چې وغواړي، هغه سر ته ورسوي، په عامو حالاتو کې له دولت څخه اجازې اخيستلو ته اړ نه دی، نـو پـه اقتـصادي چارو کې آزادي لري.

خو دا آزادي مطلقه او بې واگو نه ده پرېښودل شوې، بلکې نورو ته د ضرر د نه رسولو او له نورو سره د مرستې لپاره څه بنديزونه او مکلفيتونه ورباندې لگېدلي، لکه: د سود، قمار او ټگۍ حراموالی او د زکات، عشر او مالياتو لزوم خو په سرمايه داري نظام کې فرد ته په اقتصادي چارو کې مطلقه آزادي ورکړل شوې په سوسياليستي نظام کې له فرد څخه آزادی اخيستل شوې ده.

## ٤ – ټولنيز خوندي توب

په اسلام کې دولت د ټولنې په استازيتوب دنده لري چې د وگړو لپاره دومره کارونه پيدا کړي چې د هغوی د خوندي توب لپاره بسنه وکړي، که يو څوک د مرض، معيوبيت، ماشومتوب او يا د زړښت له کبله د کار کولو توان ونه لري، نو دولت بايد د هغوی د خوندي توب لپاره دومره څه ورکړي چې لږ تر لږه يې ژوند ورباندې روان شي.

که څه هم په سوسياسستي نظام کې د ټولنيز خونديتوب اصل شته، خو په کاپيتالستي نظام کې دا مسأله د يوه اصل په ډول شتون نه لري، ځکه په دې نظام کې هېڅوک له بل سـره په مرسته کولو ملکف نه دي.

# می پوښتنې

۱ – د اسلامي، سرمايه داري او سوسيالستي اقتصادي نظامونو اړېکې رابطه لـه ديـن سـره بيان کړئ.

۲ - د غبرگوني ( خصوصي او دولتي ) ملكيت په هكله د درې ډوله مطرحو نظامونو نظر
 بيان كړئ.

٣ – اقتصادي مقيده آزادي څه ته وايي ؟

٤ - ټولنيز خوندي توب تشريح او د درې واړو اقتصادي نظامونو نظر د هغه په هکله بيان کړئ.

## اته ويشتم لوست

## د اسلامي اقتصاد ښيگڼې

دا منل شوې خبره ده چې په اسلامي اقتصادي نظامونو کې هغه غوره دی چې وگړو ته زياته ښيرازي او پرمختگ ورپه برخه کړي، له کړاوونو، ناخوالو او ظلمونو څخه يې وژغوري، ولسونه په ښه توگه له خپلو وسايلو (ځمکې، معدنونو، اوبو) څخه گټه واخلي او خپل عايدات په عادلانه توگه په لومړيتوبونو کې ولگوي.

هغه اقتصادي نظام ناسم دی چې د پرمختگ مخه ونیسي او یا هم پانگي د محدودو خلکو په لاس کې وغورځوي چې عام ولسونه په خوښه او ناخوښه بیا د هغوی غلامان و گرځي، په پایله کې د وگړو تر منځ دښمنۍ راوپاروي او د ټولنې د وگړو تر منځ د حسد او بېلتون لامل و گرځي.

که څه هم د کاپيتاليزم لومړنی شعار چې د فرد آزادي ده په ظاهره ښه بريښي، خو په عمل کې يې نتيجه دا شوه چې د وگړو تر منځ يې په پانگو کې واټن زيات کړ، ځينې خلک د سود، قمار او نورو ناروا معاملو له کبله شتمن شول او ځينې نور د ډېرې بې وزلی له امله د مجبورۍ په حالت کې د هغوی تر اغېز لاندې راغلل، څرنگه چې په دې نظام کې د زکات او صدقاتو قانون نشته، د دولت واک هم محدود دی او د مالدارو او شتمنو خلکو مالونو کې تصرف نشي کولی، نو د پانگه والو او بېوزلو خلکو تر منځ واټن پيدا کېږي او په پای کې نا امني او د ښمني خپريږي.

#### فعاليت

شتمني د لږو خلکو لاس ته په ورتلو سره، عـام خلک د هغـوی پـه وړانـدې څنگـه ځـان مجبور گڼي ؟ خبرې پرې وکړئ.

په سوسياليستي نظام کې څرنگه چې خصوصي ملکيت نشته او هر څوک دولت ته کار کوي، هيچا ته د عمل عوض نه ورکول کيږي، که لږ کار وکړي او که ډېر، که ښه کار وکړي، نوښت پکې راولي او که بې کاره، يوازې د کار په اندازه ورته امتياز ورکول کيږي، نو خلک کوښښ نه کوي او پر مختگ منځ ته نه راځي.

په اسلام کې د پورتنيو دواړو نظامونو عيبونه نشته، ناروا کارونه چې په لې وخت کې د ډېرې سرمايې د لاسته راوړلو سبب گرځي لکه سود اخيستل او قمار حرام گڼل شوي دي، نو که يو څوک ډېر مال په روا توگه تـر لاسـه کـړي، د هغـه پـه مـرگ د ده مال د

میراث د قانون پر بنسټ ووېشل شي هر چا ته لږ لږ ورسېږي، نو که دا نظام په سمه توگه عملي شي د پانگه والو او بې وزلو تر منځ واټهن کمېږي، د زکات او صدقاتو له امله د دوی تر منځ خوا خوږي او همدردي پیدا کېږي او په ټولنه کې د دښمنۍ پر ځای مینه ټینگیږي.

#### فعالىت

په قرآن کريم کې راغلي ﴿کَيْ لَا يَکُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء مِنکُمْ ﴾ [الحشر: ٧] د دې لپاره چې (دا مال يوازې) ستاسو د غنيانو تر منځ لاس په لاس نه وي. د دې آيت په هکله په خپلو منځونو کې پرې خبرې و کړئ.

همدا راز په اسلام کې خصوصي ملکیت د پولو دننه شتون لري، خلک د خپل کار گټې په خپله تر لاسه کوي، نو په کار کې کوښښ او ابتکار کوي په دې توگه ټولنه د پرمختگ په لوري روانیږي له همدې کبله په نړۍ کې د سوسیالستي اقتصاد سترې بېلگې په شوروي اتحاد کې دوه لسیزي وړاندې سقوط وکړ. له ۲۰۰۷ میلادي کال څخه را په دې خوا سرمایه داري اقتصاد هم له سختو ستونزو سره مخ دی. سره له دې چې دا دواړه نظامونه اوس له خپلو بنسټیزو ځانگړ تیاوو څخه تېر شوي او د اسلامي اقتصاد لور ته د تجربو په کولو نژدې شوي، سوسیالیستانو خصوصي ملکیت ومانه، کاپیتالیستانو دولتي ملکیت او په اقتصادي چارو کې یې د دولت فعال رول ومانه.



- ١. د اقتصاد کوم ډول نظامونه بريالي او غوره دي او کوم ډول نظامونه ناکاره گڼل کېږي؟
- ۲. په سرمایه داري نظام کې ستره ستونزه دا ده چې دولت په اقتصادي چارو کې له مداخلي
  څخه منع شوی، د دې اصل ناوړه پایلې څه دي او اسلام په دې هکله څه حکم کوي ؟
- ۳. په اسلامي اقتصاد کې تر ډېرې اندازې پورې داسې تدابير نيول شوي چې د وگړو تر
  منځ پانگه عادلانه توزيع شي، په دې تدابيرو کې د ځينو نومونه واخلئ.

## نهه ويشتم لوست

## د میراث د علم اساسات

### د میراث تعریف

د میراث علم هغه اصول او قواعد دي چې د هغو په وسیله د میت (مړي) له متروکې څخه د هر وارث حقونه پیژندل کېږي.

**موضوع**: د میراث د علم موضوع د میت متروکه ده.

غرض: د دې علم غرض په متروکه کې د مستحقینو د حقونو پېژندل دي، ترڅو د متروکې هرمستحق د مړي له متروکې څخه خپله برخه واخلي او یو پر بل باندې ظلم و نه کړي.

## د میراث د علم غوره والی

د ميراث علم ته نيم علم ويل شوى دى، رسول الله ﷺ فرمايې: «تَعَلَّمُوا الْفَرَائِضَ وَعَلِّمُوه فَإِنَّهُ نِصْفُ الْعِلْمِ...» (١)

ژباړه: د فرایضو علم (میراث) زده کړئ او هغه نورو ته ور زده کړئ، ځکه هغه نیم علم دی.

## د میراث ارکان

ميراث درې ارکان لري چې له مورث، وارث او موروث څخه عبارت دي.

مورث: هغه مړي ته ويل کيږي چې مال يا حق پرېږدي.

وارث: هغه څوک دی چې د میراث مستحق وي.

موروث: پاتې مال يا ترکې ته ويل کېږي.

د ميراث شرطونه: ميراث لاندې شرطونه لري.

۱ – د مورث مړينه.

۲ – د وارث ژوند وروسته د مورث له مړيني څخه.

ا - دغه حدیث حاکم په خپل مستدرک کې ذکر کړی دی.

## په اسلام کې میراث

له اسلام څخه مخکې عربانو، میراث هغه چاته ورکاوه چې وسله یې پورته کولی شوای او په جگړو کې یې گډون کولای شوای، ښځو او ماشومانو ته میراث نه ورکول کېده، ښځې نه یوازې دا چې له میراث څخه یې برخې وې، بلکې دوی په خپله هم په میراث وړل کېدې او له خپلو ټولو حقونو څخه محرومي وې.

د اسلام د مبارک دین په راتلو سره، عدالت تامین شو، د ټولنې د خلکو تر منځ اړیکې د دوستۍ او ورورولۍ پربنسټ بنا شوې.

په اسلام کې میراث خپلوانو ته د نژدیوالي او اړتیا له مخې ورکول کېږي، نو په هغه صورت کې چې نژدې خپل موجود وي، لېرې خپل له میراث څخه محرومېږي، لکه لمسی چې د زوی د شتون په صورت کې له میراث څخه بې برخې وي.

د نارینه وو برخه، ځکه په میراث کې د ښځو له برخې څخه زیاته وي چې د نارینه وو اړتیاهم زیاته وي، هغوی د اولادونو او ښځونفقه په غاړه لري.

## د متروکې متعلق حقوق

مخکې ياده شوه چې د ميراث د علـم موضـوع د مـړي متروکـه ده، د مـړي پـه متروکـې پورې لاندې څلور حقونه تړلي دي:

۱- د مړي تکفين او تجهيز:

تکفین یوازې کفن ورکولو ته وایې او تجهیز عام دی، ځکه تجهیز هر هغه څه تـه ویـل کېږي چې د مړي په ښخولو پورې اړه لري لکه کفن ورکول، قبر کندل، ښخول او داسې نور.

٢- د مړي پورونه:

که له تکفین او تجهیز څخه څه پاتې شي، د مړي پورونه به ورڅخه ادا کوي.

٣- د مړي وصيت:

که مړي وصیت کړی وي، نو د هغه وصیت به د قرض له ادا کولو څخه وروسته د پـاتې متروکې په دریمې برخې کې جاري کېږي.

۴– د وارثانو حق:

له تکفین او تجهیز، دین او وصیت څخه وروسته پاتې مال پر وارثانوباندې وېشل کېږې او وارثان په لاندې ډلو وېشل شوى:

ذوي الفروض(د فرض خاوندان): ذوي الفروض هغه كسان دي چې په قرآن عظیم الـشان كې ټاكلې برخې لري.

عصبه: عصبه هغه خپلوان دي چې مړي ته يې دپلار لـه لـوري نـسبت کېـږي او لـه ذوی الفروضو څخه پاتي مال دوی ته ورکول کېږي.

ذوى الارحام: هغه خپلوان دي چې ذوى الفروض اوعصبه نه وي، لكه: ماما.

دپورتنيو مستحقينو د نشتوالي په صورت کې د مړي مال، ذوي الارحاموته ورکول کېږي. موصى له: چې په ټول مال ورته وصيت شـوى وي او لـه پخوانيـو وارثـانو څخـه يـو هـم موجود نه وى، نو ترکه ده ته ورکول کېږي.

بیت المال: د پورته ذکر شوو اشخاصو د نشتوالي په صورت کې د مړي مال بیت المال تـه ورکول کېږي.



۱- د میراث د علم تعریف، غرض او موضوع ووایاست.

۲- د مړي متروکې پورې څو حقونه تړاو لري، بيان يې کړئ.

٣- له اسلام څخه پخوا په عربو کې د ښځو او ماشومانو د ميراث حالت څه و؟

۴- که چیرې څوک د خپل ټول مال وصیت وکړي او مړ شي، په دې اړه څه ډول عمل ترسره کېږي؟

۵- د مړي وارثان په ترتیب سره بیان کړئ.

## دېرشم لوست

## د ميراث په هکله قرآني لارښوونې (1)

په قرآن کريم کې ډېر احکام په اجمالي ډول ذکر شوي او ځينې په تفصيل سره راغلي، له هغې جملې څخه د ميراث احکام دي، الله ﷺ په خپل مبارک کتاب قرآن عظيم الشان کې د ميراث احکام په پوره تفصيل سره په دريو آيتونو کې بيان کړي چې موږ يې دلته په دريو لوستونو کې له ژباړي او تفصيل سره بيانوو.

﴿ يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوْلاَدِكُمْ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنتَيْنِ فَإِن كُنَّ نِسَاء فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَكَ وَإِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِن كُن لَّهُ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ وَلاَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَوَرِقَهُ أَبُواهُ فَلأُمِّهِ السُّدُسُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي هِمَا أَوْ دَيْنٍ وَلَدٌ وَوَرِقَهُ أَبُواهُ فَلأُمِّهِ الشَّكُسُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي هِمَا أَوْ دَيْنٍ وَلَدٌ وَوَرِقَهُ أَبُواهُ فَلأُمِّهِ السُّدُسُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي هِمَا أَوْ دَيْنٍ آبَاؤُكُمْ وَأَبِناؤُكُمْ لاَ تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً فَرِيضَةً مِّنَ اللهِ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيما حَكِيمًا ﴾ [النساء:

ژباړه: ستاسې د اولادونو په باب الله تعالى تاسې ته لارښوونه کوي چې د يوه نارينه برخه د دوو ښځو په اندازه ده، که ( د مړي وارثان ) له دوو څخه زياتې لوڼې وي، نو هغوى ته دې د ترکې له دريو نه دوه برخې ورکړاى شي او که يوازې يوه لور وارثه وي، نو نيمايى ترکه د هغى ده.

که د مړي اولادونه وي، نو د هغه مور او پلار هر يو ته دې د ترکې شپږمه برخه ورکړل شي او که يې اولاد نه وي، وارثان همدا مور او پلار وي، نو مور ته دې دريمه برخه ورکړل شي.

که د مړي وروڼه او خويندې وي، نو مور به د شپږمې برخې حقداره وي ( دا ټولې برخې به ) هغه وخت بېليږي چې د مړي وصيت پلی او پور يې ادا شي. تاسې نه پوهيږئ چې ستاسې د مور او پلار او ستاسې له اولاد څخه کوم يو د گټې له پلوه درته ډېر نژدې دي، دا برخې الله ټاکلی دي، په يقينی توگه الله عالم او د حکمت څښتن دی.

#### فعاليت

د پورتني آيت ژباړه په دقيق ډول وگورئ چې د چا ميراث پکې ټاکل شوي دي، د کومو شرطونو په اساس د خپلو ټاکلو برخو مستحق گرځي.

## پورتنی آیت د لاندې کسانو برخې بیانوي:

۱\_ د نارينه اولاد برخه د ښځينه اولاد په پرتله دوه برابره ده.

۲\_ له زامنو څخه پرته ځانته د لوڼو برخه:

الف: نيمايي: كه لور يوه وي.

ب: دوه دريمي: که لوڼه له يوې څخه ډېرې وي.

کتنه: که د لوڼو پر ځای ځانته خور یا خویندې وي، همدا برخې ورکول کېږي.

٣\_ د مور او پلار لپاره ټاکلي برخه:

الف: شپږمه: مور او پلار هر يو ته دمړي د اولاد (که نارينه وي يا ښځينه) د شتون په صورت کې.

ب: د مړي د اولاد د نه لرلو په صورت کې مور ته درېمه برخه ورکول کېږي او پـلار عصبه گرځي.

ج: د وروڼو د موجوديت په صورت کې مور شپږمه برخه اخلي که پلار وي او که نه وي.  $^{(1)}$ 

### فعاليت

پورتنۍ لیکنې ته وگورئ او د هر یو صورت لپاره د آیت برخه ذکر کړئ.

## ي پوښتنې

۱- مور په کوم حالت کې درېمه برخه مال اخلي؟

٢- لور ته څه وخت نيمايې مال ورکول کېږي؟

٣- مور او پلار څه وخت د مال شپږمه برخه وړي؟

٤- پلار كوم وخت عصبه گرځي؟



پُورتني آيت حفظ کړئ.

۱ – که پلار وي وروڼه میراث نه وړي، خو د مور برخه له دریمې څخه شپږمې ته راکموي، کـه پــلار نـه وي او اولاد هــم نـه وي، نو وروڼه په خپله عصبه ګرځی، په دې حالت کې هم د مور برخه له دریمې څخه شپږمې ته راکمیږي.

## يو دېرشم لوست

## د ميراث په هکله قرآني لارښوونې (۲)

د نَّساء سورت په (۱۲)آيت کې الله ﷺ فرمايي:

﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزْوَاجُكُمْ إِن لَمْ يَكُن هَّنَ وَلَدٌ فَإِن كَانَ هَنَّ وَلَدٌ فَإِن كَانَ هَنَّ وَلَدٌ فَإِن كَانَ النَّبُعُ مِمَّا تَرَكْنَ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ هِمَا أَوْ دَيْنٍ وَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْتُمْ إِن لَمْ يَكُن لَّكُمْ وَلَدٌ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَإِن كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلاَلَةً أَو امْرَأَةٌ وَلَهُ أَخْ أَوْ أُخْتَ فَلِكُلِ تَرَكْتُم مِّن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَى هِمَآ أَوْ وَاللهُ عَلِيمٌ عَلَى فَعُمْ شُوكَاء فِي الثَّلُثِ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَى هِمَآ أَوْ

#### ژباړه

ستاسې ښځو چې څه پريښي دي، د هغه نيمايې برخه تاسې ته رسېږي که اولاد يې نه وي، که يې اولاد وي بيا د ترکې څلورمه برخه ستاسې ده، البته که وصيت يې کړی وي د وصيت د پوره کېدو او پور له ادا وروسته.

ښځې به ستاسې د ترکې نه د څلورمې برخې حقدارې وي، که تاسې بې اولاده وئ، که ستاسي اولادونه وو بيا ستاسې د ترکې نه د هغوی اتمه برخه ده، وروسته لـه وصـيت د پوره کولو نه چې تاسې وصيت کړی وي او وروسته د پور له ادا کولو نه.

او که هغه نارینه یا ښځینه (چې د هغه میراث باید وویشل شي ) ېې اولاده هم وي، مور او پلار یې هم ژوندي نه وي، خو د (مور له طرفه) یې یو ورور یا یوه خور موجوده وي، نو ورور او خور هر یوه ته به شپرمه برخه رسېږي او که دوی له یوه نه زیات وي، نو د ټولې ترکې په درېمه برخه کې برخه وال دي، کله چې سرته رسیدلی وصیت پوره شي او پور ادا شي، په دې شان چې زیان رسوونکی نه وي، دا د الله له لوري حکم دی او الله له پوه باخبره او زغمناک دی.

#### فعاليت

پورتنی آیت وگورئ او لاندې موضوعگانې ترې راوباسئ.

- ۱ د ښځې ټاکل شوې برخه د شرطونو سره.
- ۲ د خاوند ټاکل شوې برخه له شرطونو سره.
- ٣ پرته له دې دواړو د بل چا د ميراث په هکله پکې څه ويل شوي؟ بيان يې کړئ.

پورتني آيت کريمه کې د لاندې کسانو برخې ذکر شوي.

۱\_ د ښځي لپاره په قرآن کريم کې دوه ډوله برخې بيان شوي.

الف: اتمه: د مړي د اولاد د شتون په صورت کي.

ب: څلورمه: د مړي د اولاد د نه موجوديت په صورت کي.

۲\_ د مېړه لپاره په قرآن کريم کې دوه ډوله برخې بيان شوي.

الف: نيمايي: د ښځې د اولاد د نه شتون په صورت کي.

ب: څلورمه: د ښځې د اولاد د شتون په صورت کې.

٣\_ دکلاله له میراث څخه د مورنی وروڼو او خویندو برخی.

کلاله: هغه نارینه یا ښځینه شخص ته ویل کېږي چې ژوندی پلار او اولاد و نـه لـري، د میراث وېش یې په لاندې ډول دی.

الف: شپږمه: که مړی يو مورنی ورور يا خور ولري.

ب: دريمه: که مورني وروڼه يا خويندې او يا دواړه ډلې له يوه څخه زياتې وي.

کتنه: مورنی وروڼه او خویندې د پورته ډول میراث مړي په مال کې برابره برخه لري.

## م پوښتنې

١- ښځه له مېړه څخه څومره ميراث وړي؟ په تفصيل سره يې بيان کړئ.

۲- مېړه د ښځي په مال کې څومره حقدار دي؟روښانه يې کړئ.

٣- د ميراث وېش به له وصيت او دين څخه وړاندې تر سره کېږي که څنگه؟

۴- مورنی اولاد د ژوندي مثال په ورکولو سره روښانه کړئ.

۵- د مورنی اولاد میراث د قرآنی لارښوونو په رڼا کې بیان کړئ.

٦- مورني وروڼه څه وخت ميراث وړي؟

## 👜 کورنۍ دنده

پورتنی آیت حفظ کړئ.

## دوه دېرشم لوست

## د میراث په هکله قرآني لارښوونې (3)

دُ النساء سورت په (۱۷۶)آيت کې الله جل جلاله فرمايې:

﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلْآلَةِ إِنِ امْرُوِّ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أُخْتٌ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ وَهُو يَرِثُهَآ إِن لَمْ يُعْنَى اللهُ لَكُمْ أَن تَالَّا النُّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ وَإِن كَانُواْ إِخْوَةً رِّجَالاً وَنِسَاء فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأَنشَيْنِ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ أَن تَضِلُّواْ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾

#### ژباړه

خلک له تا څخه (د کلاله په باب) فتوی غواړي ووایه: الله ﷺ تاسې ته د کلالـه پـه هکلـه فتوی درکوی.

که څوک بې اولاده ومري ( او پلار يې هم نه وي ) او د هغه يوه خور وي، نو هغه بـه د مړي نيمايې ترکه واخلي، که خور بې اولاده ومري، نو ورور به د هغې وارث وي.

که د مړي وارثان دوه خويندې وي، نو هغوی به د ترکې له دريو نه د دوو برخو حقدارې وي، که ډېر وروڼه او خويندې وي، نو د هر نارينه به د هـرې ښـځې پـه تناسـب دوه برابره برخه وي.

الله ﷺ تاسې ته حکمونه تشریح کوي چې تاسې لار ورکي نـه شــځ او الله ﷺ پـه هــر شــي پوه دی.

#### فعاليت

د پورتني آيت په رڼا کې لاندې پوښتنې ځواب کړئ:

۱ – كلاله څه ته وايبې ؟

۲ – يوه خور چې ځانته وي څومره ميراث وړي؟

٣ – كه خويندې له يوې څخه زياتې وي او ورور ونه لري، نو څومره ميراث وړي؟

٤ – وروڼه او خويندې که سره يو ځای شي، ورور د خور په نسبت څومره برخه اخلي؟

د بې اولاده سړي يا ښځې چې مور او پلار يې هم مړه وي د ميراث وېش: داسې څوک که مورنی ورور، وروڼه، خور او يا خويندې ولري، نو د ميراث برخې يې په لانـدې ډول دي.

۱\_ د خويندو برخې: که له پورته ډول ميرات څخه يوازې پلارنۍ خويندې پاتې وي، برخي يې په لاندې ډول دي:

الف: نيمايي: که چېرې د مړي نه يوازې يوه پلارنۍ خور پاتې وي.

ب: دوه دريمې: که د مړي خويندې له يوې څخه ډېرې وي.

۲\_ که له دې ډول مړي څخه پلارني<sup>(۱)</sup> وروڼه او خويندې دواړه پاتې وي، نو د ميراث پـه
 وېش کی نارينه ته دوه او ښځينه ته يوه برخه ورکول کېږي.

د میراث مړي میراث په هغه صورت کې چې وروڼه او خوینـدې ورڅخـه پـه گـډه پـاتې وي ورور د خور دوه برابره برخه اخلي.

٣- كه خور اولاد ونه لري، ورور يې وارث دى.



١- كلاله چا ته ويل كېږي؟

۲- د هغې دريمي برخې خاوندان څوک دي چې سړي او ښځې پکې د ميراث په وېشکې برابر دي؟

٣- ورور د خور په اندازه څومره برخه اخلي؟

٤- د شپږمې برخې خاوندان په گوته کړئ.



پورتنی آیت حفظ کړئ.

۱ له پلارني ورور يا خور څخه دوه ډوله وروڼه او خويندې مراد دي، سکنی او يوازې له پلار څخه.

## درې دېرشم لوست

# ذوي الفروض او د هغوی برخې

په قرآن کريم کې د ذوی الفروضو لپاره شپږ برخې بيان شوې دي:

د ميراث په علم کې نصف، ربع او ثمن په لومړي ډول، ثلث، ثلثان او سدس په دويم ډول يادېږي.

ددې معلومو برخو خاوندان او مستحقین دولس (۱۲) کسان دي چې څلور یې نارینـه او اته یې ښځینه دي.

د میراث په مسایلو کې د هریوه لپاره مختلف حالات دي او په بېلا بېلـو حـالاتو کـې هـر یوه ته بېله برخه ټاکل شوې ده. نو اړینه ده چې د هر یوه حالت په لنډ ډول ذکر شـي، تـر څو گران زده کوونکي د میراث له مهمو او زیاتو پېښېدونکو مسایلو څخه خبرشي.

#### فعاليت

د ذوی الفروضو دا پورته څرگندې برخې له قرآن کریم څخه راوکاږئ

#### د نارینه وو احوال

هغه نارینه چې معلومي برخې لري څلور تنه دي.

١- يلار.

پلار درې حالته لري.

الف: که له پلار سره د مړي زوی یا د مړي د زوی زوی که څه هـم تـرې راښکته وي موجود وي، نو په دې حالت کې پلار ته سدس  $\left(\frac{1}{2}\right)$  ورکول کېږي.

ب: که له پلار سره د مړي لوريا دمړي د زوی لور (که څه هم ترې راښکته وي) موجود وي، نو په دې حالت کې پلار ته سدس  $(\frac{1}{2})$  او د عصوبت برخه دواړه ورکول کېږي.

ج: که د مړي اولاد (۱)(نارینه وي او که ښځینه) او یا له هغه نه کښته موجود نـه وي، نـو په داسې حالت کې پلار یوازې عصبه دی او معلومه برخه په دې حالـت کې نـه ورکـول کېږي، بلکي ټول مال وړي.

۲- صحیح نیکه

نوموړی د پلار د نشتوالي په صورت کې د پلار په ډول دی، خو په څوصورتونوکې ورسره توپير لري چې د ميراث په کتابونو کې يې تفصيل موندل کېږي.

که چېرې د مړي پلار او نیکه دواړه پاتې شي. د نیکه حق ساقط او مال ټول د پلار دی.

٣- اخيافي ( مورنی ) ورور او خور: څرنگه چې اخيافي ورور او خور د ميراث په وېش کې سره يو شان دي او کوم توپير نه لري، نو د دواړو احوال يو ځای ذکر کېږي که څه هم په حقيقت کې هر يو يې جلا صنف گڼل کېږي او درې احواله لري:

الف: كه يُو اخيافي ورور يا يوه اخيافي خور وي برخه يې شپږمه (ج) ده.

ب: که دوه یا زیات وي دریمه برخه  $(\frac{1}{p})$  اخلي. نارینه او ښځې یې په استحقاق او تقسیم کې یو شان دی.

ج: که د مړي زوی ياله هغه نه ښکته پاتې شي اخيافي ورور او خور ساقطيږي.

۴– زوج (مېړه) دوه حالته لري.

۱ – د اولاد کلمه نارینه او ښځینه دواړو زیږندو ته شامله ده .

الف: که چېرې د هغه مړه شوې ښځه اولاد ولري، نو مېړه ته د ښځې د متروکې څلورمه  $(\frac{1}{3})$  ورکول کېږي.

#### فعاليت

د میراث د آیتونو څخه هغه برخه ذکر کړئ چې د ښځي او خاونـد میـراث پکې لـه شرطونو سره ټاکل شوی.

ب: او که مړه شوې ښځه اولاد و نـه لـري، نـومېړه تـه يـې نيمـايې  $(rac{1}{7})$  متروکـه ورکـول کېږي.

#### فعاليت:

د نصف، ربع او ثلث خاوندان څوک دي ؟



- ۱. د وارثانو لپاره ټاکل شوې برخې څو دي؟ بيان يې کړئ.
  - ٢. پلار څو احواله لري؟ واضح يې کړئ.
    - ٣. صحيح جد تعريف كړئ؟
  - د اخیافي خویندو او وروڼو احوال ولیکئ.
    - ٥. زوج څو احواله لري؟ بيان يي کړئ.

## څلور دېرشم لوست

# د ښځينه ذوي الفروضو احوال

هغه ښځې چې څرگندې برخې لري اته (۸) دي. (۱)ښځه (ماندينه).

ښځه هم د مېړه په شان دوه حالته لري:

الف: که له مېړه څخه زوی يا لور پاتې نه وي. ښځې ته د مېړه له ما ل څخه څلورمه ( ﴿ ) برخه رسېږي.

ب: که له مېړه څخه زوی يا لور پاتې وي، ښځې ته د مېړه له مال څخه اتمه  $(\frac{1}{\Lambda})$  برخه ور رسېږي. که له مړي څخه له يوې نه زياتې ښځې پاتې شي، دوی ټولې په همغه ټاکلې برخه  $(\frac{1}{\gamma})$  يا  $(\frac{1}{\Lambda})$  کې سره شريکې دي.

#### ۲- لور

لور درې حالته لري

الف: که له مړي څخه يوه لور پاتې شي د متروکې نيمايې  $\binom{1}{7}$  برخه په ميراث وړي.

ب: دوو يا زياتو لوڼو ته د متروکې دوه ثلثه  $(\frac{7}{m})$  ورکول کېږي.

ج: که چېرې له مړي څخه زامن او لوڼې دواړه پاتې شي، نو بيا لوڼې عصبه گرځي او يـو ورور د دوو خويندو اندازه اخلي. دمثال په توگه: که يو هلک او يـوه نجلۍ پـاتې شـي د متروکې  $(\frac{7}{4})$  د هلک او  $(\frac{7}{4})$  د نجلۍ حق کېږي.

فعاليت: پورتني حالات عملاً په ټولگي کې تمثيل کړئ.

#### ٣- د زوى لور

که له مړي څخه زوی اویا دوه لوڼې پاتې وي، نو د زوی لور له میراث څخه محرومېږي او په نورو مواردو کې مېراث ورکول کېږي چې تفصیل یې د میراث په کتابونو کې ذکـر دی.

۴- سکه خويندې (هغه چې د پلاراو موردواړو څخه وي)
 سکه خويندې پنځه احواله لري

الف: يوې ته نيمايي ورکول کېږي.

ب: دوه یا زیاتو ته ثلثان  $(\frac{7}{m})$ ورکول کېږي.

ج: که سکه ورور ور سره وي عصبه کېږي او ورور د دوو خویندو برابره برخه اخلي.

د: که چېرې د مړي د زوي لور ور سره پاتي وي، دوی عصبه گرځی.

هـ: که چېرې د مړي پلار پاتې شوی وي د خور حق ساقطېږي.

#### ۵- د پلار له خوا خويندې

علاتي خويندې د اعياني وروڼو او خويندو د نه شتون په صورت کې د اعياني خوينـدو پـه ډول دي، خو په ځينو مواردو کې فرق لري چې د ميراث په کتابونو کې په تفصيل سره بيان شوي. ٣- موړ

مور دري احواله لري

الف: مور هغه وخت سدس  $(\frac{1}{2})$  اخلي چې د مړي زوى يا لمسى موجود وي که څه هـم تـرې ښکته وي اويا دا چې دوې يازياتي خويندې يا وروڼه له هر حيثه چې وي موجود وي.

ب: د ټول مال ثلث  $\frac{\binom{1}{r}}{m}$  هغه وخت اخلي چې له پورته ذکر شوو اشخاصو څخه يـو هـم موجود نه وي.

ج: د پاتې مال ثلث  $\begin{pmatrix} \frac{1}{2} \end{pmatrix}$  هغه وخت اخلي چې يو له زوجينو څخه ورسره وي او دا يوازې دا لاندې دوه صورتونه لري چې په دې ډول دي.

۱- مثال: چې ښځه مړه شي، مېړه، پلار او مور ورڅخه پاتې شي، د ټول ما ل نيمايې
 دمېړه، د پاتې مال دريمه برخه دمور او دوه دريمې يې په عصوبت دپلار کېږي.

اصل مسأله له: ۲ ضرب ۳ = ۶ درې برخې (نيمې د هغو ) د مېړه لپاره اوله نيم څخه پـاتې مور ته ثلث يعنې يوه برخه او د پلار لپاره دوه برخې دي.

ښځه ۳ ضرب ۲=۶ مړی \_\_\_\_\_ مېړه مور پلار Y- مثال: چې مېړه مړ شي، ښځه، پلار او مور ورڅخه پاتې شي، ښځې ته د ټول ما ل څلورمه، مور ته دپاتې مال دريمه او نور په عصوبت دپلار کېږي.

مېړه ۴ مړى ښځه پلار مور ۱ ۲ ۱

په پورته دواړو مواردوکې مور يو د زوجينو له فرض څخه وروسته د پاتې ما ل دريمه برخه اخلي.

V جده (نیا): صحیح جده (۱) را ج برخه میراث وړي. د مور په شتون ټولې جدې ساقطیږي او د پلار په شتون یوازې د پلار له خوا نیا له میراث څخه محرومیږي. د جدو نور احوال د میراث په کتابونو کې موندل کېږي.

## ۸– اخيافي خور

د اخيافي خور حالات د اخيافي ورور په حالاتو کې ذکر شوي دي.

# ي پوښتنې

١- د لور احوال بيان كړئ.

٢- زوجه څو حالته لري؟ واضح يې کړئ.

٣- اعياني خويندې څو احواله لري؟ بيان يې کړئ.

٤- مور څو احواله لري؟ واضح يې کړئ.

٥- آياجدات هر وخت د ميراث حق لرونكي وي او كه څنگه؟

۱ \_ صحیح جده هغې انۍ ته ویل کېږي چې مړي ته په نسبت کې یې فاسد جد راغلی وي، لکه: د پلار مور، یا د پلار د پلار مور یا د مور د مور مور ، او مور د پلار مور صحیح جده نه ده هغې ته رحمي یا فاسده جده ویل کېږي.

## پنځه دېرشم لوست

# عصبات

### د عصباتو د ميراث قاعده

له مړي څخه د عصباتو د ميراث استحقاق هغه ته د درجې د نژدېوالي او لېرې والي پر اساس ټاکل کيږي. هر څوک چې په درجه کې مړي ته نژدې وي لومړی حق د هغه دی او بيا ورپسې نژدې چې ترتيب يې په دې ډول دی.

۱- د مړي فرع يعني زامن که څه هم ترې را ښکته وي.

۲- د مړي اصل يعنې پلار که څه هم ترې پورته وي.

٣- د مړي د پلار جزء يعنې وروڼه که څه هم ترې کښته وي.

۴– دمړي د نيکه جزء يعنې کاکا او زامن يې که څه هم ترې کښته وي.

که له مړي څخه داسې عصبه پاتې شي چې په مرتبه او درجه کې سره برابر وي. بيا د قرابت(نژدې والي او خپلوۍ) قوت اعتبار لري. يعنې چې له دوو خواوو له مړي سره قرابت ولري، هغه مقدم دی، له هغه نه چې له يوه پلوه قرابت ولري، لکه: وروڼه چې مړي ته په درجه او مرتبه کې يو برابر دي، خو په قوت او قرابت کې سره توپير لري. مثلاً ځينې اعياني وي او ځينې علاتي وي.

علاتي وروڼه د اعیاني وروڼو د موجودیت په صورت کې له میراث څخه محروم دي، ځکه اعیاني قرابت له علاتي نه قوي دی. حتی که اعیاني خور د مړي د لور په سبب عصبه شوي وي، هم د علاتي وروڼو د میراث مانع گرځي، ځکه چې قرابت یې له علاتي ورور څخه قوی دی.

# فعاليت

د عصباتو ترتیب په ژوندي مثال سره روښانه کړئ.

#### حجب

حجب په لغت کې منع ته وايي او په اصطلاح کې حجب دې ته وايې چې يـو ټـاکلی شخص د بل ټاکلي شخص د موجوديت له کبله له ټول او يا يوې برخې ميراث څخه بـې برخې شي.

حجب په دوه ډوله دی.

١- دنقصان حجب.

٧- د حرمان حجب.

د نقصان حجب: دې ته وايې چې يو څوک د بل چا د موجوديت له کبله په جزيي توگه له ميراث څخه محروم شي.

دحرمان حجب: دې ته وايې چې يو انسان د بل انسان د موجوديت له کبله په بشپړه توگه له ميراث څخه محروم شي.

د حرمان د حجب په نسبت ور ثه دوې ډلې دي. يوه ډله يې هېڅ حجب حرمان نـه قبلـوي او دا ډله دغه شپږ کسان دي لکه:

۱– زوی

۲- پلار

۳- مېړه

۴– لور

۵– مور

**9**- ښځه

له دې پرته نور وارثان په يوه حالت کې مستحق او په بل حالت کې محروم گڼل کېږي.

## فعاليت

داسې درې ډلې وارثان ذکر کړئ چې ځينې وخت په کلي توگه له ميراث څخه محرومېږي



۱ د عصباتو ترمنځ د ميراث د استحقاق قانون روښانه کړئ.

٢- حجب تعريف او په څو ډوله دي ؟

٣- د حرمان حجب كوم حجب ته وايبي ؟

٤– هغه كومه ډله خلك دي چې هېڅ وخت له ميراث څخه نه محرومېږي؟

# شپږ دېرشم لوست

# د برخو (سهمونو) مخرجونه

د برخو د خاوندانو په بحث کې يادونه و شوه چې ټولې ذکر شوې برخې د خدای الله په کتاب کې شپږ دي چې بيا په دوو ډولونو ويشل شوي دي. لومړی ډول يې نصف، ربع او ثمن دی. او دويم ډول يې ثلثان، ثلث او سدس دی.

څرنگه چې ذکر شوې برخې ټولې يو کسري عدد جوړوي، که هـره يـوه ځانتـه موجـوده شي، نو د برخو مخرجونـه د هغـه کـسر مخـرج دی. د نـصف مخـرج دوه، د ربـع مخـرج څلور، د ثمن مخرج اته، د ثلثان او ثلث مخرج درې او د سدس مخرج شپږ دی.

که په مسأله کې د يوې نوعې له برخو څخه دوې يا درې برخې موجودې شي، نو هـر عـدد چـې د جـزء لپـاره مخـرج وي هغـه عـدد د هغـه جـزء د ضعف (دوه برابـره) او د کمزوري لپاره هم مخرج وي.

د مثال په ډول: په لومړي ډول کې چې نصف، ربع او ثمن دی. ثمن د ربعې جزء دی. کوم عدد چې د ثمن لپاره مخرج وي يعنې (۸) نو د اته عدد د ثمن د ضعف  $(\frac{1}{7})$  او د ضعف ضعف  $(\frac{1}{7})$  لپاره هم مخرج دی.

همدارنگه په دويم ډول کې د سدس مخرج (۶) دی، نو همدا عدد د ثلث او ثلثان لپاره هم مخرج دی. که د لومړۍ نوعې نصف د دويمې ټولې نوعې او يا يوې برخې سره په مسأله کې راشي، نو مخرج يې شپږ دی (مسأله له شپږو) نه کېږي.

لكه: ښځه مړه شوه مېړه، مور او مورنى ورور ورڅخه پاتې شول.

|            | ٦     |        |     |     |     |
|------------|-------|--------|-----|-----|-----|
| مورنی ورور | مور   | مېړه   |     |     |     |
| شپږمه      | دريمه | نيمايي |     |     |     |
|            |       |        | (1) | (٢) | (٣) |

د زوج لپاره نصف، د ام لپاره ثلث او د اخ لأم لپاره سدس دی چې اصل (مسأله له شپږو) نه کیږی.

که د لومړۍ نوعې څخه ربعه د ټولې دويمې او يا يې له ځينو برخو سـره راشـي د مـسألې مخرج (۱۲) کيږي، لکه: په دې مسأله کې: سړى مړ شو ښځه، پلارنۍ او سکنۍ خوينـدې ورڅخه پاتې شوې.

ښځه پلارنۍ خويندې سکنۍ خويندې

ربع سدس ثلثين

 $(\Lambda)$   $(\Upsilon)$   $(\Upsilon)$ 

که د اولې نوعې ثمن له ټولې دويمې نوعې او يا يې له ځينو برخو سره په مسأله کې راشي د مسألې مخرج له (۲۴) څخه کېږي، لکه: په دې مسأله کې: شخص مړ شو ښځه، مور، دوه لوڼې او تره ورڅخه پاتې شول.

74

مړى \_\_\_\_\_\_

ښځه مور دوه لوڼې تره

ثمن سدس ثلثان عصبه

(1) (19) (4)

له ذکر شوي بیان څخه څرگندېږي چې د میراث د مسألې مخرج به لـه لانـدې مخرجونـو څخه بهرنه وي.

(۲-۳-۶-۱۲-۸-۱۲-۲۰) نـو د ميـراث د مــــألو لپــاره مخرجونــه (۷) اووه ټاکــل شــوي او سهمونه شپږ دي.

# **ک** پوښتنې

۱– د ذوی الفروضو ټولې ټاکل شوې برخې څو دي؟

۲- نصف له لومړۍ نوعې څخه چې له ټولې دويمې نوعې يا ځينو برخو سره گڼه شيمسأله د څو نه کېږي؟

٣- ربع چې په مسأله کې له ثلث او سدس سره يو ځای شي مسأله د څو نه کيږي؟

٤- ثمن چې له دويمې نوعې سره يو ځای شي د مثال په راوړلو سره مسأله توضيح کړئ.

٥- د ميراث د مسألو لپاره ټول مخرجونه څو دی؟

## اوه دېرشم لوست

# عول

عول په لغت کې ميلان او ظلم ته وايې چې د غلبې په معنا هـم استعمالېږي. د ميراث په اصطلاح کې عول دې ته وايې چې د سهمونو اندازه د مخرج په پرتله زياته شي يعنې کله چې د مسألې مخرج معلوم او د وارثانو سهمونه ټول سره جمع شي د سهمونو مجموعه د مسألې له مخرج څخه تېرې و کړي، نو دې حالت ته په ميراث کې عول وايې.

د لومړي ځل لپاره حضرت عمر پ يول باندې حکم کړی دی، ځکه د ده په زمانه کې داسې مسأله پېښه شوې وه، لکه: ښځه مړه شوه مېړه، مور او پلارنۍ خور ورڅخه پاتې شول.

اصل مسأله ۶ عول يي ۸ اته

مېړه مور پلارنۍ خور صف ثلث نصف

۳ ۲ ۳

په پورته مسأله کې نصف له لومړۍ نوعې څخه د دويمې نوعې له ثلث سره گډ شوی، نو ځکه مسأله له شپروڅخه پيلېري. د شپرو نصف چې ( $^{(4)}$ ) دی د زوج لپاره دی او ثلث يې دوه دی چې د مور لپاره دی، نصف يې ( $^{(4)}$ ) دی چې د اخت لاب لپاره دی او د ټولو مجموعه  $^{(4)}$  + $^{(4)}$  مخرج شپږ دی نوځکه مسأله عول کوي له شپږو نه اتو ته چې د مړي متروکه به اته برخې شي او په پورته ډول به سهام هر وارث ته ورکړی شي.

حضرت عمر له نورو صحابه وو کرامو سره چې حضرت عثمان محضرت علي حضرت ابن عباس او حضرت ابن مسعود له هغې جملې څخه وو مشوره و کړه. حضرت ابن عباس عول ته اشاره و کړه او نور و ټولو يې تائيد و کړ او هيچا مخالفت و نه کړ. هماغه و چې د مړي متروکه په اتو برخو په پورتني ترتيب و ويشل شوه. نو ځکه يې مشروعيت ثابت دی او د هغه مطابق په عوليه مسألو کې اجراء کېږي.

#### فعاليت

ښاغلی ښوونکی دې د زده کوونکو په مرسته دا لاندې مسألې وڅیړي چې عول کـوي او که نه او هم دې مخرج ورته وټاکي.

۱ – سړی مړ شو يوه ښځه، څلور لوڼي، پلار او مور ورڅخه پاتي شول.

۲ – ښځه مړه شوه مېړه، دوه لوڼي، پلار او مور ترې پاتي شول.

٣ – ښځه مړه شوه يوه خور، مېړه، پلار او مور ترې پاتي شول.

٤ – سړى مړ شو، دوه ښځي، دوه لوڼي، مور او پلار ترې پاتې شول.



۲ – د لومړي ځل لپاره عول د چا په زمانه کې رامنځ ته شو؟

٣ – داسې يوه مسأله جوړه کړئ چې له دولسو څخه يې ديارلسو ته عول کړی وي.

## اته دېرشم لوست

# د عددونو ترمنځ تماثل، تداخل، توافق او تباین پېژندل

په ځينو مسايلو کې داسې پېښېري چې په يوې يا څو ډلو باندې برخې پوره نه تقسيمېري بلکې کسري وي. د دې لپاره چې هر چا ته پوره پـوره برخې ورسـېږي او کسر پـدا نـه شي، نو تصحيح ته اړتيا محسوسېږي او تصحيح د عـددونو پـر تماثـل، تـداخل، توافـق او تباين باندې بناء کېږي، نوځکه له تصحيح څخه لومړی د دوی پيژندل ضرور دي.

تماثل: د هغو دوو يا زياتو عددونو ترمنځ نسبت ته ويـل کېږي چـې هغـه عددونـه سـره مساوي وي، لکه: پنځه يا درې درې او داسې نور.

تداخل: د اعدادو ترمنځ داسې نسبت ته وايې چې يو په بل کې دننه وي، لکه: ۲ او ۴، ۳ او ۲ او ۲ او ۲ او ۳ او ۲ او ۲ او ۱ او ۱ او ۱ او نور، داسې هم ويلای شو: هغه عددونه چې وړوکی يې په لوی پوره تقسيم شی، لکه: ۷ او ۲۱ او نور تداخل بلل کېږي.

توافق: د عددونو ترمنځ داسې نسبت ته وايې چې که يو عدد بل عدد ته متوجه کړی شي هغه نه محوه کوي، لکه: ۸ او ۲۰. اته چې شلو ته متوجه شي په دوه کرته ۱۶ جدا کېږي او څلور باقي پاتې کېږي، خو څلور چې شلو ته متوجه کړو په پنځه کرته او چې اتو ته يې متوجه کړو په دوه کرته يې تماموي، نو اته او شل په څلورو(بالربع) توافق لري، ځکه هغه عدد چې دا دواړه محوه کوي (۴) دی.

تباین: د دوو عددونو ترمنځ هغه نسبت ته وایې چې یو بل نه محوه کوي او دریم عدد یې هم نه شي محوه کولای، لکه: ۹ او ۲۰ چې د دوی ترمنځ تباین موجود دی.

#### فعاليت

د لاندې عددونو تر منځ نسبت ذکر کړئ. [ ۲۰، ۵ / ۹، ۱۱ / ۲۲، ۸ / ۷، ۷ ]

## د عددونو تر منځ د توافق او تباین د پېژندلو طریقه:

له لوى عدد څخه وړوكى تفريق كېږي، تر څو مفروق منه له مفروق عدد څخه پاتې شي، له هغه وروسته كم عدد له ډېر عدد څخه تفريق كېږي، همدا عمليه په همـدې بڼه دوام پيدا كوى، تر څو دواړه عدده سره يو شي.

که د دوی اتفاق په یوه و، د دوی تر منځ تباین دی، که په دوو متفق شول، نـو پـه نـصف توافق دی، که په دریو متفق شول، نو توافق یې په ثلث دی او که په څلـورو متفـق شـول، توافق یې په ربع دی، همداسې تر پایه پورې دوام پیدا کوي.



- ١. تماثل تعريف او مثال يبي بيان كړئ.
- ٢. د تداخل تعريف او له مثاله سره يې وليکئ.
  - ٣. توافق سره له مثاله واضح كړئ.
- ٤. د تباين تعريف او د يوه مثال په ترڅ کې يې وليکئ.
- ٥. د اعدادو تر منځ د توافق او تباین د پیژندلو طریقه و وایاست.

## نهه دېرشم لوست

# تصحيح

تصحیح له صحت څخه اخیستل شوې چې صحت روغتیا تـه وایـې. نـاروغۍ ضـد ده او د میراث د علم په اصطلاح کې تصحیح عبارت ده له کوچني عدد نـه د برخـو اخیـستل پـه داسې ډول سره چې د مستحقینو په برخو کې کسر واقع نه شي.

د مسایلو تصحیح په اصل کې د ریاضي د علم برخه ده او د میراث په علم کې د اړتیا له کبله په تفصیل سره راغلې چې هغه په دې لنډ بحث کې نه ځایېږي، خو د بېلگې پـه ډول یې دوه مثاله راوړو:

لومړى مثال: كه د هرې ډلې برخې د هغې ډلې پر وارثانو باندې پوره ووېشل شي او هېڅ كسر پكې رانه شي، نو اصل مسأله په خپله تصحيح ده او كوم ضرب ته اړتيا نه لري، لكه: چې شخص وفات شي، پلار، مور او دوه لوڼه ورڅخه پاته شي، د مور يې شپږمه، د لوڼو يې دوه ثلثه او باقي يې په عصوبت د پلار كېږي.

|          |     | مړي |
|----------|-----|-----|
| دوه لوڼې | مور | .0  |

4 1 1

مسأله ع

دويم مثال: کله چې د برخو په وېش کې په يوې برخې باندې کسر واقع شي او دسهامو او د رؤوسو ونق د مسألې په اصل کې ضربوو، د رؤوسو ونق د مسألې په اصل کې ضربود د د د مسألې تصحيح جوړېږي، او د هرچا برخه چې په مضروب کې ضرب شي حاصل يې د تصحيح څخه د هغوى برخه ده، لکه: شخص مړ شو پلار، مور او لس لوڼې ورڅخه پاتې شوې.

اصل مسأله ۶ ضرب۵= ۳۰ تصحیح ۳۰ده

څلور په لسو پوره نه تقسېمېږي او نسبت د څلورو او لسو ترمنځ موافقت بالنصف دی، نـو د لسو نيمايې چې پنځه دي بايد په اصل مسأله کې چې شپږ دي ضربوو، د ضرب حاصـل يې (۳۰) کېږي چې همدغه د مسألې تصحيح ده.

#### فعاليت

لاندې مسایل دې په داسې ډول حل شي چې د هېڅ وراث برخه کسر ونلري:

۱ – سړی مړ شو دوه ښځی، شپږ لوڼی، درې زامن، پلار او يا مور ترې پاتی شول.

۲ – ښځه مړه شوه، مېړه، درې خويندې او يو لمسي يې وارثان دي.

٣ – ښځه مړه شوه دوه مورنی وروڼه، پلار، مور او خاوند یې وارثان دي.



۱- د تصحیح لغوي او اصطلاحی معنا بیان کړئ.

۲-که د هرې طايفې برخې په وارثانو پوره ووېشل شــي د تـصحيح صــورت څرنگــه دی؟ واضح يې کړئ؟

٣- که د يوې ډلې وارثانو د برخو وېشل کسري شي، د برخو او وارثانو د شمېر تر منځ موافقت وي، د مسألې تصحيح به په څه ډول وشي ؟ د يوه مثال په ترڅ کې يې واضح کړئ.

٤- يوه داسې مسأله له خپل فكر څخه حل كړئ چې په هېڅ طاېفه كسر نه وي راغلى.

### څلوېښتم لوست

# د وارثانو تر منځ د متروکې د تقسیم طریقه

کله چې د مړي متروکه د مړي په وارثانو باندې وېشو، لومړی باید متروکه په نقدو (افغانیو) واړول شي، له دې وروسته به د وارثانو لپاره د مسألې تصحیح وشي، بیا د مسألې د تصحیح او متروکې تر منځ په نسبت وکتل شي. که چېرې د متروکې او تصحیح ترمنځ نسبت تباین و، نو کومه برخه چې د هر وارث لپاره د تصحیح له مسألې نه رسیږي، هغه به په ټوله متروکه کې ضربوو او د ضرب حاصل به پر تصحیح د مسألې باندې تقسیموو. د مثال په توگه: که یو تن مړ شي، پلار، مور او دوه لوڼې ترې وارثان پاتې شي او ترکه (۷)دیناره وي، نو د تقسیم عملیه په لاندې توگه تر سره کېږي.

|          | مساله۶ |      |  |
|----------|--------|------|--|
|          |        | ړی — |  |
| دوې لوڼې | مور    | پلار |  |
| . *      | ١      | ١    |  |

دلته اصلې مسأله (۶) او متروکه (۷) ديناره ده چې پر (۶) پوره نه وېشل کېږي او نسبت د ۶ او ۷ ترمنځ تباين دی، نو د پلار لپاره له اصلې مسألې څخه يوه برخه ده. يو به په (۷) کې ضرب کړو او حاصل ضرب (۷) به د مسألې پر تصحيح (۶) ووېشو، حاصل تقسيم چې  $(\frac{1}{5})$  کېږي د پلار برخه شوه.

همدارنگه د مور حق  $(\frac{1}{3})$ دیناره کېږي.

د لور برخه د مسألې څخه دوه ده، کله چې په متروکه کې ضرب شي ۱۴کېږي، کـه پـه شپږو ووېشل شي دوه صحيح يو پر درې ديناره هرې يوې لور ته رسېږي.

#### فورمول

| <br>سهم هر وارث _ | ترکه × |
|-------------------|--------|
| مساله             | تصحبح  |

او که د مسألې د تصحیح او متروکې ترمنځ نسبت توافق وي، نو باید د هر وارث برخه د متروکې په وفق کې ضرب او د تصحیح پر وفق باندې ووېشل شي، حا صل تقسیم د هـر وارث برخه جوړوي.

فورمول: وفق تركه × سهم هر وارث وفق تصحيح

مثلا: که په پخوانۍ مسأله کې متروکه (۸) ديناره وه.

مسأله ۶ مړى \_\_\_\_\_مړى

> پلار مور دوه لوڼې شپږمه ثلثان ۱ ۲ ۴

#### فعالىت

يو لک او شل زره افغانۍ پر لاندې وارثانو ووېشئ. پر مېړه ، درې زامنو، څلورو لوڼو، پلار او مور.

## يوڅلوېښتم لوست

# تخارج

تخارج له خروج څخه اخېستل شوی دی او د میراث د علم په اصطلاح کې تخارج د وارثانو ترمنځ هغه سوله ده چې کوم وارث د وارثانو له ډلې څخه د یو ټاکلي شي په اخیستلو سره ځان له منځه وباسي او خپله برخه نورو وارثانوته پرېږدي، دا کار روا دی په دې شرط چې ټول وارثان ورباندې راضي شي، نو که کوم وارث په یوه شي له متروکې څخه له نورو وارثانو سره سوله وکړي د هغه وارث برخه به د تصحیح د مسألې څخه طرح او پاتې متروکه به په پاتې برخو ووېشل شي، لکه چې مېړه د متروکې له ما ل څخه په یوه شي سوله وکړي، لکه: په دې مسأله کې: ښځه مړه شوه مېړه، مور او تره ترې پاتې شول.

> مېړه مور تره نصف ثلث عصبه ۲ ۳ ۲ ۲

کله چې زوج په يوه شي سره سوله وکړي، نو له متروکې څخه هغه شی غورځول کېږي او پاتې متروکه په پاتې برخو چې د مور برخه (۲) او د تره برخه (يوه) ټولې درې برخې وي وېشل کيږي، دوه برخې د مور او يوه برخه د تره کيږي او يا په دې مسأله کې:

مسأله ۸ ضرب ۴= ۳۲

مړی \_\_\_\_\_

ښځه ۴زامن ثمن (اتمه) عصبه ۱ ضرب ۴=۴ ۷ ضرب ۴= ۲۸ که يو زوی پر يوه شي سوله وکړي او له منځه ووځي، نو د يوه زوی برخه (۷) ده او کله چې (۷) له (۳۲) څخه کم شي (۲۵) پاتې کېږي، نوڅلور برخې(۲۱) برخې درې زامنو تـه چې د هر يوه زوی لپاره (۷) رسېږي ورکول کېږي.

# ي پوښتنې

- ١. متروكه پر وارثانو باندې څرنگه وېشل كېږي؟ طريقه يې واضح كړئ.
- ۲. که یو سړی مړ شي او متروکه (۲٤) افغانۍ وي د هر وارث برخه څو کېږي؟
  - ٣. تخارج تعریف کړئ.
- که یوه ښځه مړه شي او له دې څخه مېړه، موراو تره پاتې شي او مېړه سره په یوه
  شي جوړه راشي او له خپلې برخې څخه تېر شي، نوره مترو که څنگه ویشل کېږي؟

#### دوه څلویښتم لوست

رد

رد په لغت کې رجوع او بېرته گرځولو ته وايې او په اصطلاح کې د عصبه و، د نشتوالي په صورت کې ذوي الفروضو ته د متروکې پاتې برخه د هغوی د برخو په اندازه، ورکول دی.

د عول په عکس په رد سره د ذوی الفروضو برخې زیاتیږي او اصلې مسأله کمېـږي، خــو په عول کې اصلې مسأله زیاتیږي او د ذوی الفروضو برخې کمیږي.

رد زوج او زوجې ته نه ورگرځي

لومړی مثال: یو څوک مړ شو او دوې لوڼې ورڅخه پاتې شوې.

اصل مسأله له ۳ څخه ده خو ۲ ته ردېږي

مړی \_\_\_\_\_

دوه لوڼه

يعني ټول مال به په دوو لوڼو وېشل کېږي.

دويم مثال: ښځه مړه شوه مېړه او دري لوڼه ورڅخه پاتې شوې.

مسأله د۱۲څخه ده، خو رد به یې ٤ ته کېږي

مېړه ۳درې لوڼې

ربع ثلثان

٨ ٣

۳+۸=۱۱ يوه برخه زياتېږي، هغه بېرته يوازې لوڼو ته ور کول کېږي چې د لوڼو برخه (۹)کېږي چې هرې لور(۳) برخې رسېږي، کله چې د اختصار عمليه تر سره شي، نو مسأله (۴) رد کېږي.

#### حمل

د مړي د نورو وارثانو په اړه د متروکې ټول مسايل پخوا ذکر شول، خو که چېرې د وارثانو په ډله کې د مور په گېډه کې حمل هم شامل وي، نو د مړي متروکه به په وارثانو تقسيم او د حمل برخه به موقوفه پاتې شي.

د حمل لپاره د برخې په موقوف پرېښودو کې علماء ډېر اختلاف لري، خو په دې خبره فتوی ده چې په یوه زوی یا یوه لورکې چې د هر یوه برخه ډېره وي، هغه به موقوفه پاتې کېږي او کله چې ماشوم پیدا شي، که د ټول موقوفه مال مستحق وي هغه به ورکړي او که د ټول موقوفه مال مستحق او چې د هر که د ټول موقوفه مال مستحق نه وي خپله ټاکلې، حصه به ورکړل شي او چې د هر وارث د برخې څخه زیاته اندازه موقوفه پرېښودل شوې وي هغه به وارث ته ورکول کېږي.



١- لاندې مسايل حل کړئ:

له مړي څخه درې خويندې او مور پاتې دي.

– د سړي د مرگ څخه وروسته څلور لوڼي او ښځه پاتې دي.

- له مړي څخه يوه لور، مور او ښځه پاتې دي.

۲- د رد معنا څرگنده کړئ.

٣- رد كومو ذوى الفروضو ته نه وركول كبرى؟

٤- که چېرې د مړي په وارثانو کې د مور په گېډه ماشوم وي څه به ورسره کېږي ؟

٥- حمل ته به څومره برخه پرېښودل کېږي؟

٦- کله چې ماشوم وزېږېده د ده له برخې سره به څه پرېکړه کېږي؟

### درې څلويښتم لوست

# جهاد

د اسلام ټول قوانين ددې لپاره دي چې انسان په مادي او معنوي اړخونو کې پرمختگ وکړي او کمال ته ورسيږي، نو که د وگړو او ټولنې ايمان، استقلال، ابرو او عزت د تېري او گواښ لاندې راځي، په وړاندې يې ستونزې او موانع رامنځ ته کيږي، د اسلام مبارک دين ددې موانعو د لرې کولو لپاره د ځانگړو احکامو په پام کې نيولو سره جهاد لازم کړی چې دمضمون په دې برخه کې به د جهاد تعريف او احکام ولولو، او له حکمتونو سره به يې اشنا شو.

#### د جهاد تعریف

جهاد په لغت کې د جَهد له کلمې څخه اخېستل شوی چې د خپل قـدرت او تـوان څخـه نهايې کار اخېستلو ته وايي.

په اصطلاح کې: د خدای ﷺ په لار کې په ځان، مال، ژبه او داسې نورو بانـدې مبـارزه او کوښښ جهاد بلل کېږي.(۱)

### د جهاد حکم

جهاد فرض كفايې دى، نو هركله چې د اړتيا په وخت كې د خلكو يوه ډله جهاد كوي، له نورو څخه فرضيت ساقطيږي، خو كه چېرې دښمن تېرى وكړ او لـه اسـلامي ټـاټوبي او مسلمانانو څخه د دفاع او كافرو ته د ماتې وركولو په خاطر ټولو مسلمانانو ته اړتيـا وه، بيـا جهاد فرض عين گرځي.

## د جهاد د رواوالي دليل

١- قرآنكريم: الله ﷺ فرمايي: ﴿قَاتِلُواْ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ الآخِر﴾ [التوبة: ٢٩]
 رُباړه: جگړه وكړئ له هغو كسانو سره چي په الله تعالى او د اخرت په ورځ ايمان نه لري.

۲- سنت: رسول الله في فرمايې: «الجهاد ماض إلى يوم القيامة» جهاد د قيامت تر ورځې پورې دوام لري.

۳– اجماع: ټول امت له پخوا څخه تر دې دمه د جهاد په فرضیت باندې د شرایطو د پـوره کېدو په صورت کې اتفاق کړی.

١ - بدائع الصنائع

#### د جهاد تاریخی پس منظر:

رسول الله (ﷺ) په مكي دوران كې په هېڅ ډول پر عملي مقابلې لاس پورې نكړ، بلكې ديارلس كاله يې په صبر او زغم دين ته خلك راوبلل، په ژبنۍ بلنې او تمثيل سره يې اسلام د خلكو په زړونو كې ورځاى كړ، په دې دور كې رسول الله (ﷺ) بدي په نېكۍ او كنځلې په خندا ځوابولې، د كفارو د ضرر رسونې او ځورونې مقاومت يې په سوله ييزه تو گه كاوه. دده د مباركو ستر گو لاندې به مسلمانان ځورېدل اووژل كېدل، خو رسول الله (ﷺ) به دوى ته داسې لارښوونه كوله: "له جنگ څخه لاس واخلئ او لمونځ ته مخه كړئ". په دې هم د كفارو زړه نه سړېده، بغض او كينه كې يې لږوالى نه راته، بالآخره مسلمانان مجبور شول چې خپل كور او ځاى پرېږدي او هجرت وكړي، حتى داسې ورځ هم راغله چې مشركانو د مسلمانانو مال، ملكيت، ځمكې او فصلونه يې په خپلو منځونو مې ووېشل، خو بيا هم رسول الله (ﷺ) د كوم شكايت غږ پورته نكړ، د مشركانو هـر ډول سپكاوى يې وزغمه، ترڅو چې الله تعالى د خپلې تشريع مطابق – چې په نړۍ كې به د سپكاوى يې وزغمه، ترڅو چې الله تعالى د خپلې تشريع مطابق – چې په نړۍ كې به د ظالم لاس نيوى په زور سره كېړي – خپل پېغمېر ته د جهاد كولو فرمان صادر كړ.

# د جگړې اجازه

وروسته له دې چې مسلمانان په مدینه منوره کې ځای پرځای شول، په دویم هجري کالم کې ورته د دفاع اجازه ورکړل شوه، لومړنی آیت چې په دې هکله نازل شوی په ډېره خوږه لهجه د جهاد د روا والی علت او حکمتونه بیانوي، فرمایي:

﴿إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ حَوَّانٍ كَفُورٍ ۞ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ۞ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَن يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ هَّدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا السَّمُ اللَّهِ كَثِيراً وَلَيَنصُرُنَّ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ هَّدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا السَّمُ اللَّهِ كَثِيراً وَلَيَنصُرُنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَقُويٌ عَزِيزٌ ۞ الَّذِينَ إِن مَّكَنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا اللَّهُ لَقُويٌ عَزِيزٌ ۞ الَّذِينَ إِن مَّكَنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِاللَّهُ عَرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴾ [الحج: ٣٨ – ٢٦]

ژباړه: (بېشکه الله (ﷺ) له مؤمنانو څخه دفاع کوي. پاک پروردگار هېڅ خيانت کار کافر نه خوښوي، هغوی ته د جنگ کولو اجازه ورکړل شوه چې نور ورته د جنگ لپاره راغلل، ترڅو و جنگيږي، خدای (ﷺ) د دوی په مرسته قادر او بس دی، دوی د خپل ښار او هېواد څخه په ناحقه په داسې حال کې ايستل شوي چې هېڅ جرم يې پرته له دې

چې ویل یې زموږ پروردگار الله (ﷺ) دی نه درلود. که چېرې خدای (ﷺ) یو پر بل دفع نکړي، ضرور به د راهبانو عبادتخونې، د عیسویانو کلیساوې، د یه ودو معبدونه او هغه جوماتونه چې د خدای (ﷺ) نوم پکې ډېر یادېږي وران شي، بېشکه الله (ﷺ) د هغه چا سره چې دده (د دین) ملگری دی، ملگرتیا کوي، بېشکه خدای (ﷺ) د ډېر قدرت خاوند او غالب دی. هغه کسان چې په ځمکه کې مو ورته قدرت (واک) ورکړ، لمونځونه دروي، زکاتونه ورکوي، نېکۍ ته بلنه کوي، د بدۍ نه منع کوي او د ټولو چارو پای الله (ﷺ) لره دی.

## فعاليت

ځينې وايې: که چېرې د اسلام دين د رحمت ديـن وي، ولـې د جنگ دسـتور ورکـوي؟ جنگ خو بد شی دی، د هغه څه په رڼا کې چې تاسې ولوستل ځواب ورکړئ.



١- جهاد لغتاً او اصطلاحاً څه معنا لري؟

۲- د جهاد حکم بیان کړئ.

٣- د جهاد د روا کېدلو دليل وواياست.

۴- د جهاد د تاریخي پس منظر په هکله لنډ معلومات ورکړئ.

# 👍 کورنۍ دنده

د جهاد د رواوالي د حکمت په هکله څو کرښې مقاله وليکئ.

## څلور څلويښتم لوست

# د جهاد لاسته راوړنې

د جهاد تعریف، حکمت او پس منظر مو چې د اسلام ستر لارښود حضرت محمد ( الله ورباندې مامور شوی ولوستل، اوس ښایې چې د جهاد موخې او د اسلام په پیل کې د جنگ د څرنگوالی په هکله هم څه ناڅه معلومات ترلاسه کړو.

# د مسلمانانو د جهاد پایلې:

الله تعالى د تيرو دوو ايتونو په دوام كې فرمايې: ﴿الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآمَوُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴾ [الحج: ٤١] ژباړه: دا هغه كسان دي چې موږ دوى ته په ځمكه كې قدرت وركړ، نو لمونځ به دروي، زكات به وركوي، په ښو چارو به امر كوي، له بديو به منع كوي او د ټولو چارو پاى د الله په لاس كى دى.

پورتنی ایت موږ ته راښیې چې مسلمانان قدرت ته ورسېږي، نو لاندې کارونه بـه تـر سـره کوي.

الف: د الله ﷺ عبادت به كوي. ځكه لمونځ د ديـن سـتنه ده او لـه الله ﷺ سـره د وصـل صحيح رمز دى.

ب: يو له بل سره به مرسته كوي، ځكه زكات د اسلام پل دى او انسانان يو له بل سره يـو ځاى كوى.

ج: امر بالمعروف نهي عن المنكر كوي. يعنې ځان په دې باندې متعهـ د كـوي چـې نيكـي به خپروي او له بديو سره به مبارزه كوي.

# د پېغمبر اکرم (ﷺ)جهاد

په اسلام کې جنگ د مقدساتو د دفاع، د ظلم د رېښو وچولو او پرې کولو په خاطر کېږي، د جنگ ميدان، د وژلو ميدان دی، خو بيا هم د اسلام د ځانگړو لارښوونو په رڼا کې چې په دې هکله يې کړې، کېدای شي د مړينو مخنيوی وشي. په صدر اسلام کې جنگونه په داسې معقوله تو گه منظم شوي وو چې ډېره کمه وينه پکې توی شوې او لږ ځاني تلفات يې لرل، نو د دواړو خواوو (کافرو او مسلمانانو) د مړو شمېر په ټولو غزواتو کې چې د دويم هجري کال څخه پيل او تر نهم کال پورې وغځېدې د ۱۰۱۸ تنو څخه

ډېر نشو چې ۲۵۹ تنه مسلمانان او ۷۵۹ تنه کافر وژل شوی. په داسې حال کې چې په لومړۍ نړیواله جگړه کې ۷ میلیونه وگړی وژل شوی او ۲۱ میلیونه تهیان شوی. په دویمه نړیواله جگړه کې چې کله د دواړو لورو وحشیان یو تر بله غېږ په غېږ شـول د • ۶ میلیونو څخه زیات انسانان ووژل شول، همدارنگه په روسیه کـی د باطـل کمونیـستی نظام واگو ته د رسېدو لپاره تر پنځوسو میلیونو پورې انسانان ووژل شول.

#### فعالىت

د صدر اسلام جنگونه د شلمي پېړۍ له جنگونو سره پرتله او د دواړو جنگونـو اسـباب لـه پايلو سره بيان كړئ.

## د جهاد ځينې موخې او حکمتونه

### الف – دفاع

له پورتنی آیت څخه څرگندېږې چې اسلام خپلو پیروانو تـه ددې اجـازه ورکـړې چـې د هغه مخالف قدرت مخه ونیسی او لـه ځـان څخـه دفـاع وکـړي کـوم چـې د دوی شـتون گواښوي او له منځه يې وړي، ترڅو يو مسلمان وکولای شي چې هوســا ژونــد وکـړي، د اسلام مبارک دین د حکمت په څنگ کې د مسلمانانو د قدرت او واک په شتون هم تينگار کوي چې د دعوت او بلنې ملگرتيا وکړي. الله (ﷺ) فرمايي:

﴿ وَ قَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونُ فِتْنَة وَ يَكُونَ الدِّينَ كَلَهُ الله ﴾ [التوبة: ٣٩]

**ژباړه**: او هغو سره تر هغې وجنگېږئ چې هېڅ فتنه پاتې نشي او سوچه دين د خدای شي. ب - د مستضعفینو ازادی

په اسلام کې د جهاد يوه موخه د مظلومانو او کمزورو خلکو سره مرسته د دوې له حقوقو څخه دفاع او د عدالت قايمېدل دي، څنگه چې په قرآن کريم کې فرمايي: ﴿ وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاء ﴾ [النساء: ٧٥]

**ژباړه**: ولي د خدای (ﷺ) په لار کې د هغو بې وزلو سړو، ښځو او ماشومانو لپــاره چــې د ظلم او تېري لاندې دي نه جنگېږئ؟

همدارنگه ربعي بن عامر، رستم تـه چـې د فارسـي قـواوو سرلـښکر دی داسـې وايـې: «الله ابتعثنا والله جاء بنا لنخرج من شاء من عبادة العباد الى عبادة رب العباد, ومن ضيق الدنيا إلى سعة الآخرة, ومن جور الأديان على عدل الاسلام» ژباړه: الله (ﷺ) موږ را لېږلي يو څو هغه خلک چې الله غوښتي وي، د بنده گانو له بندگۍ څخه د يوه خدای (ﷺ) عبادت ته، د دنيا د تنگيو څخه يې د هغې فراخۍ او د اديانو له ظلم څخه اسلامي عدالت ته راوکاږو.

# ج- د دعوت آزادي

د اسلام د سپېڅلي دين رسالت يو نړيوال رسالت دی، مسلمانان دا دنده لـري چې د حق دا غږ د ټولو نړيوالو غوږونو ته ورسوي او پـه لارښـوونو يـې وپوهـوي، لکـه: څنگـه چې الله (ﷺ) فرمايي:

﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَـوْنَ عَنِ الْمُنكَـرِ وَتُؤْمِنُـونَ بِاللهِ ﴾ [آلعمران:١١٠]

**ژباړه**: تاسو (اې د رسول الله ﷺ امته) غوره امت ياست چې د انسانانو لپاره را لېږل شـوي ياست (ترڅو) په نېکۍ امر وکړئ، له بدۍ نه منع وکړئ او په الله (ﷺ) باور لرئ.

بناء مسلمانان ددې لپاره لېږل شوي چې بشر ته لارښوونه وکړي.

پس هرکله چې زموږ د حق او حقیقې بلنې په وړاندې خنډونه رامنځ ته کېږي اسلام ددې موخې د ساتنې او د دعوت د آزادۍ د تامین لپاره مونږ ته د جهاد اجازه راکړې. دې ټکي ته باید ځیر شو چې د حق او رېښتیني دعوت د تحمیلولو په خاطر جنگ او جگړه نشته، بلکې هرکله چې د حق دعوت د خپرولو په لار کې خنډ پیداشو او دا آزادي یې له منځه وړله، بیا د جگړې اعلان کیږي، تر څو هغه موانع چې بندگانو ته د الله تعالی د پیغام رسولو په لار کې موجودې دي له منځه یوسي.



۱- په صدر اسلام کې د جنگونو تلفات څومره و؟

۲- د کمونیستي نظام قدرت ته د رسېدو لپاره څومره کسان وژل شوي او ددې نظام پای څه شو؟
 ۳- د جهاد ځیني حکمتونه بیان کړئ.

# 🐞 کورنۍ دنده

د جهاد د موخو په هکله لس کرښې په خپلو کتابچو کې وليکئ.

### پنځه څلوېښتم لوست

# څوک په جهاد مکلف دي؟

که چېرته جهاد فرض کفايې وي، هغه کسان چې د جنگ کولو توان ولري، کولای شي چې د مسلمانانو د امير په اجازه په جگړه کې گلډون وکړي، خو کله چې جهاد فرض عين وگرځي، نو هغه څوک چې د جهاد کولو توان ولري په هغه جهاد فرض گرځي. مسلحانه جهاد په کوچنيانو او معيوبينو فرض نه دی.

# له جگړې څخه وړاندې بلنه

سليمان بن بريده له خپل پلار څخه روايت كوي: "رسول الله له به چې كله څوك د سرلښكر په توگه ټاكه، د تقوى او پرهېزگارۍ توصيه به يې ورته كوله او بيا به يې ورته وفرمايل: هركله چې له خپل مشرك دښمن سره مخامخ شوې، هغه ته د درېو څيزونو بلنه وركوه.

۱ –که چېرې يې د هو ځواب درکړ، لاس ترې واخله.

۲- او که یې انکار وکړ، جزیه ترې وغواړه، که یې قبوله کړه، ته یې هـم قبولـه کـړه او
 لاس ورڅخه ونیسه.

۳- او که جزیه یې هم ونه منله بیا له پاک پروردگار څخه مرسته وغواړه او ورسره
 جگړه پیل کړه...

#### فعاليت

آيا په اسلام کې جگړه د عقيدې د تحميل په خاطر ترسره کېږي؟ د اسلام پېغمبر او د صحابه کرمامو د سيرت په رڼا کې دا مسأله وڅېړئ او د ( لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ) له حكم سره يې پرتله کړئ.

# د جگړې په حالت کې د دښمن کوم کسان وژل کېږي؟ او کوم نه وژل کېږي:

په جگړه کې د هغو کسانو وژل روا دي چې عملاً، فکراً او يا مشورتاً په جگړه کې دخيل وي، خو د هغو کسانو وژل جواز نه لري چې په جگړه کې گډون نه لري، لکه: ښځه، ماشوم، سپين ږيري، ناروغان، فلج، معلول، گوډ، ړوند، هغه راهب چې په کليسا کې عبادت کوي، هغه کسان چې کور يا معبد ته پناه يوسي، هغه کسان چې د جگړې وس نلري او هغه چې په خپلو پټيو کې په کرکيله بوخت وي، خو که چېرته عملاً په جگړې کې گډون کوي يا په خبرو، فکر او مالي مرسته له کفارو سره همکار وي بيا يې وژل روادي. په دې اړوند انس له رسول الله څخه دا ډول توصيه روايت کوي،

فرمایې: "د خدای په نامه، د الله ﷺ او د رسول الله ﷺ ددین لپاره ولاړ شئ، زاړه، ماشومان، ښځې او په عبادتخونو کې ناست کسان مه وژنئ"

له پورتني حديث څخه څرگندېږي چې د مسلمانانو د جگړې او مبارزې معيار د خدای او مکړې او مبارزې معيار د خدای او اسلامي ضوابط دي، نو که دې اصولو ته پاملرنه وشي هېڅ ظلم او جنايت نه رامنځ ته کېږي، يو بي گناه انسان، ښځه او ماشوم به نه وژل کېږي.

#### څه ډول جگړه روا ده؟

﴿ الَّذِينَ آمَنُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوتِ ﴾ [النساء: ٧٦]

**ژباړه:** چاچې ایمان راوړی د خدای ﷺ لپاره جهاد کوي، څوک چې کافر شـوي دي د طـاغوت په لاره کې جنگېږي.

په اسلام کې جگړه یوازې د الله ﷺ په لار کې ده، د هوی هوس، واک ته د رسېدو، په نورو باندې واکداري او د خاورې لاندې کولو لپاره جگړه کول جهاد ندی، په دې اړه د رسول الله ﷺ څخه پوښتنه وشوه، که یو څوک د خپلې زړورتیا ښودلو لپاره جنگېږي، یا د ریا (ځان ښودنې) لپاره جنگېږي. کوم یو د خدای ﷺ لپاره دی؟ رسول الله ﷺ ورته وفرمایل: «مَنْ قَاتَلَ لِتَکُونَ کَلِمَهُ الله هِیَ الْعُلْیَا فَهُوَ فِی سَبِیلِ اللهِ» ژباړه: څوک چې د خدای ﷺ د کلمې د پورته کولو لپاره جنگېږی، هغه د خدای ﷺ لپاره جنگ (جهاد) دی.

## د قومیت او نژاد لپاره جنگ کول جایز نه دي

په نننۍ نړۍ کې ډېر جگړې د رنگ او نژاد پرستۍ په خاطر پېښېږي. خپل قوم په نورو قومونو غوره گڼي، عامه وژنه کوي، حال دا چې اسلام دا عمل محکوموي. رسول الله الله الله مرمايې: «لَيْسَ مِنّا مَنْ دَعَا إِلَى عَصَبِيَّةٍ وَلَيْسَ مِنّا مَنْ مَاتَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ وَلَيْسَ مِنّا مَنْ قَاتَلَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ وَلَيْسَ مِنّا مَنْ مَاتَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ وَلَيْسَ مِنّا مَنْ قَاتِلَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ وَلَيْسَ مِنّا مَنْ مَاتَ عَلَى عَصَبِيّةٍ وَلَيْسَ مِنّا مَنْ وَمُور له ډلې څخه نه دى او څوک چې په دې تعصب کې (نژاد پرستۍ) په خاطر جنگېږي هغه زموږ له ډلې څخه نه دى او څوک چې په دې تعصب کې مړ شو، زموږ څخه نه دى.

# م پوښتنې

١- څوک په جهاد مکلف دي؟

٢- رسول الله ﷺ د جگړې څخه نه وړاندې اسلامي لښکر ته څه لارښوونه کړې وه؟

٣- د جگړې په حالت کې د کومو کسانو وژل روا دي؟

۴- کوم ډول جنگونه حرام دي؟ روښانه يې کړئ.

# 👜 کورنۍ دنده

زده کوونکي دې لوست يو ځل خپلو دوستانو او د کورنۍ غړو ته ولولي او لنډيز دې پـه خپلـو کتـابچو کې وليکې.

## شپږ څلويښتم لوست

# د اسلام له نظره د جهاد ډولونه

جهاد د پياوړي او ځواکمن کوښښ په معنا د اسلام له نظره په څو ډولونو وېشل کېدای شي چې له هغې جملې څخه ځينې يې عبارت دي له.

## ١\_ مالي جهاد

مالي جهاد، د جهاد د نورو ډولونو د ملا تير جوړوي، ځکه هر ډول جهاد مالي امکاناتو ته اړتيا لري او که مسلمانان مالي جهاد ونه کړي، نور هر ډول جهاد ناشونی کېږي. له همدې کبله الله تعالى په قرآن کريم کې د ځان او مال قربانول، يو بل ته څېرمه ذکر کړي، د بېلگې په توگه په دې آيت کې فرمايي: ﴿إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمُوالَهُمْ بِأَنَّ فَهُمُ الْجُنَّةَ ﴾[التوبة: ١١١] ژباړه: يقيناً الله تعالى له مؤمنانو څخه د هغوى ځانونه او مالونه د جنت په مقابل کې اخيستې دي.

#### ۲ـ د دعوت جهاد

دا جهاد په ژبه سره خلکو ته په پخو دلايلو د دين رسولو او په عملي بڼه د دين په ريښتينې توگه تمثيلولو سره سر ته رسېږي، مسلمانان بايد د کفارو، منافقينو، مشرکينو، ملحدينو او بې باکه او نا ملتزمو مسلمانانو په مقابل کې د اسلام حقانيت بيان کړي او لازمه ده چې داعي په خپلو کړو وړو هم د نورو لپاره بېلگه واوسي، څو د هغوى لپاره مقتدا جوړ شي نو په دې توگه به د حق دين خپور شي، او همدا لار د دين د خپرولو لپاره تر ټولو اغېزمنه لاره ده چې ټولو انبياوو کارولې او په هر مسلمان باندې لازمه ده په هر ډول ټولنه کې چې اوسېږي د رسول الله په طريقه خلک ښو کارونو ته راوبولي او له بديو څخه يې منعه کړي.

الله تعالى فرمايلي: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللّهِ ﴾ [آل عمران:١١٠] **ژباړه**: تاسو تر ټولو غوره امت ياست د خلكو د گټې لپاره وېستل شوي ياست، په نېكۍ امر كوئ او له بدۍ څخه منعه كوئ او په الله ايمان لرئ.

البته د دعوت په جهاد کې په داعي لازمه ده، څو له حکمت څخه کار واخلي، د دعوت په امورو کې ډېر مهم مخکې کړي، د خلکو په ځورونو او تکلیف صبر وکړي او له هغې ټولنې او محیط څخه چې دی دعوت پکې کوي با خبره واوسي.

## ٣ـ د علم او زده کړې جهاد

دا جهاد د مسلمانانو د علم په گاڼه باندې په پوښلو سره تر سره کېږي، څو ټول زيار وباسي ديني او نور گټور علوم چې هغو ته اړتيا لري زده کړي او په علمي فکري او کلتوري برخو کې د يو، کامل او هر اړخيز اسلامي تصور او ذهنيت خاوندان واوسي. په رواياتو کې له رسول الله څخه را نقل شوي چې فرمايلي يې دي: د علم او پوهې په هکله يو بل ته لارښوونه کوئ، په علم کې خيانت د مال له خيانت څخه ډېر بد دی او هرو مړو به الله تعالى له تاسو څخه په دې هکله پوښتنه وکړي.

او الله تعالى فرمايلي: ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْلًا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَخْذَرُونَ ﴾ [ التوبة: ١٢٢].

**ژباړه**: د مؤمنانو لپاره مناسب نه دي چې ټول دې ووځي، ولې له هرې سترې ډلې څخه يو څو کسان (د علم په زده کړه پسې) ونه وتل څو په دين کې پوهه تر لاسه کړي او خپل قوم ووېروي کله چې بېرته وروگرځي، څو (له ناوړه کارونو) ځان وساتي.

# فعاليت

د دعوت او ښوونې په جهاد کې ځينې ارزښتناک ټکي شته چې بايد عملي شي، ښوونکی دې زده کوونکي په دوو ډلو ووېشي او له زده کوونکو څخه دې وغواړي چې د پورتني موضوع پايلې دې ټکي په ټکي وليکي او له دوی څخه دې وغواړي چې دغه موضوع په خپلو منځونو کې وڅېړي.

#### ٤\_ سياسي جهاد

له دې جهاد څخه موخه د اسلام د عدل په اصولو د دولت جوړولو لپاره کوښښ کول دي، داسې دولت چې هلته حاکميت يوازې د الله تعالى وي، کله چې په اسلامى سيمو کې د دين احکام ترک شي او د مسلمانانو يو والى هېر کړاى شي، نو په مسلمانانو لازمه

ده، څو کوښښ وکړي د اسلام د قوانینو تر سیوري لاندې د مسلمانانو د یووالي سره سره اسلامي حاکمیت په پښو ودروي.

#### ٥\_ مسلحانه جهاد

د تورې په مټ د طاغوت او د هغه د پلویانو پر خلاف مبارزه کول دي، هغه طاغوتیان چې د الله تعالی د دین په وړاندې یې بیرغ اوچت کړی وي او د الله ﷺ بندگان په خپله بندگۍ نیسي، ظلم او فساد یې په مخ کې اچولی وي، کښتونه او نسلونه هلاکوي، د الله تعالی د دین له اقامې څخه مخنیوی کوي او د حق د بلنې په وړاندې خنډونه جوړوي. الله تعالی په دې هکله فرمایې: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَکُونَ فِتْنَهَ وَیَکُونَ الدِّینُ لِلَهِ﴾ [البقرة: ١٩٣] رژباړه: او له هغوی سره جگړه وکړئ تر هغه پورې چې فتنه پاتې نه شي او د ژوند نظام ټول د الله تعالی (د خوښې) شی.

او همدا رنگه فرمايې: ﴿قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحُقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الْجُزْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ﴾ [التوبة: ٢٩] ربايه: له هغو خلكو سره جگړه وكړئ چې په الله تعالى او د آخرت په ورځ ايمان نه لري او د الله تعالى او رسول حرام كړى شوي څيزونه حرام نه گڼي او د حق په دين رفتار نه كوي له هغو خلكو څخه چې كتاب وركړى شوى تر هغه پورې (جگړه ورسره وكړئ) چې مغلوب شى او د عاجزي په حالت كې جزيه وركړي.

هر کله چې جهاد مطلق ذکر شي، همدا وروستۍ معنا ورڅخه مراد کیږي، ځکه د جهاد کلمه په همدې معنا کې اصطلاحي شهرت لري، خو په هغه صورت کې چې له دې معنا څخه اړوونکې قرینه (نښه) شتون ولري، بیا بیا د قرینې د غوښتنې مطابق معنا ورڅخه اخیستل کېږي.

#### فعاليت

له نفس، شيطان او بانديني دښمن سره جهاد كول يو له بل سره څه تړاو لري؟

# د مجاهدينو په برياليتوب کې د ځان جوړونې رول

په مورچلو کې د مجاهدينو د برياليتوب بنسټيز ټکی له نفس او نفساني غوښتنو سره جهاد دی، هغه داسې چې څوک د خدای څ په لار کې جنگېري او خلک د خدای چ دين ته رابولي، څه چې وايې هغه به په عمل کې پلي کوي، د هر څه نه وړاندې به د خپل نفس

د جوړولو کوښښ کوي، وروسته بيا له نورو سره مرستې ته لاس غځوي. په همدې خاطر رسول الله ﷺ فرمايي: «الْمُجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَفْسَهُ فِي اللّهِ عَزَّ وَجَلّ»

ژباړه: مجاهد هغه څوک دی چې د خدای ﷺ په لار کې له خپل نفس سره جهاد و کړي. انسان د ټولنې يو جز دی، ټولنه له وگړو څخه جوړه شوې، نو هر څوک چې د جهاد د فريضې په ترسره کولو کې د هر څه نه لومړی د خپل ځان څخه پيل وکړي، ځان جوړ او اصلاح کړي، پرته له شکه دا ټولنه به له داسې پاکو وگړو څخه جوړه شي چې هېڅوک به يې د مقابلې ځواک ونه لري. نو په لنډ ډول ويلای شو، هر هغه څوک چې په جهاد اکبر کې بريالی شو، دا تن به ضرور په جهاد اصغر کې بريالی کېږي. که څوک په چه جهاد اصغر کې بريالی کېږي. که څوک حالاتو کې به څه مخ په وړاندې لاړ شي، خو پايلې ته رسېدل محال دي.



١- د خدای ﷺ په لار کې جهاد په څو جبهو کې ترسره کېږي؟ نومونه يې واخلئ.

۲- د دعوت او جهاد لپاره له قرآن کریم څخه یو دلیل ذکر کړئ.

٣- د ښووني د جهاد لپاره له قرآن کريم او حديثونو څخه يو يو دليل ذکر کړئ.

٤- مسلحانه جهاد شرح كړئ.

٥- سياسي جهاد څه مفهوم لري؟

٦- د خپل ځان جوړول د مجاهدينو په برياليتوب کې څه رول لري؟

# 👜 کورنۍ دنده

د خپل ځان جوړولو او د خپل نفس د روزنې د ارزښت په اړه يوه لنډه مقاله وليکئ.

## اوه څلويښتم لوست

# سوله او احکام یې

دا مو ولوستل چې په اسلام کې جگړې د ډېر لوړ هدف په خاطر چې هغه د فکر او عقیدې ازادي ده ترسره کېږي،ترڅو انسانیت ته د کمال لارې پرانیستل شي. ددې لپاره نه کېږي چې ځمکې لاندې، انسانان غلامان او د ځمکې لاندې او باندې زېرمې ترلاسه کړي. هرکله چې سولې ته د تگ اړتیا محسوس شي، نو هغه بې پامه نه غورځول کېږي، ځکه سوله اساس او بنسټ دی، جگړه استثنایې حالت دی، قرآن کریم په دې هکله فرمایې: ﴿وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ هَا وَتَوَگَلْ عَلَى اللهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِیعُ الْعَلِیمُ ﴾ [الانفال: ٦١].

**ژباړه**: که چېرته هغوی سولې ته مایل شول، تـه هـم خپـل مـیلان ښکاره کـړه، پـه اللهﷺ توکل وکړه، بېشکه خدایﷺ اورېدونکی او پوه دی.

### د مسلمانانو ترمنځ سوله

حُيني وخت د مسلمانانو ترمنځ هم جگړه پېښېږي چې په دې حالت کې بايد سوله وشي، قر آن کريم په دې هکله فرمايې: ﴿وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِن بَعَتْ إِخْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِن فَاءتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّه يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ﴾ [الحجرات: ١٠]

ژباړه: هرکله چې د مسلمانانو دوه ډلې سره په جگړه شي، د دوی ترمنځ سوله و کړئ، که يوه پربله ظلم او تېری کوي (او سوله نه مني)، هغه ډله چې ظلم او تېری کوي ،په مقابل کې يې ترهغه وخته و جنگيرئ چې سوله ومني او د خدای گل حکم ته غاړه کېږدي، بيا د دوی ترمنځ عادلانه سوله و کړئ (له شرايطو سره سم)، له عدالت څخه کار واخلئ، ځکه چې الله گل عادلان خوښوي. نو کله چې دوه ډلې په خپل منځ کې په جگړه شوې، وطن او ملت له داخلي اختلافاتو، خطر او تجزيې سره مخامخ کړي، بايد چې د اسلامي او ملي يووالي لپاره حساب ته کش شي او په هر قيمت چې وي پر وطن او ملت کې بايد يووالي ټينگ شي. دا هغه لارښوونې دي چې قرآن کريم يې مونږ ته را زده کوي.

## فعاليت

قرآن کريم فرمايي: "و الصلح خير" د سولې په گټو وغږېږئ.



۱- قران کریم د سولې په هکله څه فرمایلي دي؟

۲- که د مسلمانانو يو ټولۍ په بل ټولي حمله و کړي او سوله هم ونه شي، نـو څـه معاملـه بايد ورسره وشي؟ خبرې پرې و کړئ.

# 👜 کورنۍ دنده

په ټوُلنه کې د سولې د ارزښت، پرمختگ او د هغې د رول په اړه يوه لنډه مقاله وليکئ.

### اته څلوېښتم لوست

# د ذمې عقد (تړون)

د عزتمن او سوکاله ژوندانه لپاره ارزښتناکه لاره چې د متقابل احترام او حقوقـو رعايـت پـه کـې وشي د ذمي عقد دی، په دې لوست کې به ورسره اشنا شئ.

ذمه په لغت کې عهد او تړون ته وايې. اهل ذمه هغه کسان دي چې اسلامي حکومت ته د جزيې (ماليي) په نامه ديوې اندازې مال په ورکولو سره د دوی ځان، مال او حقونه خوندي کيږي.

#### د اهل ذمه حقونه

ټول ذميان هغه حقونه لري کوم چې مسلمانان يې لري. حضرت علي کرم الله وجهه په دې هکله داسې فرمايې: "دوی (ذميانو) ددې لپاره جزيه منلې چې د دوی مالونه او وينې داسې شي، لکه زمونږ مالونه او وينې "

اسلامي دولت مکلف دی چې له دوی څخه هر ډول ظلم دفع کړي، د دوی ځان او مال وساتي، د دوی عقیدې او عبادت ځایونو پورې غرض ونکړي، د کسب او کار زمینه ورته برابره کړي.

## د ذمي حقونه له منځه وړل حرام دي

ذمي ته د ضرر رسولو په هکله رسول الله ﷺ په سختو ټکو داسې بيان کړی، فرمايې: « أَلاَ مَنْ ظَلَمَ مُعَاهِدًا أَوِ انْتَقَصَهُ أَوْ کَلَفَهُ فَوْقَ طَاقَتِهِ أَوْ أَخَذَ مِنْهُ شَيْئًا بِغَيْرٍ طِيبِ نَفْسٍ فَأَنَا حَجِيجُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» تاسې خبر شئ هر هغه څوک چې په ذمي ظلم وکړي، يا په ناحقه دده حق وخوري، يا يې په داسې کار وگوماري چې هغه دده د طاقت څخه پورته وي، يا دده د خوښې پرته ورڅخه شي واخلي، د قيامت په ورځ زه خپله د دوی مدعي يم)

## جزیه څه شي ده؟

جزیه له هغه مال څخه عبارت ده چې ذمیان یې اسلامي دولت تـه ورکـوي، ددې پـه مقابـل کـې اســلامي حکومت دوی ته امکانات او سهولتونه برابروي، د دوی ساتنه کوي، د جنگ نه معاف دي، دا هم بایــد لــه یاده ونه ایستل شی چې په ماشومانو، ښځو، لیونو، عمر خوړلو او ړندو باندې جزیه نشته.



آـ ذمه څه شي ده او اهل ذمه کوم کسان دي؟

۲ـ د اهل ذمه حقونه بيان كړئ.

٣ـ آيا جزيه باج اخېستنه ده که په مقابل کې يې ذميان عوض تر لاسه کوي؟ روښانه يې کړئ.