### د موضوعاتو فهرست

| رليكونهمخوا                  | w   |
|------------------------------|-----|
| عقايدو برخه                  |     |
| اعمالو تلل (وزن کول)         |     |
|                              |     |
| رض                           | حو  |
|                              |     |
| ـت                           |     |
| )نم (دوزخ) ۲                 |     |
| ايمان نواقض (١)              |     |
| مغر شرک                      | اص  |
| ايمان نواقض (٢)              | د ا |
| مغر كفرمغر كفر               | اص  |
| عت                           | بد  |
| صحابه كرامو مقام             |     |
| حديثو برخه                   | د . |
| صحیح او حسن حدیثونو پېژندل۵  |     |
| عيف حديث                     |     |
| عديث                         |     |
| احاديثو مشهور كتابونه        |     |
| . المحافظ المسهور عابرته     |     |
|                              |     |
| وه هلاکوونکي گناهونه (۱)     |     |
| وه هلاکوونکي گناهونه (۲)     |     |
| ر بالمعروف او نهى عن المنكر  |     |
| لگښت کې اقتصاد               |     |
| الله ﷺ کتاب او د پيغمبرﷺ سنت | د ا |
| جهاد کې د ښځو ونلوه          | يه  |

| ٧۵    | رښتينولير                               |
|-------|-----------------------------------------|
| va    | د مجلس آداب                             |
| ۸۳    | د فقهې د اصولو برخهد                    |
| ۸۴    | د فقهې د اصولو پېژندنه                  |
| ۸۸    | د فقهې د اصولو د علم پيدايښت او پراختيا |
| 94    | د فقهې د اصولو مدارس                    |
| ٩٦    | د اسلامي شريعت مصادر (مأخذ <sub>)</sub> |
| 1.1   | د قرآن کریم حکمونه                      |
| 1.0   | نبوي سنتنبوي سنت                        |
| 11.   | اجماع                                   |
| 114   | قياسقياس                                |
| 119   | اختلافي دلايل (١)                       |
| 177   | اختلافي دلايل (٢)                       |
| 170   | له نصوصو څخه د استدلال طرېقې            |
| ١٣٠   | شرعي حکم (۱)                            |
| 1 7 7 | شرعي حكم (٢)                            |
| 147   | 1 anà                                   |

#### لومرى لوست

## د عقايدو برخه د اعمالو تلل (وزن کول)

انسان په نړۍ کې بې هدفه نه دی پیدا شوی ، بلکې د ده کړه وړه ټول لیکل کېږي، دقیامت په ورځ به حساب ورسره کېږي، نیکي او بدي به یې تلل کېږي. د چا چې د نیکۍ تله سپکه شوه، ناکام دی.

د اعمالو وزن څه ته واېي؟ دليل يي څه دی؟ څنگه به ترسره کېبږي؟ په دې لوست کې به د دې پوښتنو ځواب بيان شي.

#### د اعمالو د وزن څرنگوالی

د قیامت په ورځ، وروسته له دې چې انسانان ژوندي کړای شي، د حضرت محمد په شاعت به د الله تعالی غضب سوړ شي. عملنامې به نیکانو ته په ښي لاس او بدانو ته د شا له خوا په کیڼ لاس ورکړل شي. حساب به پیل شي خلک به په خپلو اعمالو اعتراف وکړي او د مؤمنانو د اعمالو تلل به پیل شي. د چا چې د نیکۍ تله درنه شوه، هغه به جنت ته ځي او د چا چې د بدۍ تله درنه شوه، هغه به د الله تعالی مشیئت ته سپارل کې بري، که خوښه یې شي، نو جنت ته به یې ولېږي او که خوښه یې شي د څه وخت لپاره به یې په دوزخ کې واچوي. د عمل د جزا له لیدلو وروسته به یې جنت ته داخل کړي.

#### د اعمالو د حساب او تللو د اثبات دلايل:

د اعمالو تلل په قرآن کريم او سنتو ثابت دي.

د عملنامو او د حساب په هكله الله تعالى فرمايې: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ ۞فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞وَيَنْقَلِبُ إِلَى اهلهِ مَسْرُورًا ۞ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ ۞ فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُورًا۞ وَيَصْلَى سَعِيرًا﴾ [الإنشقاق: ٧ - ١٢]

**ژباړه**: نو هغه څوک چې عملنامه يې په ښي لاس ورکړل شي، په اسانه توگه به حساب ورسره وشي او کورنۍ ته به خوښ ور وگرځي او هغه څوک چې عملنامه يې دشا له لوري ورکړل شي، هلاکت به ځان ته وغواړي او اور ته به ور دننه شي.

په يو بل آيت كې الله تعالى د اعمالو د وزن په هكله فرمايي: ﴿وَالْوَزْنُ يَوْمَئِذِ الْحُقُّ فَمَنْ تَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [الأعراف: ٨] **ژباړه**: او په هغه ورځ به ريښتيني تلل وي، د چا، چې د (نيكۍ) پله درنه وي، هغوى به خلاصون ومومي.

له كافر سره د ده د اعمالو محاسبه شته، خو تلل يې نشته، ځكه چې د بلې پلې لپاره نيكي نه لري. الله تعالى په دې اړه فرمايې: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ لري. الله تعالى په دې اړه فرمايې: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْنًا ﴾ [الكهف: ١٠٥] **ژباړه**: دا هغه كسان دي چې د خپل څښتن د آيتونو له منلو نه يې انكار كړى نو د دوى عملونه ضائع شول او د قيامت په ورځ به تله نه ورته ږدو.

#### له عملنامي څخه د بديو د محوې لارې چارې

که له يو چا څخه بد عمل صادر شي، نو په عملنامه کې يې ليکل کېــږي. آيـا لـه تـوبې پرته چې د بديو د محو کېدو اصلي چاره ده، داسې څه نورې چارې شته چــې دا بــدي لـه عملنامي څخه محوه کړي؟

هو: نيكي بدي له منځه وړي. الله ﷺ فرمايې: ﴿إِنَّ الْحُسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّمَاتِ﴾ (هود ۱۱۴) **ژباړه**: بې شكه نيكي بدي له منځه وړي. ځينې هغه نيكي چې د بديو په محوه كولو كې مرسته كوي دا دي:

**ژباړه**: هر چیرته چې یې، له الله تعالی څخه وېړېږه. له بدۍ نه وروسته نیکي کوه چې لـه منځه یې یوسي او د خلکو سره تعامل په ښو اخلاقو کوه.

**ژباړه**: څوک چې يوه گناه وکړي بيا په ښه توگه اودس وکړي ورپسې دوه رکعته لمـونځ وکړي او له خدای ﷺ څخه بښنه وغواړي الله ﷺ به ورته هرو مرو بښنه وکړي.

١\_ مسند أحمد

۲ \_ مسند احمد

٣ - صحيح البخاري

**ژباړه**: مسلمان ته هیڅ ستوماني، ناروغي، تکلیف، پریشاني، ضرر او غم نـه رسېــږي او آن ازغی یې په پښو کې نه ننوزي، مگر د ده گناهونه پرې بښل کېږي.

#### په تله کې د پام وړ درانه عملونه



١ـ د انسانانو عملونه څه وخت تلل کېږي؟

۲ـ د انسانانو د عملونو د تللو د اثبات دلايل ذكر كړئ.

٣ـ د گناهونو د محوه کولو اسباب ذکر کړئ.

۴ـ کوم عملونه د تلې په دروندوالي کې ډېر رول لري؟

١ - مسند الصحابة في الكتب الستة - (٣٨ / ١٢٥)

۲ - سنن أبي داود - ن - (٤ / ٣٥٤)

٣ – متفق عليه

٤ - صحيح مسلم - (١ / ١٤٠)

### دويم لوست

### حوض

انسانانو ته د عملنامو له سپارلو، حساب کولو او د مسلمانانو د عملونو له تول څخه وروسته مسلمانان د رسول الله الله الله وض څخه اوبه څښي، چې تنده يې ورباندې ماتېږي. حوض هم د هغو مغيباتو له جملې څخه دی چې ځان پوهول او ايمان راوړل ورباندې لازم دي.

#### د حوض تعریف

حوض د اوبو د غونډېدلو ځای ته ویل کېږي او دلته له حوض څخه مراد هغه حوض دی چې الله تعالی یې خپل نبي محمد شه ته د حشر په میدان کې د ده د تکریم او عزت لپاره ورکوي، څو د ده امتیان ورڅخه اوبه و څښي او خپله تنده ورباندې ماته کړي.

#### د حوض د اثبات دلايل

هغه حوض چې الله تعالى يې خپل رسول، محمدﷺ ته په آخرت كې وركوي پـه قـرآن كريم او په صحيحو احاديثو ثابت دى:

الله تعالى په قرآن كريم كې فرمايلي: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ ﴾ ژباړه: بې شكه مونږ تاته «كوثر» دركړى.

ډېرو علماوو له «کوثر» څخه په دې ځای کې د حوض معنا اخيستې.

د حوض اثبات په احاديثو كې هم شوى او په دې هكله روايت شوي احاديث متواتر دي. د هغو راويانو شمېر چې په دې باب يې احاديث روايت كړي دي له پنځوسو تنو څخه هم زياتېري، نبي كريم په په يو حديث شريف كې فرمايلي دي: عَنْ أَبِي ذَرِّ قَالَ قُلْتُ يَا وَسُولَ اللَّهِ مَا آنِيَةُ الْحُوْضِ قَالَ « وَالَّذِى نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لآنِيَتُهُ أَكْثَرُ مِنْ عَدَدِ نُجُومِ السَّمَاءِ وَكَوَاكِبِهَا أَلا فِي اللَّيْلَةِ الْمُظْلِمَةِ الْمُصْحِيَةِ آنِيَةُ الْجُنَّةِ مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَمْ يَظْمَأْ آخِرَ مَا عَلَيْهِ يَشْخُبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الْجُنَّةِ مَنْ شَرِبَ مِنْهُ لَمْ يَظْمَأْ عَرْضُهُ مِثْلُ طُولِهِ مَا بَيْنَ عَمَّانَ إِلَى أَيْلَةً مَاوُّهُ أَشَدُّ بَيَاصًا مِنَ اللَّبَنِ مِنَ الْجُنَّةِ مَنْ شَرِبَ مِنْهُ لَمْ يَظْمَأُ عَرْضُهُ مِثْلُ طُولِهِ مَا بَيْنَ عَمَّانَ إِلَى أَيْلَةً مَاوُّهُ أَشَدُّ بَيَاصًا مِنَ اللَّبَنِ وَأَخْلَى مِنَ الْجُسَلِ » (۱) ژباړه: ابوذر فه فرمايي: ما له رسول الله کے خخه پوښتنه وكړه چې د حوض لوښي څومره دي؟ نبي كريم فرمايل: د لوښو شمار يې د آسمان له ستورو څخه زيات دى، له هغو ستورو څخه چې په تپه تياره شپه كې وي. هر څوك چې له دې څخه زيات دى، له هغو ستورو څخه چې په تپه تياره شپه كې وي. هر څوك چې له دې

١ - رواه مسلم.

حوض څخه اوبه و څښي هېڅکله به تړی نه شي. له جنت څخه پکې دوې ناوې اوبه تویېږي. هر څوک چې لدې حوض څخه اوبه و څښي هېڅکله به تړی نه شي، پلنوالی او اوږدوالی یې سره برابر دي، او دومره فاصله لري لکه له عمان څخه تر اېلې پورې (عمان او اېله دوه ښارونه دي) اوبه یې له شیدو څخه زیاتې سپینې او تر شاتو ډېرې خوږې دي. په یو بل حدیث شریف کې رسول کریم شور فرمایلي دي: «حَوْضِی مَسِیرَهُ شَهْرٍ وَزَوَایّاهُ سَوَاءٌ په یو بل حدیث شریف کې رسول کریم شور فرمایلي دی: «حَوْضِی مَسِیرَهُ شَهْرٍ وَزَوَایّاهُ سَوَاءٌ وَمَاؤُهُ أَبْیَسُ مِنَ الْوَرِقِ وَرِیحُهُ أَطْیَبُ مِنَ الْمِسْكِ وَکِیزَانُهُ کَنْجُومِ السَّمَاءِ فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلاَ یَظْمَأُ به بَدُده أَبَدًا » (۱) ژباړه: زما حوض د یوې میاشتې په اندازه فاصله لري. زاویې یې ټولې سره برابرې دي. اوبه یې له سپینو زرو څخه ډېرې سپینې دي. بوی یې له مشکو زیات خوږ دی. لوښي یې دومره زیات او داسې ځلېدونکي دي لکه د آسمان ستوري، هر څوک چې لدې حوض څخه اوبه وڅښی هېڅکله به ټړی نه شی.

### په حوض باندې د ايمان حکم

په حوض باندې ايمان او يقين لازم دى. هغه څوک چې حوض مني، د ثواب مستحق گرځي او هغه څوک چې له حوض څخه منکر شي، بدعتي او فاسق دى.

### څوک له حوض څخه محرومېږي؟

امام بخاري (رح) له حضرت انس شخخه روايت كوي چې نبي كريم شوفرمايل: «لَيَرِدَنً عَلَيَ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِي الْحُوْضَ حَتَّى عَرَفْتُهُمْ اخْتُلِجُوا دُونِي فَأَقُولُ أَصْحَابِي فَيَقُولُ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ » (٢) ژباړه: خامخا به زما ځينې اصحاب زما خواته د حوض (غاړې ته) راشي، چې زه به يې پېژنم. بيا به له ما څخه و گرځول شي، نو زه به وايم دا زما ملگري دي، نو و به وايي: ته نه پوهېږې چې دوى له تا وروسته څه چارې (په دين كې) راپيدا كړې وې. همدارنگه په يو بل حديث شريف كې چې اسماء بنت أبي بكر صديق رضي الله تعالى عنهما روايت كړى، رسول الله شخو فرمايلي دي: «إِنِيّ عَلَى الْحُوْضِ حَتَّى أَنْظُرَ مَنْ يَرِدُ عَلَىً مِنْكُمْ وَسَيُوْخَذُ أُنَاسٌ دُونِي فَأَقُولُ يَا رَبِّ مِنِي وَمِنْ أُمَّتِي. فَيُقَالُ أَمَا شَعَرُتَ مَا عَمِلُوا بَعْدَكَ وَاللهِ مَا بَرِحُوا بَعْدَكَ وَاللهِ مَا بَرِحُوا بَعْدَكَ وَاللهِ مَا بَرِحُوا بَعْدَكَ يَرْجِعُونَ عَلَى أَعْقَاكِمْ » (۱) ثوبه په حوض باندې يم او گورم به چې له تاسو بَعْدَكَ يَرْجِعُونَ عَلَى أَعْقَاكِمْ مَنْ يَرْدُ به په حوض باندې يم او گورم به چې له تاسو

١ - رواه مسلم.

٢ - رواه البخاري.

٣ ـ رواه مسلم

څخه څوک ماته راځي؟ او ز ما له مخې به ځينې خلک وگرځول شي، نو زه به وايم، اې الله ﷺ! دا زما او زما له امت څخه دي، نو وبه ويل شي، آيا ته خبر نه يې په هغه څه چې دوی له تا څخه وروسته دوی له تا څخه وروسته تل په خپلو پوندو باندې بېرته گرځېدل.

نو هر هغه څوک چې د الله تعالى له دين څخه واوړي او يا په دين کې نـوى شـى پيـدا کړي هغه به د نبي کريم له حوض څخه وشړل شي او هېڅکله به لـه دې حـوض څخه اوبه ونه څښي.



- ١. حوض تعريف كړئ.
- ۲. د حوض د اثبات دلایل ذکر کړئ.
- ۳. په حوض باندې د ايمان حکم بيان کړئ.
  - څوک حوض ته نه پرېښودل کېږي؟

### دريم لوست

### د صراط پل

کله چې د حشر په میدان کې له انسانانو سره حساب او کتاب وشي، ملائکې به د الله تعالى په امر سره د دوى د تېرېدلو لپاره د دوزخ په ملا باندې پـل کېــږدي او دوى بـه پرې تېرېـري.

#### د صراط تعریف

صراط د ژبې له مخې لويې لارې ته وايې او په اصطلاح کې: د هغه پُل څخه عبارت دی چې د ټولو خلکو لپاره به د قيامت په ورځ پر جهنم باندې اېښودل کېږي. نيکان به پرې تېريږي او بدان به ورڅخه په جهنم کې لوېږي.

کله چې له انسانانو سره د محشر په میدان کې محاسبه وشي، نو وروسته به الله هلایکو ته امر و کړي چې د جهنم په ملا باندې پُل کیږدئ. بندگانو ته به حکم وشي چې د پل څخه تېر شي، پر پۍل تېرېدل د بنده په عمل پورې اړه لري،که د چا عمل ښه (نېک) وي هغه به ورڅخه په ډیره اسانۍ تېرېږي او که د چا عمل بد وي هغه به ورڅه په ډیره سختۍ تېرېږي او یا به په جهنم کې لوېږي.

#### د صراط د پُل د اثبات دليل

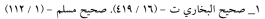
د صراط پُل او ورباندې تېرېدل په قرآنکريم، نبوي احاديثو او د امت په اجماع سره ثابت دی.

أ- قرآن كريم: الله عَلَلْ فرمايلي دي: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١]

ب-ژباړه: نشته هیڅوک له تاسې څخه مگر دا چې جهنم ته به واردېږي.

ځينو مفسرينو د ورود ترجمه په عبور کړې او ويلي يې دي چې ټول خلک بـه يـو ځــل د قيامت په ورځ د صراط په پُل تېرېږي.

ت- حديث شريف: په گڼو احاديثو كې د صراط د پل يادونه شوې ده، لكه چې پېغمبر الله غايد وَسَلَّمَ فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ پېغمبر الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يُجِيزُ وَدُعَاءُ الرُّسُلِ يَوْمَئِذٍ اللَّهُمَّ سَلِّمْ سَلِّمْ) (١)





**ژباړه**: او بيا به پر جهنم پل وتړل شي. پېغمبرﷺ وفرمايل: نو زه به اول هغه څوک يـم چې په پُل به تېر شم او ټول پېغمبران بـه پـه دغـه وخـت کـې دا دعـاء لـولي: ای الله سـلامتي غواړو، ای الله سلامتی غواړو.

ج ـ د اهل سنت او جماعت ټولو علماوو په دې اجماع کړې چې د صراط پل حق دی.

#### د صراط د پل صفت

په قران کریم کې د صراط د پل ذکر په اجمالي توگه شـوی دی خـو پـه احـادیثوکې د صراط د پُل په اړه پوره او کره معلومات ذکر شوي دي.

لنډيز يې دا دى چې هېڅوک هم په پله باندې د هغه د پلن والي او پوخوالي لـه کبلـه نـه شي تېرېداى، بلکه څوک چې ورباندې تېرېږي هغه به د خپل نېک عمـل او د الله تعـالى دتوفيق له امله ورباندې تېرېږي.

#### د صراط په پُل د تېرېدونکوحال

د صراط په پل تېرېدونکي انسانان به د خپلو ښو او بدو عملونو په اعتبار سره په يو شان نه وي. څوک به پرې ډير تيز د برېښنا په شان تېرېږي. څوک به پرې دتيز باد په شان تېرېږي. څوک به پرې په منډه تېرېږي. څوک به د ښه ځغلنده آس په شان پرې تېرېږي. څوک به پرې په منډه تېرېږي. څوک به د عادي حالت په شان پرې تېرېږي. خو ځينې نور بد عمله انسانان به د صراط په پله په چنگکونو کې نښلي او سر کښته به په جهنم کې ورغورځېږي.

#### د صراط په پُل ايمان درلودل

موږ په دې کلک ايمان لرو چې د قيامت په ورځ به الله کا د دوزخ په منځ بانـدې د صراط پُل ږدي او انسانان به پرې تېرېږي او دا يوحقيقي پل دی چې الله کا تـه يـې پـوره کيفيت معلوم دی.



- د صراط لغوي او اصطلاحي معنا ذكر كړئ.
- ٧. په قيامت کې به تر ټولو لومړی څوک د صراط پر پُل تېرېږي؟
  - ۳. د صراط پُل به په کوم ځای کې ایښودل کېږي؟
    - د صراط پُل به حقیقی وي او که مجازي؟

#### **خلورم لوست**

#### حنت

لکه چې ومو لوستل الله ﷺ به انسانان ژوندي را پاڅوي اوهر يو انسان ته بـه خپلـه عملنامـه په لاس کې ورکړل شي. عملونه به يې وتلل شي. د چا د عملونو تله چې درنده شـوه هغـه به سرلوړى جنت ته ځي.

#### د جنت تعریف

جنت په عربي ژبه کې هغه پراخه باغ تـه ويـل کېږي چې ځمکـه يـې پـه ډول ډول ونـو پوښـل شوې وي. په شرع کې د هغه کور څخه عبارت دی چې الله ﷺ د مؤمنانو لپاره تيـار کړی، په ډول ډول نعمتونو ښکلی شوی دی او د تل لپاره به هلته اوسېږي.

#### د تعریف شرح

د جنت لفظ په عربي ژبه کې په مختلفو معناگانو استعمال شوی دی، لکه هغه څیز چې له ستر گو څخه پټ وي. هغه باغ او باغچه چې په کې رنگا رنگ بوټي او مېوه لرونکې ونې وي او په سیورو یې د ځمکې مخ پوښلی وي، خو د عقایدو په علم کې جنت په آخرت کې له هغه کور څخه عبارت دی چې ډول ډول نعمتونه به په کې وي او الله کله د هغو خلکو لپاره تیار کړی دی چې په الله کله او د هغه په ملایکو، رسولانو، کتابونو او د آخرت په ورځ کلک ایمان لري، په دنیا کې یې خپلې نفسي غوښتنې نه دي منلې د الله او د هغه د پېغمبر په لارښوونه ژوند تېروي. جنت ډیر نومونه لري، لکه د سلامتیا کور، د دایمي استو گني ځای، د ورتللو ځای، فردوس، د نعمتونو کور او داسې نور.

#### د جنت د اثبات دلایل

#### قرآن كريم

الله ﷺ د جنت د پیدایښت په اړه فرمایلي دي: ﴿أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِینَ﴾ [آل عمران: ١٣٣] **ژباړه**: (هغه جنت) چې تیار کړای شوی دی د پرهېز گارانو لپاره.

يه بل آيت كي الله تعالى فرمايي: ﴿سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [الحديد: ٢١] **ژباړه**: د خپل څښتن له لوري بښنې ته (هڅه وکړئ)يو له بل څخه مخکې شئ او د هغه جنت خوا ته چې، د هغه پراختيا د ځمکې او آسمانونو په څېر ده او د هغه چا لپاره تيار کړای شوی دی چې په الله ﷺ او د هغه پر پېغمبرانو يې ايمان راوړی وي.

#### حديث

په بې شميره احاديثو سره د جنت وجود ثابت دی.

نبي كريم ﷺ په يو حديث شريف كې فرمايلي دي: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِي ﷺ قَالَ «قَالَ اللَّهُ عَرَّ وَجَلَّ أَعْدَدْتُ لِعِبَادِى الصَّالِحِينَ مَا لاَ عَيْنٌ رَأَتْ وَلاَ أُذُنَّ سَمِعَتْ وَلاَ خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ». (1) رَباړه: ابوهريره ﷺ له رسول الله ﷺ څخه روايت كوي چې الله ﷺ فرمايلي دي: ما د خپلو نېكو بنده گانو لپاره داسې نعمتونه تياركړي دي چې نه سترگو ليدلي، نه يې غورونو صفت اوريدلى او نه يې كوم انسان په زړه كې تصوركړى دى. له پورتنى حديث څخه په ډاگه معلومېږي چى جنت اوس هم موجود دي.

جنتيان

جنت د پرهيزگارانو، نيک عملو، ريښتينو، دالله تعالى او د هغه د رسول او د تابعـدارانو، پـه ايمان د استقامت د خاوندانو، الله کال ته د نيژدې کسانو او د هغو خلکـو ځـاى دى، چـې د الله تعالى حکمونو ته غاړه ږدي، او له نواهيو څخه يې ځان ساتي.

#### جنت ته د جنتيانو تلل

جنتيان به جنت ته خوشحاله او سپاره ډلې ډلې روان وي.الله ﷺ فرمايلي دي: ﴿يَوْمَ نَحْشُو الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَفُدًا﴾ [مريم: ٨٥] **ژباړه**: او ياده کړه [ای محمده] هغه ورځ چې را جمع به کړو موږ پرهېزگاران د الله ﷺ حضور ته په داسې حال کې چې ډلې ډلې به (په سپرليو سپاره) وي.

حضرت علي شه فرمايې: چې دوی به پياده نه بول کېږي، بلکې دوی به په داسې سپرليو سپاره وي چې مخلوقاتو به هغه سپرلۍ نه وي ليدلې. (۲)

۱ - صحیح مسلم

٢ـ تفسير الطبري - (١٨ / ٢٥٤)

#### په جنت ايمان لرل

پدې بانـدې عقیـده درلـودل لازم دي چې جنـت د نـورو مخلوقـاتو څخـه مخکې الله ﷺ پیداکړی دی، او اوس هم موجود دی، تل به وي، او هیڅ فنا نه لري. (۱)



- ١. جنت تعريف كړئ.
- ۲. د جنت د اثبات دلائل بیان کرئ.
- ٣. جنت د کومو خلکو ځای دی؟
- ٤. جنت ته به جنتيان څرنگه بېول کېږي؟
- ٥. په جنت باندې د ايمان حکم بيان کړئ.

## 🏚 کورنۍ دنده:

زده کوونکي دې د جنت د توصيف او هغو عملونـو چـې جنـت تـه د تللـو لامـل گرځـي يـوه مقاله وليکي.

الفقه الأكبر - (١ / ٦٣)، العقيدة الطحاويه - (١ / ٥١)

#### پنځم لوست

### جهنم (دوزخ)

کله چې الله ﷺ ټول انسانان له قبرونو څخه را پورته کړي، هر انسان ته به خپله عملنامه ورکړل شي او د مسلمانانو عملونه به وتلل شي، نو نه منونکي او بد عمله خلک به دوزخ ته ځي.

د جهنم تعریف: جهنم دکندې معنا لري او په شرع کې جهنم د هغه اور نوم دی چې الله ﷺ دکافرانو او گناهکارو مسلمانانو د عذابولو لپاره پیدا کړی دی. (۱)

#### د تعریف شرح

جهنم له هغه اور څخه عبارت دی چې الله تعالی د کافرانو، مشرکانو، د پېغمبر د رسالت د منکرينو، او د گناهکارانو مؤمنانو لپاره پيداکړی دی. جهنم د کافرانو لپاره ابدي ځای دی، او گناهکار مؤمنان به په کې د خپلو گناهونو او جرمونو په اندازه پراته وي او بيا به ورڅخه راوېستل کېږي. جهنم ډېر نومونه لري لکه: لظی، حطمه، سعیر، سقر، جحیم، هاویه او هم زیاتې طبقې او در جې لري چې یوه له بلې څخه سخته او هلاکوونکې دی.

#### د دوزخ د اثبات دلایل

الله تعالى په قرآن كريم كې د دوزخ پـه اړه فرمـايلي دي: ﴿فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ﴾ [البقرة: ٢٤]

**ژباړه**: له هغه اور څخه ووېرېږئ چې د هغه خس(د سـون تـوکي) بـه انـسانان اوکـاڼي وي چې د حق د منکرانو لپاره تيارکړای شوی دی.

په بل آیت کې الله تعالی فرمایي ﴿وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ﴾ [آل عمران: ١٣١] **ژباړه:** (ځانونه له هغه اور څخه وساتئ چې د كافرانو لپاره تيار شوى دى)

همدا راز په بې شمېره احاديثو کې د دوزخ يادونه شوې او ټول امت يې پـه شــتون اجمــاع کړې.

<sup>1</sup>\_ مفردات الفاظ القرآن للراغيب الاصفهاني (١ / ٢٠١)، القاموس الفقهي - (١ / ٧٧)

#### حهنمان (دوزخیان)

جهنم د کافرانو، منافقانو، مجرمانو، سرکښانو، ظالمانو، گمراهانو، د آخرت په مقابل کي د دنیا خوښوونکو، بد عملو او د هغه چا ځای دی چې د الله کال او د هغه له رسول الله سره دښمنی لري او يا يې له اوامرو څخه سرغړونه کوي او د حق لارې ته نه راگرځی.

#### جهنم ته د دوزخیانو وړل

ځينې خلک به جهنم ته پرمخې مخونو وړل کېږي. لـه رسـول الله ﷺ څخـه يـوه صـحابي پوښتنه وکړه چې څرنگه به دوی په مخونو وړل کېږي؟ پېغمبرﷺ ورته وفرمايل: هغه ذات چې دوی په پښو بېولای شي په دې هم قادر دی چې په مخونو یې یوسي.<sup>۱</sup>

جهنمیان به د څارویو په شان رمې رمې شړل کېږي او لـه هـر لـورې څخـه بـه ملایکـی ورباندې آوازونه كوي. الله ﷺ فرمايي: ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَرًا﴾ [الزمر: ٧١] ژبـاړه: شړل کېږي هغه کسان چې کافران شوي دي طرف د دوزخ ته ډلې ډلې.

يه بل آيت كي الله تعالى فرمايي: ﴿ يَوْمَ يُدَعُّونَ إِنَّى نَارٍ جَهَنَّمَ دَعًّا ﴾ [الطور: ١٣]

**ژباړه**: په کومه ورځ چې دوی به په ټېلو ټېلو د جهنم د اور خواته بوتلل شي. او مخکي له دې چې جهنم ته داخـل شـي د جهـنم داسـي آواز بـه واوري چـي د دوي د

غوږونو پردې به څیرې کړي، اوزړونه به یې په سخته ویره او هیبت کې پرېـوزي. الله ﷺ

فرمايي: ﴿إِذَا رَأَتْهُمْ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ [الفرقان: ١٦]

**ژباړه**: هغه اور چې کله له لیرې نه دوی ووینی، نو دوی به د هغه د غضب او تاو آوازونه واوري. او هم به ډير زيات تېږي وي. الله ﷺ فرمايي: ﴿وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا﴾ [مريم: ٨٦] **ژباړه**: او مجرمان به د تړو څارويو په شان د دوزخ لورې ته وشړو.

همدارنگه کله چې دوزخيان جهنم ته بوول کېږي دوی به ړانده شي هيڅ به نه ويني، هـم به گونگیان شی ژبی به یی نه چلیبری، او هم به کاڼه شی هیڅ به نه اوري. الله تعالی فرمايلي دي: ﴿وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكْمًا وَصُمًّا ﴾ [الإسراء: ٩٧]

**ژباړه**: راجمع به کړو دغه خلک موږ د قيامت په ورځ پرمخونو (پړ مخې)، په داسې حالم کې چې ړانده، گونگيان او کاڼه به وي.

<sup>1</sup>\_تفسير الطبري ١٩\٢٦٨

او کله چې جهنم ته وړل کېږي ډیر د ذلت او خوارۍ په حالت کې به وړل کېږي. الله تعالى فرمایې: (قُلْ لِلَّذِینَ کَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِئْسَ الْمِهَادُ ﴾ [آل عمران: ١٦] الله تعالى فرمایې: (ای محمده!) کومو خلکو چې ستا د دعوت له منلو نه انکار کړی دی، هغوی ته ووایه! هغه وخت نږدې دی چې تاسې به مغلوب شئ د دوزخ لوري ته به په منډو منډو ور وستل شئ او دوزخ ډیر بد استو گنځی دی. او بل ځای الله ﷺ فرمایي: (فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّیاطِینَ ثُمُّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ حِثِیًا ﴾ [مریم: ٦٨]

**ژباړه**: ستا په رب قسم چې موږ به هرو مرو دوی ټول او لـه دوی سـره شـیطانان هـم تړلـي راولو بیا به یې د دوزخ چار چاپېر سر ښکته په گونډو را حاضر کړو.

او دا د ذلت ډېر بد حالت دی چې الله ﷺ تصویر کړی دی.

کله چې دوی د جهنم خواته ور وستل شي او د اور وېروونکی حالت وویني، نو ډېر زیات به پښیمانه شی او د دې ارمان به و کړي چې کاشکې یوځل بیا دنیا ته بوول شوي وای تر څو ایمان مو راوړی وای، خو له اور څخه به خلاصون نه مومي. الله ﷺ فرمایی: ﴿وَلَوْ تَرَی إِذْ وُقِفُوا عَلَی النَّارِ فَقَالُوا یَا لَیْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُکَذِّبَ بِآیَاتِ رَبِّنَا وَنَکُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِینَ﴾. [الأنعام: ۲۷] ژباړه: کاشکې تا د هغه وخت حالت لیدلی وای چې دوی د دوزخ په غاړه ودرول شي، په دې وخت کې به دوی ووایې: کاشکې موږ دنیا ته یوځل بیا لېږل شوي وای، نو د خپل رب نښانې به مو دروغ نه گڼلې او ایمان به مو راوړی وو.

### په جهنم (دوزخ) د ايمان حکم

د دوزخ په شتون عقیده درلودل فرض دي او منکر یې د اسلام له دایرې څخه بهر گڼل کېېږي.(۱)

## م پوښتنې

- ۱. جهنم تعریف کړئ.
- ۲. د دوزخ د اثبات دلایل بیان کړئ.
  - ۳. دوزخ د کومو خلکو ځای دی.
- کوم عملونه دوزخ ته د داخلېدو لامل کېږي؟
  - دوزخیان به څرنگه دوزخ ته بېول کېږي؟
    - ٦. په دوزخ باندې د ايمان حکم بيان کړئ.

١\_ الفقه الأكبر - (١ / ٦٣)، العقيدة الطحاويه - (١ / ٥١)

### د ایمان نواقض (1)

### اكبر شرك

شرک د انسان د هلاکت لامل او تر ټولو لـوی ظلـم دی. شـرک هغـه گنـاه ده چـې الله تعـالی یې نه بښي.

#### د شرک تعریف

شرک په لغت کې حصې او برخې ته ویل کېږي چې په گلهون، سیالۍ او شراکت باندې یې هم اطلاق شوی دی او په اصطلاح کې له الله تعالی سره په ذات، صفاتو، تـصرفاتو او عبادت کې شریک پیدا کولو ته شرک ویل کېږي.

- په ذات کې شرک: لکه څوک چې دوه خدايان ومني.
- ۲. په صفاتو کې شرک: لکه څوک چې د الله تعالى د صفاتو په څېر نورو مخلوقاتو ته صفات ثابت وگڼي، له اسبابو پرته څوک په غيبو عالم وگڼي، د هغه تعالى په ډول بـل څوک قادر او سميع وگڼي او يا په صفاتو کې تمثيل يا تکييف و کړي.
- ۳. په تصرفاتو کې شرک: دې ته وايي چې له اسبابو پورته متصرف د کار جوړوونکی
   او د حاجت پوره کوونکی يا مشکل کشا له الله تعالی پرته بل څوک و گڼل شي.
- په عبادت کې شرک دې ته وايي چې له الله تعالى سره بل چا ته د بندگۍ سر ټيټ
   کړاى شي، د الله تعالى په څنگ کې يې طاعت، ستاينه، ياتعظيم په دې بنياد وشي
   چې په غيبي قدرت سره د گټي او زيان واکمن دى.

#### د شرک ډولونه

شرك په دوه ډوله دى: ستر شرك (الشرك الأكبر) او كوچنى شرك(الشرك الأصغر). ستر شرك چې له الله تعالى سره څوك سيال ونيول شي، داسې عبادت يې وشي لكه د الله تعالى، دا ډول شرك انسان له اسلام څخه باسي، ټول عملونه يې لـه منځه وړي او كـه په دې شرك مبتلا شخص له توبې پرته ومري، نو د تل لپاره به په دوزخ كې وي.

د قرآن کريم د هداياتو له استقراء څخه معلومېږي چې ستر شرک په څلور ډوله دی: په دعاء او بلنه کې شرک، په نيت او قصد کې شرک، په طاعت کې شرک او په محبت کې شرک، چې په لاندې تو گه بيانېږي:

شکه کافران بری نه مومي. همـدا راز فرمـايي: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ (العنكبوت: ٦٥) ژباړه: كله چې دغه خلك په بېړۍ كښې سپرېبږي نو د الله تعالى نه په خالص اعتقاد سره دعـا غـواړي، بيـا كلـه چـي الله ﷺ دوى وژغـوري (وچـي تـه يـي

هیڅ دلیل (په دې کارکې) نه لري، نو دده حساب یوازې د ده له څښتن سره دی، بې

راولي) نو ناڅاپه دوی بيا په شرک کولو لاس پورې کړي. له دې څخه په ډاگه څرگنديږي چې له الله تعالى پرته د بل چا رابلل او له اسبابو پورته لـه

Y د نیت او قصد شرک: دا شرک دې ته وایي چې خاوند یې په خپلو دیني اعمالو سره یوازې دنیوي مقاصدو ته ځان رسول وغواړي او په کلي توگه یې موخه د ځان ښودنه او ریاء وي، د منافقانو په دود د الله تعالی رضا بېخي ونه غواړي. داسې شخص هم په ستر شرک کې غورځېدلي.

الله تعالى فرمايي: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيْاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُـوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَاهَمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ وَاللَّهِ وَاللَّهِمْ أَعْمَاهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ وَاللَّهِ وَاللَّهِمْ أَعْمَاهُمْ فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ يُبْخَسُونَ وَأُولِئِكَ اللَّذِينَ لَيْسَ هُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٥، ١٥] راباه و كوم خلك چي (يوازي) د همدې دنيا د ژوند او د هغي د ښكلاو غوښتونكي وي، د هغو د كړو وړو ټوله مېوه موږ همدلته وركوو او په دې كي له هغو سره هېڅ كمى نه كېږي، خو په آخرت كي د دغه راز خلكو لپاره له اوره پرته نور څه

بل چا څخه مرسته غوښتل شرک دی.

۱ – رواه احمد والترمذي

نشته (هلته به معلومه شي) څه چې هغوی په دنیا کې کړیدي هغه ټول خاورې ایـرې شــول او اوس د هغو ټول کړه وړه محض باطل دی.

٣ـ د طاعت شرك: هغه شرك ته وايي چې يو څوك د حرامو او حلالو په هكله د الله تعالى د دين په خلاف د مخلوق ومني او په زړه كې دا وانگېري چې مخلوق د حلالو د تحريم او يا د حرامو د تحليل واك لري.

الله تعالى د نصاراوو په هكله فرمايي: ﴿اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَى اَ إِلَهَ إِلَا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (التوبة: ٣١). ژباړه: دوى خپل عالمان او روحانيون له الله ﷺ پرته خپل اربابان نيولي دي او همدغه راز مسيح ابن مريم هم. په داسې حال كې چې دوى ته له يو معبود نه پرته د بل هېچا د بنده گـى كولو حكم نه وو وركړى شوى، هغه ذات چې له هغه پرته بـل هېڅوك د عبادت وړ نشته، پاك دى له هغو مشركانه خبرو څخه چې دوى يې كوي.

**۴ـ د محبت شرک**: هغه شرک چې يو څوک له الله تعالى پرته بـل چـا سـره داسـې مينـه ولري چې د هغه د لوى گڼلو له کبله د عبوديت او عاجزۍ سر ورته ښکته کـړي، سـره لـه دې چې د اجلال او تعظيم لپاره يوازې الله تعالى ته په مينه د عاجزۍ سـر ښکته کېـږي او عبادت يې کـږي.

الله تعالى فرمايي: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلهِ ﴾ (البقرة: ١٦٥). ﴿ رَاهِ عَنِي خلك داسي دي چې له الله ﷺ نه پرته نور د هغه سيالان گرځوي او پر هغو داسې مين دي لكه چې څنگه له الله ﷺ سره مينه لرل ښايي. په داسې حال كې چې ايمان لرونكو ته تر هر چا زيات الله تعالى گران وي.

### د اکبر شرک حکم:

د دې ډول شرک خاوند مشرک بلل کېږي، د ابد لپاره به په دوزخ کې وي، هېڅکله له دوزخ څخه نه اېستل کېږي او د هېڅ شفاعت کوونکي شفاعت د ده په حق کې نه قبلېږي.



- ۱. شرک تعریف کړئ.
- ۲. شرک په څو ډوله دی؟
- ٣. اکبر شرک په څو ډوله دی؟
- آیا مشرک ته الله تعالی بښنه کوی؟
- ٥. په نيت او قصد کې شرک څه ته وايي؟
  - ٦. د دعاء او بلنې شرک څه شي دی؟
    - ٧. د اکبر شرک حکم بیان کړئ.

## 찬 کورنۍ دنده:

زده کوونکي دې د اکبر شرک په اړه يوه مفصله مقاله وليکي.

### اصغر شرك

د اکبر شرک ډولونه او حکم مو په مخکې لوست کې ولوست. پـه دې لوست کـې د اصغر شرک تعریف او ډولونه لولو.

#### د اصغر شرک تعریف

- بنکاره شرک: دا شرک په الفاظو او افعالو کې منځ ته راځي.
- أ. الفاظ: لكه، له الله تعالى پرته په بل شي سوگند (قسم) خوړل، ابن عمر رضي الله تعالى عنهما فرمايلي دي چې له الله تعالى پرته په بل شي سوگند مه كوئ، ځكه ما لـه رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ څخه اورېدلي چې فرمايل يې: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَدْ كَفَرَ وَأَشْرَكَ» (۱) ژباړه: هغه څوك چې له الله تعالى پرته په بل شي قسم وخوري يقيناً كافر او مشرك شو.
- ب. افعال: لکه د ځينو ناروغيو د درملنې لپاره له هغو شيانو څخه گټه اخيستل چې الله تعالى هغه د دفعه کولو اسباب نه وي معرفي کړي. لکه څرنگه چې نبي کريم الله تعالى دي: «مَنْ عَلَقَ تَمِيمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ» (۲) ژباړه: هر څوک چې (پخپله يا د ماشومانو او يا د حيوان په غاړه کې) يو څه شي ځوړند کړي، يقيناً چې ده د شرک کار تر سره کې.
- ۲. خفي شرک: په نيتونو او ارادو کې شرک ته خفي شرک ويل کېــږي، لکـه: ريـاء.
   رياء دې ته ويل کېـږي چې يو څوک نېک کار د دې لپاره تر سره کړي چې خلک

١ - مسند أحمد - (١٠ / ٢٤٩)

٢ - مسند أحمد - (٦٣٧ / ٦٣٧)

۳ – هغه شیان چې د جاهلیت په وخت کې مروج وو او مشرکانو به د خپلـو ماشــومانو یاحیوانــاتو پـه غــاړه کــې د دې لپــاره ځوړندول چې نظر نه شي. د هغو ټولـو شیانو ځوړندول حرام دي، لکه: کونجکې، مرۍ، بندونه، گوجر او داسي نور.

يې وويني او بيا ووايي چې فلانی ډېر ښه سړی دی او د ده مدحه وکړي. الله تعالى په دې اړه فرمايلي دي: (فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَاحِّا وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الکهف: ١١٠] **ژباړه**: نو څوک چې له خپل پروردگار سره د يو ځای کېدو په هيله وي هغه ته په کار دي چې ښه عمل وکړي او په بنده گۍ کې له خپل رب سره بل څوک شريک نه کړی.

نبي كريم فرمايلي دي: «إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشِّرْكُ الأَصْغَرُ» ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ ، وَمَا الشِّرْكُ الأَصْغَرُ » ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ ، وَمَا الشِّرْكُ الأَصْغَرُ ؟ قَالَ: «الرِّيَاءُ» (۱) رَباړه: يقيناً چې زه په تاسو بانـدې لـه ټولـو شـيانو څخه زيات له اصغر شـرك څخه و برېـږم. صحابه وو پوښـتنه وكـړه، اې د الله رسـوله! اصغر شرك څه شـي دى ؟ رسول الله و وفرمايل: رياء.

#### د اصغر شرک حکم

اصغر شرک له اسلام څخه د وتلو لامل نه دی، خو د اکبر شرک لپاره وسیله ده او خاوند ته یې د مشرک نسبت نه کېږي.

فعاليت: زده کوونکي دې د اکبر شرک او اصغر شرک د حکمونو په اړه يـو لـه بـل سـره مباحثه وکړي.

# ي پوښتنې

- ١. اصغر شرك تعريف كړئ.
- ۲. د اصغر شرک څو مثالونه بيان کړئ؟
  - ٣. اصغر شرك په څو ډوله دى؟
  - ٤. ښکاره شرک په څو ډوله دی؟
  - ٥. د اصغر شرک حکم بیان کړئ.

#### اتم لوست

## **د ایمان نواقض<sup>(۲)</sup>**

### ستر كفر

لکه څرنگه چې شرک سخت ناوړه عمل، له توحید سره منافي او د توحید له نواقضو څخه دی. څخه دی، همدارنگه کفر هم له ایمان سره منافي او د ایمان له نواقضو څخه دی.

#### د کفر تعریف

كفر په لغت كې پټولو ته وايي او د عقايدو د علم په اصطلاح كې د ايمان ضد گڼل كېږي، يعنې په الله تعالى او د هغه په رسول باندې ايمان نه لرل، يا د هغوى له لارښوونو څخه انكار كول او نه منل كفر دى. كه دغه نه ايمان راوړل يې د دروغ گڼلو له امله وي او يا يوازې په هغه كې د شك، ترديد، حسد، كبر او يا ځينو نورو نفسي غوښتنو له امله وي، ټول كفر دى.

#### د تعریف شرح

د عقایدو د علم په اصطلاح کې په الله تعالی او په هغه شریعت چې د ده رسول راوړی دی، ایمان نه درلودل، یا پر ځینو هغو شیانو باندې چې ایمان راوړل پرې فرض دي، ایمان راوړل او له ځینو نورو څخه یې انکار کول، که یې دروغ و گڼي او یا شک پکې و کړي او یا د حسد، کبر او یا ځینو نورو نفسي غوښتنو له امله له الهي لارښوونو څخه مخ واړوي، ټول کفر گڼل کېږي. ایمان داسې یو حقیقت دی چې تجزیه نه قبلوي. داسې نشي کېدای چې په ځینو یې ایمان راوړي او له ځینو نورو څخه یې منکر شي.

#### د کفر ډولونه

کفر په دوه ډوله دی:

۱. اکبر کفر (لوی کفر).

۲. اصغر کفر (کوچنی کفر).

لومړى: اکبر کفر: دا کفر د ايمان ضد دى.

اكبر (لوى) كفريه ينځه ډوله دى:

- د دروغ گڼلو کفر: د الله تعالى انبياوو ته د دروغجنو نسبت کول کفر دی. هر څوک چې د الله تعالى له لوري يې راوړي دي، دروغجن و گڼي هغه کافر شو، ځکه الله تعالى فرمايلي دي: (وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى دروغجن و گڼي هغه کافر شو، ځکه الله تعالى فرمايلي دي: (وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ کَذِبًا أَوْ کَذَّبَ بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لِلْکَافِرِينَ (العنکبوت: ٦٨) ژباړه: له هغه چا نه به غټ ظالم څوک وي چې پر الله ﷺ باندې دروغ وتړي يا حق ته د دروغو نسبت و کړي چې کله هغه ته راوړل کېږي. آيا د دغسې کافرانو استو گنځی دوزخ نه دی؟
- ۲. د انکار او ځان لوړ گڼلو کفر: دا په دې ډول چې د رسول په ريښتينوالي پوهېږي او په دې باندې يې يقين وي چې دغه رسول د الله تعالى له لوري په حقه سره راغلى دى، خو بيا هم د عناد او تكبر له امله د هغه اوامرو ته غاړه نه ږدي. الله تعالى فرمايلي دي: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلّا إِبْليسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ﴾ دي: ﴿(البقرة: ٣٤) ژباړه: او كله چې موږ پرښتو ته امر وكړ چې د آدم په وړاندې سرونه په سجده ښكته كړئ، نو ټولو سرونه ښكته كړل، خو ابليس انكار وكړ هغه د خپلې لويۍ په غرور كې اخته او د كافرانو له ډلې څخه شو.
- ۳. شک، تردید او د رسول په صدق د یقین نه کولو کفر: دې کفر ته د ظن او گومان کفر هم ویل کېږي، ځکه الله تعالی فرمایلي دي: ﴿وَدَحَلَ جَنَّتَهُ وَهُوَ ظَايِّ لِنَفْسِهِ قَالَ مَا أَظُنُّ أَنْ تَبِیدَ هَذِهِ أَبَدًا ﴿ وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِنْ رُدِدْتُ إِلَى رَبِّي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِنْهَا مُنْقَلَبًا ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو يُحُاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِالَّذِي حَلَقَكَ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمُّ سَوَّاكَ رَجُلًا ﴿ لَكُونَا هُوَ الله رَبِي وَلا أُشْرِكُ بِرَبِي أَحَدًا ﴾ [الکهف: ٣٥ ٣٨] ژباړه: بيا هغه خپل باغ ته ننوت او د خپل نفس په حق کې تيري کوونکي شو، ويې ويل ( زه دا نه گڼم چې دغه شتمني او باغ به يو وخت فنا شي او زما باور نشته چې د قيامت ساعت به راشي بيا هم که کله د خپل رب حضور ته زما ور گرځېدل شول، نو هرو مرو به له دې نه هم هم که کله د خپل رب حضور ته زما ور گرځېدل شول، نو هرو مرو به له دې نه هم زيات شاندار ځاي ومومم، د هغه گاونډي په خبرو اترو کې هغه ته وويل: آيا ته په هغه ذات کافر کېږي چې هغه ته له خاورې او بيا له نطفې څخه پيدا کړې او ته يې يو بشپړ سړي جوړ کړې؟ پاتې شوم زه، نو زما رب خو هماغه الله ﷺ دي او زه له يو بشپړ سړي جوړ کړې؟ پاتې شوم زه، نو زما رب خو هماغه الله ﷺ دي او زه له خيل رب سره هېڅوک نه شريکوم.

- ٤. د اعراض او مخ اړولو كفر: له دې څخه مراد دا دى چې له دين څخه مخ واړوي، يعنې نه نبوي لارښوونې اوري، نه په زړه كه څه التفات ورته كوي او نه ځان ورباندې پوهوي، ځكه الله تعالى فرمايلي دي: (وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أُنْذِرُوا مُعْرِضُونَ)
   (الأحقاف: ٣) ژباړه: خو دغه كافران له هغه حقيقت څخه مخ اړوونكي دي چې دوى ته د هغه اخطار وركړ شوى دى.
- د نفاق کفر: له نفاق څخه دلته مراد نفاق په عقیده کې دی. په دې ډول چې په ظاهر کې خلکو ته ایمان ښکاره کوي او په باطن کې یې عقیده د کفر وي، ځکه الله تعالی فرمایلي دي: (دَلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا مُمُّ كَفَرُوا فَطُبِعَ عَلَى قُلُوهِمْ فَهُمْ لَا یَفْقَهُونَ ) (المنافقون: ۳) ژباړه: دا هر څه له دې امله دي چې دوی ایمان راوړ بیا کافر شول له دې امله د دوی پر زړونو مهر ولگول شو اوس دوی په هېڅ نه پوهېږي.

#### د نفاق ډولونه

نفاق په دوه ډوله دی

- عقیدوي نفاق: دې نفاق ته ستر کفر ویل کېږي او له اسلام څخه د وتلو لامل دی. دا نفاق په شپږ ډوله دی: د رسول تکذیب، یا د ځینو هغو شیانو تکذیب چې رسول راوړي وي، له رسول سره کینه کول، یا له هغو شیانو سره کینه کول چې رسول راوړي وي. د رسول د دین په ضعیفه کېدلو باندې خوښي ښکاره کول، یا د رسول له له دین سره د مرستي بد گڼل.
- ب. عملي نفاق: دې نفاق ته اصغر كفر هم ويل كېږي. په دې باندې انسان د اسلام له دين څخه نه وځي خو بيا هم لويه گناه ده، چې ځينې يې نبي كريم الله په دې حديث كې ذكر كړي دي: «أَرْبُعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْ نِفَاقٍ حَتَّى يَدَعَهَا إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ وَإِذَا كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْ نِفَاقٍ حَتَّى يَدَعَهَا إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ وَإِذَا حَاصَمَ فَجَرَ» (۱) ژباړه: څلور شيان دي چې كه په چا كې دا ټول پيدا شول، نو سوچه منافق شو او كه په چا كې له دې څلورو شيانو څخه يو پيدا شو، نو په هغه كې د نفاق له عادتونو څخه يو عادت پيدا شو، تر څو چې پرې اېښى يې نه وي، كله چې نفاق له عادتونو څخه يو عادت پيدا شو، تر څو چې پرې اېښى يې نه وي، كله چې

خبرې کوي، نو دروغ وايي، کله چې تړون وکړي، بيا په هغې کې غـدر کـوي، کلـه چې وعده وکړي، نو وفا ورباندې نه کوي او کله چې شخړه کوي، نو کنځل کوي.

فعاليت: زده کوونکی دې د اکبر کفر د ډولونو لپاره مثالونه بیان کړي.

#### د ستر کفر حکم

د دې کفر خاوند کافر بلل کېږي له اسلام څخه وتلی، د تل لپاره به په دوزخ کې وي او د قیامت په ورځ د هېڅ شفاعت کوونکي شفاعت د ده په حق کې نه قبلېږي.



- کفر تعریف کرئ.
- ۲. د کفر ډولونه کوم دي؟
- ٣. لوی کفر په څو ډوله دی؟
  - ٤. نفاق په څو ډوله دی؟
- ٥. ايا عملي نفاق له اسلام څخه د وتلو لامل دی؟
  - ٦. د ستر كفر حكم بيان كړئ.

#### نهم لوست

### اصغر كفر

په مخکني لوست کې مو د اکبر کفر په اړه معلومات تر لاسه کړل. په دې لوست کې بـه د اصغر کفر د تعریف، ډولونو او حکم په اړه معلومات تر لاسه کړو.

#### د اصغر کفر تعریف

دا هغه گناهونه دي چې شارع د زجر او تهدید له امله ورته د کفر نسبت کړی دی، خو د اکبر کفر (لوی کفر) حد ته نه دي رسېدلي او له اصل ایمان سره ضد او منافي نه دي، خو ایمان ضعیفوي. که چېرې د دې گناهونو خاوند توبه ونه باسې، نو د الله تعالی په مشیت کې دی. که خوښه یې شوه عذاب ورکوي، خو د ابد لپاره په دوزخ کې نه پاتې کېږي او که خوښه یې شوه عفوه ورته کوي.

#### د اصغر کفر ډولونه

د اصغر کفر (کوچني کفر) ډولونه ډېر زيات دي، خو په لنـډ ډول ويــلاى شــو: هــره هغـه گناه چې په شرعي نصوصو کې ورته د کفر نسبت شوى وي او د اکبر کفــر (لــوى کفــر) او اکبر شرک حد ته نه وي، رسېدلې اصغر کفر (کوچنى کفر) ورته ويل کېــږي.

#### د اصغر كفر مثالونه

په يو حديث شريف كې رسول الله فرمايلي دي: «سِبَابُ الْمُسْلِم فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفْرٌ» (۱) ژباړه: مسلمان ته كنځل كول فسق او وژل يې كفر دى. همدارنگه په يو بل حديث شريف كې، كله چې نبي كريم په حجة الوداع كې خلكو ته نصيحت كولو، ويې فرمايل: «لاَ تَرْجِعُوا بَعْدِى كُفَّارًا يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ» (۱) ژباړه: له ما څخه وروسته تاسو مه كافر كېږئ، چې ځينې له تاسو څخه د ځينو نورو غاړې وهي. په يو بل حديث

١ - صحيح مسلم - (١ / ٥٧)

۲ - صحیح مسلم - (۱ / ۵۸)

شريف كې رسول الله ﷺ فرمايلي دي: «اثْنَتَانِ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ كُفْرٌ الطَّعْنُ فِي النَّسَبِ وَالتِّيَاحَةُ عَلَى الْمَيِّتِ» (١) ژباړه: په خلكو كې دوه عادتونه شته چې هغه كفر دى، يو نسب ته طعن (نسب بدلول) او بل په مړي باندې په چيغو ژړا كول.

### د دې ډول کفر حکم

د دې ډول کفر خاوند ته نه د کافر نسبت کېږي او نه لـه اســـلام څخـه وځــي، خــو شــارع يوازې د زجر او تهديد په اساس ورته د کفر نسبت کړی دی.

#### فعاليت:

زده کوونکي دې په خپلو منځونو کې د اصغر کفر د تعریف او ډولونو په اړه یـو له بل سره مباحثه وکړي.



- ١. اصغر كفر تعريف كرئ.
- ۲. د اصغر کفر څو مثالونه ذکر کړئ.
  - ۳. د اصغر کفر حکم بیان کړئ.

### لسم لوست

#### بدعت

شیطان د انسان د گمراهی هڅه کوي، فاسقان په بې دینی بې لارې کوي او دینداران په دین کې افراط او د دین له پولو څخه تېریدو ته هڅوي، په دې توگه چې په دین کې نوې لارې چارې راپیدا کړي. په دین ناپوهه خلک بیا هغه د دین برخه گڼي او د الله تعالی د اطاعت په موخه د الله تعالی په معصیت کې ډوب وي. که چېرې بیا دغه بدعت په عقیده کې را منځته شی نو د ایمان له نواقضو څخه گڼل کېږي او د انسان ایمان له منځه وړي.

په دې لوست کې به بدعت وپېژنئ او د هغه د نارواتوب دلايل به له قرآن او سنتو څخه زده کړئ. د بدعت تعريف

بدعت د ژبې له مخې نوي ایجادولو ته وایي او همدا راز نوي پیدا کړی شوي څیز ته هم ویل کېږي. په شرعي اصطلاح کې په دین کې نوې چارې ایجادول چې د رسول الله ﷺ په زمانـه کې اړتیا ورته وه او څه مانع هم شتون نه درلوده، خو له دې سره سره شریعت امر نـه وي ور باندې کړی. د داسې چارو ایجادولو ته بدعت ویل کېږي.

#### د تعریف شرح

په تعریف کې درې مطلبونه بیان شوي دي:

۱. بدعت په دین کې نوې چارې ایجادول دي، چې قرآن او سنت د هغو غوښتنه نه وي
 کړې، نو بدعت په دین کې رامنځته کېږي، په دنیوي چارو کې بدعت نه وي.

د دیني او دنیوي چارو تر منځ (په دې ځای کې) توپیر پـه دې سـره کېــږي، چـې دینـي چارې د اجر د طلب لپاره وي او دنیوي چارې خپل خپل اهداف لري.

۲. دې نویو چارو ته لکه چې اوس اړتیا ده، هغو ته به د رسول الله په زمانه کې هـم اړتیا وه او همدومره اړتیا بس ده چې دا نوی عمـل یـو دینـي کـار وگڼـل شـي، ځکـه دینـي کار باید پلـی شوی وای.

رسول الله الله دين پوره را رسولی او ټول يې په عمل کې پلی کړی دی، خو هغه چارې چې د دين خدمت پرې کېږي، د رسول الله په زمانه کې اړتيا ورته نه وه او اوس يې گټه ښکاره ده. د داسې چارو ايجادول بدعت نه دی، لکه د صرف او نحو د علومو زده کول، ځکه د هغه مبارک په زمانه کې مسلمانان په قرآن او سنتو د صرف او نحو له کارولو پرته ښه پوهېدل، او اوس په عربو او عجمو کې هغه پخوانۍ سليقه پاتې نه ده، نو د قرآن او سنتو د پوهې لپاره د ژبې د علومو زده کړه اړينه ده.

همدا راز د مدرسو او پوهنتونونو جوړول او د دین د پیاوړتیا او پایښت لپاره پراخه دولتي تشکیلات رامینځ ته کول، منظم قوانین جوړول او محاکم ایجادول دا ټول بـدعت نـه دي، ځکـه دا د اوسـنۍ زماني اړتیا ده چې د رسول الله ﷺ په زمانه کې په دومره پراخه کچه ورته اړتیا نه وه.

#### فعاليت

۱. زده کوونکي دې د دیني او دنیوي چارو لپاره په خپل وار مثالونه بیــان کـړي او پــه دین کې د نویو لارو د جوړولو ریښتینې یا فرضي بېلگې دې وښیي.

۲. د دین ټینگول، امنیت راوستل، د ښوونې او روزنې، روغتیا او عدالت په ډگرونو کې هڅې عادتونه دي، که عبادتونه؟ د دین د اقامت لپاره دولتي تشکیلات ولې بدعت نه گڼل کېږي، سره له دې چې د رسول الله په زمانه کې په دې پراخه کچه تشکیلات او ادارې نه وې؟ په دې هکله بحث و کړئ.

### په عقيده کې بدعت

علماوو په دې اتفاق کړی چې په عقیده کې بدعت حرام دی ځینې عقیدوي بدعتونه آن کفر ته رسېږي، چې د دین له ښکاره حکم څخه پکې انکار راشي او ټولو دیني علماوو هغه صریح کفر گڼلی وي. لکه د مشرکانو دا قول چې قرآن حکایت ورڅخه کوي: ﴿وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَذِهِ الْأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَ وَمُحَوَّمٌ عَلَى أَزْوَاجِنَا﴾ [الأنعام: ١٣٩] او دوی وایي: څه چې د دې څارویو په گېډو کې دي، یوازې زموږ د نارینه وو لپاره دي او زمونږ پر ښځو حرام کړی شوي دي.

#### د بدعت د نارواتوب دليلونه

ډېر نقلي او عقلي دلیلونه د بدعت په نارواتوب دلالت کوي چې مونږ یې دلته له قـرآن او سنتو څخه په ځینو مهمو او صریح دلایلو بسنه کوو.

قرآن كريم: الله تعالى فرمايي: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُمْمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإْرِسْلاَمَ دِينًا﴾ [المائدة: ٣] **ژباړه**: نن ورځ مې ستاسو لپاره ستاسو ديـن كامـل كـړ، خپـل نعمت مې پوره دركړ، او اسلام مې د دين په توگه درته غوره كړ.

څوک چې نوې چارې په دين کې پيدا کوي او هغه له دين څخه گڼي، دی د رسولالله په لاس راوړل شوی دين پوره نه گڼي. د ده عمل دا معنا لري چې د دين

ځېنې برخې هغه مبارک نه دي پوره کړي او هغه يې دپوره کيدو لپاره دې مبتدع ته پرې ايښې دي. نو دی د دې آيت په مدلول يا نه پوهېږي او يا ورڅخه انکار کوي، ځکه الله تعالى دين پوره گڼلى او دى په هغه کې نورې چارې را پيدا کوي.

حديث: رسول الله و فرمايلي: ﴿أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ وَالسَّمْعُ وَالطَّاعَةِ لِوُلاَةِ الأُهْمِ ، وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلاَقًا كَثِيرًا ، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّقِي وَلِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلاَقًا كَثِيرًا ، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّقِ وَسُلْقَةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِينَ ، تَصَمَّكُوا بِهَا ، وَعَصْرُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدِ ، وَإِيَّاكُمْ وَعُدْتَاتِ الأُهُ مُورٍ. فَإِنَّ كُل مُحْدَثَةٍ بِدْعَةً ، وَكُل بِدْعَةٍ صَلاَلَةً » (١)

ژباړه: زه تاسو ته له الله تعالى څخه په تقوى او وېره او د چارواكو خبرو ته په غوږ نيولو او درناوۍ وصيت كوم، كه څه هم هغه يو حبشي غلام وي څوك چې په تاسو كې ژوندى پاتې شي هرو مرو به زيات اختلاف وويني، نو په تاسو زما د سنتو او زما د راشدو خلفاوو (لارښودل شويو ځاى ناستو) د لارو پيروي لازمه ده دا طريقې كلكې ونيسئ او په غاښونو يې كلكې كړئ، له نويو كارونو څخه ځان وساتئ، ځكه هره نوې چاره بدعت ده او هر بدعت لار وركى ده.

په يو بل حديث کې عايشې رضي الله تعالى عنها له رسول الله ﷺ څخه روايت کړى چې هغه مبارک وفرمايل: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدِّ»(٢) چا چې زموږ په دې کار (دين) کې نوي څه راپيدا کړل، نو هغه رد دي.



- ١. بدعت تعريف كرئ؟
- ٢. د بدعت له تعريف څخه څو مطلبونه په ډاگه کېږي؟
  - ٣. په عقیده کې بدعت څه ته وایي؟
- د قرآن او سنتو له مخې د بدعت د نارواتوب دليلونه بيان کړئ.

## 🏚 کورنۍ دنده:

زده کوونکي دې د بدعت په اړه يوه مقاله وليکي چې له لسو کرښو کمه نه وي.

١- رواه احمد و أبوداود.

٢ - متفق عليه

#### يوولسم لوست

### د صحابه کرامو مقام

#### ١. د صحابه وو تعریف

صحابه او اصحاب د صحابي جمع ده او ملگري ته ويل کېږي.

په اصطلاح کې صحابي هر هغه چاته ویل کېږي چې پېغمبر گی یې لیدلی وي، په هغه یې ایمان راوړی وي او د ایمان په حالت کې وفات شوی وي.

#### ۲. د صحابه كرامو بهتري او غوره والى

الله تعالى د قرآن په گڼو آياتو كې د صحابه كرامو فضيلت، مقـام او منزلـت سـتايلى چـې موږ د بيلگى په توگه لاندې آيتونه لولو:

#### أ. الله تعالى له صحابه وو څخه خوښ او راضي وو او صحابه له الله علله څخه

الله تعالى فرمايي: ﴿وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ ۖ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ هَمُ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾. [التوبة اللهُمُهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ هَمُ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾. [التوبة اللهُمُهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ هَمُ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾.

ژباړه: هغه مهاجرین او انصار چې هغوی تر ټولو دمخه د ایمان بلنې ته په لبیک ویلو کې وړاندې شول، دغه راز هغه کسان چې وروسته له نیکۍ او ریښتینولۍ سره په هغو پسې راغلل، الله که له هغو نه خوښ او هغوی له الله که نه خوښ شول الله که د هغو لپاره داسې باغونه تیار کړي دي چې تر هغو لاندې به ویالې بهېږي او هغوی به پکې د تل لپاره اوسېږې. همدا ډیر لوی بریالیتوب دی.

#### ب. په غوره خويونو دصحابه وو توصيفول

الله پاك فرمايي: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ زُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَصْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ﴾ [الفتح: ٢٩]

**ژباړه**: محمد الله رسول دی او کوم کسان چې له هغه سره ملگري دي هغوی پر کافرانو سخت او په خپلو منځو کې خواخو ډي دي. ته چې کله هغوی گورې په رکوع او سجده او د الله کله د فضل او د هغه د رضا په طلب کې يې بوخت مومې، د سجدو نښي نښاني د هغو پر تنديو موجودې دي چې په هغوسره پېژندل کېږي.

#### ج. د امت اجماع

د پورتنيو قرآني آيتونو او د زياتو نبوي احاديثو پر بنسټ چې د صحابه وو په لـوړ شـان دلالت کوي، ټول اسلامي امت د صحابه کرامو پر عدالت او تقوا اجماع کړې ده او ويلي يى دي: (الصحابة کلهم عدول). صحابه کرام ټول په حق او انصاف ولاړ او د تقـوا څـښتنان

دي. د هغوى تر منځ پيښې شوې مشاجرې او اختلافونه اجتهادي وو او هيڅ يو لوري ته پړه او ملامتيا نه شي راجع كيداى. كه كومه گناه ترې شوې هم وي، توبه يې ايستلې او الله پاك ورته بښنه كړې ده. الله تعالى فرمايي: ﴿لَقَدْ تَابَ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الله عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الله عَلَى الله عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الله پاك ورته بښنه كړې ده. الله تعالى فرمايي: ﴿لَقَدْ تَابَ الله عَلَى النَّهِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ثُمُّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ كِمِمْ رَءُوفَ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة:١١٧]

**ژباړه**: الله ﷺ، پېغمبر او هغو مهاجرينو او انصارو ته بښنه وکړه چې هغوی په ډير تنگ وخت کې د پيغمبر ملگرتيا وکړه. که څه هم چې له هغو څخه د ځينو زړونه کوږوالي ته نيژدې شوي وو (خو کله چې هغوی د دې انحراف پيروي ونه کړه. بلکې د پېغمبر ملگرتيا يې وکړه) نو الله ﷺ هغوی معاف کړل. بېشکه چې الله ﷺ پر دوی مهربان او رحم کوونکي دی.

#### ٣. د صحابه وو سييڅلتيا

صحابه کرام هغه سپیڅلي خلک دي چې الله ﷺ له هغوی ټولو څخه د خپلې خوښۍ څرگندونه داسې کوي: (لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ [الفتح: ۱۸] ژباړه: الله ﷺ له مؤمنانو څخه راضي شو کله چې هغوی تر ونې لاندې له تاسره بیعت کاوه. صحابه کرام د ډېر لوړ مقام څښتنان دي. صحابه کرام هغه خلک دي چې الله پاک د خپل پېغمبر او تر قیامته پورې د عام امت تر منځ د وساطت او ارتباط لپاره غوره کړي دي. چې له دوی پرته نه خو د قرآن فهم امت ته رسیدلای شو او نه د پیغمبرﷺ تعلیمات او لارښوونې!

له همدې کبله د صحابه کرامو پرعدالت، صدق او تقوا باندې ایمان لـرل د عقیـدې برخـه گرځېدلې ده.

#### فعاليت

که صحابه کرام – خدای ﷺ مه کړه – موږ بې اعتباره وگڼو، نو قرآن او سنت خـو مـوږ ته هغوی را رسولي، د دې دواړو به بيا څه حال وي؟ او د اسلام به بيا څه حال وي؟

#### ٤. له صحابه وو سره مينه

پېغمبرﷺ په خپلو ویناوو کې مسلمانانو ته لارښوونه کړې ده چې د صحابه وو سره مینه وساتي، او هغوی سره له دښمنۍ څخه ځانونه وژغوري، ځکه چې د صحابه کرامو ډله د ځمکې پر مخ تر ټولو غوره ډله ده، او د هغوی سره مینه ساتل د پـوره ایمـان نـښه ده. لـه

هغوی سره مینه، محبت او د هغوی قدر او احترام د پېغمبر او پر هغه د نازل شوي شریعت سره مینه، محبت او د هغو قدر او احترام دی!

حُکه نو پېغمبر عام امت ته په خطاب کې د هغوی پام او توجه د صحابه کرامو لـور تـه را اړولې ده. پېغمبر شخ فرمايلي دي: «لاَ تَسُبُّوا أَصْحَابِي فَوَالَّذِی نَفْسِی بِیَدِهِ لَوْ أَنْفَقَ أَحَدُکُمْ مِثْلَ أَحُدٍ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلاَ نَصِيفَهُ » (۱).

ژباړه: زما صحابه مه كنځئ. زما دې په هغه ذات قسم وي چې زما روح د هغه په واك كې دى چې كه چيرې ستاسې څخه يوكس د احد د غره په اندازه سره زر خيرات كړي نو د هغوى يو موټي خيرات ته رسيږي، او نه يې نيم موټي خيرات ته رسيږي. په بل حديث شريف كې پېغمبر ش فرمايلي دي: «الله الله في أَصْحَابي الله الله فَقَدْ آذابي وَمَنْ آذافي وَمَنْ آذافي وَمَنْ آذافي وَمَنْ آذافي وَمَنْ آذابي وَمِنْ آذابي وَمَنْ آذابي وَمَنْ آذابي وَمِنْ آذابي وَمَنْ آذابي وَمَنْ آذابي وَمِنْ آذابي وَمَنْ آذابي وَمَنْ آذابي وَمَنْ آذابي وَمَنْ آذابي وَمَنْ آذابي وَمِنْ آذابي وَمَنْ آذابي وَمِنْ آذابي وَمِنْ آذابي وَمَابي و الله وَمَابي و الله وَمَابي و الله وَمَابي و الله و اله و الله و

**ژباړه**: زما د صحابه وو په اړه له الله ﷺ ووېرېبرئ، له الله ﷺ ووېرېبرئ، هغوی د خپلو ناوړه ويناوو نښه مه گرځوئ، که څوک له هغوی سره مينه محبت لري نو زما د مينې او محبت له کبله يې ورسره لري او که څوک له هغوی سره کرکه، نفرت او دښمني لري نو له ماسره د کرکې، نفرت او دښمنۍ له کبله يې ورسره لري. او که څوک هغوی ته ضرر او تکليف رسوي، نو يقينا چې ماته تکليف او ضرر رسوي، او څوک چې ماته تکليف او ضرر رسوي، او څوک چې ماته تکليف او ضرر رسوي ( له ځانه يې خپه کوي) او څوک چې الله پاک ته تکليف او ضرر رسوي ( خپه کوي يې) نو نژدې ده چې الله پاک به يې را ونيسي.

#### فعاليت

په پورتني حديث کې پېغمبرﷺ څو مهم ټکي ذکر کړي دي، د هغو په هکله يو يو په نوبت خبرې اترې وکړئ:

- ١. د صحابه كرامو په باره كې له الله ﷺ څخه ووېرېږئ.
  - ۲. صحابه کرام د خپلو ناوړه ویناوو نښه مه گرځوئ.
- ٣. له اصحاب كرامو سره مينه كول په حقيقت كې د الله ﷺ د رسول سره مينه ده.
  - ٤. له صحابه وو سره دښمني په حقيقت کې له پېغمبر الله سره دښمني ده.



١- سنن أبي داود

٢- الترمذي

#### ٥. د صحابه وو سره بغض ساتل منافقت دى

لكه څرنگه چې له صحابه وو سره مينه د ايمان نښه ده، همدا شان له صحابه وو سره بغض ساتل منافقت او سركشي ده. امام طحاوي ليكلي دي: (وَبُغْضُهُم كُفْرٌ ونِفَاقٌ وطُغْيَانٌ). لـه صحابه وو سره بغض ياكفر دى، يا نفاق، يا سركشي او بغاوت دى.

دا په دې معنا چې که چیرې له صحابه وو سره بغض د دین او یا بې ځایه غوسې له امله وو، نو بیا دا لوی کفر دی چې مسلمان پرې کافر کیږي. که چیرې د صحابه وو بـد گڼـل او ورسره کینه ساتل د دنیایی امورو په خاطر وي نو دا کار بیا فسق دی.

له صحابه وو سره بغض حُكَه نفاق دى چې پېغمبر شخ فرمايلي: «الْأَنْصَارُ لَا يُحِبُّهُمْ إِلَّا مُؤْمِنٌ وَلَا يُبغضُهُمْ إِلَّا مُنَافِقٌ» (١) رباړه: له انصارو سره مينه او محبت نه كوي مگر مؤمن او له دوى سره بغض اوكينه نه كوى مگر منافق.

بل دا چې صحابه ددین ساتونکي، ددین روزونکي، د کفر پـه مقابـل کـې جهـاد کـوونکي وو بغض ساتل ځکه منافقت دی چـې دا کـار د هغـه وخـت د منـافقینو خـصلت اوعـادت وو چـې صحابه به یې بد گڼل.



- ١. أصحاب تعريف كړئ.
- ۲. د اصحابو د غوره والي په اړه دوه نقلي دلايل ذکر کړئ.
  - ٣. له صحابه وو سره مينه كول څه حكم لرى؟
  - ٤. له صحابه وو سره بغض او كينه كول څه حكم لرى؟

### 🎪 کورنۍ دنده:

زده کوونکي دې د صحابه وو په اړه يوه مقاله وليکي چې له لسو کرښو کمه نه وي.

١- صحيح البخاري



#### دولسم لوست

# د صحیح او حسن حدیثونو پېژندل

احادیث د روایت له مخې ډېر ډولونه او مختلفې مرتبې لري چې د هغې له جملې څخه یو صحیح ، بل حسن حدیثونو تعریف، او توپیر وپېژنو.

#### ١ـ صحيح حديث

#### د صحیح حدیث تعریف

په عربي لغت کې صحيح دمريض ضد ته وايي.

او د محدثینو په اصطلاح کې صحیح حدیث: هغه حـدیث دی چـې راویـان یـي عـادلان، د کـره ضبط او حافظی خاوندان، سند یی متصل، او د هر ډول علت، او شذوذ څخه خالی وي.

#### د تعریف شرحه

د صحیح حدیث په اصطلاحي تعریف کې د پنځو شرطونو یادونه شوې چې وضاحت یې په لاندې ډول دی:

۱ـ د راویانو عدالت: دا په دي معنا چې د حدیث ټول راویان به مسلمانان او عاقلان، بالغانوي، او د هر قسم فسق، او د مروت خلاف کارونو او خصلتونو څخه به پاک وي.

۲ـ راويان به يې ضابطين او متقنين وي: معنا دا چې راويان به يې دداسې حافظې خاونـدان وي چې احاديث به يې داسې کره ياد وي چې کله يې د لوستلو اړتيا پيدا شې بې له کـوم زيادت يانقصان څخه يې وړاندې کړاى شي.

۳ـ د سند اتصال: هغه داسې چې ددې حدیث هر راوي به حـدیث د مخکیني راوي څخـه اورېدلی وي ،یا به یې په هغه لوستلی وي، اویا به له مخکیني راوي څخـه د روایـت کولـو اجازه ولری.

۴ـ د علت څخه پاکوالي: هغه داسې چې په حدیث کې به کوم داسې پټ عیب اوعلت نه وي(') چې د حدیث صحت تر سوال لاندې راولي.

۱\_ په سند کې دعلت څخه دپاکوالي نه مراد دا دی چې په سند کې کومه داسې پټه انقطاع نه وي موجوده چې په ظاهرکې ورڅخه سند پاک ښکاري، ځکه که چیرې په سند کې انقطاع موجوده وي نو بیا داسې حدیث ته منقطع ویل کېږي نه صحیح حدیث. ددې مثلل امام

۵ـ له شاذ والي څخه پاکوالی: یعنې حدیث به شاذ نه وي. شاذ هغه حـدیث تـه وایـي چـې مقبول راوي د خپلې مرتبې څخه د لوړې مرتبې د راوي پرخلاف روایت کړی وي.

#### د صحیح حدیث مثال

«قال الإمام البخاري: حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبٍ قَالَ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ قَتَادَةَ عَنْ أَنَسِ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ- عَنْ النَّبِيِّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- قَالَ: ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلَاوَةَ الْإِيمَانِ مَنْ كَانَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ عَنْ النَّبِيِّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- قَالَ: ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلَاوَةَ الْإِيمَانِ مَنْ كَانَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبُّ إِلَّا لِلَّهِ .....»(١)

**ژباړه**: امام بخاری رحمه الله تعالی وایي چې مونږ ته حدیث بیان کړی دی سلیمان بن حرب، هغه وایي چې مونږ ته حدیث بیان کړی شعبه، شعبه له قتادة، او قتادة له انس بن مالک څخه روایت کوي انس وایي چې پېغمبر څخ فرمایلی دي: (درې خویونه داسې دي چې په چاکې وي د ایمان په خوند به پوهه شي: چاته چې الله که او د هغه رسول څ تر هر چا ډېر محبوب وي، بل هغه څوک چې د یو شخص سره د الله که د رضامندۍ لپاره مینه کوي، او بل هغه څوک چې کفر ته اوړېدل ورته دومره بد ښکاري پس له هغې چې الله که ورته د کفر څخه خلاصی ورکړ، لکه څرنگه چې په اورکې واچول شي.)

دا حدیث ځکه صحیح دی چې راویان یې ټول عادلان، دکره حافظې خاونـدان، سند یې متصل، او هیڅ ډول علت او شذوذ په کې نشته.

#### فعاليت

زده کوونکي دې د پورتني حديث د راويانو نومونه واخلي.

٢\_ حسن حديث

دحسن حديث تعريف

په عربي لغت کې حسن د قبيح ضد ته وايي.

ابن صلاح په لاندې حديث كې داسې شرحه كوي: - عن عبد الرازق عن سفيان الثوري عن أبى إسحاق عن زيد بن يثيع عن حذيفة قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم : (إن وليتموها أبا بكر فقوي أمين . . )).

که چېرې يو محدث د دې حديث د سند ظاهر ته نظر و کړي، نو ورته متصل ښکاري حال دا چې په دې سند کې دوه ځايه انقطاع موجوده ده: لومړۍ دا چې خپله امام عبدالرزاق دا حديث له امام ثوري څخه نه دى اوريدلى، بلکه ده دا حديث د النعمان بن ابي شيبه الجندي څخه اوريدلى دى. دوهم دا چې امام ثورى هم دا حديث د ابو اسحاق څخه په خپله نه دى اورېدلى، بلکه ده دا حديث له امام شريک څخه اوريدلى او بيا امام شريک له امام ابواسحاق څخه اوريدلى دى، نو په سند کې پټه انقطاع پر ته ده. (ابن الصلاح – / ٣٣) مقدمة

١ - صحيح البخاري

او د محدثینو په اصطلاح کې حسن: هغه حدیث ته ویل کېږي چې راویان یې عادلان، مگر د کره ضبط او حافظې خاوندان نه وي، سند یې متصل د هر ډول علت اوشذوذ څخه پاک وي.

#### د حسن حدیث شرطونه

د حسن حدیث له تعریف څخه څلور شرطونه معلومېږي

١ ـ د راويانو عدالت.

۲\_ د سند اتصال.

٣ـ د شاذ والي څخه پاکوالي.

۴ـ د علت څخه پاکوالي.

#### د صحیح او حسن حدیثونو ترمنځ توپېر

که چېرې د صحیح، او حسن حدیثونو تعریف او شرطونو ته ځیر شو نو کوم تو پېرنه لري، یوازې د حسن حدیث توپیر له صحیح سره په دې کې دی چې دحسن حدیث په راویانو کی یوکس د کره او قوي حافظی خاوند نه وي.

#### د حسن حدیث مثال

قال الامام احمد: «حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنْ بَهْزِ بْنِ حَكِيمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- يَقُولُ: (وَيْلٌ لِلَّذِي يُحَدِّثُ الْقَوْمَ ثُمَّ يَكُذِبُ لِيُضْحِكَهُمْ وَيْلٌ لَهُ وَسُلَّمَ- يَقُولُ: (وَيْلٌ لِلَّذِي يُحَدِّثُ الْقَوْمَ ثُمَّ يَكُذِبُ لِيُضْحِكَهُمْ وَيْلٌ لَهُ وَسُلًا لَهُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- يَقُولُ: (وَيْلٌ لِلَّذِي يُحَدِّثُ الْقَوْمَ ثُمَّ يَكُذِبُ لِيُضْحِكَهُمْ وَيْلٌ لَهُ اللهِ عَنْ جَدِيثُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- يَقُولُ: (وَيْلٌ لِلَّذِي يُحَدِّثُ الْقَوْمَ ثُمَّ يَكُذِبُ لِيُضْحِكَهُمْ وَيْلٌ لَهُ اللهِ عَنْ جَدِيثُ لَلهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- لَوْلُ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ جَدِيثُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- يَقُولُ: (وَيْلٌ لِلَّذِي يُحَدِّثُ الْقَوْمَ ثُمَّ يَكُذِبُ لِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- لَا لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- لَا اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهُ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهُ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهُ اللهِ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهُ اللهِ اللهِ اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللّهِ اللهِ اللهِلّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللهِ اللّهِ الللّهُ اللّهِ اللّهِ الللهُ اللّهُ اللّهِ الللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ

ژباړه: (امام احمد رحمة الله تعالى وايي چې مونږ ته امام عبدالرزاق حديث بيان کړى، عبدالرزاق وايې چې مونږ ته معمر حديث بيان کړى، هغه له بهز بن حکيم څخه روايت کوي، هغه له بهز بن حکيم چې ييا يې له نيکه څخه روايت کوي د بهز نيکه وايي چې ما له پېغمبر څخه اوريدلي چې ويل يې: هلاکت دې وي هغه شخص ته چې خلکو سره کله خبرې کوي، نو ددې لپاره ورته دروغ وايي چې هغوى وخندوي، هلاک دې شي، او هلاک دې شي داسې شخص.)

١ - مسند أحمد

د دې حدیث سند متصل، د شاذ والي او علت څخه خالي دی، راویان یې عادلان دي، مگر یوازې د بهز بن حکیم راوي په ضبط او حافظه کې کمزوري وه، له دې امله دا حدیث حسن حدیث بلل کېږي.

# د صحیح او حسن حدیثونو حکم

صحيح ، او حسن حديثونه دواړه شرعي دلايل دي او عمل پرې واجب دی.

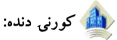


١ـ صحيح حديث تعريف كړئ.

۲ـ د صحیح حدیث شرطونه څو دي؟

٣ـ د صحيح او حسن حديثونو ترمنځ څه توپير دی واضح يي کړئ؟

۴ـ د صحیح او حسن حدیثونو حکمونه ووایاست.



د صحيح او حسن حديثونو تعريفونه په يادو زده كړئ.

#### ديارلسم لوست

# ضعيف حديث

د اسلام د دین له ځانگړتیاوو څخه یوه دا ده چې هر حکم یې پرسند ولاړ دی، هیڅ داسې وینا او عمل پکې نشته چې پر دلیل ولاړ نه وي، که چیرې په کومه وینا کې چې پیغمبرته یې نسبت کېږي د کمزوري نښه لیدل کېږي او په روایت کې یې ستونزه وي، د دین علماوو داسې روایات په گوته کړي دي، تر څو پرې څوک د صحت حکم ونکړي.

حدیث ته د کمزوري نسبت له دې کبله کېږي چې د روایت په سلسله کې یې قوت نه وي، او ځینې داسې لاملونه یې ترڅنگ شتون لري چې پېغمبر ته یې په نسبت کولو کې خنډ واقع کېږي.

د کمزوري حديث تعريف: هغه حديث ته ويل کېږي چې په هغه کې د صحيح او حسن شرطونه نه وي (۱).

د تعریف شرحه: له کمزوري حدیث څخه مراد هغه حدیث دی چې په سند کې یې انقطاع وي او یا داسې راوي پکې وي چې د اعتماد وړ نه وي، د بېلگې په توگه لکه په دیانت او ریښتونولۍ باندې یې اعتراض وي اویا حافظه یي کمزورې وي، لدې امله هغه وینا او کړنه چې نسبت یې پېغمبرته کېږي، د روایت په لړ کې یې ستونزې وي هغه ته کمزوري حدیث ویل کېږي.

د كمزوري حديث مثال: (حَدَّثَنَا أَحْمَدُ قَالَ: حَدَّثَنَا دَاوُدُ بْنُ رُشَيْدٍ قَالَ: حَدَّثَنَا بَقِيَّةُ بْنُ الْوَلِيدِ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ يَعْيَى، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «احْتَرِسُوا مِنَ النَّاسِ بِسُوءِ الظَّنِ») (٢).

**ژباړه**: په بد گماني سره له خلکو څخه ځان وژغورئ.

۱- هغه شرطونه: د سند اتصال، د راویانو عدالت، د هغوی حافظه، د علت او شذوذ څخه پاکوالی.

٢ – د طبراني المعجم الأوسط ١٨٩/١، په روايت كې ېې معاويه بن يحى دى هغه ضعيف دى. ابن حجر.

# د ضعیف حدیث حکم

د کمزوري حدیث روایت او پرې عمل هغه مهال روا دی چې کمزوري یې ډیره زیاته نه وي، په فضایلو (ترغیب، او ترهیب) پورې اړه ولري، د اسلام عام اصل یې تاییـد کـوي او له هغه سره هیڅ ډول ټکر ونلري.

#### د ضعیف حدیث گټه

په فضايلو کې ضعيف حديث چې ډېر ضعف ونلري، د دې وړ دی چې عمل پرې وشي، او همدا راز د دې حديث په غوښتنه په عمل کولو سره د ثواب اميد هم کيدای شي، که چيرې د دين له اصولو سره ټکر ونلري.



١ – ضعيف حديث تعريف كړئ.

۲ – په کومو شرطونو د ضعیف حدیث روایت صحیح دی؟

٣ – ضعيف حديث څه گټه لري؟ بيان يې کړئ.

### څوارلسم لوست

# موضوع حديث

د پېغمبر وينا وحې ده او په اسلام کې دويم مأخذ دی، لدې کبله د پېغمبر په احاديثو کې علماوو پوره زيار ايستلی او دقت يې کړی دی، هغه صحيح احاديث چې له پېغمبر څخه يې روايت شوی دی، له جوړو شوو خبرو څخه لرې کړي او پدې اړه د دين علماء بريالي شوي دي چې په دلايلو سره يې موضوعي احاديث د صحيحو احاديثو له لړۍ نه لرې کړي.

د موضوع حديث تعريف: هغه له ځانه جوړ شوي حديث ته ويل کېږي چې پرته له کوم اساسه يې پېغمبر الله ته نسبت شوی وي.

#### د تعریف شرحه

له پورتني تعریف څخه دا څرگنده شوه چې موضوع حدیث هغو خبرو او کړنوته ویل کېږي چې ځینو خلکو پرته له کوم سنده په پیغمبر پورې تړلي وي او هغه ته یې نسبت کړی وي، د تاریخ په اوږدو کې ځینې داسې دروغجن خلک وو، چې په رسول الله پورې یې دروغ تړلي ، ځینو د خپل تعصبي نظر پیاوړي کولو، ځینو د دیندارۍ په نیت د ځینو اعمالو د فضایلو په بیان کې او ځینو نورو د فساد او دښمنۍ لپاره دا کار سرته رسولی دی.

# د موضوع حدیث حکم

د موضوع حدیث روایت او ورباندې عمل کول ناروا دي، ځکه چې د دې حدیث بیانول په خپله ویونکي ته تاوان رسوي او هغه داسې چې کله څوک یو موضوع حدیث بیانوي، هغه ته دروغجن وېل کېږي، لکه: څرنگه چې په حدیث شریف کې راغلي دي: «مَنْ حَدَّثَ عَنی بِحَدِیثِ وَهُو یَرَی أَنَّهُ کَذِبٌ فَهُو أَحَدُ الْکَاذِبِینَ.» (۱)

**ژباړه:** څوک چې زما (پېغمبر) لخوا خلکو ته وينا کوي او هغه پوهې بري چې دا وينا دروغ ده (د پېغمبر حديث نه دي) دا کس په خپله يو له دروغ ويونکو څخه دي.

١ – المعجم الكبير.

خو د موضوع حدیث د پېژندلو او د خلکو د پوهاوي لپاره که چېرې اړتیا لیدل کېــږي بیانول یې جواز لري، ترڅو خلک پدې پوه شي چې دغه وینا حـدیث نـه، بلکـې لـه ځانـه جوړه شوې وینا ده.

#### د موضوع حدیث پېژندنه

موضوعي حديث په لاندې توگه معلومېږي

۱ – کله چې وضعه کوونکی يې په خپله اعتراف وکړي چې دا حـديث ده جـوړ کړی دی.

ب - داسې معنا ولري چې د وقوع امکان يې لـرې برېښي، لکه د دوو متضادو شيانو يوځای کېدل.

ج – له هغو مسایلو سره مخالف واقع کېدل چې په دین کې خورا مهم گڼل کېــږي، لکـه د اسلام له یو رکن څخه انکار کول.

#### د وضعه شوی حدیث مثال

" الْفَقرُ فَخري وَبِهِ أَفتَخِرُ "(١).

**ژباړه**: فقر زما وياړ دی، زه پرې وياړم.

#### د وضعی اسباب

له ځانه حدیث جوړول او بیا یې پېغمبرﷺ ته نسبت کول، یو شمېر لاملونـه لـري چـې پـه لاندې توگه بیانېـږي.

۱ – ځينې داسې خلک وو چې له ځانه يې عجيبه قيصې جوړولې، بيا به يې نسبت پېغمبر الله ته کاوه او خلکو ته به يې په مجالسو کې اورولې تر څو له دې لارې په خلکو کې شهرت پيدا کړي او د قدر وړ وگرځي.

۲ - د دین دښمنانو هم زیار ایسته چې له دې لارې په اسلام بانـدې طعـن وارد کـړي او خپلو شومو اهدافو ته د رسېدو په خاطر یې له ځانه حدیث جوړول او بیا یـې پېغمبـر شته نسبت کاوه.

۳ – ځينې داسې خلک وو چې د دې لپاره چې د وخت واکمنانو ته ځان نيېږدي کړي د هغوی د خوشحالېدو لپاره يې خبرې جوړولې او بيا به يې د حديث سرليک ورکاوه.

۱ - ابن حجر وایی: دا موضوعي حديث دی هيڅ اساس نه لري، همداراز امام صنعاني وايي: په دروغو جوړ شوی دی.

ځینې ډلو د خپلې تگ لارې د تایید لپاره، احادیث جوړ کړل ترڅو وښیي چې د دوی تگ لاره په حقه ده او د اسلام له نظره ستونزه نه لري.

۵- ځينو په نفلي عباداتو کې د افراط کولو په نيت او د بې ځايه ديندارۍ له کبله د اعمالو په فضايلو کې حديثونه جوړول.

#### د موضوع او ضعیف تر منځ توپیر

موضوعي حديث هغه بې بنسټه خبر دی چې په دروغو يې نسبت پېغمبرﷺ ته شوی وي پـه دين کې هيڅ حيثيت نلري آن تر دې چې وېل يې هم گنـاه لـري، کـه چېـرې د پوهـاوي لپاره نه وي.

او ضعیف حدیث د څه لاملونو له کبله کمزوری گڼل کېږي اوکه چیرې د دین له اصولو سره ټکر ونلري، د دې وړ دی چې په فضایلو کې پرې عمل وشي او همدا راز په نورو روایاتو سره د کمزورۍ له مرحلې څخه هم وتلای شي.



١ – مُوضُوع حَديث څه ته وايي؟ بيان يې کړئ.

٢ – په كومو لارو موضوعي حديث پېژندل كېږي؟

٣ – د موضوع حديث حكم وواياست.

٤ – آيا كمزورى حديث له موضوعي حديث سره توپير لري؟ واضح يې كړئ.

### ينځلسم لوست

# د احاديثو مشهور كتابونه

#### د احاديثو د کتابونو ډولونه

د احادیثو کتابونه د ترتیب په اعتبار سره په دوه ډوله دی: پر بابونو مشتمل کتابونه او مسانید.

# ۱۔ پر بابونو مشتمل کتابونه

دا هغه کتابونه دي چې د پېغمبرﷺ احادیث په کې د بابونو اوکتابونو په شکل کې راټول او په بیلا بیلو طریقو لیکل شوي دي:

ا خينې يې داسې دي چې په علم او دين پورې اړوند ټول بابونه پکې ځای پر ځای شوي دي، لکه: د تعليم او تعلم برخه، د عقايدو برخه، فقهي احکام، زهد او تقوی، آداب او اخلاق، تفسير، تاريخ او نبوي سيرت، پېښيدونکې فتنې، د صحابه وو مناقب، دغه ډول کتابونو ته جوامع ويل کېږي، لکه: د امام بخاري جامع، د امام مسلم جامع او د امام ترمذي جامع.

ب ـ ځينې يې داسې دي چې يوازې د فقهي کتابونو په ترتيب ليکل شوي او يـوازې هغـه احاديث په کې راټول شوي دي چې په فقهي مسايلو پورې اړه لري. دې ډول کتـابونو تـه سنن وايي، لکه: سنن ابى داود، سنن نسائى، سنن ابن ماجه، سنن دارمى، او داسې نور.

ج ـ هغه کتابونه چې په يوه ځانگړې موضوع پورې اړونده احاديث پکې راټول شوي وي، لکه: يوازې د عقايدو په برخه کې، يا د اخلاقو او آدابو په برخه کې. له دې جملې څخه (کتاب السنة) د امام احمد بن حنبل - رحمه الله - کتاب چې په عقيدې کې يې ليکلی او (الادب المفرد) د امام بخاري کتاب چې په آدابو کې يې ليکلې دی د يادونې وړ دي.

#### ۲\_ مسانید

مسانید د مسند جمع ده او مسند هغه کتاب ته ویل کېږي چې د هر صحابي روایات په کې بېل بېل ذکرشوي وي.

مسانيد په دوه ډوله دي.

ا يو هغه ډول مسندونه دي چې د مسند ليکونکی د حديث شروع له صحابي څخه کوي او د هر يو صحابي روايات د نورو صحابه وو د رواياتو څخه جدا ذکر کوي، لکه: د امام احمد بن حنبل مسند او د ابوداود طيالسي مسند.

ب ـ بل هغه ډول مسندونه دي چې د سند د لومړۍ برخې څخه شروع کوي. يعنی د مسند مؤلف حديث د خپل شيخ، يا استاد څخه پيل کوي او يوازې هغه حديثونه ذکر کوي چې د خپلو استادانو او يا شيوخو څخه يې اوريدلي وي، لکه: د امام طبراني المعجم الکبير، المعجم الاوسط او المعجم الصغير.

# د ځينو مشهورو صحيحو کتابونو پېژندنه او ځانگړتياوې

# ١- صحيح البخاري

دا د محمد بن اسماعيل البخاري ( المتوفى: ۲۵۶هـ) كتاب دى چې په (الجامع الصحيح) شهرت لرى.

له قرآن کریم څخه وروسته تر ټولو معتبر او صحیح کتاب دی، دا لومړنی کتاب دی چې یوازې پکې د رسول اللهﷺ متصل السند احادیث راجمع کړای شوي دي.

د احادیثو شمېره یې له تکرار سره (۷۳۹۷) او له تکرار څخه پرته (۲۷۶۱)ده.

صحيح البخاري خورا زياتې شرحې لري، چې مشهورې شرحې يې فتح الباري د امام ابن حجر عسقلاني او عمدة القاري د بدر الدين عيني دي.

#### ٧۔ صحیح مسلم

د دې کتاب لیکوال ابو الحسین مسلم بن حجاج نیشاپوري قشیري ( المتوفی:۲۶۱هــ) دی چې د امام بخاري له تکړه شاگردانو څخه هم وو.

صحیح مسلم د امام بخاري له کتاب څخه وروسته دویم کړه کتاب دی.

د احادیثو شمېره یې له تکرار سره (۷۷۴۸) او بې له تکراره (۳۰۳۳) ده.

صحيح مسلم هم زياتې شرحې لري، لكه: الاكمال د قاضي عياض رحمة الله عليه، المفهم د امام قرطبي -رحمة الله عليه- شرحه ده.

#### ۳۔ سنن ابی داود

مؤلف يي سليمان بن اشعث سجستاني (المتوفى:٢٧٥هـ) دى.

د دې کتاب مؤلف احادیث د پنځو لکو حدیثونو له جملې څخه رابیل کړي دي. امام ابو داود -رحمة الله- د خپل کتاب په اړه داسې وایي: ( ما په دې کتاب کې یـوازې صحیح احادیث یا هغه چې صحیحو احادیثو ته ورته والی لري ذکرکړي دي. که چېرې پـه کـوم

ځای کې کومه کمزوري لیدل کېږي هغه مې په گوته کړي ده. د کومو احادیثو په بـاره کې که چوپ پاتي شوی یم هغه هم د عمل وړ دي.)

په دې کتاب کې زياتره هغه احاديث راوړل شوي چې په فرعي او فقهي مسايلو پورې تړاو لري. ټول پکې (۵۲۷۴) حديثونه راټول شوي دي. دا کتاب هم ډيرې شرحې او حاشيي لري چې مشهوره يې معالم السنن د امام خطابي (رحمة الله تعالى) شرحه ده.

#### ٤\_ جامع الترمذي

ددې کتاب لیکوال امام ابو عیسی محمد بن عیسی بن سوره الترمذي (المتوفی:۲۷۹هـ) دی. مؤلف په خپل کتاب کې صحیح، حسن او ځینې ضعیف احادیث ذکر کړي او د هر یو حدیث درجه یې بیان کړې ده، او د دې تر څنگ یې د صحابه وو، او تابعینو مذاهب هم بیان کړي دي. امام ترمذي - رحمة الله تعالی - د خپل کتاب په اړه وایي: (کله مې چې دا کتاب ولیکه نو د حجاز، عراق او خراسان علماوو ته مې وړاندې کړ چې ټولو خوښ کړ. د هر چا په کور کې چې دا کتاب پروت وي لکه چې پېغمبر په خپله د ده په کور کې شته او خبرې کوي.)

په جامع الترمذي كې ټول (٣٩٥۶) حديثونه دي. جامع الترمذي زياتې شرحې او حاشيې لري، لكه: عارضة الاحوذي د امام ابن العربي - رحمه الله - شرحه، (تحفة الاحوذي) د علامه مباركيوري شرحه.

### ۵۔ سنن نسائي

دا کتاب د امام ابو عبدالرحمن احمد بن شعیب النسائی (المتوفی:٣٠٣هـ) لیکنه ده.

زياتره احاديث يې صحيح دي، آن تر دې چې ځينو علماوو دا کتاب په سنن ابـي داود او سنن ترمذي هم غوره بللي. ټول په کې د تکراره سره (۵۷۶۱) حديثونه راغلي دي.

### عـ سنن ابن ماجه

ليكونكى يې ابو عبدالله محمد بن يزيد ابن ماجه قزويني (المتوفى:٢٧٣) دى.

ددې کتاب مرتبه د ذکر شوو کتابونو په پرتله ټیټه ده.

د احادیثو مجموعه یې ( ۴۳۴۱) ده هغه احادیث چې یوازې ده ذکر کړي دي او نورو پنځوکتابونو نه دې ذکرکړې (۱۳۳۹) حدیثونه دي.

# ٧ـ د امام مالک -رحمة الله تعالى - موطأ (ت ١٧٩ هـ)

دا کتاب په خپله امام مالک بن انس (رحمة الله تعالی) چې د څلورو مشهورو امامانو څخه دوهم امام دی، لیکلی او خپلو شاگردانو، ته به یې په مسجد النبوي کې تدریس کاوو. لوی لوی امامان به د موطأ تدریس ته ناست وو. امام شافعي رحمه الله تعالی چې موطأ یې په یادو زده کړی وه وایي: (ماته د الله کله کتاب څخه وروسته له موطأ نه پرته بل کتاب ډېر صحیح نه ښکاري).البته ده دا خبره هغه وخت کړې وه چې د امام بخاري او امام مسلم صحیحین نه وو لیکل شوي. په موطأ کې د پېغمبر په متصلو احادیثو برسیره، مرسل حدیثونه، د صحابه وو اوتابعینو اقوال هم ذکرشوي. د موطأ ترتیب د فقهې کتابونو په څیر دی.

# ٨ د امام احمد (رحمة الله عليه) مسند (٢٤١ هـ)

د دې مسند مؤلف امام احمـد بـن حنبـل شـيباني دى چـې د څلـورو مـشهورو امامانوڅخـه څلورم امام دى.

امام احمد -رحمة الله عليه - د خپل مسند په هكله فرمايي: ما د دې مسند احاديث د اوو لكو احاديثو<sup>(۱)</sup> له جملې څخه انتخاب كړي دي. كه د كوم حديث په اړه د مسلمانانو ترمنځ اختلاف پيدا شي، نو په دې مسند كې دې د هغې حل ولټوي، كه چيرې يې د هغې حل په كې ونه موند، نو بيا دغه حديث صحت نه لري. د امام احمد رحمة الله عليه په مسند كې څه كم دېرش زره احاديث راجمع شوي دي.



۱ـ د احاديثو كتابونه د ترتيب په بناء په څو ډوله دي؟

٢ـ جوامع كومو كتابونو ته ويل كېږي؟ نومونه يې واخلئ.

٣ـ امام ابو داود د خپل کتاب په هکله څه وايي؟

۴ـ د امام ترمذي دکتاب په باره کې معلومات وړاندې کړئ.

۵ تر ټولو لوي مسند د چا مسند دي او څو احادیث لري؟

۱ـ گران زده کوونکي بايد په دې پوه شي: کله هم چې په احاديثو کې د لکونو عدد ذکر کېږي، له هغه څخه د سند په اعتبار حديث مراد وي، نه د متن په اعتبار، ځکه د متن په اعتبار د مرفوعو احاديثو شمېر چې تکرار يې په نظر کې ونه نيول شي په زرگونو دی، لکونو ته نه رسېږي، خو څرنگه چې يو متن په مختلفو سندونو راغلی وي، نو هر سند ته په پاملرنه که هغه ټولې لارې بېل بېل حديثونه وگڼل شي، او د متن تکرار ته ونه کتل شي، په دې توگه د احاديثو شمېر بيا لکونو ته رسېږي.

# شپاړسم لوست

# مسؤوليت

عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ كُلُّكُمْ رَاعٍ وَمسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ وَالرَّجُلُ فِي أَهْلِهِ رَاعٍ وَهُوَ مسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ وَالرَّجُلُ فِي أَهْلِهِ رَاعٍ وَهُوَ مسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ وَالْرَّجُلُ فِي أَهْلِهِ رَاعٍ وَهُوَ مسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ وَالْمَرْأَةُ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا رَاعِيَةٌ وَهِيَ مسؤولةٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ وَالْمَرْأَةُ فِي بَيْتِ وَلَى فَسَمِعْتُ هَؤُلَاءِ مِنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَحْسِبُ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْ وَالرَّجُلُ فِي مَالِ أَبِيهِ رَاعٍ وَمسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَا فَالَ وَالرَّجُلُ فِي مَالِ أَبِيهِ رَاعٍ وَمسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَا عَنْ رَعِيَّتِهِ. وَسَلَّمَ قَالَ وَالرَّجُلُ فِي مَالِ أَبِيهِ رَاعٍ وَمسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَا عَنْ رَعِيَّتِهِ. وَسَلَّمَ وَالْ البِخاري

# د رآوي پېژندنه

عبدالله بن عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه د بعثت په دريم كال زېږيدلى دى. لس كلن و چې هجرت يې وكړ. د بدر او احد له غزا څخه د عمر د كموالي له كبله ايسار كړى شو، بيا د خندق غزا كې، چې پنځلس كلن وو شريك شو. د دين له امامانو او زاهدانو څخه وو تل به يې حج كاوه، په كلكه به يې د پېغمبر پلونه او آثار تعقيبول قيام الليل (د شپې لمونځ) او تلاوت به يې ډېر كاوه. له رسول الله څخه يې ډېر احاديث روايت كړي دي. د (۸۷) كالو په عمر په (۷۲) يا (۷۳) هجري كال وفات شو.

#### د ځينو کلماتو معنا

١\_زاع: شپون، ساتونكى، مسؤول او واكمن

٢\_رَعِيَّة: ولس، لاس لاندى خلك

۳\_مسؤول: یو ښتل شوی او ځواب ویونکی

٤\_أُحْسِبُ: گومان اوفكر كوم

٥\_فَكُلُّكُمْ: نو تاسي هر يو

# د حدیث ژباړه

عبدالله بن عمر رضي الله عنهما وايي، له رسول الله څخه يې واوريدل چې ويل يې: تاسو هر يو رعيت لري او د خپل رعيت په هکله مسؤول ياست، پادشاه رعيت والا دى او د خپل رعيت مسؤول دى، خاوند په کورکې رعيت لري او هغه د خپل رعيت مسؤول

دى، مېرمن د خاوند په کور کې رعیت لري او د خپل رعیت مسؤوله ده، خادم د خپل بادار د مال په اړه رعیت لري او د خپل رعیت مسؤول دی. عبدالله بن عمر صاحب وایي: دغه ټول مې له رسول الله څخه واوریدل او فکر کوم دایې هم وویل چې زوی د خپل پلار په مال کې د رعیت څښتن دی او د خپل رعیت مسؤول دی، په دې تو گه ستاسې هر یو د رعیت څښتن او ستاسی هر یو د خپل رعیت مسؤولیت په غاړه لرئ.

#### دحدیث حکمت

په اسلامي نړۍ لید او تصور کې انسان مهمل او بې هدفه نه دی پیدا شوی. دلته هـر انـسان مسؤولیت لري، نارینه وي که ښځینه، پادشاه وي، که گدا، خادم وي که مخدوم...

که هرڅوک وي اسلام پرې ځانگړي وجائب او مسؤوليتونه ايښي او د هغو پـه ادا کولـو يې مکلف کړی دی. الله تعالى به د حساب او کتاب په ورځ ترې پوښتنه کـوي او د هغـو جزا به ورکوي.

پر پادشاه باندې اسلام د خپل رعیت په هکله مسؤولیتونه ایښي، پـر پـلار او مـور بانـدې د اولادونو په اړه، پر خاونـد د مېرمنې پـه اړه او پـه مېرمنې د خاوند په اړه... په دې توگه پر هر انسان باندې یې مسؤولیتونه ایښي او د هغـو پـه اړه تري پوښتنه کېږي.

# فعاليت:

فکر وکړئ چې کوم انسان مسؤوليت نه لري په نوبت سره يې نومونه واخلی.

# د حدیث شریف گټی

د مسؤولیت د ارزښت له کبله رسول الله دغه مسأله صحابه کرامو ته واوروله او امت تـه یې د تلپاتې درس په توگه پرېښوده.

عمومي کارکوونکي او د هغوی مسؤولیتونه او د حدیث په پای کې یې د عمومي مسؤولیت ټینگار بیا تکرار کړی.

#### ١\_د امام او پاچا مسؤوليتونه

له امام څخه مطلب پاچا امير او خليفه دی. د خليفه او امير ځانگړي مسؤوليتونه دا دي: د دين إقامه، د شرعي احکامو پلي کول، په عدل او انصاف سره حکومت کول، د رعيت عامه گټې او مصلحتونه خوندي کول، امن او امان ساتل، د ژوند د اسانتياوو برابرول او د خپل رعيت په اړه د شفقت، مهربانۍ او خير غوښتني چلن.

#### ۲\_د پلار مسؤولیتونه

دخپلې مېرمنې او اولاد نفقه، جامې او نور لگښت برابرول، د هغوی تعلیم او روغتیا ته پاملرنه، د هغوی عبادتي، اخلاقي کړو وړو او روزنې ته پاملرنه، په ځانگړې توگه د هغوی لمانځه، تلاوت، او دیني مطالعې ته پام او په عمومي توگه له هغوی سره د رحمت، شفقت او ښه او خواږه سلوک چلن.

#### ٣\_د مور مسؤوليتونه

مور په خپل وار د کور او اولادونو په اړه مسؤوليت لري. دا چې نارينه د ورځې زياته برخه له کوره بهر په کارونو بوخت وي، د کور او اولادونو په اړه د مور مسؤوليت لا درنېږي.

د کور د ننه چارو ښه سنبالول، د اولادونو روزنه، د اخلاقي مفاسدو مخنيوی، د مېلمنو استقبال او د هغوی اکرام او درناوی، د خپل ځان، نجونو او هلکانو پت، عزت او اسلامي وقار او عفت ساتل او داسې نور.

ښځه او خاوند د کور په ډېرو مسؤوليتونو کې سره شريک دي. له دې امله ښايي د دواړو ترمنځ د خپلو مسؤوليتونو د اداء کولو په هکله سلا مشوره پـوره او بـشپړ تعـاون موجـود وي.

#### ٤\_ د خادم مسؤوليتونه

په همدې توگه خادمان، کارگران، مزدوران او په عمومي توگه يو له بـل سـره کـار کـوونکي د ښـه خـدمت، امانـت، رښـتينولۍ، متقابـل احتـرام، خيرغوښـتنې او خواخـوږۍ

مسؤولیتونه په غاړه لري، تر څو د ژوند عامې چارې د مینې، ورورولۍ او احترام په فضا کې روانې وي.

# ٥\_هیڅوک بي رعیته او بي مسؤولیته نشته

په مکلفو انسانانو کې د رعیت لرل او مسؤولیت لرل یو نسبي امر دی. کیدای شي یو څوک په یو وخت کې خپل رعیت او مسؤولیت هم ولري او د بل چا تر رعیت او مسؤولیت لاندې هم وي، خو دا نشي کېدای چې یو څوک دې هیڅ ډول رعیت او مسؤولیت ونه لري. آن تر دې چې که یو څوک یوازې هم ژوند کوي، نه ښځه، نه خاوند، نه اولاد، نه خادم او نه بل څوک ورسره وی، بیا هم دی د خپل ځان او د بدن د غړو او حواسو مسؤولیت په غاړه لري. باید د هغو حفاظت او ساتنه و کړي. "إن لجسدک علیک حقا" بدن دې پر تا حق لري. په دې توگه چې د روغتیا او پاکوالي خیال یې باید وساتې، له عقیدې نیولې تر عباداتو او اخلاقو پورې شرعي اوامر پرځای کړي او په منهیاتو او منکراتو کې یې ونه کاروي. د الله پاک او بنده گانو حقونه ورباندې پرځای کړي. له دې امله په یوازیتوب کې هم د رعیت څښتن دی، بدن، غړي او حواس یې رعیت دی او دی د هغو په هکله مسؤول دی.

# فعاليت:

که څوک خپل مسؤولیت ادا نه کړي په ټولنه یې بدې اغیزې څه دي؟ ځواب ووایاست.

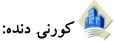


ا\_دحدیث راوي معرفي کړئ.

٢\_حديث شريف ترجمه كړئ.

٣\_د راعى، مسؤول او رعيت معنا وواياست.

٤\_د امام او پادشاه مسؤوليتونه كوم دي او ولې د پادشاه يادونه په ځانگړې توگه شوې؟



پورتنی حدیث په خپلو کتابچو کې ولیکئ او په یادو یې زده کړئ.

# اوولسم لوست

# اووه هلاكوونكي *گ*ناهونه <sup>(۱)</sup>

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا هُنَّ قَالَ الشِّرْكُ بِاللَّهِ وَالسِّحْرُ وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالحُقِّ وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ وَأَكْلُ [الرِّبَا وَالتَّوَلِي يَوْمَ الزَّحْفِ وَقَذْفُ الْمُحْصِنَاتِ الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ. رواه البخاري

#### د راوي پېژندنه

ابوهريره عبد الرحمن بن صخر الدوسي د خيبر د غزا په کال يې اسلام راوړ او د خيبر په غزا کې شريک شو، مديني ته يې هجرت کړی او دنبوي مسجد په صفه کې اوسيده. ځان يې د رسول الله صحبت ته وقف کړی وو، په همدې خاطر يې له رسول الله څخه تر ټولو زيات احاديث روايت کړي دي. د عمر رضي الله تعالى عنه په خلافت کې د بحرين والي وو او په (۵۸) هجري کال د عقيق په سيمه کې د (۷۸) کالو په عمر وفات شو.

#### د ځينو کلماتو معنا

۱\_الْمُوبِقَاتِ: د موبقة جمع ده، موبقة د اسم فاعل لفظ دى معنا يې ده: هلاكوونكي، تباه
 كوونكي.

٢\_التَّوَلِّي: د مصدر لفظ دى، شا اړول، مخ گرځول، تېښته کول.

٣\_الزَّحْفِ: په ناسته څښيدو او تگ ته وايي. دلته د دوو لښکرو نـژدې کېـدل او يوځـای کېدل ترې مراد دی.

َ٤\_قَذْف: د مصدر لفظ دی ویشتلو او غورځولو ته وایي دلته ترې مراد په پاک لمنو ښځو پورې د زنا او بې حیایۍ تور تړلو ته وایي.

٥\_الْمُحْصِنَات: د محصنة جمع ده، معنا يې ده: پاک لمنه او عفيفه ښځه.

٦\_الْغَافِلَاتِ:د غافلة جمع ده او غافلة د اسم فاعل صيغه ده معنا يي ده: ناخبره.

#### د حدیث ژباړه

له ابو هریره څخه روایت دی چې رسول الله وفرمایل: له اوو هلاکونکو څخه ځانونه وژغورئ! پوښتنه وشوه: ای د الله لله رسوله، هغه څه شی دی؟ رسول الله لله وفرمایل: الله پاک سره شریک نیول، کو ډې کول، په ناحقه سره انسان وژل، د یتیم مال خوړل، سود او ربا خوړل، د غزا او جگړې له ډگر څخه تېښته او په مؤمنو او پاک لمنو ناخبرو ښځو پورې د زنا او بې حیایۍ تور تړل.

#### د حدیث حکمت

گناه که هر څه وي، له الله تعالى څخه سرغړونه او نافرماني ده، ځکه خو گناه که وړه وي او که ستره بد عمل دي.

ځينې گناهونه نسبتاً واړه وي او که کله هم له چا څخه صادر شي، نو د ورپسې نيکو عملونو له امله له منځه ځي، خو ځېنې گناهونه دومره خطرناک او هلاکوونکي وي چې څوک ترې په رښتيا توبه ونه باسي، نو په يقيني توگه انسان هلاکوي. په پورتني مبارک حديث کې ددغسې هلاکوونکو گناهونو يادونه شوې ده.

#### فعاليت

په گروپي شکل د کبيره گناهونو نورې پنځه نمونې وواياست.

# د حدیث شریف گټی

# ا\_له الله ﷺ سره شریک نیول ستر ظلم دی

له الله ﷺ پاک سره د هغه په ذات، صفاتو او اسماوو کی بل څوک شریکول.

له الله ﷺ سره شریک نیول ستر ظلم دی. شرک د انسان ټول نیک عملونـه لـه منځـه وړي، الله تعالی هیڅکله شرک نه بښي او نورگناهونه چې یې چاته خوښه شي بـښي یې.

په قرآن کریم او احادیثو کی لاندې عملونه له الله پاک سره شرک گڼل شوي دي:

- له الله پرته پر مخلوق باندې لوړه او قسم كول، لكه: په زيارت قسم، د زوى يا پـلار
   په سر قسم، په شرافت قسم، په وجدان قسم او داسې نور.
  - 🔾 کوډې او هغه دمونه او تعویذونه چې په کې شرکي الفاظ استعمال شوي وي.
    - ٥ بد فالى نيول
    - 🔾 د رياء لپاره لمونځ، روژه او زکاة ورکول

په دې عقیده د کونجکو، هڼو کو، ښکرونو او داسې نورو شیانو په غاړه کې اچول
 چې دا د نظر لگیدو اونورو آفاتو مخنیوی کوي.

# ٧\_د سحرحقيقت، دنيوي او اخروي زيانونه يي

د اسلام مبارک دین په اصلاح او خیر رسولو ټینگار کوي، په حقیقتونـو ولاړ دیـن دی لـه هر قسمه وهمونو، خیالونو، او بي ځایه وېرېدلو څخه خلک منع کوي.

کوډې چې د وهمونو، خيالونو عقيدوي بي ثباتۍ، فتنو او فساد خپرولو، نورو ته د بدني، روحي، اجتماعي زيان رسولو څخه عبارت دي، زده کړه او نورو ته يې ورښودل حرام دي حتى په ځينو حالاتو کې انسان کفر ته پرې رسېـــږي. دا هغه ناوړه عمل دى چې د امام ابوحنيفه رحمه الله په قول د کوډگر سزا يواځې قتل دى.

په حدیث شریف کې راغلي: چا، چې فال وکوت او نجا ته چې فالل وکتل شو، چا چې غیب ویل کول او د چا لپاره چې کوډې وکړې او د چا لپاره چې کوډې وکړې او د چا لپاره چې کوډې وشي، څوک چې غوټې اچوي او بندونه جوړوي، یا کاهن ته ورشي او د هغه خبره رښتیا وگڼي، نو پر محمد ابندې پر نازل شوي دین کافر شو. (۱)

#### ٣\_ د يو انسان وژنه د ټول انسانيت وژل دي

انسان د الله تعالى مكرم مخلوق دى. د هغه سر، مال، پت او عزت ځانگړى حرمت لري چې ساتل يې فرض او ماتول يې حرام دي.

په اسلام کې د انسان وژل ډېر غټ جرم دی، د قرآنکريم په گڼو آيتونو کې دغه جنايت منع شوی، د يو انسان قتل او وژنه يې د ټول انسانيت قتل او وژنه گڼلې او د يو انسان ژغورل يې د ټول انسانيت ژغورل گڼلي دي: ﴿مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَمَّا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا....﴾ [ المائدة: ٣٢]

**ژباړه**: چاچې يو انسان دوينې له بدلې يا په ځمکه کې له فساد جوړولـو پرتـه (پـه ناحقـه) وواژه ، داسې وگڼه چې هغه ټول انسانانې ووژل...

# ٤\_د سرطاني غړي له مينځه وړل

که چا څوک په ناحقه وواژه يا يې د چا عزت ولوټلو، يا يې په دين لوبې وکړي او مرتـد شو او له هغو پولو واوښت چې هغه انسان او ټولنې ته گواښ دي نو بيا د دې انـسان چـاره د بدن د سرطاني غړي په څېر په کار ده چې له منځه يـوړل شـي او پـرې شـي ترڅـو نـور انسانان د ده له شر او ضرر څخه په امن شي.

۱ - رواه البزار فی مسنده. په دې صورتونو کې تر څو چې د شخص په عقیده کې خلل نه وي راغلی، په ستر کفر سـره نـه کافرېږي، ځکه د اهل سنت او جماعت په نزد د یو چا ایمان په عملي گناه سره نه نقض کېږي، نو دلته له کفـر څخـه عملـي کفر مراد دی نه اعتقادی.

شريعت دغسې انسانان په گوته کړي او د وژلو حکم يې ورکړی. رسول الله ﷺ فرمايي: «لَا يَحِلُ دَمُ امرئٍ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَيِّي رَسُولُ اللهِ إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ الثَّيِّبُ الزَّابِي وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ» (۱) ژباړه: هغه مسلمان چې لاالـه الا الله محمـد رسول الله کلمه وايي وينه تويول يې روا نه ده، خو په درې صورتونو کې: محصن زناکار، قاتل او يا مرتد چې اسلام پرېږدي او له مسلمانانو نه جلا شي.

### ٥\_ گبډه له اور څخه ډکول

يتيم هغه مظلوم انسان دى چې خپل مهربان او زړه خوږى پلار يې له لاسه وركړى وي. د هر چا مرستې ته اړتيا لري په ځانگړې توگه چې د هغه د مال ساتنه او پالنه وكړي. الله پاك په قرآن كريم او د رسول الله په احاديثو كې يتيم ته په پاملرنې او توجه باندې ټينگار كړى دى. الله پاك ددې گناه په هكله په قرآنكريم كې فرمايي: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمًا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠]

**ژباړه**: «بیشکه هغوی چې په زور زیاتي سره د یتیمانو مالونه خوري، هغوی په خپلو گېهو کې اور اچوي او ژر دی چې د دوزخ اورته به ننوزي» د یتیمانو مال خوړل، ډیره بې همتي، ناځوانه عمل او غټه گناه ده، او له همدې امله اسلام پر ټولنې باندې د یتیم په وړاندې مسؤولیتونه ایښي چې یو له هغو څخه د یتیم د مال ساتنه او پالنه او د هغه له ضائع کېدو، په هغه کې له خیانت او د هغه له خوړلو څخه په ټینگه ډډه کول دي.



١\_حديث شريف ترجمه كړئ؟

٢\_پورته كوم شيان دي چې په احاديثو كې شرك بلل شوي؟ نومونه يې واخلئ.

٣\_د كوډو، فال ليدو، او غير شرعى دمونو او تعويذونو ضررونه وښاياست.

٤\_په کوم آیت کې د یوه بې گناه انسان وژنه د ټول انسانیت وژنه او د هغه ژونـد ژغـورل د ټول انسانیت ژوند ژغورل ښودل شوي دي؟

۵\_هغه ځایونه چې د یو مسلمان قتل په کې د شریعت له مخې جواز لري کوم دي؟ دلیـل یې وښایاست.

۱ - متفق علیه

### اتلسم لوست

# اووه هلاكوونكي گناهونه <sup>(2)</sup>

...... وَأَكْلُ الرِّبَا وَالتَّوَلِّي يَوْمَ الزَّحْفِ وَقَذْفُ الْمُحْصِنَاتِ الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ.

# ۵ـ سود يا له الله ﷺ او پيغمبرﷺ سره جگړه

سود (ربا) يو بل خطرناک رنځ دی چې نېغ په نېغه د ټولنې غريب او بې وزله خلک کړوي. په ټولنې کې انساني مفاهيم، لکه: زړه سوی، ښېگڼه، خواخوږي، قرض حسنه او داسې نور له منځه وړي او پرځای يې بخل، زړه سخت توب، مصلحت غوښتنه او مادي توب خوروي. ځکه الله تعالى سود خوړل له غريبو او اړمنو سره دښمني نه، بلکې له الله تعالى او د هغه له پېغمبر سره دښمني او د جنگ او جگړې اعلان گڼلى دى: ﴿فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذْنُوا بِحَوْبٍ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ﴾ [البقرة: ۲۷۹]

**ژباړه**: نو که له دې کار(سود) څخه لاس نه اخلئ. بيا د الله ﷺ او د هغه د پېغمبرﷺ جنگ ته تيار شئ.

سود خوړونکو ته الله تعالى تر ټولو بده سزا ټاکلى ده.

د خواشینۍ ځای دی چې نن سبا په نړۍ واله کچه سود ډېر پراخه شوی، نړۍ یې له یو خطرناک اقتصادي بحران سره مخامخ کړي او ورسـره غبـرگ یې د روحي او اخلاقي فساد په جال کې نښلولي ده.

#### فعاليت

په ډله ييزه توگه دسود بدي اغيزې جلا جلا بيان کړئ.

# ٦ـ د يوه تن تېښته لښکر ته ماته ورکوي

کافرانو، باطل پالو او مفسدینو سره د جهاد او مبارزې وروستی پړاو له هغوی سره مخامخ جگړې ته دانگل او د وسله والې جگړې پرېکړه ده. په داسې حساسو شېبو کې مقاومت فرض او تېښته لویه گناه ده، ځکه د جگړې په ترڅ کې د یوه تن تېښته د جنگي مــورال

په له منځه وړلو سره ډېر ځله يو ستر لښکر ته ماته ورکوي. په داسې حساس وخت کې تېښته يا هم ثبات او استقامت د جگړې پايلې بدلوي.

# ٧\_ پر پاک لمنو ښځو تور لگول

ښځې په اسلام کې ډېر لوړ مقام لري. په ځانگړې توگه د هغو وقار او پت په شريعت کې په پوره پاملرنې سره مطرح دی، کوښښ شوی څو د دوی عزت خوندي وساتل شي. د ښځو پر شخصيت ملنهې، توهين او تحقير، بې ارزښته گڼل او د نارينه وو د نفسي غوښتنو لپاره له هغوی څخه کار اخيستل ستره گناه گڼل شوې، چې په آخرت کې د عذاب لامل جوړېږي.

پر دې سربېره هغه چا ته په دنيا کې هم درنه سزا ټاکل شوې چې د ښځې او يا نارينه د شخصيت درناوی ونه کړي، د هغوی عزت او حيا ته په بـده سـترگه و گـوري نـو کـه چـا کوم مسلمان سړي او يا مسلمانې ښځې ته د بد لمنۍ نسبت و کړ، په خپله دعوا بـه شـاهدان راولي که شاهدان يې تېر نشو کړای محکمه به ورته د عامو خلکو په وړانـدې د اتيـا (۸۰) درو وهلو سزا ورکړي او شهادت او گواهي به يې د خلکو ترمنځ د تـل لپـاره بـې اعتبـاره اعلان شي.

#### فعاليت

هغه کوم سورت دی چې په پاک لمنو ښځو د تور لگوونکي لپاره پکې سزا ټاکل شوې ده؟



۱\_په قرآن کريم او احاديثو کې ولي د يتيمانو پر پاملرنې ټينگار شوی دی؟

٢\_كوم عمل له الله پاك او پېغمبرﷺ سره جگړه بلل شوې دى؟

٣\_په جهاد کې تېښته ولې هلاکوونکې گناه ده؟

٤\_په اسلامي شریعت کې پر پاک لمنې مسلمانې ښځې باندې د بـدلمنۍ د تـور لگولوڅـه
 سزا ټاکل شوې ده؟

### نولسم لوست

# امر بالمعروف او نهى عن المنكر

وَعَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَتَأْمُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَلَتَنْهَوُنَّ عَنْ الْمُنْكَرِ أَوْ لَيُوشِكَنَّ اللَّهُ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عِقَابًا مِنْهُ ثُمَّ تَدْعُونَهُ فَلَا يُسْتَجَابُ لَكُم). رواه الترمذي

#### د راوي پېژندنه

حذيفة بن اليمان العبسي شمشر صحابي وو. د خندق په غزا او له هغه وروسته نورو غزواتو کې شريک و، د خندق په غزا کې رسول الله د کافرانو لښکر ته د احوال اخستو لپاره لېږلی وو. رسول الله ورته د منافقانو د پېژندگلوۍ په شمول ډېر اسرار ويلي وو چې د صحابه وو په منځ کې په صاحب سر رسول الله ياديده. عمر فاروق به هغي جنازې ته نه ورته چې حذيفة شه به پکې برخه نه اخيسته.

د ډيرو غزواتو په شمول د عراق په فتوحاتو کې شريک وو. د نهاوند په غزا کې يې گډون درلود، همدان، ری، او دينور د ده په مشرۍ کې فتحه شوي. د ارمينيا له غزا وروسته يې د مسلمانانو دريم خليفه عثمان ته د قرآن کړيم د ترتيب مسأله مطرح کړه. زيات احاديث يې له رسول الله څخه روايت کړي دي. د عمر په خلافت کې د مدائن والي ټاکل شوی او همالته د والي په توگه وو چې د هجرت په (۳۶) کال کې وفات شو.

### د ځينو کلماتو معنا

۱\_وَالَّذِي: (و) په دې ځای کې د قسم توری دی، (الـذي) هغه څوک، هغه ذات (قسم دی په هغه ذات).

٢\_لَتَأْمُوٰنَّ: هرو مرو (خامخا) به امركوئ.

٣\_الْمَعْرُوفِ: يوه ډېره جامعه کلمه ده چې د خير، ثواب اوطاعت ټول کارونه پکې شاملېږي، لکه: ښيگڼه او نيکي چې عام خلک يې ښه گڼي او بد پرې نه وايي.

٤ \_لَتَنْهَوُنَّ: هرومرو به نهي كوئ، (ايسارول به كوئ).

٥\_الْمُنْکَرِ: د معروف ضد دی: بدي او وراني، چې عام خلک پرې بد وايي او ښه يې نه گڼي. ٦\_لَيُوشِکَنَّ: ډېر ژر، ډېر نژدي.

٧\_عِقَابًا: عذاب

٨\_تَدْعُونَهُ: له الله ﷺ څخه به دعاگاني غواړئ.

#### د حدیث ژباړه

له حذيفه څخه روايت دى چې رسول الله وفرمايل: زما دې په هغه ذات قسم وي چې زما سا د هغه په لاس كې ده چې تاسو به هرو مرو امر بالمعروف او نهى عن المنكر كوئ او يا دا چې ډېر نژدې ده چې الله پاك در باندې له خپل لوري څخه عذاب راولېږي چې بيا به له هغه څخه دعاگانې غواړئ او قبلېږي به نه.

#### د حدیث حکمت

اسلامي دعوت يا امر بالمعروف او نهى عن المنكر د اسلام لـه خـورا مهمـو مبـادي او ارزښتناكو فرايضو څخه دي چې د اسلام د نورو احكامو قيام او بقاء ور پورې تړلې ده.

#### فعاليت

هر زده کوونکی دې د امر بالمعروف او نهی عن المنکر اغیز د اسلام د نـورو ارکـانو او احکامو د برپا کولو په هکله له ځان سره یاد داشت کـړي او پـه نوبـت سـره دې نـورو تـه واوروي.

# د حدیث شریف گټې

# ١\_د امر بالمعروف او نهى عن المنكر ارزښت

په هره ټولنه کې دوه ډوله وگړي ژوند کوي: نیکان خلک هغه چې د پاکو عقیـدو نیکـو خویونو، خیر غوښتونی او د غوره اخلاقو څښتنان وي.

او بله ډله بدان هغه چې د ناوړه سلوک د بدو عاداتو، د شر او فساد خويونو خاوندان وي.

د بدو اعمالو له خاوندانو څخه هميشه په فردي او ټولنيز ژوند کې ناسمې مفکورې د اسلام او انسانيت ضد کړنې، پر نوروظلم، تيری او ډول ډول فسادونه صادرېږي. که چيرې نيکان او صالحه و گړي ددغسې اشخاصو مخنيوي ونه کړي او دوی حق طرف ته ونه هڅوي، نو د ټولنې هره برخه به د شر او فساد ډگر و گرځي او انساني ټولنه به په داسی ځنگل بدله شي چې د عدل، انصاف، د ښو او بدو تمييز به پکې هيڅ نه وي.

امر بالمعروف او نهي عن المنکر د اسلامي امت هغه سپيڅلی صفت دی چې لـه پيغمبرانـو څخه زموږ امت ته په ميراث پاتې دی، دا هغه مهمه دنده ده چې د اسلامي ټولنې سـلامتي او نيکمرغی ورپورې تړلی او د فساد د پراخېدو مخه ډب کوي.

### ٢\_خلک نيکيو ته رابلل

د حدیث مفهوم د امر بالمعروف په هکله دا دی چې: تاسو به هرومرو خلکو تـه پـه نیکیـو او ښیگڼو امر کوئ. خلک به اسلامي عقیدې، اسلامي شـریعت، اخلاقـو، عـزت، درنـښت، حیا، احترام، محبت، ورورۍ، عدل، انصاف او د یوه الله پینده گۍ ته رابلئ ، چـې د دنیـا او آخرت سعادت پکښـی نغښتـی دی.

### ٣\_ له بديو څخه خلک منع کول

په ټولنه کې خلک له خرابو افکارو، بدو اعمالو او ناوړه اخلاقو څخه منع کول او ایسارول د هر مسلمان فردي او ټولنیزه دنده ده. د اسلام د ستر پېغمبر له خوا په یوه کار باندې په دغسې مؤکدو الفاظو سره امر او ټینگار کول د هغه کار فرضیت او لـزوم افاده کوي، په همدې اساس د اسلام د دین غوښتنه دا ده چې اسلام ته بلنه، امر بالمعروف او نهی عن المنکر د هر مسلمان ځانگړی او د ټول امت ټولنیز فرض دی، هغه هم په حکیمانه لارو چارو چې منکر له منځه ولاړ شي او د منکر له منځه وړل د ستر منکر (جنگ، نفرت او فساد) لامل ونه گرځی.

# ٤\_ د امر بالمعروف او نهي عن المنكر د پرېښودو خطرونه او پايلې

امر بالمعروف او نهي عن المنکر هغه مهمه دنده ده چې په پرېښودلو يې رسول الله ه عذاب د نازليدلو اخطار ورکړی. د دې معنا دا ده چې اسلامي دعوت، امر بالمعروف او نهی عن المنکر که کله هم په ټولنه کې پرېښودل کېږي، نو ځای يې د الله تعالی لخوا ځانگړی عذاب نيسي، سربېره پردې په جامعه کې ظلم، بې انصافي، د زړونو سختوالی او ډول ډول فسادونه زياتېږي او په پای کې ټولنه دهلاکت په درشل درېږي.

#### ٥\_ بيا به مو دعاء نه قبلېږي

که دعوت، امر بالمعروف او نهي عن المنکر ترک شي، نو ډېر ژر به الله تعالى له خپل لوري عذاب را نازل کړي، که کله د دعوت (امر بالمعروف او نهى عن المنکر) په پرېښودو سره عذاب راغى، نو بيا که تاسې الله تعالى ته څومره دعاگانې او زارئ کوئ، نو دعا به مو نه قبلېږي، ځکه مسلمانانو به د دعوت په پرېښودو دومره ستر جرم او غټه گناه کړې وي چې د دعا دقبلېدو ټولې لارې به يې په ځان تړلې وي.

#### فعاليت:

ايا له بديوڅخه منع کول يوازې د علماوو دنده ده اوکه د ټولـو مسلمانانو؟ زده کـوونکي دې په خپل منځ کې پرې مباحثه وکړي.



١\_ لاندې كلمي معنا كړئ:

أ\_ لَتَأْمُوُنَّ:

ب\_ الْمَعْرُوفِ:

ج\_ لَيُوشِكَنَّ:

۲\_ د حديث د راوي په هکله لنډ معلومات ورکړئ.

٣\_ د حديث ژباړه وواياست.

٤\_ كه د اسلامي دعوت فريضه ترك كړل شي، نو پايله به يې څه وي؟

### شلم لوست

# په لگښت کې اقتصاد

عَنْ ابْنِ عُمَرَ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الاقْتِصَادُ فِي النَّفَقَةِ نِصْفُ الْمَعِيشَةِ ، وَالتَّوَدُّدُ إِلَى النَّاسِ نِصْفُ الْعَقْلِ ، وَحُسْنُ السُّؤَالِ نِصْفُ الْعِلْمِ.

رواه الطبراني في المعجم الكبير

#### د ځينو کلماتو معنا

1\_الاقْتِصَادُ: اقتصاد د (قصد) له كلمې څخه ده چې په چارو او ويناوو كې د افراط او تقير تفريط ترمنځ وسط حد ته ويل كېږي، په لگښت او نفقه كې اقتصاد د اسراف او تقتير (ممسك توب) ترمنځ حد ته وايي.

۲\_المُعيشَة: ژوند، روزگار.

٣\_التَّوَدُّدُ: مينه كول، محبت كول.

### د حدیث ژباړه

# د حدیث شریف حکمت

مال له خپل ارزښت او اهميت سره سره يو خطرناک شي دی، هغې لوڅې تورې ته ورته دی چې دواړه لوري يې تېره او غوڅوونکې وي، که انسان ورسره پوره پاملرنه او احتياط ونکړي، نو ارومرو به خپل بدن پرې غوڅوي.

اسلام مال ته ځانگړې پاملرنه کړې، د هغه د گټلو او لگښت لپاره يې دقيق، جامع اصول او ضوابط ايښي دي. چې يو له دغو اصولو او ضوابطو څخه د اقتصاد (اعتدال) اصل او ضابطه ده چې تر ډيره حده په لگښت پورې اړه لري.

د اقتصاد اصطلاح او مفهوم د رسول الله ﷺ په گڼو احادیثو او د قرآن کریم په ډېرو آیتونـو کې ذکر شوې چې مونږ او تاسو یې د بېلگې په توگه د پورتني مبـارک حـدیث پـه تـرڅ کې لولو.

# د حدیث شریف گټې

# ۱\_ د قیمتی مال زېرمه د اقتصاد اصل دی

مال په يو وخت کې هم د خير او ښيگڼې غوره وسيله او هم د شر او بلۍ ناکاره وسيله ده. کور، اولاد اوعيال، نفقه او لگښت چې د انساني ژوند ډېره برخه جوړوي، ډېر ځله انسان د مال په اړه بې احتياطۍ ته اړ کړي چې په پای کې د بې وزلۍ او تنگلاسۍ له داسې جدي ستونزو سره مخ شي چې ژوند پرې تريخ او ورڅخه په تېښته شي، ستر گې پټې کړي او په ټولو انساني پولو او ارزښتونو پښې واړوي، په غلا، چور او تالان لاس پورې کړي، په ټولنه کې فساد، بد امني، اړ او دوړ رامنځته کړي. او يا هم د کار کولو همت

بايلي، کچکول په غاړه کړي او د سوال لاسونه اوږده کړي او په ټولنه بانـدې يـو درونـد پيټي جوړ شي. اسلام دغه ستونزه د يوه خراب او دردوونکي واقعيت پـه توگـه درک کـړې او د هغې د

مخنيوي لپاره يې د اقتصاد اصل او قاعده ايښې ده. پدې مبارک حديث کې رسول الله اقتصاد نيم ژوند گڼلی او بيا يې په ځانگړي تعبير سره په لگښت کې اقتصاد د تنگلاسۍ او له هغو نه د راولاړو ستونزو د مخنيوي چاره ښودلې. پېغمبر افي فرمايلي دي: (مَاعَالَ مَنْ اقْتَصَدَ). [احمد]

**ژباړه**: هیڅکله به فقیر او تنگلاسی نه شي هغه څوک چې په لگښت کې د اعتدال او میانـه روۍ څخه کار اخلي.

له کومه ځایه چې په مالي چاروکې اقتصاد او اعتدال ډېره اغیزه او خورا مهم رول لري ټولې مالي چارې او مالي نظام د (اقتصاد) په نوم یاد شوی دی، نن سبا چې د اقتصاد اصطلاح کارول کېږي مقصد ترې ټولې مالي چارې او مالي نظام او سیستم دي.

# ۲\_ اسراف چې د اقتصاد ضد، او د فقر لامل گرځي شرعا حرام دی

د اقتصاد ضد ته په شریعت کې (اسراف) وایي چې په لگښت کې د افراط، بي نظمي، بې هدفي، بې او بې پلانه مفاهیم په کې شامل دي.

د لگښت ډيره برخه خوراک او څښاک جوړوي، الله تعالى د خوراک او څښاک په اړه فرمايي: ﴿ وَ كُلُوا وَاشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٣١]. خورئ او څښئ خو اسراف او له حده تېرى مه كوئ.

په خوراک او څښاک کې اسراف او له حـده تېرېـدل چې څـومره د بـدن روغتيـا تـه تـاوان اړوي، له هغه نه زيات يې مال ته اړوي او نن سبا چې څـومره مالونـه پـه خـوراک او څـښاک کې له اسراف نه په راولاړو ناروغيو او د هغو په علاج لگېـږي له هيچا پټ ندي.

# ٣\_في سبيل الله انفاق كي هم اقتصاد

آن تر دې چې في سبيل الله انفاق، خيرات، صدقات، مرستې او عامه سخاو تمندي او داسې نور د خير ښيگڼې لگښتونه هم بايد د اقتصاد د تر قاعدې لاندې وي او د ثواب گټلو جذبه او ولوله بايد انسان د اقتصاد پولو ماتولو ته ونه هڅوي، الله تعالى فرمايي: ﴿وَلاَ تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلاَ تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا مُحْسُورًا﴾.[الاسراء:٢٩]

**ژباړه**: لاس ترغاړې تړلی بخیل مه اوسه او مه دومره په خلاص مټ لگښت کوه چې سبا تش لاس او د ټولو ملامت ناست یې!

نو چې کله الله پاک د خير ښيگڼې لگښت کې د اقتصاد غوښتنه کوي، نـو نـور لگـښتونه خو بايد ارومرو د اقتصاد په اصل ولاړ وي.

### ۴\_د خلکوخوښي لاس ته راوړل لويه عقل مندي ده

که څوک د الله ﷺ د رضا په خاطر د انسانانو سره مرسته کوي، د هغوي درناوی کوي، او ورسره نیک چلن کوي، داسې انسان الله ﷺ ته خوښ وي، او څوک چې الله ﷺ ته خوښ وي الله ﷺ د هغه سره مینه د بندگانو په زړونو کې هم اچوي د خلکو د خوښي له برکته تل انسان خوښ، هوسا، او په خپلو مقصدونو کې سرلوړی وي. د الله ﷺ د بندگانو خوښي تر لاسه کول غټه کامیابي او لویه عقل مندي ده.

# ۵ \_ گټوره پوښتنه علم زياتوي

پوهه او علم د زړونو پټې خزانې دي چې په گټورو پوښتنو رابرسېره کېږي، که چیرې لـه معلم څخه په ښه طریقه پوښتنه وشي ممکنه ده چې معلم د زړه له کـومي پـه ځـواب کـې داسـي معلومات وړاندې کړي چې حاصلولو ته یـې ډېره زیاته اړتیا وي.



١\_لاندې كلمې معنا كړئ:

١\_ الاقْتصَادُ:

ب\_ الْمَعِيشَةِ:

ج\_ التَّوَدُّدُ:

٢\_مال ولي دومره ارزښت لري؟

٣\_د اقتصاد لغوي او اصطلاحي معنا څه ده؟

٤\_حديث ترجمه كړئ!

٥\_اسراف ولې حرام دى؟ د هغه روغتيايي او مالي ضررونه بيان کړئ!

# 🏚 کورنۍ دنده

زمونږ په ټولنه کې هغه دودونه او رواجونه په گوته کړئ چې د اقتصاد په خلاف پر حرام اسـراف روان دي، او د هغـو د مخنيـوي پـه لارو چـارو بانـدې غـور او فکروکـړئ، او د مخنيوي په باره کې يې لنډه مقاله وليکئ.

# يو ويشتم لوست

# 

عَنْ مَالِك أَنَّهُ بَلَغَهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكْتُمْ بِمِمَا كِتَابَ اللَّهِ وَسُنَّةَ نَبِيّهِ. [موطأ مالك]

#### د راوي پېژندنه

مالک بن انس بن مالک الأصبحی الحمیری د دار الهجرت (مدینې منورې) امام او د اهل سنت له څلورو مشهورو مذهبونو څخه د مالکي مذهب امام دی. په ۹۳ هجري کال په مدینه منوره کې زېرېدلی. پر دین کلک ولاړ وو. له امیرانو او باچاهانو څخه لرې اوسیده، آن تردې چې د واکمنانو له خوا رېړول شوی هم دی.

عباسي خليفه هارون الرشيد ترې وغوښتل چې دربار ته ورشي او ده تـه سبق ووايي، خو امام مالک انکار وکړ او ويي ويل چې: علم ته خلک ورځي، علم خلکو پسې نـه ورځي! هارون الرشيد يې کورته ورغی او د درس په مجلس کې يې ديوال ته تکيه وکړه ، امام مالک وويل: دعلم درناوی د رسول الله درناوی دی، نو تکيه يې پرېښوده او د امام پـه وړاندې کښيناست. د خليفه منصور عباسي په غوښتنه يې د احاديثو مشهور کتاب موطأ وليکه. په همدې توگه: الوعظ، المسائل، الرد علی القدرية، النجوم او تفسير غريب القرآن د نوموړي له ليکنو څخه دي. امام مالک بن انس په ۱۷۹ هـ. ق کـال پـه مدينه منوره کې وفات شو.

#### د ځينو کلماتو معنا

ا\_تَرَكْتُ: له ترك څخه اخستل شوى: پرېښودل، ترك كول.

۲\_أَمْوَيْنِ: د (امر) تثنيه ده:چاره، كار.

٣\_ لَنْ تَضِلُوا: هېڅکله به بې لارې نه شئ.

٤\_مَا تَمَسَّكْتُمْ: څوپورې مو چې منگولې پرې لگولې وي.

#### د حدیث شریف ژباړه

امام مالک رحمة الله تعالى ته دا حديث رسيدلى چې پېغمبرﷺ فرمايلي دي: په تاسو کې مې دوه شيان پرېښي دي، څو پورې مو چې پر هغو منگولې ښخې کړې وي هيڅکله به بی لارې نه شئ: د اللهﷺ کتاب او زما سنت.

#### د حدیث حکمت

قرآن د الله پاک وروستی کتاب دی چې د انسانیت د هدایت او لارښوونې لپاره یې نازل کړی، څو انسانان له تیارو څخه رڼا ته را وباسي او د ژونـد پـه سـمه لاره یې روان کـړي. ترڅو چې انسانان پر قرآن کلک ولاړ وي، هیڅکله به بې لارې نه شي.

# د حدیث شریف گټې

# ۱\_ قرآن کریم د اسمانی کتابونو ناسخ

قرآن کريم د اسلامي شريعت د تحليل او تحريم لـومړنۍ مرجع ده. قـرآن د ژونـد ټـولې چـارې د اصـولو او بنـسټونو پـه توگـه اجمـالأ بيـان کـړې دي: ﴿....مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ...﴾ [الانعام: ٣٨]

**ژباړه**: موږ تاته ذکر(قرآن) نازل کړ څو خلکو ته نازل شوی کتاب شرح او توضیح کړې او ښایي دوی پکې غور او فکر وکړي.

جابر هوايي يوځل عمربن الخطاب هه داسې حال کې چې د تورات يوه نسخه يې په لاس کې وه، راغی او ويې ويل: ای د الله ه رسوله، دا د تورات يوه نسخه ده. رسول الله څه ونه ويل. عمر رضی الله عنه د هغه په لوستو پيل وکړ. د پيغمبر پر مخ د غوسې او د خفگان نښې راغلې. په دې کې ابوبکر پر عمر غږ وکړ چې مور دې در باندې بوره شه عمره د پېغمبر مخ ته نه گورې؟ کله چې عمر د پېغمبر مخ ته وکتل، نو ژر يې وويل: د الله پاک او د هغه د پېغمبر له غوسې څخه پناه غواړم. د الله پاک په ربوبيت، د اسلام په دين او د محمد په نبوت خوښ او قانع يو. رسول الله وفرمايل:

زما دې په هغه ذات قسم وي چې زما ساه يې په واک کې ده، که موسی درته راڅرگند شي او تاسو هغه پسې لاړ شئ او ما پرېږدئ نو د حق له لارې څخه به بې لاړې شئ، او که موسی ژوندی وای او زما پېغمبري يې موندلې وای نو زما تابعداري به يې کوله. [سنن الدارمی]

Y\_د رسول الله صلى الله عليه وسلم سنت(حديث اوسيرت)، د قرآن تر ټولو ښه شرحه د پېغمبر سنت د قرآن کريم تر ټولو ښه شرح او تفسير دى. د هغه سيرت او د صحابه وو ټولنيز ژوند د قرآنکريم عملي او تطبيقي اړخ دى.

له رسول اللهﷺ څخه چې کومه خبره ثابته شوې ده، هغه په حقیقت کې د وحې یوه برخـه ده،

الله ياك فرمايي: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [النجم: ٣-٢]

ترجمه: پيغمبرله ځانه نه غږېږي، هغه خو ورلېږل شوې وحې ده.

نو په څه شي چې امر كوي بايد پلى كړى شي او له څه شي چې منع كوي بايد اجتناب ترې وشي، الله پاك فرمايي: (..وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا...)
[الحشر:٧]

**ژباړه**:کوم دستور چې پېغمبر درکوي، عمل پرې وکړئ او له څه شي مو چې منع کوي ځان ترې وژغورئ.

په سنتو باندې منگولې لگول له ضلالت او بې لارې توب څخه د ژغورل کېـدو او نجـات یوازنۍ لاره ده.

# ٣\_ د رسول اللهﷺ سنت يا دويمه وحي

له قرآن نه وروسته سنت د اسلامي شریعت د تحلیل او تحریم دویمه مرجع ده. په دې توگه له سنتو څخه د الهي وحې د یوې برخې په توگه هیڅکله استغنا نشي راتـلای او د قرآن په شرح او شرعي احکامو باندې په پوهیدلو کې له پامه نشي غورځېدلای. رسول الله په په یو مبارک حدیث کې چې مقـدام په تـرې روایت کړی فرمایي: خبر اوسئ! ماته قرآن او د هغه په څیر نور څه (سنت) راکړل شوي دي). (۱)

۱ - ابوداود

په بل روایت کې راځي: داسې څوک ونه مومم چې ډډه یې وهلې وي او زما کوم امر یا نهی ورته ورسېږي او دی ووایي چې زه دا نه پېژنم، هغه څه منم چې په قرآن کې مې موندلی.

د حدیثو او فقهې کتابونه په هغو مسائلو ډک دي چې په قرآن کې نـشته، خـو پـه حـدیثو کې حلال یا حرام گڼل شوي دي.

# ٤\_د لارې مشال

د راشده خلافت د دورې ټولنيزه تگلاره زموږ لپـاره د فکـري او عقيـدوي خـط چراغونـه دي چې د ژوندانه په اوږدو لارو کې خپله لاره پرې رڼا کوو.



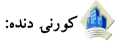
١\_پورتنى حديث شريف وژباړئ.

٢\_دحديث راوي څوک دی؟ معرفي يې کړئ.

٣\_لاندې كلمات معنا كړئ:

- تَرَكْتُ:
- أَمْرَيْنِ:
- لَنْ تَضِلُّوا:
- مَا تَمَسَّكْتُمْ:

٤\_ (نبوي سنت او سيرت د قرآنكريم ښه شرحه ده) دا مطلب واضح كړئ.



پورتنی حدیث شریف له معنا سره په یادو زده کړئ.

١ - معرفة السنن والآثار للبيهقي

٢ - مشكل الآثار للطحاوي

#### دوه ويشتم لوست

# په جهاد کې د ښځو ونډه

عَنْ الرُّبَيِّعِ بِنْتِ مُعَوِّذٍ قَالَتْ كُنَّا نَغْزُو مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَنَسْقِي الْقَوْمَ ﴿ وَخَدْمُهُمْ وَنَرُدُ الْجُرْحَى وَالْقَتْلَى إِلَى الْمَدِينَةِ. [صحيح البخاري]

#### د راوي پېژندنه

ربیع بنت معوذ بن عفراء رضي الله عنهما، د انصارو د بني نجار له قبیلي څخه وه، ربیع بي بي په بیعة الرضوان کې حاضره او له رسول الله سره یې په ځینو غزواتو کې گډون درلود. نوموړې له یوې خوا زاهده، عابده او د خدای که د لارې مجاهده وه، له بلې خوا د علم او فضیلت خاونده هم وه. له دې بي بي څخه ټول یویشت (۲۱) احادیث روایت شوي دي. ډېر عمر ژوندۍ وه. په پای کې د عبدالملک بن مروان په خلافت کې د هجرت په څه د پاسه اویایم کال کې وفات شوه.

#### د ځينو کلماتو معنا

١\_کُنَّا: موږ وو.

٢\_نَغْزُو: غزا مو كوله، جهاد موكاوه.

٣\_نَسْقِي: اوبه مو ور رسولي، اوبه مو وركولي.

٤\_ نَرُدُّ: وړل مو، لېږدول مو.

0\_الجُرَحَى: تپيان، زخميان.

7\_الْقَتلَى: قتل كړاى شوي، وژل شوي.

#### د حدیث ژباړه

له ربیع رضي الله عنها څخه روایت دی چې وایي: موږ به له پیغمبرﷺ سره یـو ځـای غـزا کوله، په جهاد کې به ورسره شریک وو. مجاهدینو ته به مو اوبه رسولې، نور خدمتونه مـو ورته تر سره کول او د هغوی ټپیان او شهیدان به مو مدیني منورې ته انتقالول.

#### د حدیث حکمت

د خير ښيگڼې خپرېدو، د عدالت او انصاف تامين، له انسان څخه د انسان آزادي، له مستکبرينو څخه د مستضعفينو بوډاگانو، ښځو او ماشومانو د ژغورلو، د انساني کرامت او ارزښتونو د خوندي ساتلو او د الله که د کلمې او دين د لوړوالي په خاطر سپيڅلی او مقدس جهاد، له يوې خوا شرعي فريضه او مکلفيت دی او له بلې خوا د هر مؤمن او مسلمان و گړي د ژوندانه تر ټولو لوړه هيله او ستر وياړ دی. ښځه د نورو مسؤوليتونو، حقوقو او وياړ په څېر په دغې مقدسې فريضې او سپيڅلې دندې کې د خپل بدني ځواک په اندازه له نارينه وو سره سمه او برابره ونډه لري.

# د حدیث شریف گټې

# ۱\_ د اسلام په لاره کې د وسله وال جهاد ارزښت

وسله وال جهاد د اسلام د سپیڅلی دین د خپرولو او ورڅخه د دفاع غوره لاره ده.

د الله ﷺ په لاره کې جهاد هغه غوره عبادت دی چې بـل هـیڅ ډول عبـادت ورسـره نـه برابرېږي. د الله ﷺ په لاره کې یوساعت تگ د سهار له خوا او بیا بېرته راستنیدل د ورځې په اخره برخه کې له دنیا او هغه څه چې په دنیا کې دي ورڅخه غوره دي.

په اسلام کې جهاد تر ټولو د لوړ مقام او تر ټولو نېکو کارونو غوره کار دی، الله تعالی د دې لپاره روا کړی تر څو د توحید کلمه لوړه او د الله تعالی د دیـن بـرم زیـات شـي. ډېـر زیات شمېر آیاتونه او احادیث د جهاد د فضیلت پـه اړه راغلـي. الله تعـالی فرمـایي: ﴿ وَمَن یُقَاتِلْ فِی سَبِیلِ اللهِ فَیُقْتَلْ أَو یَغْلِبْ فَسَوْفَ نُوْتِیهِ أَجْواً عَظِیماً ﴾ [النساء: ۷٤] ژباړه: او څوک چې د الله ﷺ په لار کې و جنگېـږي او ووژل شي یا برلاسی شي هغه تـه بـه مـوږ هرومـرو سـتر ثواب ور په برخه کړو.

فرمايي: ﴿ وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْراً عَظِيماً ﴾ [النساء: ٩٥]

**ژباړه**: او الله تعالى مجاهدين په ناستو خلكو په ستر اجر سره غوره گرځولى دي.

د اسلام ستر لارښود، رسول الله ﷺ د جهاد په اړه داسې فرمايي: «مَثَلُ الْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ الصَّائِمِ الْقَائِمِ الْقَائِمِ الْقَائِمِ الْقَائِمِ الْقَائِمِ اللَّهِ تَعَالَى»(٢)

۱ - مسلم

۲ – صحيح مسلم.

**ژباړه**: د الله تعالى په لار كې د مجاهد مثال د هغه روژه نيوونكي په څېر دى چې ټوله شپه لمونځ كوي او د الله تعالى په آياتونو باندې دعاء كوونكى وي، نه له خپلې روژې سـتړى كېـږي او نه له خپل لمانځه څخه ستړى كېـږي تر هغه وخته چې دغه د الله تعـالى د لارې مجاهد بېرته خپل كور ته را ستون شى.

د الله تعالى په لار كې وتل او ستونزې كالل لوى اجر او ثواب لري. رسول الله ﷺ فرمايلي دي: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ -رَضِى اللهُ عَنْهُ- قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: « انْتَدَبَ اللهُ لِمَنْ حَرَجَ مُجَاهِدًا فِي سَبِيلِهِ لاَ يُخْرِجُهُ إِلاَّ إِيمَانٌ بِي وَتَصْدِيقٌ بِرَسُولِي فَهُوَ عَلَىَّ ضَامِنٌ أَنْ أُدْخِلَهُ الْجُنَّةَ أَوْ أُرْجِعَهُ إِلَى بَيْتِهِ الَّذِى خَرَجَ مِنْهُ نَائِلاً مَا نَالَ مِنْ أَجْر وَغَنِيمَةٍ ». (١)

**ژباړه**:څوک چې د مجاهـد پـه توگـه د الله ﷺ پـه لار کـې لـه کـوره ووځـي، الله ﷺ (د مهربانۍ له مخې) فرمايي: چې کله يې دا وتل پر ما د ايمان او زما د رسولﷺ د تصديق پـر بنا وي، نو زه يې ضامن يم چې هغه جنت ته داخل کړم او يا يې بېرتـه خپـل کـور تـه پـه داسي شان ورستون کړم چې ثواب او غنيمت ور په برخه وي.

د يادونې وړ ده چې د جهاد د مشروعيت لپاره د ځانگړو حالاتو او شرايطو تحقق ضروري دی.

# ۲ ـ په وسله وال جهاد کې د ښځو ونډه

اسلامي شريعت د خپلې عامې مهربانۍ هغه ځانگړي سهولت له مخې، چې له ښځو سره يې په هر څه کې په پام کې نيولی، ښځې يې جگړې ته له حاضريدو څخه معاف کړې دي. دغه معافي يوازې يوه استثناء لري چې کله د مسلمانانو مشر د اړتيا له مخې فوق العاده حالت کې نفير عام ( جهاد ته عمومي وتل) اعلان کړي، بيا به ښځه هم د ميړه له اجازې پرته د جهاد ډگر ته وځي. په عامو او عادي جهادونو کې ښځه مکلفه نه ده چې د جهاد ډگر ته ولاړه شي. له دې سره سره ښځې حق لري چې د جهاد په وياړونو کې د

۱ - سنن کبری، بیهقی

شریکېدو په خاطر د مسلمانانو د مشر او خپل سرپرست په اجازه له مجاهدینو سـره ووځي او هلته د دوی له ښځینه طبیعت سره مناسب یو شمېر خدمتونه تر سره کړي.

حقیقت دا دی چې د اسلامي دعوت له پیل څخه نیولې د دعوت په ټولو پړاوونو کې ښځې په ټولو ویاړونو کې له نارینه وو سره یو شان شریکې دي. لله الحمد په ټول اسلامي تاریخ کې یوه پیښه هم داسې نشته چې هلته ښځو د محرومیت او کموالي احساس کړی وي او یا هم نارینه وو ځان پرې لوړ او پورته گڼلی وي، بلکې ددې په خلاف ښځې تل د نارینه وو له ځانگړي قدر، احترام او درناوي څخه برخمنې وې.

د اسلامي تاریخ په اوږدو کې د نارینه اتلانو په کتار کې خدیجه، سمیه، اسماء، ام سلیم، ام عطیه، ام حرام، خوله، عائشه، فاطمه، زینب رضي الله عنه او داسې نورې په زرگونو اتلانې دي چې یادونه یې په زرینو کرښوکې پاتې دي.

ام عماره نسیبه رضی الله عنها یوه له هغو اتلو بیبیانو څخه ده چې د اُحـد پـه تــاریخي غــزا کې یې له پېغمبر څخه په سخت وخت په دفاع کې د میړانې او سرښـندنې بېلگــه وړانــدې کړې او د تل لپاره به تاریخ ور باندې ویاړي.

حفصه رضي الله عنها له ام عطيې رضي الله عنها څخه روايت کړی چې هغې ويل: زه له پيغمبرﷺ سره په اوو(۷) غزاگانو کې شريکه وم، زه د جگړې پر وخت له بـارونو او سـامانونو سره پاتې شوم. مجاهدينو ته به مې ډوډۍ برابروله او د هغوی د ټيانو درملنه مې کوله.

انس انس الله عنها (دده مور)چې ژوندۍ وه نو تل به له يوې ډلې انصارو ښځو سره له رسول الله الله الله عنها کې ملگرې وه.

حشرج له خپلې پلرنۍ نيا څخه نقلوي چې هغې رضي الله عنها ويل: زه له شپږو تنو نورو ښځو سره د خيبر غزا کې له پيغمبر سره ووتم. څه وخت چې پېغمبر پپوه شو ښځې هم ورسره غزا ته راغلي، نو موږ پسې يې څوک را ولېږه او ويې غوښتو! موږ د پېغمبر خدمت ته حاضرې شوو، نو د پېغمبر په څېره کې د قهر او غوسې نښې وې. موږ ته يې وويل: تاسو د څه لپاره او د چا په اجازه راغلې يئ؟ مونږ ورته وويل: يا رسول الله! موږ تاسره راووتو، مجاهدينو ته به غشي ورکوو اوبه او ستوان به ورکوو، د ټپيانو درملنه به کوو. پدې توگه به د الله په جهاد کې خپله مرسته او کمک کوو. رسول الله راته وويل: پورته شئ او خپلو خېمو ته ولاړې شئ. هغه وايي: بيا کله چې الله تعالى خيبر فتح کړ، نو رسول الله لله له له له تعالى خيبر فتح کړ، نو رسول الله له له

غنیمت څخه موږ ته د نارینه مجاهدینو سره سمې برابـرې برخـې راکـړې. حـشرج صـاحب وایـي، ما ترې پوښتنه وکړه چې څه شی په برخه کې در ورسېدل؟ هغې وویل: مېوې.(۱)

#### فعاليت

د اسلامي تاریخ په اوږدو کې د هغو مجاهدو ښځو نومونه واخلئ چې پـه خپلـو تــورو او همت یې په جهادي معرکو کې حماسې زېـږولې دي.

# ۳ـ د جگړې پر مهال د ښځو رول

ښځې په جهاد کې عموما په وروستيو ليکو کې په لوژستيکي او روغتيايي چارو کې، لکه: د ټپيانو درملنه او د شهيدانو په انتقال او لېـږدونه ، پخلي او اوبـو رسـولو کې لـه مجاهدينو سره مرسته کوي.

په وسله وال جهاد کې د ښځو د ونډې اخيستلو شرط دا دی چې په عملي جگړه کې به برخه نه اخلي، ابرو به يې له خطر څخه مصؤونه وي، پرده به مراعاتوي، او له سړو سره به اختلاط نه کوي که چېرې پورتنيو شرطونو تحقق نه مونده، نو بيا ښځو ته په وسله وال جهاد کې ونډه اخيستل جواز نه لري.



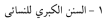
١\_د حديث ژباړه وواياست.

۲\_ د جگړي په مهال د ښځو رول څه دي؟

۳ـ په مسلحانه جهاد کې د ښځو د ونډې اخيستلوشرطونه وواياست.

# 🏚 کورنۍ دنده:

له معتبر سيرت كتاب څخه د اُحد په غزا كې د نسيبې رضي الله عنهـا دريځونـه او مواقـف ولولئ او په خپلو كتابچو كې يې وليكئ.





# رښتينولي

عَنْ عَيْدِ اللّهِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْكُمْ بِالصِّدْقِ فَإِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِى إِلَى الْبِرِّ وَإِنَّ الْبِرَّ يَهْدِى إِلَى الجُنَّةِ وَمَا يَوَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللّهِ صِدِّيقًا وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِى إِلَى الْفُجُورِ وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِى إِلَى النَّارِ وَمَا يَوَالُ الرَّجُلُ يَكُذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ كَذَّابًا ». [صحيح مسلم]

#### د راوي پېژندنه

د دغه جليل القدر صحابي نوم عبدالله د پلار نوم يې مسعود او د بنو هذيل قبيلې ته منسوب دی. شپږم شخص وو چې د اسلام په مبارک دين مشرف شو. دوه ځله يې حبشې ته هجرت کړی دی دريم ځل يې له حبشې څخه مدينې منورې ته هجرت وکړ. له رسول الله سره به تل يو ځای او ملگری وو. له دې امله د اصحابو ترمنځ په صاحب العصا، صاحب الوسادة او صاحب المطهرة (۱) مشهور وو. تل به يې په ډېره خوږه لهجه د قرآنکريم تلاوت کاوه، د علم او پوهې سمندر وو، د علمي مقام تر څنگ د حق د سنگر يو غښتلی مجاهد هم وو. په بدر، أحد، خندق او نورو ټولو غزاگانو کې يې برخه اخيستې ده، د هجرت په دوه دېرشم (۳۲) کال د حضرت عثمان له شهادت څخه وروسته يې له نيمگړې نړۍ څخه رحلت وکړ.

#### د ځينو کلمو معنا:

١ عَلَيْكُمْ بِالصِّدْقِ: پر تاسو رښتيا ويل لازم دى

٢ يَهْدِى: لارښوونه كوي

٣\_ الْبِرّ: هر ډول ښې اوغوره کړنې اوخصلتونه

۴\_ مَا يَزَالُ الرَّجُلُ: سرى تل او هميشه

۵ یَتَحَرَّی الصِّدْقَ: کوښښ او هڅه کوي د رښتیا ویلو

**9\_ يُكْتَب**: وليكل شي

۱\_ يعنې رسول اكرمﷺ ته به يې امسا په لاس كې وركوله، تكيه او بالښت به يې ورته ايښود او د اوداسه اوبه به يې وركولې.

٥- وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ: او له درواغ ويلو څخه ځانونه وساتئ
 ٧- الْفُجُور: هر ډول ناروا، ناوړه كار او خوى

#### د حدیث ژباړه

له عبد الله بن مسعود څخه روايت دی چې رسول الله فرمايلي دي: پر تاسو رښتيا ويل لازم دي، ځکه چې رښتيا انسان ته د نيکيو لارښوونه کوي او نيکي انسان ته د جنت لارښوونه کوي. بيشکه انسان، چې تل رښتيا وايي او د رښتيا ويلو هڅه کوي، نو د الله په نزد به رښتيني وليکل شي او له درواغو ويلو څخه ځانونه وژغورئ، ځکه چې درواغ ويل سړي ته د نارواوو په لور لارښوونه کوي او ناروا د دوزخ په لور لارښوونه کوي. ځينې وخت سړى تل درواغ وايي او د درواغو ويلو هڅه کوي، نو له دې امله د الله لله په نزد درواغجن وليکل شي.

### د حدیث حکمت

د ټولو فضايلو، غوره کړنو او خويونو بنسټ رښتيا ويـل دي. رښتيا ويـل د ټولنيز اخلاقي نظام سرچينه ده او د ټولنې په وگړو کې يو په بل اعتماد راټوکوي. په درواغ ويلو سره په انساني ټولنه کې د بې باورۍ فضاء رامنځ ته کېږي چې دا کـار د ټولنې د هـر ډول فساد لامل گرځي. له دې امله پېغمبر ﷺ پر انسانانو رښتيا ويل لازم کړي او له درواغو څخه يې منع کړي دي.

# دحديث شريف گټې ۱ـ د رښتيا وو حقيقت

رښتيا د حقايقو سره مطابقت ته ويل کېــږي او مختلف ډولونه لـري، لـومړی يـې پـه وينـا کـې رښتيا ويل دي، او هغـه داسـې چـې وينـا لـه هغـه څـه سـره چـې اخبـار ورڅخـه کېــږي مطابقـت ولري.

بىل د نيت او ارادې رښتينولي ده چې د دې ډول رښتينولۍ ځاى زړه ده، نـو پـر مـسلمان لازم دي چې خپل زړه تل رښتينى او د هر ډول ريا، بدگمانيو، او ناوړه نيتونو څخه پاک وساتي. بل په کړنوکې رښتينولي: انسان به مشروع چارې ترسره کوي، چې د عقيدې او وينـا سـره يې مطابقت ولري، او هغه کارونه چې د عقيدې او شعار په خلاف وي دروغ گڼل کېږي.

#### ۲ـ د رښتيا ويلو کوښښ

انسان باید د ژوند په ټولو حالاتو کې تل رښتنی واوسي او هڅه وکړي چې ریښتینولي د ځان عادت وگرځوي، تر څو الله جل جلاله ورڅخه خوښ شي او هم یې نوم د صدیقینو په ډله کې ولیکې اوجنت ته یې داخل کړي.

# ۳ـ د رښتيا ويلو گټې

ريښتيا ويل ډېرې دنيوي او اخروي گټي لري چې ځينې يې په لاندې ډول دي

- رښتيا ويل انسان د نيکيو لور ته وړي او له هر ډول بديو څخه يي ژغوري.
  - رښتيا ويل زړه ته ډاډېنه او آرامي وربښي.
  - رښتيا ويل مؤمن له منافق څخه جلا کوي.
  - رښتيا ويل په دنيا او آخرت کې انسان ته نجات ورکوي.
    - رښتيا ويل د الله جل جلاله د خوښۍ لامل گرځي.
      - رښتيا ويل جنت ته د داخليدو لويه ذريعه ده.
- رښتيا ويل انسان ته د خير او برکت دروازې پرانيزي ،او رزق يې پراخوي.

#### ۴ـ د درواغو حقیقت

درواغ د رښتيا ضد او د حقيقت پر خلاف د معلوماتو وړاندې کولو ته ويل کېږي. درواغ لکه څرنگه، چې په ژبه وړاندې کېږي، همدا راز د کړنې، نيت او ارادې له لارې هم تر سره کيدای شي. لکه يو څوک د بد کار د انجامولو اراده ولري او په ژبه د هغې پر خلاف وينا وړاندې کړي، په دې صورت کې ده خپل عمل او اراده پر ژبه دروغجنه وړاندې کړه.

# ۵ـ درواغ ویل لویه گناه ده

درواغ ویل داسې عمل دی چې د اسلام د سپېڅلي دین څخه سربېره په ټولومذهبونو او ادیانو کې یوه ناوړه پدیده گڼل شوې ده. د اسلام مبارک دین د درواغو ټول ډولونه حرام کړي دي او درواغجن انسان ته یې درنده سزا ټاکلې ده نولازمه ده چې د هر ډول درواغو څخه ځانونه وژغورو، څوک چې د درواغ وایی او یا د درواغ ویلو هڅه کوي

الله ﷺ يې بـد گڼـي پـه درواغ ويلـو د بنـده خـوى گرځـي او د الله جـل جلالـه پـه نـزد د درواغجنو په ډله کې شمېرل کېږي.

# ۶ـ د درواغو بدې اغيزې

درواغ ويل ډيرې بدې پايلې لري چې ځينې يې په لاندې ډول دي

- درواغ ویل د ټولو بدیو اصلی عامل او د منافقت یوه برخه ده.
  - درواغ ويل د نورو حقوق له منځه وړي.
  - درواغ د انسان شخصیت بی ارزښته کوي.
- درواغ په ټولنه کې بې اعتمادي رامنځ ته کوي او د باور ټغر ټولوي.
  - درواغ د بلې هرې گناه تکيه گاه ده.
  - د درواغو له کبله انسان د جهنم کندې ته لوېږي.



١-لاندې كلمې معنا كړئ:

الْبِرِّ:

مَا يَزَالُ الرَّجُلُ:

يَتَحَرَّى الصِّدْقَ:

يُكْتَبَ:

٢ ـ د حديث ژباړه وواياست.

٣ـ رښتيا ويل څه گټې لري؟

۴ـ دروغ څه بدې پايلې لري؟

#### څلورويشتم لوست

# د مجلس آداب

ُعَنْ عبدالله بْنِ عُمَرَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَنَّهُ نَهَى أَنْ يُقَامَ الرَّجُلُ مِنْ مَجْلِسِهِ وَيَجْلِسُ فِيهِ آخَرُ وَلَكِنْ تَفَسَّحُوا وَتَوَسَّعُوا). [صحيح البخاري]

#### د ځينو عبارتونو معنا

١ ـ أَنْ يُقَامَ الرَّجُلُ مِنْ مَجْلِسِهِ: چي يو څوک د ناستې له ځای څخه پاڅول شي.

٢ـ وَيَجْلِسَ فِيهِ آخَرُ: او بل څوک په هغه ځای کې کښېني.

٣\_ وَلَكِنْ تَفَسَّحُوا: مگر په خپلو منځوكي پراخي راولئ.

۴\_ وَتَوَسَّعُوا: او د ځای پراخی راولئ.

#### د حدیث ژباړه

له حضرت عبد الله بن عمر رضي الله تعالى عنهما څخه روايت دى، پېغمبر صلى الله عليه وسلم له دې څخه منعه كړې ده چې يو څوك له خپل ځاى څخه پاڅول شي او بيا پر ځاى يې بـل څوك كښيني، بلكې پـه خپلـو منځوكې فاصـله راولـئ او خپـل مجلسونه يراخه كړئ.

### د حدیث حکمت

د اسلام مقدس دین د ژوند هر اړخیز نظام وړاندې کړی. ستر او واړه ټول موضوعات یې پوښلي، آن د مجلس د آدابو وړه برخه یې هم پټه پریښې نه ده، بلکې د هغې لپاره یې هم لارښوونې بیان کړې، په اسلام کې ټولو انسانانو ته د احترام په نظر کتل کېږي، ټول مساوي حقوق لري، هر راز توپیرونه ردوي، یوازې تقوا د توپیر او لوړتیا معیار دی. له دې کبله امر شوی چې څوک له خپل ځای څخه او چت نه کړای شي او ناست خلک یا حلقه سره پراخه کړي او یا سره نژدې شي او نویو راغلو خلکو ته ځای ورکړي، څو ټول مسلمانان په مجالسو کې با وقاره وساتل شي. هیڅوک د کمی احساس ونه کړي او له دې سره سره څوک د مجلس له گټو څخه هم بې برخې نه شي او په مجلس کې ځای ورکړ شي.

#### فعاليت

زده کوونکی دې د ښوونکی په مرسته د مجلس نور آداب ووايي.

# د حدیث شریف گټی

#### ١ ـ د مجالسو ډولونه

انسان دې ته اړ دی چې له نورو سره ناسته ولاړه ولـري، پـه مجالـسو کـې برخـه واخلـي. مجالس به له لاندې ډولونو څخه خالی نه وي

اـ نیک مجلسونه: لکه د پوهانو او علماوو سره ناسته، د علم د زده کړې حلقې او د وعظ او نصیحت مجلسونه چې د انسان په ژوند کې خورا ارزښت لري بایـد داسې مجلسونه غنیمت وگڼل شي او پکې ونډه واخیستل شي.

ب ـ بد مجلسونه: دا هغه مجلسونه دي چې په کې ناکاره خلک راټول شوي وي يا په کې غيبت کېږي يا په کې درواغ ويل کېږي او يا نور د فساد تصميمونه پکې نيول کېږي له داسې مجلسونو څخه ډډه کول لازم او که څوک پکې ناست وي بايد ورڅخه پاڅېږي.

ج ـ مباح مجلسونه: دا هغه مجلسونه دي چې د پورتنېو منکراتو څخه خالي وي، خو کوم دنيوي يا اخروي خير هم په کې نه تر سترگو کېېږي په دغه ډول مجالسو کې اشتراک کول کوم باک نه لري، خو غوره دا ده چې پکې گډون ونه شي، ځکه چې وخت په کې ضايع کېږي.

### ۲۔ په مجلس کی ناست کس له خپل ځای څخه پاڅول ناروا کار دی

که څوک مجلس ته داخل شي، ده ته دا جایز نه دي چې بل څوک پاڅوي او دی د هغه پر ځای کښېني، ځکه دا د متکبرینو عادت دی، او اسلام منعه کړی دی. له بل پلوه په دې کړنه کې د نورو سپکاوی او پرحقوقو یې تېری کول دي. د اسلام ستر پېغمبر صلی الله علیه وسلم فرمایلي دي: "مَنْ أَحَبَّ أَنْ یَتَمَثَّلَ لَهُ الرِّجَالُ بَیْنَ یَدَیْهِ قِیَامًا فَلْیَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ مِنَ النّارِ". (۱)

۱ – سنن ترمذی.

**ژباړه**: څوک چې دا خوښوي چې خلک يې په مخ کې ولاړ وي، نـو دی دې پـه جهـنم کې د ځان لپاره ځای تيارکړي.

#### ۳ـ د مجلس پراخول

كه څوك له بهر څخه مجلس ته ورداخل شي او په مجلس كې دده د كيناستو ځاى نه وي، نو مجلس كې پراخي راولي او ده ته دكېښناستو ځاى وركې په ناستو كسانو لازم دي چې په مجلس كې پراخي راولي او ده ته دكېښناستو ځاى وركړي. الله جل جلاله فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمُجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَح اللَّهُ لَكُمْ...﴾ [المجادلة: ١١]

**ژباړه**: ای مؤمنانو کله تاسې ته وویل شي چې پراخه کړئ مجلسونه، نو بیا پراخي پـه کـې راولئ. الله جـل جلاله به پرتاسې پراخي راولي.

# ۴\_ مجلس ته د سلام په اچولو سره داخليدل

مجلس نور آداب هم لري او په مختلفو احاديثو کې ذکر شوي دي چې د هغې له جملې څخه مجلس ته د داخليدو پر وخت د سلام اچول دي. پېغمبر صلى الله عليه وسلم فرمايلي دي: «إِذَا انْتَهَى أَحَدُكُمْ إِلَى الْمَجْلِسِ فَلْيُسَلِّمْ»(۱)

**ژباړه**: کله چې له تاسې څخه څوک مجلس ته داخلېږي باید سلام واچوي.

# ۵ـ د مجلس په آخر کې کيناستل

كه څوك مجلس ته راشي، نو بايد هلته كښېني چيرې چې د ناستو خلكو پاى وي او د مجلس منځ او يا سرته د تيريدو كوښښ دې ونه كړي. حضرت جابر بن سمرة (رضي الله تعالى عنه) فرمايي: «كُنّا إِذَا أَتَيْنَا النِّيَّ عَلَى أَحَدُنَا حَيْثُ يَنْتَهِى». (۲)

**ژباړه**: کله به چې موږ د پېغمبر صلی الله علیه وسلم مجلس ته راغلو، نو زموږ هریو به هلته کیناسته چیرې به چې د مجلس آخري برخه وه.

# ۶ـ د دوو خبرو اترو کوونکو تر منځ کیناستل نه دي په کار

که څوک په مجلس کې د ناستې اراده لري، نو باید د دوو داسې کسانو ترمنځ ځان ځای نه کړي چې هغوی په خپلو کې خبرې اترې سره کوي، تـر څـو د هغـوی خبـره او رابطـه

۱ - سنن أبى داود.

۲ - سنن أبي داود.

غوڅه نه شي. ځکه دا کار د نفرت او کرکې لامل گرځي. پېغمبر (صلى الله عليـه وسـلم) فرمايلي دي: «لاَ يَجِلُّ لِرَجُلٍ أَنْ يُفَرِّقَ بَيْنَ اثْنَيْنِ إِلاَّ بِإِذْفِيمَا».(١)

**ژباړه**: چا ته دا جايز نه ده چې د دوو کسانو تر منځ بېلتون راولي، مگـر دا چـې د هغـوی په اجازه وی.

۷ـ که څوک د کوم حاجت له مخې له خپله ځایه پاڅېېږي د بیا راتلو په صورت کې په خپل ځا ی کې د کیناستو حق لري

پېغمبرﷺ فرمايلي دي: «مَنْ قَامَ مِنْ مُجْلِسِهِ ثُمُّ رَجَعَ إِلَيْهِ فَهُوَ أَحَقُّ بِهِ». (٢٠)

**ژباړه:** څوک چې له خپل ځای څخه پاڅیده او بیا خپل ځای ته راغی، نـو هغـه پـه خپـل ځای د ناستي د لومړیتوب حق لري.



١ ـ لاندي عبارتونه معنا كړئ:

أ. أَنْ يُقَامَ الرَّجُلُ مِنْ مَجْلِسِهِ

ب. وَيَجْلِسَ فِيهِ آخَرُ

ج. وَلَكِنْ تَفَسَّحُوا:

۲ـ د حدیث مفهوم په یادو زده کړئ.

٣ـ د مجلس هغه آداب وواياست چې د حديث الفاظ پرې دلالت کوي.



۱ - سنن ترمذی.

۲ - صحيح مسلم.



#### پنځه ویشتم لوست

# د فقهې د اصولو پېژندنه

منل شوي علمي مېتودونه غوښتنه کوي مخکې له دې چې د يـو علـم جزئيـات زده کـړو؛ په کار ده چې د هغه موضوع، موخه او له نورو علومو سره يې تړاو وپېژنـو پـه دې لوسـت کې تاسې ته همدا مطالب په تفصيل سره وړاندې کوو.

# د فقهې د اصولو پېژندنه

د «فقه د اصولو» پېژندنه په دوه ډوله سره وړاندې کېږي، « د فقهې اصول» د دوو کلمو څخه د مرکب لفظ په توگه او « د فقهي اصول» د ځانگړې علم د نوم په توگه

# « د فقهي اصول» د دووکلمو څخه د مرکب لفظ په توگه

د فقهې اصول له دوو کلمو څخه جوړ شوى ترکيب دى يو يې " فقه" او بل يې "اصول" دى.

(اصول) د عربي ژبې له مخې د اصل جمع دی چې بنسټ او بنیاد ته وایی.

(فقه) په لغت کې د پوهې او ځيرکتيا په معنا ده او په اصطلاح کې په شرعي احکامو باندې داسې پوهې ته ويل کېږي چې له دلايلو څخه راوتلې وي، لکه چې يو څوک وپوهېږي چې د لمانځه لپاره اودس شرط دی، ځکه چې الله تعالٰی فرمايلي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَکُمْ وَأَيْدِيَکُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِکُمْ وَأَرْجُلَکُمْ اِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِکُمْ وَأَرْجُلَکُمْ اِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا اِلْهُ وَلَايَدة: ۶]. په دې آيت کې د درې اندامونو په وينځلو او د يو اندام په مسح امر شوی او امر د فرض توب غوښتنه کوي، نو اودس د لمانځه لپاره فرض او شرط دی.

فقه داسې پوهه ده، خو که يو څوک يوازې د خپل کلي له امام څخه واوري چې اودس فرض دی او بې اودسه لمونځ نه کېږي، نور يې په دليل پوه نه شي داسې پوهې ته فقه نـه ويل کېږي.

له علم څخه په دې ځای کې مراد راجح باور دی چې ظن او یقین دواړو ته ورشاملېږي. شرعي احکام: د مکلفینو د شرعي افعالو صفتونو ته شرعي احکام ویل کېږي، لکه فرض، واجب، مستحب، مباح، مکروه او حرام.

لکه چې ویل کېږي: رښتیا په وینا کې واجب او دروغ حرام دي.

# د فقهې د اصولو پېژندنه دځانگړي علم په توگه

له هغه علم څخه عبارت دی چې په اجمالي توگه د فقهې دلایل، له هغو څخه د استفادې لارې چارې او د مجتهد صفات څرگندوي<sup>(۱)</sup>.

کله چې موږ دې تعریف ته ښه ځیر شو درې لویې معناوې پکې پرتې دي.

۱- د فقهې اصول په اجمالي توگه د فقهې دلائل (قرآن، سنت، اجماع او قياس) بيانوي،په تفصيلي توگه له هر آيت، حديث ... څخه بحث نه کوي.

'Y\_د فقهې د اصولو علم له همدې دلایلو څخه د شرعي احکامو د راوېستلو څرنگوالی راښیي، هغه قواعد بیانوي چې په زده کړه یې، له دلایلو څخه د احکامو استنباط آسانه کېږي.

٣ـ د فقهې د اصولو علم د مجتهد صفات او وړتياوې بيانوي.

### د فقهی د اصولو موضوع

د فقهې د اصولو موضوع شرعي دلايل، اصولي قواعد او شرعي احكام دي.

شرعي دلائل په دوه ډوله دي

١\_ متفق عليها دلايل چې هغه قرآن، سنت، اجماع او قياس دي.

٢\_ اختلافي دلايل چې ډېر ډولونه لري. مهم يې په لاندې ډول دي:

- استحسان
- د صحابی مذهب
  - مرسله مصالح
    - استصحاب
    - عرف(دود)

د فقهې د اصولو عالمان له دې دلايلو څخه په اجمالي توگه بحث کوي، د هغوی پېژندنه کوي، حجيت، د طلب ډولونه او ورڅخه د استنباط لارې چارې اصول بيانوي او د دوی په خپل مينځ کې مراتب او د تعارض په صورت کې د ځينو په نورو د ترجيح قواعد څېړي.

<sup>(</sup>١) المنهاج: للبيضاوي

# د فقهي د اصولو د علم د لوستلو موخه

د دې علم د زده کړې موخه له شرعي مصادرو (قرآن، سنت، اجماع او قياس) څخه د احکامو د راوېستلو لارې چارې پېژندل دي، په داسې بڼه چې شرعي احکام د علمي اصولو او ضوابطو پر اساس راوايستل شي، د بشري هوا هوس او مزاجونو څخه اغيزمن نه شي، ځکه هر شرعي حکم قرآن، سنتو، اجماع او قياس ته تکيه کوي، يا به په صراحت په هغو کې راغلي وي او يا به ور څخه استنباط شوی وي. دا استنباط هر څوک سر ته نشي رسولای او نه په دې هکله د هر چا سليقوي تفسير او پوهه اعتبار لري، بلکې د شرعی احکامو استنباط ځانگړي اصول لري چې په همدې علم کې بيان شوي.

همدا ډول د دې علم په زده کړه شخص کولای شي چې د فقهاوو د مذاهبو له دلایلو څخه خبر شي، د هغوی د استدلال لیارې وپېژني، او د مختلفو مذاهبو په لاملونو باندې ځان پوه کړي چې ولي یې داسې نظریات وړاندې کړي.

همدارنگه د احکامو بدلون د حالاتو او وخت په بدلون باندې د دې علم په وسیله پېژنـدل کېږي، همدا علم دی چې فقهي او قانوني ستونزو ته د حل مناسبې لارې را پیدا کـوي او نویو پېښیدونکو مسایلو ته (هغه چې پخوا نه دي پېښي شوي) احکام راوباسي.

د دې علم په واسطه شخص د قرآن او سنتو په پوهه کې تثبت او پوخوالی تر لاسه کوی.

# د فقهي د اصولو تړاو د فقهي له علم سره

د فقهې په علم کې مسلمان خپل مکلفيتونه او مسؤليتونه د خپل پروردگار، ټولنې او چاپېريال په وړاندې پېژني، چې څه شي د ده لپاره دی او څه پرې لازم دي، په دې توگه د اصولو د علم تړاو د فقهې له علم سره داسې دی لکه د ونې د بېخ تړاو له ښاخونو سره يا د بنسټ (تهداب) تړاو له ودانۍ سره. د فقهې اصول په شرعي دلائلو باندې د پوهې لپاره اساسي ضوابط او قواعد بيانوي، شخص ته د فقهي احکامو د استنباط لار پرانيزي او د دې وړ يې گرځوي چې د وضع شويو قواعدو په رڼا کې د شرعي دلائلو څخه احکام راوکاړي.

کله چې موږ غواړو د لمانځه حکم له دلیل څخه وپېژنو، د څو مقدمو پېژندلو ته اړتیا لرو: ۱ـ د شرعی احکامو پېژندل.

۲ د شرعی دلایلو (قرآن، سنت، اجماع او قیاس) اجمالی پېژندنه.

۳ـ له دې دلايلو څخه د حکم د راويستلو لارو چارو پېژندنه.

٤ـ د دې پېژندنه چې د يو څه غوښتل د امر په صيغې (وکړه) سره ترسره کېږي.

٥ـ مطلق امر چې د اباحت نښه پکې نه وي، د وجوب لپاره دی.

دا ټولي مقدمې د فقهې د اصولو د علم موضوعات دي.

له دې مقدمو وروسته قرآن ته ورگرځو، په قرآن کريم کې د لمانځه موضوع لټوو، له پلټنې وروسته دا آيت پيدا کوو چې الله تعالى فرمايلي: «اقيموا الصلاة» يعنې لمونځونه سم اداء کړئ دا هغه مطلق امر دى چې له موږ نه د لمانځه کولو غوښتنه کوي او مونږ په دې پوهېږو چې لمونځ فرض دى. دا وروستۍ پوهه فقه ده، نو ويلاى شو چې د فقهې اصول د فقهې د علم اساس دى او هغه فورمولونه دي چې په واسطه يې له قرآن، سنتو، اجماع او قياس څخه فقه راويستلاى شو.

#### فعاليت:

بيا همغه ذكر شوى محسوس مثال ته رجوع وكړئ.

د فقهي اصول علم = د درزي توب پوهه.

او د نجارۍ سره هم د فقهي اصول پرتله کړئ.



۱ـ د فقهې اصول له دوو کلمو څخه د مرکب لفظ او د ځانگړي علم د نوم په توگه راوپېژنئ.

۲ـ د فقهې د اصولو د علم موضوع څه شی ده؟ د څلورو اتفاقي او ځينو اختلافي دلايلو نومونه واخلئ.

٣ـ د اصولو د علم له لوستلو څخه موخه څه ده؟

۴ـ د فقهې د اصولو د علم اړيکې د فقهې له علم سره د مثال په ترڅ کې بيان کړئ.

### شپږ ويشتم لوست

# د فقهې د اصولو د علم پيدايښت او پراختيا

په تېر لوست کې مو د فقهې د اصولو تعریف ، موضوع، موخه او له فقهې سره د دې علم اړیکه وپېژنده، په دې لوست کې موږ د دې علم له پیدایښت او پراختیا څخه بحث کوو او دې علم ته زموږ اړتیا لولو. له هر څه مخکې اړینه ده چې د اسلام د لومړي پړاو د مسلمانانو وضعیت د دیني مکلفیتونو د پېژندلو په هکله معلومات ترلاسه کړو او په دې ځان پوه کړو چې دوی د قرآن او سنتو په معنا او غوښتنو څنگه پوهېدل؟ او اجماع او قیاس په څه ډول مینځ ته راغلل؟

# له قرآن کریم او سنتو څخه د صحابه کرامو فهم

د شرعي احکامو لومړی مصدر قرآن کريم دی. مسلمانان د قرآن کريم په واسطه د خپلې عقيدې او شرعي مکلفيتونو ستره برخه پېژني، چې د څه لپاره پيدا شوی او څه بايـد وکړي. رسول اکرم ه قرآن کريم په خپلو اقوالو، افعالو او تقريراتو سره تفسير کړی.

قرآن کريم د عربو په ژبه نازل شوی، نو هغه چا چې د قرآن کريم د نزول په زمانه کې ژونـد کاوه، د قرآن کريم په مفهوم پوهېدل، همـدا راز د نبي کريم په خبرو داسې پوهېدل، لکه څنگه چې موږ او تاسو د خپلو ملگرو په خبرو پوهېږو، پرته له دې چې د ژبې او اصولو قواعد په کتابونو کې ورته وگورو.

کله چې له موږ څخه ښوونکی يا پلار د کوم کار د کولو يا نه کولو غوښتنه وکړي، د دوی د غوښتنې په ډول پوهېږو چې آيا ټينگه غوښتنه کوي او که سطحي، ايا په نه کولو يا کولو يې راته جزا راکوي او که نه؟ دا پرته له دې تشخيصه چې د دې غوښتنې ډول وپېژنو چې واجب ده که مستحب، مکروه ده که حرام. د لومړني نسل مسلمانان هم همدا راز وو. دوی د قرآن کريم په معنا پوهېدل د رسول الله د خبرو څخه يې مطلب اخيسته پرته له دې چې د ژبې او اصولو په قواعدو پوه شي.

کله به چې کومه پېښه رامنځ ته کېده رسول الله د دوی په منځ کې موجود وو. د الله تعالی په حکم یې ورته حکم کاوه، دوی به د حکم د ټینگار درجه له وینا او د موجودو نښو نښانو څخه پېژندله. په ځینو چارو به یې امر ورته کاوه، له ځینو څخه به یې منع کول، د ځینو چارو لور ته به یې ترغیبول. داسې ډېر لېر پېښېدل چې د کړو وړو په شرعي صفاتو باندې تصریح وشي او وویل شي چې دا څیزونه فرض، سنت، مباح، مکروه یا حرام دي.

### د اسلامی قلمرو له پراختیا څخه وروسته د احکامو استنباط

څه موده وروسته، کله چې د مسلمانانو د فتوحاتو لمن وغځېده او ډېر عجمي ملکونه په اسلامي قلمرو کې راغلل، دوی په عربي ژبه نه پوهېدل، نو دې ته اړتيا پيدا شوه څو د عربي ژبې د زده کړې لپاره هغه قواعد کېږدي، چې د عقـل او دود څخـه اخيـستل شوي وو، ترڅو خلک د خدای او رسول په مراد پوه شي. په همـدې وخـت کې د فقهې د اصولو علم و ټو کېده.

#### د اجماع پیدایشت

کله چې رسول الله ځ رحلت وکړ، د ده امت په ځینو مسائلو اجماع وکړه. د رسول الله ځ د وینا مطابق: د ده امت په خطا نه سره یو ځای کې بړي. په دې مهال اجماع د شرعې د مصادرو د دریم مصدر په توگه رامنځ ته شوه.

# په قياس کې پراخوالي

کله چې د اسلامي قلمرو دایره پراخه شوه، داسې نوي مسایل پیدا شول چې د رسول الله ی په زمانه کې نه وو پېښ شوي. په قرآن او سنتو کې یې په صریح ډول حکم نه موندل کېده، نو د امت فقهاوو له قرآن، سنت او اجماع څخه د احکامو په راویستلو کې اجتهاد و کړ. په داسې تو گه چې نوي مسایل یې په منل شویو ثابتو مسایلو قیاس کړل او په دې تو گه د قیاس په نوم د شرعی احکامو څلورم مصدر رامنځ ته شو.

### د اصولو د علم پیدایښت

له قرآن او سنتو څخه په استنباط د اجماع په حقیقت او د قیاس په څرنگوالي کې د صحابه وو له پېړۍ څخه اختلاف راشروع او د وخت په تېریدو او د نویو مسایلو په زیاتېدو دې اختلاف علمي بڼه غوره کړه. د هجرت په دویمه پېړۍ کې علماوو د احکامو د استنباط اصول وضع کړل او د فقهي د اصولو نوم یې ورباندې کېښود.

## د فقهي اصولو علم ته اړتيا

کېدای شي څوک ووايي د اصولو علم ته د دې لپاره اړتيا نشته چې د اجتهاد دروازه تړلې ده او د فقهې اصول په اجتهاد کې کارول کېږي، خو څيړونکي عالمان وايي: د اجتهاد دروازه به د قيامت تر ورځې پورې د څه شرايطو لاندې خلاصه وي. اجتهاد د اصولو علم ته اړتيا لري نو د امت د ځينو علماوو لپاره د دې علم زده کړه لازمي ده، تر څو خلکو ته د هغوی مکلفيتونه په گوته شي.

کله چې علماوو د اجتهاد د دروازې د بندېدو فتوا ورکړې، په شرعي مسايلو کې يې د ځينو جاهلانو جرأت ته کتلي. پرته له دې چې هغوی د اجتهاد ځانگړتياوې ولـري، د اجتهاد دعواوې به يې کولي.

هغه څوک چې د اجتهاد مرتبې ته نه وي رسېدلی، د هغوی لپاره هـم د دې علـم پېژنـدل گټور دي، ځکه د امامانو د اقوالو مأخذونه او د دوی د مذهبونو بنسټونه پېژني، د اصولو د علم په زده کړه د هغوی د اقوالو تر مينځ پرتله او د دوی په منهجونـو او لارو نـوي مـسايل تخريج کولای شي.

په دې توگه ویلای شو له دې علم څخه د اسلامي شریعت په هکله په دریـو عمـده برخـو کی گټه اخیستل کېدای شی.

۱- هغه احکام چې د وخت او ځای په بدلون بدلېـــږي، که څه هــم د پخوانيــو فقهـاوو نظريات پکې موجود وي، خو د وخت په تېرېدو نويو احکامو ته هم اړتيا ليدل کېږي.

۲ـ هغه نوي مسایل چې پخوا مطرح نه وو، لکه بانکونه، د شـرکتونو ځینـې ډولونـه، ځینـې
 طبي پوښتنې او نور، داسې مسایل هم نویو احکامو ته اړتیا لري.

۳ـ د مخکینیو فقهاوو د نظریاتو ترمنځ پرتله او په هغو کې حق ته نژدې نظر پیدا کول هـم د فقهې د اصولو په علم ترسره کېږي.

# د وضعى قوانينو پوهان هم د اصولو علم ته اړتيا لري

لکه څنگه چې د شرعي احکامو پوهان د اصولو علم ته اړتيا لري همدا ډول د وضعي قوانينو پوهان هم د اصولو علم ته اړتيا لري. هغه اصول او قواعد چې په دې علم کې لوستل کېږي، لکه قياس او د هغه اصول، د نصوصو د تفسير قواعد، په معانيوو باندې د الفاظو د دلالت لارې چارې او د مختلفو دلايلو ترمينځ د تعارض په صورت کې د هغوی تر مينځ تر جيح دا ټول د وضعي قوانينو د پوهانو په کارېږي. تر څو چې ورباندې پوه نه شي په خپل مسلک کې بريالي کيدای نه شي.

له همدې امله د شرعیاتو او حقوقو په پوهنځیو کې د اصول فقهې مضمون لوستل کېــږي. که قاضي، وکیل او یا د قانون استاد اصول فقه ولولي، په خپله دنده کې به برلاسي وي.

#### فعاليت

آيا داسې پېښه مو ياديږي چې كومه منازعه، جنجال د دوو معامله دارانو تر ميـنځ د عقـد د الفاظو له تفسير څخه راټوكېدلي وي؟

که نه دریادیږی، نو کوښښ و کړئ چې په خپل خیال کې داسې یو جنجال راجوړ کړئ، 
یا یې په خپله کتابچه کې ولیکئ او نورو ته یې واوروئ. له لاندې مثال څخه گټه واخلئ. 
مثال: اشرف کریم ته وویل: زه دا موټر په سل زره افغانۍ درباندې پلورم، کریم وویل: زه 
یې قبلووم، کله چې کریم د هغه د تسلیمولو غوښتنه و کړه، اشرف وویل: زما مقصد په 
راتلونکي وخت کې وعده کول وو، ځکه مې د مضارع لفظ کارولی. زه عقد پوره نه گڼم، 
په راتلونکې کې مې که زړه شو موټر به درباندې وپلورم او که نه، نه یې درباندې پلورم.

## د اصول د فقهی د علم د پراختیا مرحلی

د فقهې د اصولو علم د خپلې پراختيا په جريان کې له مختلفو مرحلو څخه تېر شوی، چې په لاندې توگه بيانيږي:

# اصول فقهې د اسلام په لومړي دور کې

کله چې موږ د رسول الله څ ژوند مطالعه کوو، داسې څه پکې پیدا کېږي چې هغه د صحابه کرامو رضوان الله علیهم اجمعین اجتهاد تایید کړی. په یو حدیث شریف کې راځي چې کله رسول الله شعاذ بن جبل یمن ته استاوه، ورته یې وفرمایل: کله چې له کومې قضایي پېښې سره مخامخ شې څه به کوې؟ معاذ ورته وویل: زما پرېکړه به په قرآن کریم وي، پېغمبر ورته وفرمایل: که پر قرآن کریم کې ونه موندل شي. ویې ویل: د رسول الله په سنتو به فیصله کوم، بیا یې ورته وفرمایل: که په سنتو کې دې ونه موندله، ځواب یې ورکړ: بیا به اجتهاد کوم او کمی به پکې نه کووم، معاذ رضي الله تعالی عنه ویلی: رسول الله په زما سینه و ټپوله او بیا یې وفرمایل:

«ټوله ستاینه هغه الله کاله له ده، چې د رسول الله استازی یې پـر هغـه څـه بریـالی کـړ چـې رسول الله یې خوښوي»(۱)

۱ دا حدیث د خلکو په ژبو مشهور دی، امام ابن القیم په خپل کتاب (اعلام الموقعین ) تحقیق پکې کړی او د شــهرت لـه کبله او همدار راز د خلکو د منلو له امله ېې اعتباري گڼلی او ویلی ېې دي: په ځینو طرقو کې ېې ســند متــصل دی. (إعــلام الموقعین جــ ۱ ص ۲۰۲).

د مسلمانانو دویم خلیفه عمر ابو موسی الاشعري ته یو لیک استولی چې په هغې کې د خلکو ترمنځ د پرېکړې بنیادونه ذکر شوي، چې د تل لپاره د قضاء د اصولو لپاره اساسي مرجع ده. په دې کې لیکي: په هغو مسایلو کې چې ورکې زړه نازړه شې او په قرآن او سنتو کې نه وي، ځان ښه ورباندې پوهوه هغو ته ورته مثالونه پېژنه، بیا چارې یو پر بل قیاس کوه، چې الله کله ته خوښه او حق ته نژدې درته ښکاره شی هغه پلې کوه.

دا دواړه اثره په ښکاره د اجتهاد قواعد بيانوي او تائيد يې کوي، حــال دا چې اجتهـاد د اصول فقه مغز دی او دا علم په اجتهاد راڅرخېـږي.

# د فقهې د اصولو علم د تابعینو په زمانه کې

دې دور کې د پېښو او واقعاتو د ډېروالي له امله اجتهاد هـم ډېر شـو، داسې خلک پيـدا شول چې يوازې په علم او فتوا بوخت وو. لکه سعيد ابن المسيب، ابراهيم النخعی، عطاء بن ابي رباح او داسې نور رحمهم الله تعالی، دوی ټولو په يوه مسأله کې د ښکاره نـص د نه موجوديت په صورت کې ځانگړې لارې چارې درلودلې، له قيـاس، مـصالحو او داسې نورو وسايلو څخه يې کار اخيست.

# د فقهي د اصولو علم د مجتهدينو امامانو په زمانه کې

د دويمې پېړۍ له پيل څخه وروسته د اجتهاد ميتودونه، په ښکاره بڼه يو تر بله گوښي شول، د هر امام د استنباط قواعد د هغه په ذهن کې واضح وو چې د هغو په رڼا کې به يې اجتهاد کاوه، لکه امام ابوحنيفه رحمه الله (۸۰ هـ ۱۵۰ هـ) چې په اجتهاد کې به يې لومړى په قرآن، بيا په سنتو تکيه کوله. که حکم به يې په هغو کې ونه موند، د صحابه وو فتاواوو ته به يې رجوع کوله، د هغوى تر مينځ اتفاقي مسايلو څخه نه تېرېده او که د دوى ترمينځ به اختلاف وو، نو په هغو کې به يې يو نظر غوره کاوه. د دوى له ويناوو پر ته يې د تا بعينو په نظريو ځان پابند نه گاڼه. ځکه هغه يې هم د ځان په څېر بلل.که د کوم يوه نظر به يې خوښ شو، نو هغه به يې اخيسته او که نه، د قرآن او سنتو په رڼا کې به يې په خپل نظر عمل کاوه.

همدا راز امام مالک رحمه الله تعالى (٩٣ \_ ١٧٩هـ) د شرعي احکامو په استنباط کې خپل اصول او ضوابط درلودل، چې له قرآن او احاديثو څخه يې وروسته د مدينې منـورې د خلکو عمل ته اعتبار ورکاوه. د مدينې د خلکو عمل د ده په نظـر حجت و او لـه هغـې

څخه مخالفت ته یې جواز نه ورکاوه. همدا راز مرسله مصالح هم د نورو علماوو په نـسبت د امام مالک رحمة الله تعالى په نزد زيات معتبر گڼل شوى.

په دې توگه په دې پېړۍ کې ډېر فقهاء کرام موجود وو چې په اجتهاد کې يې ځانگړې تگلارې او اصول درلودل او په هغو روان وو، خو د دوی د تگلارو معيارونه پـه ځـانگړي کتاب کې نه وو راټول شوی.

دا لړۍ همدا شان روانه وه چې بيا امام شافعي رحمة الله تعالى (١٥٠ \_ ٢٠٤هـ) راغى. ده د فقهې په اصولو كې لومړى كتاب د (الرسالة) په نوم وليكه. په دې كتاب كې د دې علم اړونده دقيقې قضيې په ښه توگه بيان شوي چې د اصولو د علم تر ټولو پخوانى كتاب شمېرل كېږي او پر نورو اصولي موضوعاتو سربېره اوامر، نواهي، بيان، خبر، نسخه او د قياس د منصوصي علت حكم پكې څېړل شوى. (۱)

#### فعاليت:

يو زده کوونکی دې د امام ابوحنيفه، بـل دې د امـام مالـک او دريـم دې د امـام شـافعي رحمة الله تعالى په هکله لنډ معلومات ورکړي.

# ي پوښتنې

۱ـ صحابه په قرآن او سنتو څنگه پوهېدل؟ آيـا د فقهـې د اصـولو د علـم پـه واسـطه يـې احکام ورڅخه راويستل او که په خپل ذوق او سليقه؟

۲ـ د اسلامي قلمرو له پراخېدو وروسته د احکامو په استنباط کې څه بدلون راغی؟

٣ـ اجماع څه مهال رامنځته ته شوه؟ او قياس څنگه پراخه شو؟

۴ د اصولو علم څنگه راپيدا شو؟

۵ـ د اصولو علم ته په کومو برخو کې اړتيا ده او څه گټه لري؟

۶- داسی یو حدیث ووایاست چی د اجتهاد په اصولو او روا والی دلالت کوي.

٧- د حضرت عمرﷺ د هغه ليک لنډيز وليکئ چي ابو موسٰي الاشعري ته يي استولي وو.

٨- د مجتهدينو امامانو د اجتهاد د اصولو په هکله خپل لنډ معلومات وليکئ.

۹- د فقهي د اصولو لومړني کتاب څه نومېږي، چا ليکلي او څه شي پکې څېړل شوي؟

<sup>(</sup>١)مقدمة ابن خلدون ص200.

#### اوويشتم لوست

# د فقهې د اصولو مدارس

د فقهې د اصولو له مدارسو څخه هغه ميتودونه او تگلارې مراد دي چې زمـوبر د اصـولو علماوو کارولي او زموبر د اصولو کتابونه ورباندې مشتمل دي. دا تگـلارې درېـو ډولـو تـه وېشلای شو:

۱ - د فقهاوو مدرسه.

۲- د أصوليانو مدرسه.

۳- د پورتنیو دواړو تگلارو یوځای کوونکی مدرسه.

#### لومړى: د فقهاوو مدرسه

ددې مدرسې پيروانو د فقهې فرعي مسايل راټول کړل، يو بل ته ورته مسألو ته يې گڼه أصول جوړ کړل. داسې يې وپتېله چې دا اصول د مجتهدينو امامانو په ذهن کې وو او د هغو پر بنسټ يې دا فرعي احکام استنباط کړي نو په دې مدرسه کې فقهي فروع له اصولو څخه مخکې منځ ته راغلي. بيا د فروعو د استقراء په نتيجه کې د هغو لپاره اصول استنباط شوي.

دې تگلارې ته حنفي فقهاوو ډېر خدمتونه کړي، چې اوس يې د حنفي تگـلارې پـه نـوم شهرت موندلي.

ددې تگلارې تعقيبوونکي ځينې مشهور کتابونه دادي:

١- أصول الجصاص، د امام ابوبكر احمد بن على رازي جصاص ( متوفى: ٣٧٠ هـ ) ليكنه.

٢- كنز الوصول الى معرفة الأصول، د امام فخرالاسلام علي بن محمد بزدوي (متوفى: ۴۸۲ هـ) ليكنه.

٣- أصول السرخسي، د امام ابوبكر محمد بن احمد بن سهل سرخسي (متوفي: ۴۸۳ هـ) ليكنه.

#### دويم: د اصوليانو مدرسه

دې مدرسې چې د متکلمينو مدرسه هـم ورته وايي د فقهـې لـه فروعاتو پرتـه يـوازې د اصولي قاعدو پياوړتيا ته پـام اړولـی. کـه څـه هـم ددې مدرسې زيـاتره پيـروان د شـافعي مذهب علماء دي، خو په دې مدرسه کې د مذهبي تړاو اغېز ډېر کـم ليدل کېږي. څرنگـه چې د فقهې فرعي مسايل د اصولي قاعدو پر بنسټ راوېستل کېږي، نو غوره دا ده چې دا قاعدې خپلواکه او مستقلې وي.

ددې مدرسي ځينې مشهور کتابونه په لاندې ډول دي:

١- اللَّمَع، د امام ابواسحاق شيرازي (متوفى: ٤٧۶هـ) ليكنه.

٢- الْمُسْتَصْفَى مِنْ عِلْمِ الأُصُوْلِ، د امام حجة الاسلام ابوحامد محمد غزالي (متوفى: ٥٠٥ هـ ) ليكنه.

٣- الْإِحْكَامُ فِيْ أُصُولِ الأَحْكَامِ، د امام سيف الدين آمدي (متوفى: ٣١١ هـ) ليكنه.

۴- الْمَحْصُوْلُ، د امام فَحْرُالدّين رازي (متوفى: ۶۰۶ هـ) ليكنه.

# دریم: د فقهاوو او اصولیانو د تگلارو یوځای کوونکې مدرسه

پدې کې شک نشته چې لومړنۍ دواړه مدرسې يو لړ ښېگڼې او مثبت ټکي لري. هـره يـوه يې داسې ځانگړتياوې لري چې په بله کې نه لېدل کېږي. پر همدې بنسټ ځينو علمـاوو د اصولو داسې کتابونه وليکل چې د دواړو مدرسو نظريات يې پکې راټول او يـوه تگـلاره يې ترې جوړه کړه.

ددې مدرسې مهم کتابونه دادي:

١- بَدِيْعُ النِّظَامِ الجُامِعُ بَيْنَ كِتَابَى الْبَزْدَوِيْ وَالإِحْكَامِ، د امام مظفرالدين احمد بن علي ساعاتي حنفي (متوفى: ٤٤٩ هـ) ليكنه.

٢- التَّنْقِيْحُ وَشَرْحُهُ التَّوْضِيْحُ، د صدر الشريعة عبدالله بن مسعود حنفي (متوفى: ٧٤٧ هـ ) ليكنه.

٣- شَرْحُ التَّوْضِيْح، د شيخ سعد الدين عمر تفتازاني شافعي (متوفى: ٧٩٢ هـ) ليكنه.

۴- التَّحْوِيْرُ ، د ابن الهمام حنفي (متوفى: ۸۶۱ هـ) ليكنه او التَّقْوِيْرُ شَرْحُ التَّحْوِيْرِ، د ليكوالم
 د شاگرد، محمد بن امير الحاج (متوفى: ۸۷۹ هـ) ليكنه.

٥- مُسَلَّمُ الثُّبُوْتِ، د محب الله بن عبدالشكور بهاري (متوفى: ١١١٩ هـ) ليكنه.

# ی پوښتنې

۱- د فقهی د اصولو مدارس څو دي؟ نومونه یی واخلئ.

۲- د هرې مدرسې ځانگړ تياوې بيان کړئ.

۳- د اصولي مسایلو په خېړنه کې د فقهاوو او متکلمینو میتودونه پرتله کړئ او هم د متکلمینو ځانگړتیاوې بیان کړئ. همدا راز د دواړو ډلو د ځینو کتابونو نومونه هم واخلئ. ۴- ولې ځینو اصولیانو د فقهاوو او متکلمینو د تگلارو د یو کولو په اړه کتابونه ولیکل؟ په دې اړه د درې کتابونو نومونه واخلئ.

# 🏚 کورنۍ دنده:

په لُوست کې د يادو شويو کتابونو پرته د اصولو د علم د نورو شپږو کتابونو نومونه وليکئ.

#### اته ويشتم لوست

# د اسلامي شريعت مصادر (مأخذ)

د اسلامي شریعت څلور مصادر دي چې قرآن کریم او سنت نبوي یې اصلي او لـومړني مصادر دي اجماع او قیاس په دویمه مرحله کې ځای لري. په دې لوست کې بـه د قـرآن کریم په اړه معلومات درکړو.

### قرآن كريم

الله جل جلاله پر خپل پېغمبر په قرآن کريم رانازل کړی او په قرآن کې يې د ژوندانه لارې چارې ټاکلي. الله په خپل کتاب کې د انسانانو لپاره عقيده، عبادت، د ژوندانه نظام او نور ټول هغه شيان روښانه کړي چې انسانان ورته د دنيا او آخرت په هکله اړتيا لري. که چېرې انسانان ايمان راوړي، د قرآن کريم پر لارښوونو ځان پوه کړي او ورباندې عمل وکړي نو له شکه پرته به د انسانيت لوړو درجو ته ورسېږي.

# قرآن کریم د شریعت لومړی مصدردی

الله جل جلاله فرمايي: ﴿ وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ وَلا تَتَبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرَهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمْ أَهَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَعَسْ مَا أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمْ أَهُا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ اللهِ حُكْمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٤٩-٥] ژباړه: لفاسفُونَ هَأَنْ الله له نازل كړي قانون سره سم ددې خلكو د چارو فيصله وكړه او د هغو د خواهشاتو پيروي مه كوه. پام كوه چې دا خلك تا په فتنه كې وانه چوي. ديوې د زې په اندازه هم له هغه هدايت نه وانه وړې چې الله ﷺ تاته درلېرلى دى. كه دوى ورڅخه مخ واړوي، نو وپوهېږه چې الله ﷺ ددوى د ځينو گناهونو په مجازات كې په غم ورڅخه مخ واړوي، نو وپوهېږه خې الله ﷺ ددوى د ځينو گناهونو په مجازات كې په غم كې ددوى د خينو گناهونو په مجازات كې په غم كې ددوى د خينو گناهونو په مجازات كې په غم دي. دوى د خينو گناهونو په مجازات كې په غم كې ددوى د خينو گناهونو په مجازات كې په غم كې ددوى د خينو گناهونو په مجازات كې په غم دوى د خينو گناهونو په مجازات كې په غم دوى د خينو گناهونو په مجازات كې په غم دوى د خينو گناهونو په مجازات كې په غم دوى د خينو گناهونو په نزد له الله ﷺ نه بل غوره داسې حال كې كوم خلك چې پر الله ﷺ باور لري د هغو په نزد له الله ﷺ نه بل غوره فيصله كوونكى هيڅ نشته.

قرآن کریم د شریعت د دلایلو بنسټ دی. د شریعت نور دلایل لکه سنت، اجماع او قیاس له قرآن څخه اخیستل شوي او د حجیت ثبوت یې پر قرآن کریم ولاړ دی.

# قرآنکریم د فقهی احکامو لومړی مصدر دی.

قرآنکريم د بشريت لارښود دی، د انسانيت د اصلاح لپاره زرينې لارښوونې لـري ترڅو انسانان له هلاکت څخه وژغوري، دغه لارښوونې هر اړخيزې دي. د عقيـدې اصـلاح، د اخلاقـو اصـلاح او همدا راز د عبرت په موخه د پخوانيو امتونوکيسې په قرآنکريم کې راغلې دي. خو د فقهي احکامو آيتونه يې پنځه سوو ته رسېږي چې له هغو څخه فقهي احکام استنباط کېږي.

### د قرآن کریم تعریف

که څه هم قرآن کریم د زیات شهرت له امله تعریف ته اړتیا نه لري، خو بیا هـم اصولیانو د قرآن تعریف ته پام اړولی او په دې هکله یې داسې ویلي: «هـو القـرآن المنـزل علی رسول الله ﷺ المکتوب في المصاحف المنقول عن النبي ﷺ نقلا متواتراً بلا شبهة» (۱) قـرآن کریم پر رسول اللهﷺ هغه نازل شـوی کتـاب دی چې پـه سـپارو کـې لیکـل شـوی او لـه کومي شبهي پرته په متواتر ډول له رسول اللهﷺ څخه نقل شوی.

# د قرآن کريم په اړه بايد په لاندې ټکو وپوهېږو

لومړى: قرآن كريم يوازې همغه كتاب ته ويل كېږي چې پر محمد انازل شوى. په دې بنسټ نورو اسماني كتابونو، لكه تورات او انجيل ته چې پر محمد انده دي نازل شوي، قرآن كريم نشو ويلاى.

دويم: د لفظ او معنا دواړو مجموعې ته قرآن ويل کېږي. په تعريف کې د المکتوب ټکی د (ثابت) په معنا دی. دا ځکه چې په پاڼو کې موږ ته يوازې ټکي ښکاري. نه لفظ اورو او نه معنا وينو، بلکې لفظ او معنا پـدې ټکو کې پراتـه او نغښتي دي. نـو ويـلای شـو چې د قرآن کريم لفظ په حقيقي ډول ثابت دی او معنا يې په تقديري توگه په ټکو کې پرته ده.

درېم: قرآن کريم موږ ته په متواتر ډول را رسېدلی، يعنې داسې يوه ټولي تر موږه را رسولی چې په درواغو باندې د هغوی توافق او يووالی ناشونی دی. دا ځکه چې د شمېر پر ډېروالي سربېره هغوی له يوې سيمې او يو قوم څخه هم نه دي. دا تواتر د قرآن کريم د نقلولو په ټولو پړاوونو کې موجود دی. لومړی، وروستی او منځنی پړاو د تواتر له نظره هيڅ توپير سره نه لري او ټول سره يو برابر دي.

پدې بنسټ هغه قراءتونه چې په متواتر ډول ندي رانقل شوي، له قرآن کريم څخه نه شمېرل کېږي، لکه د عبدالله بن مسعود څخه په روايت شوي قراءت کې چې د ﴿فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ﴾ [البقرة: ١٩٦، المائدة: ٨٩] په پای کې د (متتابعات) ټکی ور زيات شوی. علماء وايي چې پدې قراءت کې د (متتابعات) ټکی د عبدالله بن مسعود له پلوه د (ثلاثة أيام) تفسير دی او د قرآن له الفاظو څخه نه شمېرل کېږي.

<sup>ٔ - (</sup>التعریفات، علی بن محمد بن الجرجانی، دار الکتاب العرب بیروت د چاپ کال: ۱٤٠٥هـ ص: ۲۲۳).

**څلورم:** قرآن کریم د الله تعالی د ژمنې سره سم له زیاتونې او کمونې څخه محفوظ دی. الله ﷺ فرمایي: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الدِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ [الحجر: ٩] ژباړه: موږ پر تا قرآن نازل کړی او موږ پخپله د هغي ساتونکی یو.

په قرآن کريم کې د خلکو له خوا، نه کومه زياتونه او نه کمونه رامنځته شوې او نه څوک ددې توان لري چې په قرآن کريم کې زياتوالی او نقصان راولي. دا ځکه چې الله کلل پخپله د قرآن کريم د ساتنې او حفاظت ژمنه کړې.

پنځم: قرآن كريم معجز كتاب دى او هېڅ بشر نشي كولاى چې د قرآن پـه څېر كتاب وليكي. الله ﷺ فرمـايي: ﴿قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِعِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا﴾ [الإسراء: ٨٨].

**ژباړه**: ووایه (ای محمده) که انسانان او پېریان ټول لاسونه یو کړي او ددغه قرآن غونـدې دکوم شي د راوړلو هڅه وکړي، نو رابه یې نشي وړلای، که ټول یو لـه بـل سـره مرسـته وکړی هم.

#### فعاليت

په قرآن کريم کې د بقرې سورت درويشتم او د هود سورت ديارلسم آيت ولولئ او د قرآن کريم کې د بقرې سورت ديارلسم آيت ولولئ او د قرآن کريم عربو ته د قرآن کريم په څېر کتاب جوړولو په اړه اعلان کړې وه.

#### د قرآن د اعجاز اړخونه

د قرآن کریم لومړی اعجاز دا وو چې په خپل بلاغت سره یې ټمول عرب حیران کړل، ځکه هغوی پخوا هیڅکله دومره له بلاغته ډک کلام نه وو اورېدلی.

سره له دې چې قرآن په يوه نالوستي شخص نازل شوی، خو د ژوند لپاره يې داسې نظام وړاندې کړ چې تل پر بل هر نظام لوړ او پورته دی. دا نظام په هغو اعتقادي اصولو، عملي احکامو او لوړو اخلاقي ارزښتونو مشتمل دی چې بشر ورته ټينگه اړتيا لري او په ټولنه کې امن، پراخي، نېکمرغي او ډاډ رامنځته کولی شي. که چېرې قرآن د الله کلام نه وای او پېغمبر لله ځانه جوړ کړی وای، نو هرو مرو به پکې ټکر او اختلاف مو جو د و و.

دا هم د قران کريم اعجاز دی چې عرب يې د پخوانيو امتونو له هغو پېښو خبر کړل چې دوی يې په اړه هيڅ معلومات نه درلودل. الله ﷺ په دې اړه فرمايي: ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ

نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلَا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هَذَا فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [هود: ٤٩]. راى محمده إلى الله علي خبرونه دي چې موږيې تاته وحي كوو. له دې نه مخكې نه ته ورباندې پوهېدلې، نه ستا قوم، نو صبر و كړه، راتلونكې د پرهېز گارانو (په گټه) دى. د قرآن كريم بل اعجاز دا دى چې په راتلونكې كې د پېښېدونكو واقعاتو په اړه يې خلكو ته خبر وركړ. دا پېښې وروسته د قرآن له وينا سره سمې رامنځته شوې. د الله الله همدې جملې څخه ده چې فرمايي: ﴿ الم ﴿ غُلِبَتِ الرُّومُ ﴿ فِي أَدنى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ﴿ فِي اللهِ عَنْهُ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [الروم: ١- ۴].

ژباړه: ا− ل− م. روميان مغلوب شوي دي. په نږدې هيواد کې او له خپل دغه مغلوبوالي نه وروسته به هغوی برلاسي شی. په څو کلونو کې دننه، يـوازې د الله ﷺ واک دی مخکې هم او په وروسته کې هم او دا به هغه ورځ وي چې خوشحاله به شي مسلمانان.

همدا راز قرآن كريم ځينو داسې علمي حقايقو ته اشاره كړې چې ساينس اوس ثابت كړل، الله ﷺ فرمايي: ﴿أُولُمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ﴾ [الأنبياء: ٣٠].

**ژباړه**: آيا هغه کسان چې کافران دي، غور نه کوي چې دغه ټول اسمانونه او ځمکه يو له بل سره نښتي وو، بيا موږ دوی دواړه بېل کړل او له اوبو نه مو هـر ژونـدی شـی پيـدا کـړ. آيا هغوی (زموږ دغه خلاقيت) نه مني؟

#### فعاليت

لاندې آيتونه په قرآن کريم کې پيدا او پر معنا يې ځانونه پوه کړئ:

- ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ۞ وَالْأَرْضَ فَرَشْنَاهَا فَنِعْمَ الْمَاهِـدُونَ ۞ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الذاريات:٤٧\_ ٤٩]
- \_ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِنْ طِينٍ۞ ثُمُّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينٍ۞ ثُمُّ خَلَقْنَا التُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ خَيْمًا ثُمُّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ﴾ [المؤمنون: ١٢-١٤]

په پورتنيو آيتونو کې د اعجاز په اړه وغږېږئ.

## د قرآن کریم ثبوت قطعي دی

الله ﷺ فرمايي: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ [الحجر: ٩] **ژباړه**: موږ پر تا قرآن نازل كړى او موږ پخپله د هغي ساتونكى يو.

په دې کې هیڅ شک نشته چې الله پاک د قرآن د ساتنې ژمنه پوره کړې. قرآن کریم له یو نسل څخه بل نسل ته په تواتر سره تر موږه رارسېدلی. رسول الله څخه بل نسل ته په تواتر سره تر موږه السلام ته واورولو. اصحابو له رسول الله څخه قرآن زده کړ او له وفاته وړاندې یې جبریل علیه السلام ته واورولو. اصحابو له رسول الله څخه قرآن زده کړ او تابعینو بیا له اصحابو د قرآن زده کړه کوله. د قرآن کریم د زده کړې دا لړۍ تر نن ورځې روانه ده .

محمد بن نظام الدین انصاري وایي: اهل سنت والجماعت په دې اتفاق کړی چې په سورتونو کې په ترتیب سره د آیتونو کېښودل د پېغمبرﷺ په امر تر سره شوي او په دې خبره هم اجماع شوې چې قرآن کریم له شکه پرته په متواتر ډول له رسول الله څخه رانقل شوی .

په متواتر ډول د قرآن کريم رانقلېدلو معنا دا ده چې قرآن قطعي السند دی. په متواترو او قطعي اسنادو کې د شک ځای نشته. د قرآن کريم معتبر قراءتونه ټول متواتر دی. د غيرمتواترو يا شاذو قراءتونو موجوديت کومه ستونزه نه ده. پر دې سربېره د متواترو قراءتونو سره د شاذو قراءتونو اختلاف د قراءت په متن کې نه، بلکې د قراءت په شکل کې دی. الله پاک د قرآن کريم ثبوت له شک څخه خوندي کړی. قرآن د فقهې بنسټ او هغه تله ده چې د فقهې احکام پرې تلل کېږي، نو کله چې د يوه حکم دليل د قرآن قطعي آيت وي، د دليل د ثبوت او سند په اړه څېړنې ته اړتيا نشته، ځکه چې قرآن قطعي الثبوت دی. په دې تو گه که د قرآن کريم په دليلونو کې څېړنه کېږي نو هغه به د دلالت له پلوه وي نه د ثبوت او سند له پلوه.

# ي پوښتنې

۱- قرآن تعریف کړئ او هم روښانه کړئ چې آیا قرآن د الفاظو نوم دی، که د معنا، او که د دواړو؟

۲- متواتر روایت څه ته وایي او په آحادو روایتونو نقل شوي قراءتونه قرآن بلل کیږي که نه؟
 ۳- د قرآن د اعجاز په اړخونو رڼا واچوئ.

<sup>(</sup>۱) په دې هکله وگوره: د غزالي کتاب:المستصفى ۱۰۱\۱ او د علامة عبد العلي محمد بن نظام الدين الأنصاري کتاب: فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت في أصول الفقه ۲\ ۱۳ دار الفکر، بيروت – لبنان.

<sup>(</sup>٢) فواتح الرحموت١٣/٢-١٢

### نهه ويشتم لوست

# د قرآن کریم حکمونه

په قرآن کريم کې بېلا بېل حکمونه موجود دي چې کولای شو په درېو ډولو يې ووېشو. **لومړی**: هغه احکام دي چې له عقېدې سره تړاو لـري، لکـه پـر اللهﷺ ايمـان، پـر ملايکـو ايمان، پـر کتـابونو، رسـولانو او د آخـرت پـه ورځ ايمـان چـې د توحيـد پـه کتـابونو کـې ورباندې خبرې کېږي.

دويم: هغه احكام چې د نفسونو په پاكولو پورې اړه لري، د دوى خويونه دكمال لور ته بيايي، دا ډول د اخلاقي احكامو په نوم يادېږي او د څېړنې ځاى يې د اخلاقو علم دى. دريم: هغه حكمونه چې د مكلفو انسانانو په عملونو او ويناوو پورې اړه لري او د فقهې په نامه يادېږي. دا حكمونه ډېر ډولونه لري چې په لاندې توگه دى:

أ- عبادتونه: لكه لمونځ، روژه او نور چې د ادا كولو موخه يې لـه الله ﷺ سـره اړيكې تينگول دى.

**ب- د كورنۍ احكام:** لكه نكاح، طلاق، نسب، ميراث، نفقه او داسې نور.

ج- د معلاملاتو احکام: لکه د اخیستلو او خر څولو بېلابېل ډولونه او د هغې اړونده مسایل. د- د جنایتونو او سزاگانو احکام: لکه د حدودو، قصاص او تعزیرونو جرمونه او د هغوی سزاگانې. دې ډول احکامو ته په شریعت کې د جنایاتو فقه وایي چې موخه یې د دین، ځان، ناموس، عقل او شتمنیو ساتنه ده.

ه - د قضا، گواهي او سوگند احكام: ددې فقهې موخه د خلكو تر منځ په عدالت پرېكړه كول دي.

و- د دولت اړونده احکام: د فقهې په دې څانگه کې د حکومت او اتباعو په حقونو او مسؤليتونو خبرې کېږي او د اساسي قانون موضوعات پکې بيانېږي.

ز- له نورو دولتونو سره د اسلامي دولت اړيکې: د فقهې دا حکمونه د سولې او جگړې پر مهال له نورو دولتونو سره د اسلامي حکومت اړيکې بيانوي. همدا راز د اسلامي دولت دننه له پرديو سره، چې د مستأمنينو په نامه يادېږي، اړيکې روښانوي.

ح- اقتصادي حکمونه: دا حکمونه د دولت د مالي سرچينو، لگښتونو او د بډايانو په مالونو کې د بې وزلو د حقونو اړونده چارې تنظيموي.

# په قرآن کريم کې د احکامو بيان

الله ﷺ فرمايي: ﴿ وَأَنْوَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩] راه و دغه كتاب پر تا نازل كړى دى چې په ښكاره د هر شي خرگندوونكى دى او د هغو خلكو لپاره هدايت، رحمت او زېرى دى چې امر منلو ته يې غاړه ايښې. همدا راز په بل ځاى كې فرمايي: ﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٨]. راه و د موږ په دې كتاب كې څه نيمگړتيا نه ده پرېښې.

# په قرآن کې د احکامو د بيان طريقې

په قرآن کریم کې د ټولو احکامو بیان شوی دی خو دا احکام په درې طریقو بیان شوي: لومړی: د شریعت د عمومي قاعدو او بنسټونو بیانول.

دويم: په مجمله تو گه د احکامو بيانول.

درېم: په تفصيلي تو گه د احکامو بيانول.

لومړى ډول: د شريعت د هغو عمومي قاعدو او اصولو يادونه چې د احکامو د راويستلو او تشرېع بنسټ بلل کېږي. د دې اصولو يو څو بېلگې په لاندې ډول دي:

د شورا قاعده: الله عَلَا فرمايي: (وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ) [الشورى: ٣٨]، په بل ځاى كې فرمايي: (وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ) (آل عمران: ١٥٩]

د عدالت لزوم: الله ﷺ فرمايي: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُو بِالْعَدْلِ﴾ [النحل: ٩٠]، الله تعالى په عدل امر كوي. په همدې توگه په بل خاى كې فرمايي: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُوكُمْ أَنْ تُؤدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْ النَّاسِ أَنْ تَخْكُمُوا بِالْعَدْلِ﴾ [النساء: ٥٨]، الله تعالى تاسو ته د امانتونو(په هكله)، خاوندانو ته د سپارلو امر كوي، او د دې چې كله د خلكو تر مينځ پريكړه كوئ، نو په عدل به يې كوئ.

د بل چا په گناه څوک نه نيول کېږي: په دې اړه الله ﷺ فرمايي: ﴿ وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ [الأنعام: ١٦٤]، د هيڅ نفس کسب (لاس ته راوړنې) له ده پرته په بل چا نه حسابېږي، او هيڅ پيټي پورته کوونکي د بل چا پيټي نه پورته کوي.

سزا به د گناه په کچه وي: د الله پاک وينا ده: ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا﴾ [الـشورى: ٤٠]، د بدۍ جزا د هغه په ډول بدى ده.

د خلكو د مالونو حرمت او د اخيستلو خرخولو رواوالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ ﴾ [النساء: ٢٩]، اى مؤمنانو په خپل منځ كې يو د بل مالونه په باطله سره مه خورئ، مگر كه ستاسو په رضا تجارت وي.

د سود او قمار حراموالی او د هر هغه څښاک او خوراک حراموالی چې د انسان بدن ته زيان رسوي. په دې اړه د الله پاک وينا ده چې: ﴿وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا﴾ [البقرة: ٢٧٥]، او الله تعالى بيعه روا او سود يې حرام کړى.

همدا راز فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [المائدة: ٩٠]، اى مؤمنانو شراب، قمار، بتان او غشي اچول پليتى ده له شيطانى چارو څخه دي، نو ځان ورڅخه وساتئ، څو بريالى شى.

د ښېگڼې په کارونو کې له يو بل سره مرسته: د ټولو هغو کارونو ترسره کول چې د امت ښېگڼې پکې وي. همدا راز د بديو او ظلم په کارونو کې له مرستې کولو څخه ځان ژغورل. الله پاک فرمايي: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ ﴾ [المائدة: ٢]، او يو له بل سره په نېکۍ او پرهيز گارۍ کې مرسته و کړئ او په گناه او تېري کې يو له بل سره مرسته مه کوئ.

د **ژمنو پوره كول**: په دې اړه الله تعالى فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ ﴾ [المائدة: ١]، اى مؤمنانو په تړونونو وفا وكړئ.

د ټگۍ او خيانت حراموالۍ: الله پاک فرمايلي: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الله عَلَى الله بَالْهِ ثُمْ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [ البقرة: ١٨٨]، په خپلو منځونو کې يو د بل مال په باطله مه سره خورئ، او حاکمانو ته يې د دې لپاره مه ور وړاندې کوئ چې د خلکو يوه برخه مال په گناه وخورئ، سره له دې چې پوهېږئ.

دين آساني راولي: په دې هکله په قرآن کريم کې داسې راغلي: ﴿يُرِيْدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْوَ وَلَا يُوِيدُ بِكُمُ الْعُسْوَ﴾ [البقرة: ١٨٥]،الله تعالى په تاسو د اسانۍ اراده لري، او په تاسو د سختۍ اراده نه لري.

بل ځاى فرمايي: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُحَفِّفَ عَنْكُمْ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨]، الله تعالى اراده لري چې په تاسو اساني راولي او انسان ضعيف پيدا شوى.

همدا راز فرمايي: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨]، او په دين كې يې په تاسو سختي نه ده لازمه كړې.

د اړتيا پر مهال د حرامو رواوالى: په دې هکله د الله پاک وينا ده چې: ﴿فَمَنِ اَضْطُوَّ غَيْرَ اَلَّهِ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ [البقرة: ١٧٣]، څوک چې (د حرامو خوړلو ته) اړ شي او سرکشي او تېرى کوونکى نه وي، نو هيڅ گناه ورباندې نشته (چې د ضرورت په اندازه ورڅخه گټه واخلي) ېې شکه الله ﷺ بښونکى او مهربان دى.

د عمومي اصولو او قاعدو په توگه د ځينو احکامو بيانول د شريعت د پراخوالي لامل شوي او اسلامي شريعت ته دا وړتيا ورپه برخه کوي چې د نويو پېښېدونکو مسايلو لپاره د حل مناسبې لارې په گوته کړي.

#### فعاليت

د الله پاک ددې وينا له مخې: ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُو بِالْعَدْلِ﴾ [النحل: ٩٠] قرآن کريم د عدالت بنسټ دی. کورنۍ، گاونډيانو او ټولگيوالو سره په تعامل او د ژونـد پـه ټولـو چـارو کـې د عـدالت د تطبيق په اړه وغږيږئ.

هر زده کوونکی دې د عدالت د تطبیقولو په اړه یو ژوندی مثال پخپله کتابچه کې ولیکي او ملگرو ته دې وړاندې کړي.

دويم ډول: په مجمله تو گه د احکامو بيانول.

قرآن ځينې احکام مجمل بيان کړي، په داسې توگه چې بيان ته اړتيا لري، لکه د لمانځه، زکات، حج او سود احکام.

دا احکام په مجمل او لنډ ډول په قرآن کريم کې راغلي خو پېغمبرﷺ د خپلو ويناوو او عملونو په وسيله هغه روښانه کړي. ددوی ارکان، شرطونه او اړونـده ټول آداب او مسايل يې بيان کړي.

درېم ډول: په تفصيلي تو گه د احکامو بيانول.

تفصیلي احکام په قرآن کریم کې لږ دي، چې بېلگې یې د میراث اندازې، د طلاق او لعان څرنگوالي، د محرمو ښځو بیان او داسې نور دي.

# م پوښتنې

١- د قرآن كريم احكام په درې ډوله دي. هر ډول يې له مثال سره بيان كړئ.

۲- په قرآن کريم کې د پنځو عملي حکمونو په اړه هراړخيزه رڼا واچوئ.

٣- احكامو لره د قرآن بيان په درې ډوله دى، شرحه يې كړئ او بېلگې يې هم وليكئ.

#### دېرشم لوست

# نبوي سنت

د اسلامي شریعت له مصادرو څخه دویم مصدر نبوي سنت دی. سنت څه ته ویـل کېـږي؟ په قرآن کې د سنتو د حجیت دلیلونه کوم دي؟ او سنت څو ډولونه لري؟ دا ټولی هغه پوښتنی دي چی په دې لوست کی به ورته ځواب ووایو.

#### د سنت تعریف

سنت په لغت کې لارې او کړو وړو ته ويل کېږي.

د اصولو عالمانو به اصطلاح كې د رسول الله ويناوو، كړنو او تقرير ته سنت ويل كېږي. د رسول الله د ويناوو مثالونه ډېر زيات دي. د بېلگې په ډول د رسول الله د اوينا چې فرمايي: (صَلُّوْا كَمَا رَأَيْتُمُوْنِي اُصَلِّيْ) (۱). همدا راز د پېغمبر د اوينا: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ وَذَلِكَ أَصْعَفُ الإِيمَانِ» (۱) د سنت مثالونه

د سنت په تعریف کې د کړنو څخه مقصد د رسول الله هغه اعمال دي چې د اسلامي شریعت د تطبیقولو پر مهال یې تر سره کړي، لکه د لمانځه، حج او غزاگانو پر مهال. د تقریر معنا دا ده چې د رسول الله په وړاندې یو کار تر سره شي، یا د اصحابو د کومې کړنې په اړه ورته خبر ورکړل شي او رسول الله ورباندې سکوت (چوپتیا) غوره کړي. د داسې کارونو په وړاندې د رسول الله چوپتیا د هغه کار د رواوالي معنا ورکوي. د تقریر یوه بېلگه د تیمم د آیتونو له نازلېدو مخکې د رسول الله په وړاندې د اوبو د نشتوالي پر مهال د اصحابو تیمم وهل دي. همدا راز د اصحابو په پرېکړو او اجتهاد باندې د رسول الله مکوت او چوپتیا د تقریر مثال دی. په همدې توگه د رسول الله په وړاندې د اصحابو له خواد ځنگلي خرو او سمسارو غوښه خوړل او د پېغمبر په چوپتیا د تقریر بله بېلگه ده. تقریر یا په کارونو باندې چوپتیا ځکه د رواوالي دلیل شمېرل کېږي چې رسول الله د ناروا کارونو د کولو پر مهال چې بیان ته به اړتیا وه، چوپ نه پاتې کېده.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري او أبو داود او أحمد.

<sup>(</sup> ٢) رواه مسلم.

#### فعاليت

د خپل ذهن څخه د قولي سنت درې مثالونه، د فعلي سنت دوه مثالونه او د تقریـري سـنت یو مثال وړاندې کړئ.

#### د سنتو حجيت

فقهاوو په دې خبرې اتفاق کړی چې سنت د اسلامي شریعت یـو مهـم اصـل دی. قـرآن کریم زیاتره شرعي احکام په لنـډ او مجمـل ډول بیـان کـړي چـې رسـول الله ﷺ پـه خپلـو ویناوو او افعالو سره د هغو احکامو تشرېح کړې لکه د لمانځه، زکات او حج احکام.

د سنتو د حجيت په هکله قرآني دلايل په دې ډول دي.

۱- الله تعالى فرمايي: ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ وَمَنْ تَوَلَى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا﴾ (النساء: ۸۰). راباړه: چې د پېغمبر اطاعت و کړ هغه په اصل کې د خدای ﷺ اطاعت و کړ او چا، چې مخ واړوه، نو په هر صورت موږ پر دې خلکو د څارونکي او ساتونکي په تو گه نه يې لېږلي.

٢- د سنتو د حجيت بل دليل د الله پاک دا وينا ده: ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ الْكَافِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٦]. (باړه: (دوی ته) ووايه چېې: د الله ﷺ او رسول ﷺ اطاعت ومنئ. که هغوی مخ واړاوه نو الله پاک له کافرانو سره مينه نه کوي.

په دې آیت کې الله ﷺ د خپل ځان او پېغمبرﷺ په اطاعت کولـو امـر کـړی او خبـر یـې ورکړی چې د الله ﷺ او پېغمبرﷺ د امر څخه سرغړونه د کفر لامل کېږي.

٣- دا هم د سنتو د حجيت دليل دى چې فرمايي: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلاَ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلّ صَلَالًا مُبِينًا ﴾ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلّ صَلَالًا مُبِينًا ﴾ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلّ صَلَالًا مُبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦] رباړه: هيڅ يو مؤمن او هيڅ يوه مؤمنه دا حق نه لري چې كله الله ﷺ او د هغه رسول د كومې معاملې فيصله وكړي چې هغه ته پخپله د خپلې معاملې د فيصله كولو اختيار حاصل اوسي. او څوك چې له الله ﷺ او د هغه له رسول ﷺ نه سرغړاوى وكړي نو هغه په څرگنده گمراهۍ كي وغورځېده.

دا آیت څرگندوي چې الله ﷺ د خپل حکم او د پېغمبرﷺ د پرېکړې د منلو په وړانـدې د مؤمنانو څخه واک اخیستی او مؤمن نشي کولای چې د رسول اللهﷺ امر رد کـړي او ویـې نه منلی ملکی مؤمنان د رسول اللهﷺ د امر په منلو مکلف دی.

۴- د سنتو د حجیت بل دلیل د قرآن کریم دا آیت دی: (وَمَا آتَاکُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاکُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ [الحشر: ۷] او څه چې رسولﷺ درته راوړه نو ویې منئ او عمل پرې وکړئ، او له کوم څه څخه مو چې منعه کړي، نو ورڅخه منعه شئ.

په قرآن کريم کې د سنتو پر حجيت دليلونه ډېر زيات دي. قرآن د سنتو درجه بيان کړې، د رسول الله څخه امر په منلو يې حکم کړی او د هغه له مخالفت څخه يې خلک ډارولي.

# د سنتو په ساتنه کې د علماوو زيار

په وروسته وختونو کې چې د حدیثو علم ته پاملرنه زیاته شوه، یو شمېر خلکو له خپله ځانه د حدیثو جوړول پیل کړل او دغه له ځانه جوړې شوې خبرې د حدیثو سره گهې شوې. دغه مهال د حدیثو د سوچه ساتنې او د حدیثو په روایت کې د درواغو د مخنیوي لپاره یو زیات شمېر مخلص علماء رامخې ته شول او خپل ژوند یې دې چارې ته وقف کړ. کله چې سړی د حدیثو د علم مطالعه کوي، نو ددې سترو علماوو پراخه کوښښونو او بې ساري زیار ته گوته پر غاښ پاتې شي. په رښتیا چې د حدیثو علماوو په دې لار کې ستر خدمتونه تر سره کړي.

دې علماوو د حدیثو د راویانو لپاره ځانگړي شرطونه کېښودل. د عقـل، قـوي حـافظې او عدالت له درلودلو پر ته د چا حدیث نه منل کېده. دوی د حـدیثو د سـاتنې لپـاره یـو نـوی علم رامنځته کړ، چې د جرحې او تعدیل په نامـه یـادیږي او د اسـلامي امـت لپـاره یـو نـه

هېرېدونکی وياړ دی. علماوو، د جرحې او تعديل پر اساس ټول راويان چاڼ کړل او هـر چا ته يې خپل ځای وټاکه. په دې کار کې له هيچا ونه وېرېدل، څوک چې د باور وړ نه وو هغه يې بې باوره وگڼل او څوک چې مردود و، هغه يې رد کړل. د يـو راوي لپاره يوازې عدالت او اهليت بس نه و، بلکې پر عدالت او اهليت سربېره ذهني ويښتيا، غښتلې حافظه، له غفلته لـرې والـی او د راويانو پېژندل اړينه خبـره وه. پـر همـدې بنسټ ددې علماوو تر منځ دا خبره ډېره مشهوره وه، چې: د حديثو علم دين دی، نو له چا څخه چې دين زده کوئ، لومړی د هغه شخصيت وپېژنئ.

# د اصولیانو په وړاندې د سنتو ډولونه او د هغو درجي

اصولیانو مبارک سنت په دوو ډولو وېشلي:

لومړى: هغه سنت چې سند يې رسول اللهﷺ ته رسېدلی وي.

دويم: هغه سنت چې سند يې رسول الله ﷺته نه وي رسېدلی.

لومړى: هغه سنت چې سند يې رسول الله الله الله وي.

دا سنت په درې ډوله دي چې درېواړه ډولونه يې د منلو وړ دي.

۱- متواتر: هغه روایت ته ویل کېږي چې دومره زیاتو کسانو له یو بل څخه روایت کړی او رسول الله په ته رسېدلی وي، چې په درواغو د دومره زیاتو کسانو د راټولېدلو وېره نه وي.

پنځه وخته لمونځونه، د هغوی رکعتونه او د ادا کولو څرنگوالی او د زکات اندازې د متواتر روایت مثالونه دی.

د متواتر حکم: متواتر روایت د انسان علم او یقین راولي او په دلیل نیولو کې د قرآن کریم په څېر قوي دی.

Y - مشهور: هغه روایت ته ویل کېږي چې له رسول الله څخه یوه یا دوه کسانو روایت کړی وي خو په وروسته پړاوونو کې یې راویان دومره زیات وي چې په درواغو یې د راټولېدو وېړه نه وي.

د مشهور حکم: مشهور حدیث په آحادو حدیثونو کې تر ټولو لوړه درجه لري او له متواتره راښکته دی. د جمهورو علماوو په وړاندې گمان (ظن) مینځ ته راوړي او د حنفیانو په نزد اطمینان رامینځ ته کوي. له متواتر راښکته دی او منکر یې کافر نه گڼل کېږي.

۳- آحاد حديثونه: هغه چې يو يا دوه کسانو روايت کړی وي او د مشهور درجې ته نه وي رسېدلي.

د آحادو حکم: د جمهور علماوو په وړاندې دا ډول حديثونه گمان (ظن) رامنځ ته کوي نه يقين. په دې ډول حديثونو عمل کول د ټولو امامانو په نظر واجب دي، خو حنفيانو پرې يو بل شرط هم ور زيات کړى او هغه دا چې د آحاد حديث راوي بايد په عمل کې د خپل روايت مخالفت نه وي کړى.

# دويم: هغه سنت چې سند يې رسول الله ﷺ ته نه وي رسېدلی

منقطع هغه حدیث ته ویل کېږي چې له صحابي پرته کوم بل راوي له سند څخه غورځول شوی وي. دا ډول حدیث په اتفاق سره د کوم حکم دلیل کېدای نشي.

# ي پوښتنې

۱- د سنت لغوي او اصطلاحي تعریف و کړئ او د قولي، فعلي او تقریـري سـنتو لپـاره یـو يو مثال وړاندې کړئ.

۲- د سنتو د حجيت لپاره له قرآن څخه دليلونه ووايئ.

٣- د سنتو په ساتنه کې د علماوو په کوښښونو رڼا واچوئ.

۴- د متصل السند حديثونو ډولونه او حکم بيان کړئ.

۵- مرسل حدیث تعریف کړئ او حکم یې بیان کړئ.

### يو دېرشم لوست

# اجماع

اجماع د اسلامي شريعت دريم مصدر دی. په دې لوست کې به د اجماع د تعريف، حجيت، مراتبو، د کېدو امکان او اړونده موضوعاتو په اړه رڼا واچوو.

#### د اجماع تعریف

اجماع په لغت کې کلک هوډ او اتفاق ته وايي.

د اصولو د علم په اصطلاح کې د اجماع تعریف داسې دی: په یـوه زمانـه کـې پـه کـوم  $^{(1)}$  شرعی امر باندې د امت د مجتهدینو اتفاق ته اجماع ویل کېږي .

#### د اجماع حجيت

اسلامي فقهاء په دې متفق دي چې د اجماع حجيت له قرآن او سنت څخه ثابت دى. د قرآن كريم څخه پـرې دا آيـت دليـل دى: ﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُلَـى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيل الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥]

**ژباړه**: چا چې د پيغمبر ه د ښمنۍ ته ملاتړلې وي او د مومنانو له طريقې نه پرته په کومه بله لاره لاړ شي، په داسې حال کې چې سمه لاره ورته څرگنده شوې وي نو هغه به موږ په هماغه لوري وخوځوو چې هغه په خپله ورگرځېدلی او دوزخ ته به يې ننباسو چې خورا بد استوگنځی دی.

الله ﷺ په دې آیت کې د مسلمانانو د لارې مخالفت کوونکو ته د وعید یادونـه کـړې، نـو څرگنده شوه چې د مسلمانانو د لارې پیروي کول واجب دي او هغه چاره چې مـسلمانانو پرې اتفاق کړی وي د مسلمانانو لار بلل کېږي.

له احادیثو څخه د رسول الله ﷺ دا وینا د اجماع د حجیت دلیل دی: «لاتجتمع أمتي علی ضلاله» ژباړه: زما امت په گمراهۍ نه راټولیږي.

له دې حدیث څخه معلومه شوه چې مسلمانان په کوم کار اتفاق وکړي، هغه به حق وي او پیروي یې واجب ده. همدا راز رسول اللهﷺ فرمایلي: «مَا زَائْ الْمُسْلِمُوْنَ حَسَنًا فَهُوَ عِنْدَ اللهِ اللهِ حَسَنٌ ». (۱) کوم کار چې مسلمانانو ښه وگڼلو هغه د الله ﷺ په وړاندې هم ښه دی.

<sup>(</sup>١) مسلم الثبوت ج٢ ص٢١١، وفتح الغفار ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجة في كتاب الفتن رقم الباب ٨ رقم الحديث ٣٩٥٠ عن أنس بن مالك يقـول : سـمعت رسـول الله ﷺ يقـول : «إن أمتي لا تجتمع على ضلالة، فإذا رأيتم الخلاف فعليكم بالسواد الأعظم».

**ژباړه**: څوک چې غواړي د جنت په منځ کې واوسېږي، نو د مسلمانانو د ټولني نه دې ځان نه بېلوې، ېې شکه شیطان د یوه تن سره ملگرتیا کوي او له دوو څخه لري گرځي. د اسلام فقهاوو د اجماع په حجیت اتفاق کړی، خو د اجماع کوونکو په اړه یو څه اختلاف شته چې وروسته به تشرېح شي.

# په منصوصی مسایلو کې د اجماع گټه

کله کله په داسې يوه مسأله باندې د علماوو اجماع کېږي چې هغه په قران يا سنت ثابته وي، نو کله چې نص يعنې د قرآن يا سنت دليل موجود وي، اجماع ته څه اړتيا ده؟ ددې پوښتنې ځواب دا دی چې کله کله د يو حکم دليل ظني يعنې خبر واحد وي. خو څه وخت چې په دې حکم باندې د فقهاوو اجماع وشي، نو همدا حکم قطعي و گرځي او بيا هيڅ مجتهد نشي کولای چې ددې حکم مخالفت و کړي.

## د اجماع كولو وړ اشخاص

د اجماع وړ اشخاص د رسول الله د امت هغه مجتهدين دي چې د شريعت د احکامو پوهه ولري او د پېښې شوې موضوع په اړه کافي تجربه ولري، تر څو د حالاتو له غوښتنې سره سم شرعي احکام راوباسي. په هغو چارو کې چې اجتهاد ته پکې اړتيا نشته د عامو مسلمانانو په اتفاق هم د اجماع ملاتړ کېږي او همدا د جمهورو علماوو نظر دی. ځينو ويلي يوازې د اصحابو د زمانې اجماع د منلو وړ ده او بس. ځينو دا هم ويلي چې يوازې د مدينې د خلکو اجماع د اعتبار وړ ده (ئ).

#### د اجماع درجي

اجماع څو درجې لري، خو تر ټولو قوي اجماع د اصحابو ده. داسې چې ټول اصحاب په يوه مسأله کې د يو ټاکلي نظر د منلو څرگندونه وکړي. امت ددې ډول اجماع پـه قطعيـت او منلو اتفاق کړی او هيڅوک د اصحابو له صريحې اجماع څخه مخ نشي اړولی.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ج١ ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في حديث عن عمر رضي الله عنه في كتاب الفتن باب ما جاء في لزوم الجماعة رقم الحديث ٢١٦٥ ورواه أحمد ج١ ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) په دې هکله وگوره: المستصفى للغزالي ١٨٩/١ ومسلم الثبوت للبهاري ٢١١/٢ وأصول الفقه لأبي زهرة ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) فتح الغفار بشرح المنار د ابن نجيم حنفي ليكنه،(دار الكتب العلمية، بيروت) ص ٣٥١.

په دویمه درجه کې هغه اجماع راځي چې ځینو اصحابو یې د ملاتړ څرگندونـه کړي وي او نورو بيا سکوت او چـوپ والـي غـوره کـړى وي. دې تـه سـکوتي اجمـاع وايـي، پـه دې ډول چې ځنې اصحاب په يوه موضوع کې د فتوا ورکولو په ترڅ کې خپـل نظـر څرگنـد کـړي او نور چوپ پاتې شي. دا ډول اجماع دويمه درجه لري ځکه چې چوپه خوله د وينا په ځای نه ده. همدا راز کله کله ددې لپاره هم خلک چوپ پاتې کېږي چې د نظر پـه سـموالي بـاور نه لـري او يـا دا چـې پـه اختلافـي مـسألو كـې د شـخړې راپـارولو څخـه ځـان سـاتـي. دا ډول اجماع که څه هم د حنفیانو په وړاندې قطعې دلیل دی، خو منکر یې کافر نه گڼل کیږی.

له دې وروسته په درجه کې هغه اجماع ده چې لـه اصحابو را وروسته علمـاوو پـه داسـې يوې مسألې اجماع کړې وي چې پخوا پکې اختلاف نه وي شوی. څرنگه چې ددې ډول اجماع په حجيت کې د فقهاوو تر منځ اختلاف دی، نو په درېمه درجه کې راځي. ځينـو ويلي چې دا اجماع د سکوتي اجماع سره په درجه کې برابـره ده، ځکـه چـې د دواړو پـه حجيت کې اختلاف دی.

څلورمه درجه په هغو مسألو اجماع ده چې مخکې پکې اختلاف شـوی وي. د درجـې پـر بنسټ دا تر ټولو ښکته اجماع ده، ځکه چې اختلاف پکې ژور دی.

مركبه اجماع: يو بل ډول اجماع هم شته چې مركبه يې بولي. هغه داسې چې پـه يـوه زمانـه كـې د يوې ټاكلې مسألې په اړه علماء په څو ډلو ووېشل شي خو لـه اختلاف سـره سـره پـر يـو اصـل باندې اتفاق ولري. بيا له دوي وروسته څوک داسې نظر وړانـدې کـړي چـې د دوی لـه نظـر سـره مخالف او له هغه اصل سره هم ټکر ولري چې د پخوانيو علماوو تر منځ پرې اتفاق وو.

ددې بېلگه د ميراث هغه مسأله ده چې نيکه پکې د ورور سـره ميـراث وړي. چـې پـه ميـراث کـې د نيکه په پوره برخې او يا له ورور سره په ويـش اتفـاق شـوى. ددې معنـا داده چـې دواړه ډلـې د نيکه په لږ يا ډېر ميراث اتفاق لـري. اوس کـه څـوک راځـي او داسـې نـوی نظـر وړانـدې کـوي

چې نيکه په دې صورت کې د هيڅ ميراث مستحق نه دی، نو دا له اجماع څخه وتل دي.

که چېرې د علماوو د اختلاف په ترڅ کې د اتفاق کوم اصل موجود نه وي نو سمه خبـره

دا ده چې دې ته بيا اجماع نه ويل کېږي.

# د اجماع نقلول

کله چې په يوه زمانه کې اجماع رامنځته شي، نو دغه اجماع يو قطعي دليل، د ديـن اصـل او د احکامو سرچينه گڼل کېږي، خو دا اجماع د راتلونکو خلکو لپـاره هلتـه قطعـي دليـل

<sup>(</sup>١) په دې هكله وگوره: فتح الغفار ٣٥٠مخ، الإحكام في أصول الأحكام للآمدي ج٣٣١/١ مخ.

<sup>(</sup>٢) أصول الفقه د محمد أبي زهرة ليكنه ١٦٧مخ.

کېدای شي چې هغوی ته په متواتر ډول ورسیږي. دا هـم اړینه ده چې د ټولو مجتهدینو نظر په متواتر ډول نقل شي، که داسې ونه شول نو اجماع قطعي نه گڼل کېږي. اجماع هـم د حدیث په څېر ده. کله چې څوک له رسول الله څخه حدیث واوري نو دا حدیث د هغه لپاره د قرآن په څېر قطعي دلیل دی. همدا راز هغه چا ته چې حدیث په متواتر ډول ورسیږي، یقین یې ورباندې راشي او د دروغو هیڅ احتمال پکې نه وي، نو دا هـم قطعي دلیل دی. خو که حدیث د احادو په تو گه نقل شي نو غالب گمان رامنځ ته کوي. اجماع هم همداسې ده او د نقل او سند پر بنسټ قطعي او ظني گڼل کېدای شي

د اجماع مثالونه

۱- علماوو اجماع کړې چې پنځه وخته لمونځونه ادا کول فرض دي. همـدا راز د علمـاوو په دې اجماع ده چې د خوف او امـن پـه دواړو حـالتونو کـې د سـهار لمـونځ پـه سـفر او حضر کـی دوه دوه رکعته دی.

۲- د درېم خليفه حضرت عثمان بن عفان په امر قرآن کريم را ټول شو چې اوس مهالل زموږ سره هم همدا مصحف دی. ټول اصحاب د خليفه له دې کار خبر شوي او پر همدې مصحف باندې يې اتفاق کړی او هيڅ مخالفت يې نه دی کړی.

علماوو د اجماع د اثبات او اړوندو مسايلو په اړه کتابونه ليکلي چې د ابن المنـذر (کتـاب الإجماع) او د ابن حزم ( مراتب الإجماع ) کتابونه د بېلگې په ډول يادولای شو.

# ي پوښتنې

١- د اجماع لغوي او اصطلاحي تعريف بيان كړئ.

۲ - د قرآن او سنت په رڼا کې د اجماع حجيت روښانه کړئ.

٣- په منصوصي امورو کې اجماع څه ته وايي او د اجماع کولو وړ څوک دي؟

۴- د اجماع درجې ذکر او حکم يې بيان کړئ.

۵ – مرکبه اجماع څه ته وايي او حکم يې څه دی؟

۶- که اجماع په متواتر يا احاد ډول نقل شي، څه توپير سره لري؟

<sup>(</sup>١) فتح الغفار ٣٥٥مخ، أصول الفقه د محمد أبي زهرة ُليكنه ١٦٧مخ.

#### دوه دېرشم لوست

# قياس

## د قياس تعريف

قياس په لغت کې اندازې او برابرۍ ته وايي.

د اصولو په اصطلاح کې د مشترک علت له مخې غیر منصوصي واقعې ته د منصوصي واقعې حکم ورکول قیاس بلل کېږي.

#### د قياس مثالونه

١- د جمعي د لمانځه له دويم اذان څخه وروسته د خرڅولو او اخيستلو څخه د الله ﷺ د دې وينا له مخې منعه شوې، چې فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الجُّمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ﴾ [الجمعة: ٩]

دا آيت څرگندوي چې د جمعې په ورځ له اذان څخه وروسته اخيستل او خرڅول نـاروا دي. د نهي علت دا دی چې څوک د لمانځه په ځای په اخيستلو او خرڅولو بوخت نـشي. اجاره هم په بيعې قياس کېږي او د دويم اذان نه وروسته داسې ناروا گڼل کېږي، لکه بيع چې ناروا ده. دا ځکه چې په مقيس (اجاره) او مقيس عليه (بيع) دواړو کې يـو ډول علت پروت دی او هغه له لمانځه پرته په بل کار بوختېدل دي.

۲- د رسول الله ﷺ ددې وينا پر بنسټ چې فرمايي: «لَا يَرِثُ الْقَاتِلُ شَيْئاً» (۱) قاتل وارث له خپل مورث څخه ميراث نشي وړلای. موصی له هم په وژل شوي مورث قياس کېږي. د بېلگې په ډول که يو څوک د ښيگڼې په توگه د چا لپاره وصيت وکړي چې له مړينې وروسته به يې د مال يوه برخه هغه ته ورکول کېږي، بيا هغه څوک چې وصيت ورته شوی رامخکې شي او وصيت کوونکی ووژني، نو په دې کار سره د وصيت شوي مال له اخيستلو بې برخې کېږي. دا ځکه چې وارث او موصی له، دواړه د مورث او موصي په مال کې د برخې څښتنان دي او دواړه د مورث او موصي د مړينې لامل شوي دي، نو دواړه له ميراث څخه بی برخی کېږي.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبوداود في كتاب الديات، باب ديات الأعضاء برقم(٤٥٦٤)، والبيهقي في السنن الكبرى بنحوه في كتاب الجنايات، باب الرجل يقتل ابنه ج ٨ ص ٣٨.

#### د قياس حجيت

د څلورو امامانو په شمول جمهورو فقهاوو قياس شرعي حجت بللـي او د هغې منـل يـې واجب گڼلي. ددوي دلايل په دې ډول دي:

# لومړى: قرآني دلايل

الله عَلَى فرمايي: ﴿هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحُشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَظَنُّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ٢]

**ژباړه:** الله تعالى هغه ذات دى چې د اهل كتابو كافران يې د لومړي ځل راټولولو لپاره له كورونو څخه راويستل، تاسو گمان نه كاوه چې دوى به ووزي، او دوى گمان كاوه چې له الله تعالى څخه د دوى منع كوونكي به ددوى قلاگانې وي، نـو (د) الله ﷺ (عـذاب) لـه داسې لوري ورته راغى چې دوى يې فكر نه كاوه، او په زړونو كې يې وېره ور واچولـه، خپل كورونه يې په خپلو لاسونو او د مسلمانانو په لاسونو ورانول، نو اى د پوهې خاونـدانو تاسو هم پند واخلئ.

په دې آيت داسې استدلال شوی

کله چې الله تعالى د يهودو بني نضير قبېلې ته د پېښو شويو حالاتو او شرمېدلې ماتې يادونه و کړه بيا يې مسلمانان مخاطب کړل او ورته يې وويل، چې که تاسو هم د يهودو په څېر ناوړه عملونه ترسره کړئ، نو هرومرو به د هغوى په څېر د ناوړه پايلو او سختو ماتو سره مخ شئ. دلته په اعتبار امر شوى، او له اعتبار څخه دلته د دوو حالاتو تر منځ مقايسه او برابروالى مقصد دى چې د ورته والي په صورت کې يو ډول حکم ورکړى شي او په قياس کې هم مجتهد د اصل او فرعې تر منځ ورته والى (گډ علت)پيدا کوي او د اصل حکم فرعې ته ورکوي.

#### له سنتو څخه دلايل

عبدالله بن عباس رضي الله عنهما يو حديث روايت کړی چې په دې ډول دی: يـو چـا لـه رسول الله څخه پوښتنه وکړه: مور مې حج نه وو کړی او مړه شوه، آيـا کـه زه لـه هغې څخه حج وکړم قبول به شي؟ هغه مبارک ورته وويل: که په مور دې پور وای او تـا پـرې کړی وای، نو آيا نه به قبلېده؟ نو امر يې ورته وکړ چې ورڅخه وکړه. (۱)

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في كتاب مناسك الحج، باب: الحج عن الميت الذي لم يحج برقم (٢٦٣٤).

په دې حدیث د قیاس د حجیت لپاره داسې استدلال کېږي: رسول الله د الله تعالی پـور د بنده په پور قیاس کړی. نو قیاس د رسول الله ﷺ په عمل مشروع شو.

## له آثارو څخه دلايل

عمر بن الخطاب الله خپل ليك كې ابو موسى اشعري رضي الله عنه ته داسې ليكلي: «... الْفَهْمَ الْفَهْمَ الْفَهْمَ فِيمَا يُخْتَلِجُ فِي صَدْرِكَ مِمَّا لَمْ يَبْلُغْكَ فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنَّةِ فَتَعَرَّفِ الْأَمْثَالَ وَالْأَشْبَاهَ ثُمُّ قِسِ الْفَهْمَ الْفَهْمَ الْفَهْمَ الْفَهْمَ الْفَهْمَ الْفَهْمَ الْفَهْمَ الْفَهْمَ الله وَأَشْبَهِهَا فِيمَا تَرَى» (۱) ژباړه: كه د هغه څه په اړه ستا الأُمُورَ عِنْدَ ذَلِكَ وَاعْمِدْ إِلَى الله وَأَشْبَهِهَا فِيمَا تَرَى» (۱) ژباړه: كه د هغه څه په اړه ستا په زړه كې شك پيدا شو چې حكم يې په كتاب او سنت كې نشته، نو له خپلې پوهې نه كار اخله، يو بل ته ورته مسألي ولټوه او سره پرتله يې كړه. هر نظر چې درته د الله الله الله وړاندي غوره او حق ته نژدي ښكاره شو پر هغي عمل وكړه.

#### له اجماع څخه دلايل

ښکاره ده چې اصحابو رضی الله عنهم قیاس منلی او په ډېرو مسایلو کې یې ورباندې عمل کړی. پر قیاس د عمل کولو موضوع د هغوی تر منځ مشهوره وه او هیچا یې مخالفت ندی کړی چې دا د قیاس پر حجیت د هغوی اجماع بلل کېږي.

مثالونه يې په دې ډول دی:

اصحابو رضي الله عنهم د مسلمانانو د خلافت لپاره ځکه ابوبکر زیات مستحق وگڼلو چې د پېغمبر علیه السلام په ژوند کې د لمانځه د امامت لپاره تـر نـورو زیـات مـستحق گڼـل شوی و، نو د دولت د چارو امامت د لمانځه پر امامت قیاس شو.

عمر بن الخطاب ابو موسى اشعرى الله ته په قياس كولو امر كړى.

علي په قتل کې د شريک ټولي قصاصول په غلا کې د شريک ټولي په لاس غو څولو قياس کړی $^{(7)}$ .

د قیاس ارکان

قياس څلور رکنه لري او په دې ډول دي: اصل، فرع، حکم او علت.

<sup>(</sup>۱) سنن دارقطني برقم (۱۵) و السنن الكبرى للبيقهي برقم (٤٠٨٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في المصنف في كتاب العقول ، برقم (١٨٠٧).

#### اصل

د اصولو په اصطلاح کې هغې پېښې ته چې په حکم کې يې نص يا اجماع راغلې وي، د قياس اصل ويل کېږي چې "مقيس عليه" هـم ورته وايي. يعنې هغه مسأله چې نـور ورباندې قياس کېږي، حکم يې بايد په نص يا اجماع او يا هم په دواړو ثابت وي.

#### فرع

فرع هغې پېښې ته وايي چې د حکم په اړه يې په نص او اجماع کې څه نه وي راغلي او د حکم د معلومولو لپاره په بله پېښه قياس کېږي. فرعې ته "مقيس" هم ويل کېږي.

د بېلگې په تو گه مونږ د يوې نوې پېښې د حکم په اړه په نصوصو يعنې قرآن او سنت کې پلټنه و کړه خو د نوموړې پېښې حکم مو ونه موند. البته همدې پېښې ته ورته يوه بله پېښه مو پيدا کړه چې حکم يې په نص يا اجماع کې موجود و. دغه مهال موږ نوې پېښه چې حکم يې په نص او اجماع کې نشته پر هغې پېښې قياس کړه چې حکم يې په نص کې موجود وو. نوې پېښې ته فرع ويل کېږي او پخوانۍ پېښه چې په نص کې حکم لري "اصل" بلل کېږي.

### حکم

حکم د الله تعالى هغه خطاب ته ويل کېږي چې له مکلفو وگړو څخه د کوم کار کول يا نه کول غواړي يا يې مباح کوي يا کوم څيز د بـل کـار لپـاره شـرط، سـبب، مـانع او... گرځوى.

وجوب، ندب، اباحت، کراهت، تحریم، صحت، فساد او داسې نـور د حکـم ډولونـه دي. یعني د وجوب، حرمت، کراهت او بل هغه حکم، چې په نص یا اجماع سره په اصل کې ثابت شوی هغې فرعې ته هم ورکول کېږي چې د نص حکم پکې موجود نه دی.

#### علت

علت هغه ښکاره او معلوم صفت ته ویل کېږي چې د همدې صفت د شتون له امله شــارع حکم کړی وي.

په مقیس علیه کې هغه علت چې شارع یې له امله حکم کړی وي، که پـه فـرع کـې موجـود شـي نو دواړه یو حکم لري، ځکه چې علت د حکم معیار دی او په دواړو کې یو شان موجود دی.

#### د علت مثال

دې مبارک حدیث دا څرگنده کړې چې په دې بیان شویو شیانو کې سود کېږي، پوښتنه داده چې آیا په جوارو او وریجو کې سود کېږي که نه؟

که وروستیو څلورو شیانو ته ځیر شو نو وینو چې پیمانه او د جنس یووالی علت دی او دا علت په غنمو او وریجو حکم هم د نوموړو څلورو شیانو په څېر دی. د نوموړو څلورو شیانو چکم دا وو چې یو پر بل یې بدلول په نېټه او زیاتوالی حرام وو.

په دې مسأله کې غنم، وربشې، جوار او مالگه اصل دي او هر يو له نوموړو تو کو څخه د اصل کېدو وړتيا لري.

همدا راز جوار او ورېجي فرع دي.

حکم يې په نېټې او زياتوالي سره ددې شيانو د خرڅولو حراموالی او علت يې پيمانه او د جنس يووالي دی.



۱- د قیاس لغوي او اصطلاحی تعریف وکړئ او دوه مثالونه یې بیان کړئ.

۲- د قياس د حجيت په اړه د دلايلو په رڼا کې وغږېږئ.

٣- د قياس اركان تعريف كړئ او يو مثال يي هم وواياست.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ، باب الصرف و بيع الذهب بالورق نقدا ، الرقم (٤١٤٧).

### دري دېرشم لوست:

# اختلافي دلايل 🗥

اختلافي هغو دلايلو تـه ويـل كېږي چـې فقهـاوو د هغـې پـه حجيـت او دليـل گڼـلـو كـې اختلاف كړى وي. اختلافي دلايل په لنډ ډول داسې يادوو:

١- استحسان

۲- د صحابی مذهب

٣- مرسله مصالح

۴ استصحاب

۵– عر ف

### لومړي- استحسان

استحسان په لغت کې ښه گڼلو ته وايي.

د استحسان د اصطلاحي تعریف په اړه د فقهاوو تر منځ اختلاف دی. حنفیانو استحسان په دوو جلا معناگانو استعمال کړی:

۱- خفی قیاس چی د جلی قیاس په مقابل کی وکارول شی.

۲- هغه ځانگړی دلیل چې د ښکاره قیاس په مقابل کې واقع شي او له عمومي قاعدې څخه کوم شی استثناء کړي. دا ځانگړی دلیل کله نص، کله اجماع او کله هم یو ضرورت وی.

#### د استحسان مثالونه

۱- حنفي فقهاوو ويلي: که وقف کوونکی يوه کرنيزه ځمکه وقف کړي نو د اوبو خور او تگ راتگ حق هم له يادولو پرته د استحسان په بنسټ په وقف کې داخليږي. د قياس غوښتنه داده چې د بيعې په څېر دلته هم له يادولو پرته دا شيان په وقف کې داخل نشي. ځکه چې ځمکه او د تگ راتگ حق دواړه جلا شيان دي.

استحسان غوښتنه کوي: د ځمکې د وقف کولو موخه داده چې له هغې گټه واخيستل شي او د تگ راتگ حق له او د تگ راتگ له حق پرته له ځمکې گټه نشي اخيستل کېدای، نو د تگ راتگ حق له يادولو پرته په وقف کې داسې شامليږي، څنگه چې په اجاره کې له يادولو پرته شامل گڼل کيږي.

په دې ډول بيعې باندې د وقف قياس كول ښكاره او جلي قياس دى او پـر اجـارې يـې قياس كول خفي قياس دى، خو دلته خفي قياس په جلي قياس ځكه غوره وگڼل شو چـې د خفى قياس دليل قوي دى.

۲- په معاملاتو کې يوه عامه قاعده ده چې د معدوم يا ناپيدا شـوي څيـز پلـورل پـه دې بنسټ ناروا دي چې رسول الله فرمايلي: «وَلاَ تِبَعْ مَا لَيْسَ عِنْدَكَ» (۱). خو ددې سـره سـره د سَلمَ بيع روا ده، ځكه چې رسول الله د سَلمَ بيع روا گڼلې (۲).

په فقه کې يوه منل شوې قاعده ده چې امانت ساتونکی ضامن نه گڼل کېږي، خو مشترک اجير سره له دې، چې د امانت ساتونکی دی، له دې قاعدې څخه مستثنی دی. دا ځکه چې د امانت په ساتلو کې خلک کمی کوي او خلک امانت ساتلو ته اړتيا لري. نو له دې کبله مستأجر ضامن گڼل کېږي. البته که مال د کوم اسماني آفت په واسطه لکه د اورلگېدنې يا زلزلې په واسطه له منځه ولاړ شي نو مستأجر ضامن نه گڼل کېږي. شافعي فقهاء استحسان داسې تعريفوي: استحسان د مجتهد هغه نظر ته وايی چې پر نص،

شافعي قفهاء استحسان داسې نعريفوي: استحسان د مجتهد هغه نظر نه وايي چې پر نص، اجماع او قياس د استدلال کولو پرته يې د خپل عقل پر بنسټ ورکوي.

ددوی په وړاندې په استحسان عمل کول ناروا دي.

#### فعاليت

د استحسان په اړه د حنفي او شافعي فقهاوو تعريفونه سره پرتلـه کـړئ او دا روښــانه کـړئ چې ددوی تر منځ اختلاف حقيقي دی که لفظي؟

# دويم- د صحابي مذهب

د اصولو د عالمانو په وړاندې صحابي هغه چاته ويل کېږي چې له رسول الله سره مخامخ شوی وي، پر هغه يې ايمان راوړی وي، له هغه څخه يې زده کړه کړې وي او دومره اوږده ملگرتيا يې ورسره کړې وي چې د عرف له مخې د ملگري نوم ورته ورکړی شي.

<sup>(</sup> ١) أخرجه أبو داود في سننه، باب في الرجل يبيع ما ليس عنده رقم الحديث: (٣٥٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري في صحيحه، باب السلم في وزن معلوم، رقم الحديث (٢١٢٥)، عن ابن عباس رضي الله عنهماقا ل: قدم النبي صلى الله عليه و سلم المدينة وهم يسلفون بالتمر السنتين والثلاث فقال ( من أسلف في شيء ففي كيل معلوم إلى أجل معلوم ).

د محدثینو له نظره صحابي هغه چا ته ویل کېږي چې د پېغمبر علیه السلام سره مسلمان مخامخ شوی وی او مسلمان مړ شوی وي.

په دې بحث کې له صحابي څخه د اصولیانو صحابي مقصد دی.

#### د صحابی مذهب څه معنا؟

له دې ټکي څخه مقصد د صحابي هغه فتوا او يا هغه شرعي حکم دی چې په کومه قـضيه کې يې د نص او اجماع د نه شتون په صورت کې ورکړې وي.

#### د صحابی د مذهب حجیت

اصولیانو په دې اتفاق کړی چې د یوه صحابي مذهب پر بل صحابي حجت نه گڼل کیږي. همدا راز اصولیانو په دې هم اتفاق کړی چې که صحابي له اهل کتابو څخه په روایت کولو مشهور نه و نو په غیر اجتهادي مسایلو کې یې نظر حجت او دلیل دی. په همدې توگه په هغه مسأله کې هم د صحابي قول حجت دی چې نورو اصحابو ورسره اختلاف نه وي کړی، خو که اصحابو په کومه اجتهادي مسأله کې سره اختلاف کړی وي نو علما پدې اړه بیا جلا نظرونه لري چې مهم یې دوه نظره دي:

لومړى: امام ابوحنيفه، امام مالک او په يو روايت کې امام احمد او نور پدې نظر دي چې د صحابي مذهب په مطلق ډول حجت دى.

دويم: امام شافعي، په يو روايت كې احمد، له حنفي فقهاوو څخه كرخي او نور په دې نظر دي چې د صحابي مذهب حجت نه دى. ځكه حجيت يو قوي دليل ته اړتيا لري او دلته قوى دليل نشته.



۱- د حنفیانو او شافعیانو له نظره د یو مثال په ترڅ کې استحسان تعریف کړئ.

٢- د اصوليانو او محدثينو له نظره صحابي چا ته ويل كېږي؟

٣- د صحابي د مذهب په اړه د علماوو نظريات په هر اړخيز ډول بيان کړئ.

## څلور دېرشم لوست

# اختلافي دلايل 🗥

دريم: مرسله مصالح

#### د مرسله مصالحو تعریف

«المصلحة» په لغت کې گټې او سم ته وايي او د فساد ضد دی. « المرسلة» پرېښودل شوي ته وايي.

د اصولو د عالمانو په اصطلاح کې مرسله مصالح هغو گټو او مصلحتونو تـه وايـي چـې شريعت نه معتبر گڼلی وي او نه يې رد کړي وي.

دوى ته مرسله يا پرېښودل شوي، ځکه وايي چې په کولو يا نـه کولو يـې شـرعي دليـل وجود نه لري.

#### د مرسله مصلحت مثال:

د زندان جوړول، د پيسو چاپول او د قرآن کريم راټولول د مرسله مصالحو مثالونه دي.

#### د مصالحو ډولونه

مصالح په درې ډوله دي.

أ. معتبر مصلحتونه: هغه مصلحتونه دي چې كوم شرعي دليل معتبر گڼلي وي، لكه: په قصاص سره د انسانانو د ژوند ساتنه. دا مصلحت د قرآن كريم دې آيت معتبر گڼلى دى: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ [البقرة: ١٧٩]

ب. مردود مصلحت: دا هغه گټې او مصلحتونه دي چې کوم شرعي دليل بې اعتباره گڼلى وي، لکه د شرابو او قمار گټې چې د قرآن کريم دې آيت بې اعتباره گڼلى: ﴿يَا أَيُّهَا اللَّهْ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠]

ج. پرېښودل شوي يا مرسله مصالح: ددې مصلحتونو په اړه مو لږ مخکې رڼا واچوله.

# څلورم: استصحاب

استصحاب په لغت کې ملگرتيا او يوځای والي ته وايي.

د اصولو د عالمانو په اصطلاح کې د يو شي تر هغې پر پخواني حالت پرېښودلو تـه وايـي څو يې د بدلون لپاره دليل پيدا شي.

#### د استصحاب مثال

څوک چې اودس وکړي او بيا وروسته د اودس په ماتېدلو کې شکي وي، نـو دا شـخص اودس لرونکی شمېرل کېږي. همدا راز که له يو مجتهد نه د يو عمل په اړه پوښـتنه وشـی،

خو مجتهد له پلټنې وروسته ددې عمل د كولو يا نه كولو په اړه كوم شرعي دليل پيدا نه كړي نو په رواوالي به يې حكم كوي. ځكه چې اصل په شيانو كې اباحت دى. الله ﷺ لومړى ټول شيان مباح پيدا كړي او ددې خبرې دليل د قرآن كريم دا آيت دى: (هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩]

مقلوب يا سرچپه استصحاب: دې ته وايي چې يو شی په تېره زمانه کې هم په هغه حالت وگڼل شی په کوم چې په حاضر وخت کې دی.

#### مثال

که چېرې د ژرندې اجاره اخیستونکی او اجاره ورکوونکی د تېرې شوې زمانې په اړه په ژرنده کې د اوبو د شتون په اړه اختلاف و کړي او شاهدان نه وي، نو ژرنده به و کتل شي. که چېرې په ژرنده کې اوبه وې، نو پخوانی وخت به په اوسني وخت قیاس شي او د اوبو شتون به په تېره شوې زمانه کې هم ثابت شي. خو که چېرې په ژرنده کې اوبه نه وې نو په تېره شوې زمانه کې هم د اوبو په نشتوالي حکم وشی، دې ته سرچپه استصحاب وایی او د شرعی حکم د پېژندلو لپاره د مجتهد وروستې وسیله همدا ده.

# پنځم: عرف

د عرف تعریف: عرف په لغت کې آشنا او ښېگڼې ته ویل کېږي.

عرف په اصطلاح کې هغې وينا، عمل او يا پرېښودلو ته وايي چې خلکو ښه گڼلـی وي او ورباندې عمل کوي. عرف ته عادت هم ويل کېږي.

د عملي عرف مثال هغه خر څول او اخيستل دي چې له وينا کولو پرته پـه چوپـه خولـه تـر سره کېږي.

د قولي عرف مثال د «ولد» ټکی دی چې له جینکو پرته یوازې هلکانو ته کـارول کېږي، په داسې حال کې چې دا ټکی دواړو ته شامل دی. همدا راز د عرف له مخې خلک کـب ته غوښه نه وایی حال دا چې کب هم یو ډول غوښه ده.

عرف داسې يوه کړنه ده چې په رامنځته کولو او ښه گڼلو کې يې د ټولنې عــام او خــاص خلک لاس لري، خو اجماع بيا هغه څه دي چې يوازې مجتهدين پرې اتفــاق کــوي او پــه رامنځته کولو کې يې عام خلک کومه ونډه نه لري.

## د عرف ډولونه

عرف په دوه ډوله دى: صحيح عرف او فاسد عرف.

صحيح عرف: صحيح عرف هغه ته ويل كېږي چې د كوم شرعي دليل مخالف نه وي. حلال نه حراموي او حرام نه حلالوي. لكه د استصناع عقد يا مهر په مؤجل او معجل ډولونو وېشل. فاسد عرف: فاسد عرف هغه عرف ته ویل کیږي چې حلال حرام کړي او یا حرام حـــلال کړي، لکه په غمونو او ښادیو کې یــو لــړ نــاروا دودونــه او رواجونــه او د ســود خوړلــو او جوارۍ کولو رواج کېدل.

## د عرف حکم

مجتهد باید د شرعي حکمونو په راویستلو کې صحیح عرف په پام کې ونیسي. همـدا راز قاضی باید د پرېکړې په مهال عرف له پامه ونه غورځوي.

عرف د زمانې په تېرېدو سره بدلون مومي. ډېر ځلې د زمانې تېرېدل او د عرف بدلون ددې لامل شو چې د امام ابوحنيفه او د هغه د شاگردانو تر منځ اختلاف رامنځته شي. همدا راز امام شافعي، چې کله له بغداد څخه مصر ته ولاړ، نو د مصر د عرف د بدلون پر بنسټ امام شافعي د ډېرو مسايلو په اړه خپل نظر بدل کړ. له همدې امله امام شافعي دوه مذهبه لري چې د نوي او زوړ مذهب په نامه يادېږي.

امام مالک بيا ډېر احکام د مدينې د خلکو د عمل په بنسټ بنا کړي.

د فاسد عرف په اړه باید وویل شي چې دې ډول عرف تـه ارزښـت ورکـول روا نـه دي. ځکه چې فاسد عرف د شرعي دلیل سره ټکر لري.

# ي پوښتنې

١- د مصلحت لغوي او اصطلاحي تعريف له يو مثال سره بيان كړئ.

٢- د مصلحت ډولونه له مثالونو سره بيان کړئ.

٣- د يو مثال په ترڅ کې د استصحاب لغوي او اصطلاحي تعريف روښانه کړئ.

۴- سرچپه يا مقلوب استصحاب تعريف او مثال يي بيان کړئ.

۵- د استصحاب حجیت بیان کړئ او هم ووایاست چې استصحاب د شرعي دلایلو تر منځ په کومه درجه کې قرار لري؟

۶- د عرف لغوي او اصطلاحي تعریف و کړئ او د قول او عمل پـر بنـسټ يـې ډولونـه دمثال سـره بيان کړئ.

٧- د صحت او فساد پر بنسټ د عرف ډولونه بيان او حکم يې روښانه کړئ.

# پنځه دېرشم لوست

# له نصوصو څخه د استدلال طرېقې

قرآن کريم او نبوي احاديث په عربي ژبه دي. موږ هغه وخت په سمه او بشپړه توگه د قرآن او سنت په حکمونو پوهېدلای شو چې د عربي ژبې په اصولو او د استدلال په طريقو پوه شو. له همدې امله د اصولو علماوو د عربي ژبې د جملو د معناگانو او دلالتونو په اړه پراخې پلټنې کړي. ددې پلټنو په بنسټ يې داسې قواعد او اصول رامنځته کړي چې پر مټ يې د شرعي نصوصو سمه پوهه تر لاسه کېدای شي.

په دې لوستونو کې به په همدې قواعدو بحث وکړو

#### خاص او د هغه دلالت

د خاص تعریف: خاص په لغت کې یوازې او ځانگړي ته وایي او د اصولو د عالمانو په اصطلاح کې هر هغه لفظ چې یوازې په یوه معنا، پرته له دې چې افرادو ته یې و کتل شی، دلالت و کړي، خاص بلل کېږي.

د تعریف تشریح: که لفظ په یو شخص باندې دلالت و کړي لکه احمد او یا په نوع کې په یو فرد باندې دلالت په یو فرد باندې دلالت و کړي، لکه سړی او یا په جنس کې په یو فرد باندې دلالت و کړی، لکه انسان یا هم په گڼو ټاکلو افرادو باندې دلالت و کړي، لکه درې او لس، نو خاص بلل کېږي.

خاص لکه څنگه چې په ذواتو، لکه احمد او موټر دلالت کوي، همداسې په معناگانو لکه پوهه، صبر او رښتينولۍ هم دلالت کوي.

د خاص ضد عام بلل کېږي چې بيان به يې وروسته راشي.

#### د خاص مثالونه

د قسم په كفاره كي الله عَلَى فرمايي: ﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ﴾ [المائدة: ٨٩]

۱- په دې آیت کې د ثلاثة لفظ خاص دی، په قطعي ډول پخپله معنا دلالت کوي او د زیاتوالي او کموالي احتمال نه لري. نو آیت دا معنا ورکوي: چا چې غلام د آزادولو لپاره ونه موند یوازې درې ورځې روژه نیول پرې واجب دي او بس.

۲- رسول الله شفر فرمايي: «في لا يَرِثُ الْقَاتِلُ شَيْئاً». دې حديث د پسونو د زكات نصاب څلوېښت و ټاكه او دا يې هم وويل چې په څلوېښتو پسونو كې يو پسه زكات كېږي. څرنگه چې دا دواړه لفظونه (څلوېښت او يو)خاص دي، نو هيڅ زياتوالى او كموالى پكې نشى كېداى.

خو که داسې دلیل را پیدا شي چې د خاص د تأویل غوښتنه کوي، نـو پـه خـاص کـې بـه تأویل کېږي، لکه حنفي فقهاوو چې ویلي: پـه دې حـدیث کـې مقـصد پـسه او یـا د هغـه قیمت دی، نو د دواړو ورکول صحېح دي.

د خاص حکم: کله چې په يو نص کې خاص لفظ راشي، نـو پـه قطعي ډول پخپلـه معنـا دلالت کوي، مگر دا چې يو دليل د تأويل يا بلې معنا غوښتنه وکړي.

مطلق، مقید، أمر او نهی د خاص ډولونه دي.

#### مطلق

مطلق هغه لفظ دی چی په غیر مقید فرد باندې دلالت کوي، لکه سړی او مرغه.

## د مطلق حکم

تر هغې چې د مطلق د مقید کېدو لپاره دلیل موجود نشي، مطلق پخپل اطلاق باندې پاتې کېږي. د بېلگې په ډول د الله ﷺ په دې وینا کې: ﴿وَالَّذِینَ یُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ یَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِیرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ یَتَمَاسًا﴾ [الجادلة: ٣] د رقبه لفظ مطلق دی او د ایمان قید پکې نشته، په دې بنسټ د خطا قتل په اړه د قرآن ددې آیت ﴿وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطاً فَتَحْرِیرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ﴾ [النساء: ٩٢] له امله به نوموړي مطلقه رقبه د ایمان په شرط نه مقیده کېږي.

#### مقيد

مقید هغه لفظ ته وایي چې په مقید فرد باندې دلالت وکړي، لکه مسلمان سړی او سپین مرغه.

# د مقید حکم

مقید چې په کوم شي دلالت کوي په هغه عمل کول واجب دي. د بېلگې په ډول د النساء سورت پدې آیت کې: ﴿وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً فَتَحْرِیرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِیَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَی أَهْلِهِ إِلَّا أَمْلِهِ إِلَّا أَمْلِهِ إِلَّا عَصَّدَقُوا﴾ [النساء:٩٢] د خطا قتل په کفاره کې د مؤمن غلام ازادول فرض شوي. په دې آیت ﴿فَتَحْرِیرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ﴾ کې غلام د ایمان په صفت سره مقید شوی ځکه نو د کافر غلام په ازادولو سره کفاره نه ادا کېږي او باید چې په مقید باندې عمل وشي.

### أمر

له چا څخه د يو کار د کولو غوښتل په داسې بڼه چې غوښتونکی ځان لوړ وگڼي، د اصولو په اصطلاح کې امر بلل کېږي. په دې بنسټ التماس او دعا امر نه بلل کېږي، ځکه چې التماس د دوو هم رتبه کسانو تر منځ صورت مومي او دعا له لوړ رتبه شخص څخه د ټيټ رتبه شخص غوښتني ته وايي، ځکه نو يو هم امر نه گڼل کېږي.

# د امر حکم

امر د خاص يو ډول دى او تر څو چې اړوونكې نښه موجوده نشي په وجوب دلالت كوي، نو د الله ﷺ دا وينا چې: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ اجُّمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى كوي، نو د الله ﷺ ﴿ الْجَمِعَةِ: ٩] د آذان پر مهال د جمعې لمانځه ته په بېړې كولو حكم كوي.

خو که داسې نښه او قرينه وموندل شي چې له خپلې معنا څخه د امر د اړولو غوښتنه کوي، نو د امر معنا به هماغه وي چې قرينه يې غوښتنه کوي، لکه د الله پاک دا وينا چې فرمايي: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَصْلِ اللهِ ﴾ [الجمعة: ١٠] د جمعې له لمانځه وروسته په ځمکه کې گرځېدل او د حلال رزق پلټنه د الله پاک په پيرزوينه يو مباح کار دی. که چېرې دا امر د وجوب لپاره وگڼل شي، نو اباحت به په تکليف بدل شي او په آيت کې ياده شوې د الله څل پېرزوينه به بې معنا پاتې شي. په حقيقت کې د پېرزوينې يادونه هغه اړوونکې قرينه ده چې امر يې له وجوب څخه اباحت ته اړولي.

#### ئهی

څوک له يوو کار څخه په داسې بڼه منع کول چې منع کوونکی ځان لوړ وگڼي دا منع د اصولو په اصطلاح کې نهي بلل کېږي.

# د نهې حکم

كوم شى چې د نهې په واسطه په مطلق ډول منع شي، ځان ساتل ترې واجب او ترسره كول يې حرام دي، ځكه چې نهې د خاص له ډولونو څخه ده او يوازې په تحريم دلالت كوي. لكه د الله ﷺ دا وينا: ﴿وَلاَ تُنكِحُواْ الْمُشِرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ ﴾ [البقرة: ٢٢١] چې له مشرك سړي سره د واده كولو په حرمت دلالت كوي. همدا راز د قرآن كريم دا آيت: ﴿وَلاَ يَحِلُ

لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا﴾ [البقرة: ٢٢٩] له مېرمنې څخه د مهر د بېرته اخيستلو په حرمت دلالت کوي.

که چېرې داسې قرینه وموندل شي چې نهبي له خپلې ټاکلې معنا ( منع کول ) څخه واړوي، نو د نهي معنا له قرېنې سره سم بدلون مومي، لکه د قرآن کریم دا آیت چې فرمایي: ﴿رَبَّنَا لاَ تُزِغْ قُلُوبَنَا﴾ [آل عمران: ۸] په دې آیت کې نهبي د دعا په معنا ده، ځکه دلته له لوړ رتبه څخه د ټیټ رتبه غوښتنه ده او غوښتونکي ځان ټیټ بولي.

#### عام او د هغه دلالت

د عام تعریف: عام هغه لفظ ته وایي چې د اصلي لغوي معنا له مخې په ډېرو افرادو باندې په شامل ډول (په یو وخت)دلالت وکړی.

عام لفظونه: د اصولو علماوو له پلټنې وروسته هغه لفظونه او عبارتونه په ډاگه کړي چې د اصلي وضعي معنا له مخې په عموم دلالت کوي. مهم يې په لاندې توگه تشرېح کوو:

١- د كل او جميع لفظ: رسول الله ﷺ فرمايي: (كُلكُمْ رَاعٍ وَكُلكُمْ مَسْؤُولُ عَنْ رَعْيَتِهِ)
 همدا راز الله پاك فرمايي: ﴿خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً》 [البقرة: ٢٩]

٢- هغه مفرد چې د جنس په تعریفي «الف، لام» سره معرفه شوی وي، لکه د قرآن
 کریم دا آیت: ﴿الزَّانِیَةُ وَالزَّانِیَةُ وَالزَّانِیَاقُ وَاحِدِ مِنْهُمَا مِئَةً جَلْدَةٍ ﴾ [النور: ٢].

٣- هغه جمع چې د جنس په تعريفي «الف، لام» سره معرفه شوې وي، لکه د بقرة سورت دا آيت: ﴿وَالْمُطَلَقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلاَئَةَ قُرُوءٍ ﴾ .

۴- د (ما) او (من) ټکي لکه د قرآن کريم په دې آيت کې: ﴿وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَنًا فَتَحْرِيرُ
 رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ [النساء: ٩٢] په همدې ډول د قرآن کريم دا آيت: ﴿وَأُحِلَّ لَکُم مَّا وَرَاء ذَلِکُمْ أَن تَبْتَغُواْ بِأَمْوَالِکُم﴾ [النساء: ٢٤]

۵- نکره چې د نفي په سياق کې راشي، لکه د رسول الله دا وينا: «لَا ضَرَرَ وَ لَاضِرَارَ» (۱). په همدې ډول د قرآن کريم دا آيت: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ﴾ [البقرة: ١٥٦].

<sup>(</sup>۱)– أخرج البيهقي في السنن الكبرى عن عمرو ابن يحيى المازنى عن أبيه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا ضرر ولاضرار ج ٦ ص ١٥٧.

# د عام حکم

فقهاء په دې متفق دي چې عام خپلو ټولو افرادو ته ورشاملېږي. که د ځينو افرادو په تخصيص دليل ونه موندل شي، نو په ټولو افرادو د عام حکم تطبيقيږي. همدا رنگه فقهاء په دې هم يو دي چې که د عام ځينې افراد د کوم دليل له مخې خاص شي، نو په پاتې افرادو يې دلالت ظني گرځي او په بل ظني دليل يې تخصيص روا دي.

له تخصیص نه وړاندې د عام په دلالت کې د فقهاوو اختلاف دی چې آیا قطعي دی که ظني؟ هم دا چې په ظني دلیل تخصیص کېدای شي او که نه؟

د حنفي عالمانو په شمول د فقهاوو يوه ډله وايي: هغه عام چې تخصيص شوى نه وي، دلالت يې قطعي دى، نو په ظني دليل يې تخصيص روا نه دى. له همدې امله په قرآن کريم کې راغلی عام په احادو حديثونو نه تخصيص کېږي، ځکه چې تخصيص د نسخې يو ډول دى او د قرآن نسخ په آحادو حديثونو روا نه ده.

د شافعي عالمانو په شمول د فقهاوو يوه بله ډله په دې نظر ده چې عام له تخصيص وړاندې او وروسته په دواړو حالتونو کې ظني الدلالت دی. ځکه نو په دواړو حالتونو کې يې په ظنی دليل تخصيص کول روا دي.

په همدې بنسټ چې له تخصيص وړاندې د عام په دلالت کې اختلاف دی. فقهاوو په يو شمېر زياتو مسألو کې اختلاف کړی. د يوې ډلې په نظر په قرآن کې ټول راغلي عام الفاظ قطعي الدلالت دي او په آحادو حديثونو يې تخصيصول روا نه دي. د بلې ډلې په نظر نوموړي الفاظ ظني الدلالت دي او په آحادو حديثونو يې تخصيص جايز دی.

# م پوښتنې

۱- د خاص لغوي او اصطلاحي تعریف ووایاست او د خاص العین، خاص النوع او خاص الجنس لپاره مثالونه وړاندې کړئ.

۲- د خاص حکم بیان کړئ.

٣- د لاندې اصطلاحاتو معنا او حکم د يو مثال سره روښانه کړئ.

مطلق، مقيد، امر او نهي.

۴- عام تعریف کړئ او هم د عام څلور الفاظ د مثال سره بیان کړئ.

۵- د عام حکم څه دی؟ ددې اختلاف په اړه د فقهاوو نظريات بيان کړئ.

# شپږ دېرشم لوست

# شرعي حكم <sup>(۱)</sup>

الله ﷺ انسان پیدا کړ او د شریعت په رالېږلو یې د ژوند نظام، حلال او حرام ورته روښانه کړل، تر څو په عدالت پرېکړه وکړي. اسلامي شریعت په حقیقت کې د شرعي احکامو ټولگه ده. نو راځئ چې لومړی په دې ځان وپوهوو چې حکم څه ته وایي او کوم کوم ډولونه لري؟

# د حکم تعریف

حکم په لغت کې منعې ته وايي او قاضي ته ځکه حاکم ويل کېږي چې خلک لـه ظلـم څخه منعه کوی.

د اصولیانو تعریف: حکم د الله تعالی هغه خطاب ته ویل کېږي چې له مکلفو وگړو د کوم کار کول یا نه کول غواړي، یا یې مباح کوي، یا کوم څیز د بـل کـار لپـاره شـرط، سبب، مانع او... گرځوي.

#### د تعریف شننه

د الله ﷺ خطاب: خطاب په لغت کې د دوو کسانو تر منځ خبرو ته وايي چې د يو بـل پوهولو لپاره ترسره کېږي. دلته ورڅخه مقصد همدا دی. د (الله ﷺ) په لفظ سره د بـل چـا سره خبرې له دې تعريف څخه وځي.

د مكلفينو كړه وړه: هغه عقيده، وينا او عمل چې له مكلف مسلمان څخه صادرېږي.

مكلف: بالغ، عاقل چي په خبرو پوهېږي.

غوښتنه: د امر په ټکو د څه کولو غوښتل او د نهي په ټکو منع کول.

اباحت یا اختیار ورکول: د یو کار کول او نه کول، یو ډول گڼل.

#### د حکم مثالونه

۱- د كولو غوښتنه: الله ﷺ فرمايي: ﴿أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ﴾ [المائدة: ١] په دې خطاب كې د ژمنـو
 د پوره كولو غوښتنه ده چې د مكلفينو فعل دى.

٢- د نه كولو غوښتنه: الله پاك فرمايي: ﴿لَا يَسْخَرْ قَومٌ مِّن قَوْمٍ ﴾ [الحجرات: ١١] په دې
 خطاب كې له ملنډو وهلو څخه د خلكو منع كول دي چې دا هم د مكلفينو فعل دى.

۳- اختيار وركول: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ [الممتحنة: ١٠]، په دې خطاب كې د مسلمانو ښځو د نكاح كولو په اړه مكلفينو ته اختيار وركول دي. ۴- وضعي حكم: رسول الله و مايلى: «لايرثُ الْقَاتِلْ» (١) د پېغمبر عليه السلام دا حديث چې په حقيقت كې د الله الله له خوا و حې ده، د قتل په هكله دى. په دې حديث كې د مورث قتلول له ميراث څخه د قاتل مانع ټاكل شوى دى، او مانع ټاكل وضعي حكم دى. د فقهاوو په وړاندې حكم د الله تعالى د هغه خطاب اثر دى چې د مكلفو و گړو په كړو

وړو پورې اړه لري، د څه کول يا نه کول ورڅخه غواړي، يا يې مباح کوي، يا کوم څيـز

په لومړي مثال ﴿أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ ﴾ کې د اصوليانو په وړاندې حکم د ژمنو د پوره کولو غوښتنه ده او د فقهاوو په وړاندې د ژمنو د پوره کولو وجوب دی، ځکه غوښتنه واجبول دي چې اثر يې وجوب دی. همدا راز په دويم مثال کې حکم د ملنډو وهلو منع کول دي چې اثر يې حرمت دی. په درېم مثال کې حکم د نکاح اباحت دی چې اثر يې د نکاح مباح کېدل دي. په څلورم مثال کې قتل له ميراث څخه د محروميت سبب گرځول دي چې اثر يې له ميراث څخه عملاً محرومېدل دي.

#### يادونه

هغه څه چې په قرآن ثابت دي هغه په مستقيمه توگه د الله تعالى د خطاب اثر دى، او هغه څه چې په سنتو، اجماع او قياس ثابت دي هغه هم د الله تعالى د خطاب اثر گڼل کېږي، ځکه د سنتو، اجماع او قياس ثبوت هم په قرآن راغلى، نو په حقيقت کې حاکم يوازې الله تعالى دى. او موږ سنت، اجماع او قياس ځکه منو چې الله ﷺ يې د منلو امر کړى او هغه څه چې ددوى په وسيله ثابتېږي له قرآن څخه سرچينه اخلي.

# د شرعي حکم ډولونه

برعي حکمونه په دوه ډوله دي: تکليفي حکمونه او وضعي حکمونه.

د بل كار لپاره شرط، سبب، مانع او... گرځوي.

<sup>(</sup> ١ ) أخرجه الترمذي في سننه، باب إبطال ميراث القاتل، وصححه الألباني، (دار إحياء التراث العربي ـ بيروت) ج٤ ص ٤٢٥

# تكليفي حكم

د تکلیفي حکم تعریف: تکلیفي حکم د الله تعالی هغه خطاب دی چې د مکلفو وگړو پـه کړو وړو پورې اړه لري، د څه کول، نه کول ورڅخه غواړي، یا یې مباح کوي.

د تكليفي حكم ډولونه

د تکلیفی حکم د ډولونو په اړه د فقهاوو تر منځ اختلاف دی.

جمهور علماء وايي چې تکليفي حکم دا پنځه ډولونه لري: فرض، واجب، مندوب، مباح، مکروه او حرام.

زموږ د حنفي مذهب عالمان رحمهم الله په دې نظر دي چې تکليفي حکم اووه ډولونه لري: فرض، واجب، مندوب، مباح، تنزيهي مکروه، تحريمي مکروه او حرام.

اوس به ددې ډولونو په تفصيلاتو خبرې وکړو.

#### واجب

د واجبو تعریف: د لغت له مخې واجب د لازم په معنا دی. د پرېوتونکي په معنا هم راځي، لکه چې د دېوال د راپرېوتو پر مهال وايي: وجب الحايط.

واجب په اصطلاح کې هغه عمل ته وايي چې کوونکی يې د ثواب او پرېښودونکی يې د سزا وړ گرځي. د جمهورو په وړاندې واجب او فرض دواړه يوه معنا او يو حکم لري. زموږ د حنفي مذهب عالمان رحمهم الله دليل ته په کتو سره د فرض او واجبو تر منځ توپير کوي. که چېرې دليل ظني وي، لکه: د قربانۍ ثبوت چې په آحاد حديث شوی، نو فعل واجب گڼل کېږي او که چېرې دليل قطعي وي، لکه د لمانځه فرضيت چې په قرآني آيتونو ثابت شوی، نو عمل فرض گڼل کېږي. ددې توپير په اساس د حنفيانو په وړاندې واجب له فرضو څخه ټپه درجه لري. له همدې امله د واجبو د پرېښودونکي سزا د فرضو له فرضو څخه ټپه درجه لري. له همدې امله د واجبو د پرېښودونکي سزا د فرضو له

پرېښودونکي څخه کمه ده. همدا راز له فرضو څخه منکـر کـافر گڼـل کېـږي، خـو لـه واجبـو څخه منکر کافر نه گڼل کېږي.

# ي پوښتنې

۱- د فقهاوو او اصولیانو له نظره د شرعی حکم لغوي او اصطلاحی تعریف و کړئ.

۲- د جمهورو او حنفیانو له نظره د تکلیفی حکم تعریف او ډولونه بیان کړئ.

۳- د واجب لغوي او اصطلاحي تعریف بیان او د حنفیانو پـه وړانـدې د واجبـو او فرضـو توپیر روښانه کړئ.

## اوه دېرشم لوست

# شرعي حكم (٢)

# مندوب

د مندوب تعریف: ندب په لغت کې د يوو مهم کار لپاره بللو ته وايي.

مندوب په اصطلاح کې هغه عمل ته ویل کېږي چې کوونکي ته یې ثواب شته، خو پرېښودونکي ته یې عقاب نشته. د مندوب ځینې ډولونه داسې دي چې په پرېښودلو یې بنده ملامت گڼل کېږي.

مندوب ته سنت، مستحب، نفل، تطوع، احسان او فضیلت هـم ویـل کېـږي. دا ټـول لفظونـه د معنـا په لحاظ سره نژدې دي او هغه عمل ته ویل کیږي چې کول یې غوره خو اجباري نه وي.

# مندوب گڼې درجې لري

د مندوب لوړه درجه سنت مؤکد دی. سنت مؤکد هغه عمل ته ویـل کېـږي چـې رسـول الله ﷺ ورباندې همیشه والی کړی وي او ډېر لږ یې پریښې وي، لکه د سـهار د لمانځـه دوه رکعته سنت چې پرېښودونکی یې ملامت گڼل کېږي.

په دې پسې د غیر مؤکدو سنتو درجه ده. دا هغه سنت دي چې رسول الله څڅ ترسـره کړي، خو دوام یې ورباندې نه وي کړی، لکه د مازدیگر لـه لمانځه مخکې څلـور رکعتـه نفـل لمونځ ادا کول.

په دې پسې د هغو سنتو درجه ده چې د فضيلت، ادب او زوايدو سنتو په نامه يادېــږي، لکه د ژوند په عامو چارو کې د پېغمبر عليه السلام د عاداتو او هغو کارونو پيـروي کـول چې له هغه مبارک څخه د يو انسان په توگه صادر شـوي وي. مثالونـه يـې پـه خـوراک، څښاک او ويده کېدو کې د رسول الله ﷺ پيروي کول دي.

#### مكروه

د مکروه تعریف

مکروه په لغت کې بد گڼل شوي ته وايي.

مکروه په اصطلاح کې هغه عمل ته ویل کېږي چې پرېښودونکي ته یې ثـواب شـته، خـو کوونکي یې د سزا وړ نه گرځي.

د حنفيانو پر وړاندې مکروه په دوه ډوله دی:

تنزیهي مکروه: هغه مکروه ته ویل کېږي چې پرېښودونکي ته یې ثـواب وي او کـوونکي ته یی سزا نه وی، لکه د جمهورو د تعریف په څېر.

د بېلگې په ډول په ولاړه اوبه څښل تنزيهي مکروه دي ځکه چې د ابوسعيد خـدري، پـه روايت کې رسول الله په ولاړه د اوبو څښل منع کړي (۱).

تحريمي مکروه: تحريمي مکروه هغې عمل ته ويـل کېږي چې پـه ظنـي دليـل ورڅخـه خلک منع شوي وي.

د حنفيانو په وړاندې دا مکروه د واجب په مقابل کې قـرار لـري. لـه حـرام څخـه پـه ټيټـه درجه کې راځي او منکر يې نه کافر کېږي.

مثال يې د چا په بيعې باندې بيع كول او د چا په خطبې (مركبې) بانـدې مركـه كـول دي ځكه چې رسول الله فرمـايي: «وَلَا يَبِيعُ الرَّجُلُ عَلَى بَيْعِ أَخِيهِ وَلَا يَخْطُبُ عَلَى خِطْبَةِ أَخِيهِ» (۲) دا حديث خبر واحد دى نو ظنى دليل دى.

#### حرام

د حرامو تعریف

حرام په لغت کې ممنوع ته وايي او د جمهورو په اصطلاح کې هغه عمل ته ويل کېږي چې پرېښودونکي ته يې ثواب او کوونکی يې د سزا وړ گرځي. حنفيانو هم د حرامو تعريف همداسې کړی، خو يو شرط يې ور زيات کړی او هغه دا چې حرام به په قطعي دليل ثابت وی.

د حرامو مثالونه خورا زیات دي، لکه د شرک حراموالي، د زنا، سود او نورو حراموالي.

# وضعي حكم

# د وضعی حکم تعریف

د الله پاک خطاب چې يو شی د بل شي لپاره سبب، شرط او يا مانع وگرځوي. ددې مقصد دا دی چې الله پاک موږ ته حکمونه راليږلي او د حکم د ثبوت لپاره يې دلايل ټاکلي. د بېلگې په ډول يو حکم د خپل سبب په پيدا کېدو، د شرطونو په پوره

<sup>(</sup> ١)أخرجه مسلم في كتاب الأشربة ، باب في الشرب قائما برقم (٢٠٢٥).

<sup>(</sup> ٢) أخرجه البخاري في باب لا يبيع على بيع أخيه برقم : (٢٠٣٣).

کېدو او د مانع په له منځه تلو، منځته راځي. همدا راز د سبب او شرط په له منځه تلو او د مانع په پيدا کېدو له منځه ځي.

دې ته وضعي حکم ځکه وايي چې د شارع له خوا کېښودل شوی. دا شارع دی چې د لاس پرې کولو لپاره يې غلا کول سبب گڼلی، د لمانځه د صحت لپـاره يې اودس شـرط گڼلی او د مورث وژل يې د ميراث د اخيستلو مانع گرځولي.

وضعي حكم درېو ډولو ته وېشل شوى: سبب، شرط او مانع.

#### سبب

په هر هغه شي باندې، چې بل شي ته رسېدل کېږي، سبب نومېږي.

سبب په اصطلاح کې هغه شي ته ویل کېږي چې په موجود کېدو یې حکم موجودیږي او په له منځه تلو یې حکم له منځه ځي.

د مثال په توگه د رُوژې د مياشتې په ليدل کېـدو د روژې نيـول واجبيـږي، الله ﷺ فرمـايي: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ﴾ [البقرة: ١٨٥].

#### شر ط

د شرط تعریف

شرط هغه شي ته ويل کېږي چې له وجود پرته يې شي نه بـشپړيږي او د شـي پـه حقيقـت کي داخل هـم نه وي.

شرط په اصطلاح کې هغه شي ته ویل کېږي چې په له منځه تلو یې حکم لـه منځه ځي، خو په موجود کېدو یې حکم هرو مرو منځته نه راځي.

د شرط مثال: اودس كُول د لَمانحُه لپاره شرط دى. الله ﷺ فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ﴾ قُمْتُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ﴾ [المائدة: ٦]. كه چېرې اودس نه وي لمونځ نه كېږي خو د اودس د شتون سره هرو مرو لمونځ نه موجودېږي.

## مانع

د مانع تعریف:

د دوو شیانو تر منځ پردې ته مانع ویل کېږي.

مانع په اصطلاح کې هغه شي ته ويل کېږي چې په شتون يې حکم منځ ته نه شي راتـلای. يعنې کله کله د حکم سببونه پوره وي او بايد حکم موجـود شـي خـو د يـو مـانع لـه املـه حکم منځته نه راځي. د بېلگې په ډول که پلار خپل ځوی ووژني، نو قصاص کېږي پرې نه، ځکه دلته يـو مـانع منځته راغلی او هغه د پلارولۍ اړيکه ده، چې د قصاص مانع گرځي.

#### فعاليت

د لیکل شوي مثال په څېر راتلونکي هر یو حکم ته دوه مثالونه ولیکئ: مثال: فرض: ۱ـ په یوه ورځ کې پنځه وخته لمونځ فرض دی.

۲ ـ هغه څوک چې د حج کولو توان لري، ادا کول يې ورباندې فرض دي.

فرض: ۱ ـ

\_ ٢

راجب: ١ ـ

\_ ٢

تنزيهي مكروه: ١ ـ

۲ ـ

تحريمي مكروه: ١\_ ٢\_

حرام: ١ ـ

\_ ۲



١- د ندب لغوي او اصطلاحي معنا روښانه کړئ.

۲- د مندوب درجی بیان کړئ.

٣- د حنفيانو په وړاندې د تحريمي او تنزيهي مکروه تر منځ څه توپير دی؟

۴- د جمهورو او حنفیانو له نظره د حرام تعریف روښانه کړئ.

۵- وضعي حکم څه ته وايي؟ ولې ورته وضعي وايي او ډولونه يې کوم دي؟

۶- د سبب، شرط او مانع لغوي او اصطلاحي تعريفونه د مثال سره بيان کړئ.

# فتوا

#### د فتوا تعریف

د فتوا ټکی د (أفتاه فی الأمر) څخه اخیستل شـوی. معنـا یـې ده: چـاره یـې ورتـه بیـان او روښانه کړه، فتوا هغه نظر ته وایی چې فقیه یې وړاندې کوي.

د فتوا اصطلاحي تعریف: یو چا ته د پېښې شوې مسألې پـه اړه د دلیـل پـر بنـسټ د الله ﷺ حکم څرگندولو ته فتوا وایي.

مفتي: هغه عالم ته وايي چې خلکو ته د پېښو شويو مسألو په اړه شرعي حکم بيانوي. مستفتي: د يوې پېښې په اړه د شرعي حکم پوښتونکي ته وايي.

#### د فتوا اهمیت او ارزښت

افتا خورا ارزښت لرونكى او د درناوۍ وړ منصب دى. له همدې كبلـه الله پــاك پـه قــرآن كريم كې د فتوا وركولو دنده خپل ځــان تــه منــسوبه كــړي او فرمــايي: ﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُم﴾ [النساء: ١٧٦]

په لومړيو کې ددې دندې ترسره کول د خواږه پېغمبرﷺ دنده وه. هغه عليه السلام بـه د الله پاک له وحې سره سم خلکو ته فتوا ورکوله او په خورا روښانه او لنډ ډول بـه يـې خلکـو ته د هغوی پوښتنې ځوابولې.

مفتي د رسول الله ﷺ به مقام کې قرار لـري. رسـول الله ﷺ پـه دې اړه فرمـايي: «إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْسِيَاءِ وَ إِنَّ الْأَنْسِيَاءَ لَمْ يُورِّئُواْ دِيْنَاراً وَ لَا دِرْهَماً إِنَّمَا وَكُلُواْ الْعِلْمِ »(۱)، بــې شــکه علمـاء د انبيـاوو وارثـان دي او انبياوو دينار او درهم په ميراث نه دي پرېيښي، بلکې يوازې علم يې په ميراث پرېيښي.

مفتي د احکامو په بیانولو کې د رسول اللهﷺ استازی دی. رسـول اللهﷺ فرمـايي: «أَلاَ لِيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ مِنْكُمُ الْغَائِبَ»(۲)، خبر اوسئ! حاضر دې غایب ته (خبره) ورسوي.

خرنگه چې مفتي د الله پاک احکام خلکو ته بيانوي، نو دا دنده ستر مسؤليت هم دى. الله عَلَّلا د هغه چا لپاره چې له خپله ځانه په الله عَلَّلا پسې خبرې تړي د سخت عذاب وعده کړې او دا کار يې يو ډول شرک بللي. الله عَلَّا فرمايي: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِي او دا کار يې يو ډول شرک بللي. الله عَلَّا فرمايي: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمُ وَالْبَغْيَ بِعَيْرِ الحُقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنتَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]. ثرباړه: اى محمده! دوى ته ووايه زما رب چې کوم شيان حرام

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب العلم، باب في فضل العلم

 <sup>(</sup> ۲) أخرجه البخاري في كتاب العلم، باب قول النبي ﷺ: رب مبلغ أوعني من سامع، ومسلم في كتاب القسامة والمحاربين ،
 باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال.

کړي، هغه دادي: د بې حيايۍ چارې که ښکاره وي او که پټې گناه او د حق پـر خـلاف تېرى او دا چې له الله ﷺ سره تاسې کوم څوک شريک کړئ چې د هغه لپـاره يـې کـوم سند نه دى نازل کړى او دا چې د الله ﷺ په نوم داسې کومه خبره وکړئ چـې د هغې پـه باب تاسي معلومات ونه لرئ چي هغه په حقيقت کي کړې ده.

رسول الله ﷺ يه دې اړه فرمايلي: «مَنْ أُفْتِيَ بِغَيْرِ عِلْمٍ كَانَ إِثْمُهُ عَلَى مَنْ أَفْتَاهُ »(١)

چاته چې په ناپوهۍ فتوا ورکړل شوه گناه يې په هغه چا ده چې فتوا يې ورکړې.

سلفو صالحینو به تل کوښښ کاوه چې د شرعي مسایلو پوښتونکي نورو ته ولیبري او د سختې اړتیا پرته به یې فتوا ورکولو ته زړه نه ښه کاوه. هغوی به له علم پرته له فتوا ورکولو څخه خلک زیات وېرول.

# د فتوا ورکولو حکم

فتوا وركول پنځه حالتونه لرى:

۱- هغه مهال د فتوا ورکول واجب دي چې مفتي د فتوا په مسأله پوه وي، ځواب ويلو ته اړتيا هم وي، پر حکم د عمل کولو وخت هم رسېدلی وي او په سيمه کې بل مفتي هم نه وي. په داسې حالاتو کې فتوا ورکول ددې آيت پر بنسټ واجب دي: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرَوْا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا فَبِيْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ [آل عمران: ۱۸۷]. ژباړه: دغو اهل کتابو ته هغه کلکه وعده ورياده کړه چې الله ﷺ ورڅخه اخيستې وه چې تاسې به د کتاب لارښوونې په خلکو کې هرو مرو خوروئ او هغه به نه پټوئ ، خو هغو کتاب شاته وغورځاو او هغه يې په لېره بيه و پلوره، څومره ناکاره راکړه ورکړه ده چې دوی يې کوي.

د رسول الله ﷺ دا وینا هم ددې غوښتنه کوي: «مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْمٍ فَکَتَمَهُ الجُمَهُ اللهُ بِلِجَامٍ مِنْ نَارٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (٢)، له چا څخه چې د يو علم په هکله پوښتنه وشوه، او ده هغه پټ کړ، نـو د قيامت په ورځ به د اور په قيضه قيضه کړای شي.

۲- کله چې مفتي د فتوا ورکولو وړ وي، خو په سیمه کې بل مفتي شتون ولري او هـم د فتوا ورکولو اړتیا شدیده نه وي، نو فتوا ورکول مستحب دي.

۳– فتوا ورکول هغه مهال حرام دي چې ځواب ورکوونکی په شرعي حکم پــوه نــه وي، کــه څــه هــم فتوا يې له شريعت سره برابره وي. يا د فتوا ورکولو مقصد دنيوي گټې او يا هـم د نفس غوښتنه وي.

<sup>(</sup> ١) أخرجه أبوداود، باب التوقي من الفتيا (دار الكتاب العربي ، بيروت)، ج ٣ ص ٣٥٩.

<sup>(</sup> ٢) أخرجه أبوداود في كتاب العلم، باب كراهية منع العلم والترمذي في أبواب العلم،باب ما جاء في كتمان العلم، وقال حديث حسن.

۴- که پوښتنه دداسې مسألې په اړه وي چې پېښه شوې نه وي او فرضي بڼه ولري نو پداسې موضوعاتو کې پداسې موضوعاتو کې پداسې موضوعاتو کې بحث کول بد گڼل او ويل به يې: پرې يې ږدی تر څو پېښې شي.

۵- فتوا ورکول هغه وخت مباح گڼل کېږي چې مفتي د فتوا وړ وي، موضوع هم داسې وي چې پېښېدل يې شوني وي خو د فتوا د ځواب لپاره وخت زيات وي. په داسې حالاتو کې فتوا ورکول روا دي.

## د مفتی شرطونه

څرنگه چې مفتي د الله او رسول که حکم خلکو ته بیانوي نو باید لاندې شرطونه پکې پوره وي: ۱ - مفتي باید مسلمان، بالغ، عاقل او عادل وي. پر دې شرطونو باندې د علماوو اجماع ده. کافر، مرتد او هغه څوک، چې د ایمان ماتوونکی عمل یې ترسره کړی وي، د فتوا ورکولو وړ نه دی. همدا راز کوچنی، لیونی، اعتقادي فاسق، عملي او قولي فاسق د فتوا ورکولو وړ نه بلل کېږي.

۲- مفتي باید په ور وړاندې شوې مسأله علم ولري، د هغې په هکله له شرعي دلایلو څخه خبر وي، د پخوانیو علماوو نظریات، په دې هکله باید ورته معلوم وي، څو د اجماع په خلاف فتوا ورنکړي.

٣- مفتي بايد د فقهې په اصولو عالم او د متفق عليها او اختلافي دلايلو او په ځانگړي ډول د قياس په اړه هم علم ولري.

۴- مفتي بايد به عربي ژبه، نحوې او صرف عالم وي، ځکه د فتوا مأخذونه پـه عربـي ژبـه دي، نو د عربي له پوهې پرته په سمه توگه شرعي حکم ته رسېدل ناشوني دي.

۵- مفتي بايد د اسلامي شريعت په مقاصدو پـوه وي او د خلکـو د مصلحتونو، حالاتو او دودونو پـه دودونو په اړه معلومـات ولـري، ځکـه ځينـې احکـام د مصلحتونو، حالاتو او دودونو پـه بدلون، بدلون مومي.

۶- مفتی باید د ور وړاندې شوې مسألې په ټولو اړخونو ځان پـوه کـړي، د پوښـتل شـوې صورت څخه هر اړخيز تصور ولري، څو د هغه سره مناسب حکم اظهار کړی شی.



فتوا، مفتي او مستفتي چا ته ويل کېږي؟

د فتوا د ارزښت او اهميت په اړه معلومات ورکړئ.

په بېلابېلو وختونو کې د فتوا ورکولو په اړه رڼا واچوئ.

د مفتى شرطونه كوم كوم دي؟



اسلامي ښوونه او روژنه - دولسم ټولکي



# ملي سرود

داعزت دهرافغان دی هر بچی یې قهرمان دی د بلوڅو د ازبکو د بلوڅو د ازبکو د ترکمنو د تاجکو پامیریان، نورستانیان هم پشه بان هم ایماق، هم پشه بان لکه لمر پرشنه آسمان لکه زړه وي جاویدان وایوالله اکبر وایوالله اکبر

دا وطن افغانستان دی کور د تورې کور د سولې کور د تورې دا وطن د ټولو کور دی د پښتون او هـزاره وو ورسره عرب، گوجر دي براهوي دي، قزلباش دي دا هيـواد به تل ځليږي په سـينه کې د آسـيا به نوم د حق مـو دی رهبر نوم د حق مـو دی رهبر





# اسلامي ښوونه او روزنه

دولسم ټولگی

د چاپ کال: ۱۳۹۸ ه .ش.

# د کتاب ځانگړتياوې

\_\_\_\_\_

مضمون: اسلامي ښوونه او روزنه

مؤلفین: د تعلیمی نصاب د اسلامی زده کړو برخی د درسی کتابونو مؤلفین

اډيټ کوونکي: د پښتو ژبې د اډيټ ديپارتمنت غړي

ټولگي: دولسم

د متن ژبه: پښتو

انکشاف ورکوونکی: د تعلیمي نصاب د پراختیا او درسي کتابونو د تألیف لوی ریاست

خپروونکی: د پوهنې وزارت د اړیکو او عامه پوهاوي ریاست

**د چاپ کال: ۱۳۹۸** هجری شمسی

د چاپ ځای: کابل

چاپخونه:

بربښنالیک پته: curriculum@moe.gov.af

\_\_\_\_\_

د درسي کتابونو د چاپ، وېش او پلورلو حق د افغانستان اسلامي جمهوريت د پوهنې وزارت سره محفوظ دی. په بازار کې يې پلورل او پېرودل منع دي. له سرغړوونکو سره قانونی چلند کيږي.

# د پوهنې د وزير پيغام

# اقرأ باسم ربك

د لوى او بښونكي خداى ﷺ شكر په ځاې كوو، چې موږ ته يې ژوند رابښلى، او د لوست او ليک له نعمت څخه يې برخمن كړي يو، او د الله تعالى پر وروستي پيغمبر محمد مصطفى ﷺ چې الهي لومړنى پيغام ورته (لوستل) و، درود وايو.

خُرنگه چې ټولو ته ښکاره ده ۱۳۹۷ هجري لمريز کال د پوهنې د کال په نامه ونومول شو، له دې امله به د گران هېواد ښوونيز نظام، د ژورو بدلونونو شاهد وي. ښوونکی، زده کوونکی، کتاب، ښوونځی، اداره او د والدينو شوراگانې د هېواد د پوهنيز نظام شپږگوني بنسټيز عناصر بلل کيږي، چې د هېواد د ښوونې او روزنې په پراختيا او پرمختيا کې مهم رول لري. په داسې مهم وخت کې د افغانستان د پوهنې وزارت د مشرتابه مقام، د هېواد په ښوونيز نظام کې د ودې او پراختيا په لور بنسټيزو بدلونونو ته ژمن دی.

له همدې امله د ښوونيز نصاب اصلاح او پراختيا، د پوهنې وزارت له مهمو لومړيتوبونو څخه دي. همدارنگه په ښوونځيو، مدرسو او ټولو دولتي او خصوصي ښوونيزو تأسيساتو کې، د درسي کتابونو محتوا، کيفيت او توزېع ته پاملرنه د پوهنې وزارت د چارو په سر کې ځای لري. موږ په دې باور يو، چې د باکيفيته درسي کتابونو له شتون پرته، د ښوونې او روزنې اساسي اهدافو ته رسېدلي نشو.

پورتنيو موخو ته د رسېدو أو د اغېزناک ښوونيز نظام د رامنځته کولو لپاره، د راتلونکي نسل د روزونکو په توگه، د هېواد له ټولو زړه سواندو ښوونکو، استادانو او مسلکي مديرانو څخه په درناوي هيله کوم، چې د هېواد بچيانو ته دې د درسي کتابونو په تدريس، او د محتوا په لېږدولو کې، هيڅ ډول هڅه او هاند ونه سپموي، او د يوه فعال او په ديني، ملي او انتقادي تفکر سمبال نسل په روزنه کې، زيار او کوښښ وکړي. هره ورځ د ژمنې په نوي کولو او د مسؤوليت په درک سره، په دې نيت لوست پيل کړي، چې د نن ورځې گران زده کوونکي به سبا د يوه پرمختللي افغانستان معماران، او د ټولنې متمدن او گټور اوسېدونکي وي.

همداً راز له خوږو زده کوونکو څخه، چې د هېواد ارزښتناکه پانگه ده، غوښتنه لرم، څو له هر فرصت څخه گټه پورته کړي، او د زده کړې په پروسه کې د ځیرکو او فعالو گلړونوالو په توگه، او ښوونکو ته په درناوي سره، له تدریس څخه ښه او اغېزناکه استفاده وکړي.

په پای کې د ښوونې او روزنې له ټولو پوهانو او د ښوونيز نصاب له مسلکي همکارانو څخه، چې د دې کتاب په ليکلو او چمتو کولو کې يې نه ستړې کېدونکې هلې ځلې کړې دي، مننه کوم، او د لوی خدای ﷺ له دربار څخه دوی ته په دې سپيڅلې او انسان جوړوونکې هڅې کې بريا غواړم.

د معياري او پرمختللي ښوونيز نظام او د داسې وُدان افغانستان په هيله چې وُگړي ېې خپلواک، پوه او سوکاله وي.

> د پوهنې وزير دکتور محمد ميرويس بلخي