

中信出版集团

[日]小川仁志 -

善

郑晓兰 —————

# 世界第一好懂的哲学课(修订版)

[日]小川仁志 著 郑晓兰 译

### 海量电子书免费下载 www.neikuw.com

中信出版集团

#### 目录

#### 前言 代替开学典礼的导语

第1课 亚里士多德| Aristotle《尼各马可伦理学》 ——何谓每天幸福快乐的生活方式?

第2课 笛卡儿 René Descartes《谈谈方法》 ——要 怎样才能拥有自信?

第3课 洛克| John Locke《人类理解论》 ——为什么 经验如此重要?

第4课 卢梭| Jean-Jacques Rousseau《社会契约论》——大家要一起针对某事物做出决定时,该怎么做才好?

第5课 康德| Immanuel Kant《纯粹理性批判》 —— 对本身判断感到迷惘时,该怎么办?

第6课 克尔凯郭尔| Søren Aabye Kierkegaard《致死的疾病》——我们能够克服绝望吗?

第7课 马克思 | Karl Marx《1844年经济学哲学手稿》 ——对竞争社会感到疲惫时,该怎么办?

第8课 萨特| Jean-Paul Sartre《存在主义是一种人道主义》——什么是自由地活着?

第9课 列维纳斯| Emmanuel Levinas《总体与无限: 论外在性》 ——怎样才能了解他人?

第10课 梅洛-庞蒂| Maurice Merleau-Ponty《知觉现象学》——为什么必须爱惜身体?

第11课 福柯| Michel Foucault 《规训与惩罚:监狱的诞生》 ——讨厌受人操控该怎么办?

第12课 汉娜·阿伦特| Hannah Arendt《人的境况》 ——要怎样才能每天神采奕奕地活着?

第13课 约翰·罗尔斯| John Rawls《正义论》 ——如何与他人分享?

第14课 诺齐克| Robert Nozick《无政府、国家和乌 托邦》——国家为何存在?

第15课 桑德尔 | Michael J. Sandel《自由主义与正义

的局限》——一个人终究难以生存吗? 结语 享受哲学的方法 版权信息

### 海量电子书免费下载 www.neikuw.com

### 前言 代替开学典礼的导语

日本近来掀起罕见的哲学热潮,哲学成为街头巷尾的热门话题。或许有许多人会因此冒出"哲学到底是什么玩意儿?"或是"我也试着读些哲学吧"这样的念头。我想,也会有人跟着翻开康德、马克思等哲学家的名著。

但接下来,大家恐怕只会感到惊愕莫名,因为这些名著实在太难懂了。很遗憾,这类哲学书并不能为这些读者开启通往哲学世界的大门。即便是我,要阅读那些所谓的"哲学名著",同样也对内容感到一头雾水。

造成上述情况的原因有很多。其中之一,在于大多以外文写成的哲学书在经过翻译后变得艰涩难懂。另外,则是所谓的哲学是一门探求事物本质的学问,必须在字里行间思考出言外之意。若只追逐字面上的意义,便难以理解个中三昧。

要想理解哲学,就必须具备掌握话中意涵的知识与思考能力。因此,随着年龄增长以及人生阅历日益丰富,每次重读哲学书籍都会有更为深刻的领悟。

话虽如此,想必也有人虽然还没有什么知识或人生阅历,但也想以自己的方式体验哲学的乐趣。如果是这样的话,又该如何是好呢?理想的状态大概是通过参与大学课程等方式,争取聆听专家的详尽解说吧。 只不过,并非每个人都有这种机会。

于是,我才想在本书中开展课程,以浅显易懂的方式解读哲学名

著。在本书中,由我担任老师的角色,同时还有三名假想参加者,每堂课锁定一本哲学名著,进行解读。

在名著选择方面,以大家耳熟能详的著作为主,优先考虑容易阅读的作品。因为我很希望大家在读完本书后,能够亲自挑战阅读原著。挑选著作时,我主要依循古希腊至现代各时期哲学发展的脉络,同时考虑最近的流行趋势,在最后还增加了数本欧美的政治哲学书籍。这十五堂课相当于大学一学期的课程,分量应该是刚刚好的。至于希望挑战各类哲学原著的读者,书中列举了相关书籍,请务必参考查阅。

除此之外,本书课程中的假想参加者并不一定是熟悉哲学的人。所以,期盼各位也能一边想象自己正在参与课程,一边慢慢阅读下去。那么,在此先介绍三名参加者。

纯子: 对哲学有兴趣的女高中生(十几岁•女性)

一郎:对人生感到苦恼的上班族(三十几岁•男性)

稻夫: 刚退休, 正准备展开人生下一个阶段(六十几岁•男性)

本书所引用的名著文句,原则上以现有的译著为依据,不过,为了便于理解,也会适度变更译文。

那就让我们和他们一起,共同享受邂逅哲学的丰富又快乐的时光吧!

第1课 亚里士多德| Aristotle《尼各马可伦理学》——何谓每天幸福快乐的生活方式?



#### 以宏观角度思索人生整体

老师:"世界第一好懂的哲学课"终于开课了。我希望在这里和大家一起解读世界哲学名著。这里所提及的名著,包括从古希腊至现代的形形色色的著作。我们将尽量依照基本的时代顺序,平均加以选择。那么,可以请各位参加者先简单自我介绍一下吗?

纯子:初次见面,我是纯子。目前就读于本地的女子高中。因为对哲学很有兴趣,所以来参加课程。请大家多多指教。

一郎:我是一郎,三十几岁的上班族。我想对人生进行多元思考,所以来参加课程。不过,我完全没有哲学方面的知识。纯子,你可要教我噢。

稻夫: 我想我是这里年纪最大的,今年春天刚从公司退休。我想试着读读哲学,为人生的下一阶段增添乐趣。我叫稻夫。

老师:如果各位有不懂的地方,请别客气,尽管提问。也请各位多多指教。那我们就赶紧进入课程主题吧。今天所要讨论的是古希腊哲学家亚里士多德的名著《尼各马可伦理学》。大家知道亚里士多德吗?

纯子:他是柏拉图的弟子,是现实主义者。我听说在拉斐尔所绘的《雅典学院》中,理想主义者柏拉图以手指天,而亚里士多德以手指地的情景,就是在象征两人思想的差别。

老师:太棒了。纯子也读过《尼各马可伦理学》吗?

纯子:我读过他的《政治学》,但没读过这本伦理学著作。我得知亚里士多德是那位亚历山大大帝(Alexander the Great)的老师以后,就

对他的政治思想产生了兴趣。他应该也创办过学校吧。

老师:没错。《政治学》也很有名,是一本相关著作。今天也会谈到它。

一郎: 纯子好厉害......老师, "尼各马可"是什么啊?

老师:人们对这一点其实并不清楚,有一说认为这是亚里士多德儿子的名字。这本书好像是为他儿子所写的,所以才会慢慢被冠上这个名称。

稻夫: 哇, 我以前都不知道呢。

老师:那么之后我也陆续补充一些诸如此类的小知识吧。如果光是阅读这么艰涩的书,大家应该会觉得很累吧。毕竟这部著作原本可是有十卷呢。不过,译成日文文库本(平装口袋书)后,变成了两本。[1]

我们很难逐一解读所有内容,主要讲解的是核心部分。先来看看这本书是在描写什么样的内容。一言以蔽之,就是希腊文中的"eudaimonia",简单来说就是"幸福"——要怎样才能在人生中得到幸福。第一卷就是以这方面的内容为核心的。

纯子:可是,人没办法一直都很幸福吧。

老师:这就是重点了。亚里士多德是以宏观角度思索人生整体。据他所言,"没有观照过人生整体,就无法对人生是否活得有价值做出绝对的判断"。所以,没有单一的评判标准。他所谓的"eudaimonia",可说是由多个要素所构成,像快乐、友情、富有……

一郎:我觉得这些东西,特别是"富有",就某种程度而言,和一个人的际遇有很大的关系吧。

老师:亚里士多德并不这么认为。我想正因为如此,才会有这部著作。他重视的是行动。而且亚里士多德认为,每个人都能以各自理性的

力量,开创人生新局。因此他提出,理想的人生为参与国是的人生,以及观照的人生,也就是纯粹探求真理的人生。和这些相反的极端,则为快乐的人生。

#### 何谓"好事"?

稻夫: 意思是说人生评价由心来衡量吗?

老师:嗯。所以他很重视人的品格,也就是"德行"。第二卷就是以这个"德行"为主题的。亚里士多德说,虽然人经由教育能够习得优越的智识,不过德行和理性毫无关联,所以德行是教不来的,必须经由训练慢慢培养。

稻夫: 就是说与其学习,不如习惯吧。

老师:是的。因为像善良或勇气等品质,不论用嘴巴怎么教,都是没办法传授的。

一郎:也就是说,能以善良之心待人,或发挥勇气采取行动的人,就是有德行的人了?

老师:准确来说,有点儿不一样。亚里士多德是这么说的,"德行与人类的行动与热情相关,而所有的热情与行动都伴随着快乐与痛苦。因此,德行也与快乐和痛苦相互关联"。换句话说,德行不仅取决于行为本身,同时也取决于行为动机。

《尼各马可伦理学》名句

伴随所有热情与行动而来的快乐与痛苦, 培养出一个人的德行。

纯子: 意思就是勉强自己而做的话也没意义啰。像是让座给老人家的人,或许有些人是顾虑到旁人眼光,才勉强让座的。

#### 《尼各马可伦理学》名句

恰如其分地去感受愉悦或不快的情感,就是中庸,同时是至善,也称为德行。

老师: 就是这么一回事。所以,毫不犹豫去做好事的人才是有德之人。

一郎:老师,我们从开始就一直在说"好事",可是我认为那所谓的"好事"的实质内容才是问题所在吧。

老师:这话还真是一针见血啊。就像你所说的,亚里士多德把所谓的"好事"称作"中庸"。

纯子:中庸是"恰如其分"的意思吗?

老师:简单来说就是那样。不过,那个"恰如其分"的意思才是问题的核心呢。所谓的中庸,无非是在适当的时候,对于适当的事物或适当的人,基于适当的理由,以适当的方法,表现本身的情感。

稻夫:这样不就单纯是尺度拿捏的问题而已吗?

老师:是呀。我们来看看亚里士多德自己是怎么形容的吧。"恐惧、自信、欲望、愤怒和怜悯等愉悦或不快的情感,可能感受过于强烈,也可能过于不足,这两种情况都不好。在适当的时候,对于适当的事物或适当的人,基于适当的动机,以适当的方法,感受上述愉悦或不快的情感,这就是中庸,同时也是至善,亦可称为德行。"

纯子:这么说来,在某些情况下愤怒也可能是件好事啰?

老师:没错。因为是否算是"中庸",还必须根据不同的状况加以判断。

中庸

| 冷血 ——— | _    | 易怒     |
|--------|------|--------|
| 怯懦 ——— | 勇敢 一 | ——— 无谋 |
|        |      |        |
| 小气     | 大方   | 浪费     |
| 不足     | 中庸   | 超过     |

将愉悦或不快的情感保持在恰如其分的状态就是中庸

#### 哲学与面包的烤成状态

一郎: 那要怎么判断呢?

老师:用理性。

一郎:出现了!用"理性"啊。

老师:我们大概也可以用"思考判别"一词加以替换吧。也就是在各种不同状况下,好好判断后做出决定。这并没有通用的原则。亚里士多德说:"只有在场的人,才知道面包的烤成状态如何。"

纯子:面包?还真时髦呢。

老师:那我们就继续进入第三卷吧。这部分陈述的是自己的选择,以及伴随而来的责任。亚里士多德将行为分为三种:"自愿行为"、"违反自愿行为"与"无自愿行为"。

一郎: 自愿行为?

老师:说得简洁明了一点,就是"意志行动"、"违反意志行动"与"无意志行动"的意思。

一郎:这样我就懂了。

老师:我就换成这样的词语加以说明吧。首先,关于意志行动方面,人负有当然的责任,在此情况下可能获得称颂,或者招致责难。而关于违反意志行动方面,如果是坏事就必须恳求原谅,如果是可怜的事就会得到同情。

稻夫: 我只有"违反意志行动"这一点搞不懂……

老师:根据亚里士多德的说法,这又分成两种类型:一种是外在原因所致,另一种则是无知所致。所谓的外在原因,也就是有不可抗力作用的情况,像是船上货物因风暴而沉入海中。不过,在这里必须注意的是,在有些案例中,就算没有上述那种不可抗力,人也可能会被迫做出某种行为。

纯子:像是没有风暴,却因为船快沉了,而不得不将货物扔到海里去?

老师:正是如此。船快沉了,而不得不将货物扔到海里去的情况,的确是违反意志行动,不过却是根据本身意志所采取的行动。亚里士多德将它称作"混合性行为"。在混合性行为的情况中,哪怕同样是违反意志的行动,也能将它正当化。

一郎: 照这种逻辑思考, 肇因于无知的行动好像总是能被正当化呢。

老师:倒也不能这么说。亚里士多德认为,不知情的话就没办法了,假如当时知情,且应该采取其他行动,那么唯有这种情况是不能被正当化的。

一郎:还真严格啊。

#### 想成为社长吗?

老师:这一点也会慢慢与他"选择"的概念相互结合。亚里士多德说,引发人类采取某种行动的要因,包括欲望、气魄和理性愿望这三项。"选择"所对应的是其中哪一项呢?

稻夫: 嗯? 可以确定的是,一定不是欲望吧。

老师:没错。亚里士多德说:"缺乏自制力的人会根据欲望行动,不会根据选择行动;拥有自制力的人则会根据选择行动,并不会根据欲望行动。"

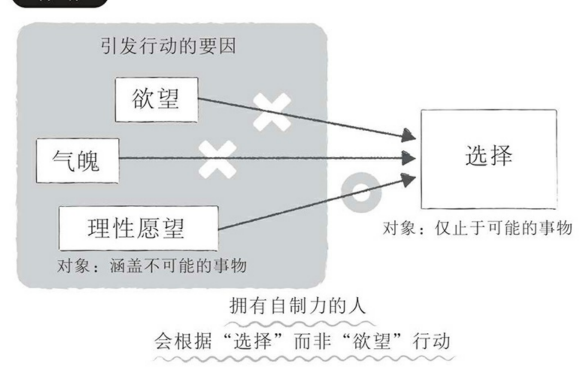
纯子: 所谓的自制力就是选择,也就是理性的愿望吧?

老师:是的,选择需要理性。不过,根据亚里士多德的说法,严格说来两者还是有所不同。理性愿望涵盖的对象包括不可能的事物,而选择仅止于可能的对象。

一郎:"想成为上帝"是理性愿望,"想成为社长"就是选择吧。只不过对我来说,两个都不可能就是了。

老师:那么,顺带一提,"想成为总理大臣"属于哪一种呢?

一郎: 因为是有可能实现的, 所以是选择吗?



老师:不对噢。因为亚里士多德说过,必须仰赖他人决定的行为,就不是选择的对象。而总理大臣是被选出来的。

纯子: 老师, 我们刚刚说过选择是理性的行为, 可是有时候, 选择也可能是不经过思考的, 那也算是选择吗?

老师:那就不是了。亚里士多德曾以"深思熟虑后,根据本身意志 所做出的行为"来定义"选择"的概念。也就是要有个目的,并为达成目 的而深思熟虑。

稻夫: 意思是说,为了成为社长,要仔细调查并思考社长是什么样的职位吗?

老师:这也有点儿不一样。亚里士多德说的是为"达成目的"而深思熟虑,并非针对"目的"深思熟虑。我们来看看他所举的例子吧:"医生

不会针对要不要治疗病患深思熟虑,辩论家不会针对要不要说服听众深思熟虑,政治家也不会针对要不要施行德政深思熟虑。一般而言,任何人都不会对于目的深思熟虑,而是首先设定目的,接着考虑该如何达成目的。"

一郎:确实,医生治疗病患本来就是天经地义的。所以,只会针对治疗方式深思熟虑......

#### 人的性格由环境决定?

纯子: 意思是说深思熟虑的结果就是选择。不过有时候,不选择也可能是种选择吧?

老师:那就是"自由意志的问题"。亚里士多德的确说过,人也有采取不正当行动的自由,所以才必须负起责任。

稻夫:这点我了解,不过,根据亚里士多德的理论,他曾经说过人的性格由环境决定。例如,要是在贫民窟长大的孩子与犯罪沾上边,他也不认为全都是那些孩子的错。

老师:你说得没错。亚里士多德说:"人类也可能陷入各种不可能 矫正的恶中。但即便是在那种情况下,就像不治之症只要及早治疗就可 能痊愈一样,人也应该为自己成为什么样的人负起责任。"

#### 《尼各马可伦理学》名句

就像不治之症及早治疗可能被治愈,人也应该为本身无可救药的恶 负起责任。

一郎: 所以,从某种程度而言,人还是要为自己的性格负起部分责任吧。

老师:是的。因为"理想性格的形成"也是亚里士多德探讨的核心, 所以他对这一点特别坚持。正好在第三卷中有相关描述,我先来介绍一 下吧。谈到亚里士多德所谓的理想性格,你们会想到什么? 纯子: "勇敢"或"节制"之类的吗?

老师:这些都包含在内。既然你都提起了,我们就从"勇敢"和"节制"谈起吧。"勇敢"的确是最先被提到的。这是因为古希腊时代经常发生战争,对人们来说,这样的性格非常重要。

一郎:那时候的人觉得越勇敢越好吗?那如果我在古希腊时代,不就是个窝囊废了吗。

老师:没这回事。在这里,还是要以"中庸"的概念来进行讨论较为妥当。所以,过度胆小的人会被视为懦弱,毫无所惧的人也会被视为鲁莽无用。而"勇敢"介于两者之间。他继而谈到的"节制",同样介于放纵与麻木之间。

稻夫:我对于亚里士多德所说的性格中,最先想到的是"正义"。

老师:关于"正义"的研究,占了第五卷的所有篇幅。这是因为"正义"不像"勇敢"和"节制",它比较不容易说明。大家认为"正义"的极端或不足的状态是什么呢?

#### 智慧有两种

一郎:好难的问题啊!我本来就不太了解"正义"的含义。

老师:那我们先来确认"正义"的含义吧。亚里士多德所说的"正义",其实就是"公平"。

纯子:原来如此。这样的话,要去假设极端或不足的状态的确很困难。

一郎:咦?为什么?

纯子: 比平均分量拿得多是不正当,但拿得少就不能说是不正当吧?

一郎:原来如此。

老师:亚里士多德是这么说明的:"正义虽可称为中庸,不过和其他同为中庸的优良性格情况不同。正义的含义在于,它位于两个极端不正当的正中间位置。所谓的正义,指的是正当之人选择正当行为,根据各人的资格按公平的比例分配事物的品行。"

稻夫:现代也继承了这样的正义理论吧。

老师:现代理论当然深受亚里士多德影响,我想有机会再来介绍现代的正义理论。那么,让我们进入第六卷吧。在这里,卓越智慧,也就是一直被称为"智慧美德"的概念,是探讨的对象。亚里士多德又把这样的概念一分为二:"理论性的"与"实践性的"。

纯子: 所以, 智慧有两种?

老师:是的。卓越的理论智慧被称为"理智",卓越的实践智慧被称为"思考辨别"。理智,是针对事物进行演绎判断的理论性思考。这点应该没问题吧。那么,所谓的思考辨别又是什么呢?

一郎: 印象中, 好像是贤人必须具备的要素呢。

老师: 真是个好说法。所谓的贤,等于拥有思考辨别的能力。在亚里士多德看来,具备思考辨别能力,即具备正确判断何者为善的能力。

纯子:这么说来,高智商罪犯就不算是贤人吧。

老师:不算。因为不管头脑再怎么好,若不以善为目的,便不能称之为贤人。就这层意义而言,优秀的性格与思考辨别的关系密不可分。 所以,亚里士多德才会说,孩子也可能拥有理智,但是思考辨别必须凭借经验与年龄的增长才可能拥有。

#### 和亚里士多德一起大醉

稻夫:不过,拥有思考辨别能力的人也可能会犯错吧。这又是怎么一回事呢?

老师:这是亚里士多德在第七卷所讨论的"意志薄弱"的问题。即便 拥有思考辨别能力,知道何者为善,有时却可能无法实践。例如,酒鬼 明知贪杯醉酒会给其他人添麻烦,却还是照喝不误。

一郎:老师,这个例子真是说到我的痛处了。我常常这样。亚里士多德帮我说话,说这种情况身不由己了吗?

老师:很遗憾,并没有这回事。对于亚里士多德而言,人类是追求"eudaimonia",也就是追求幸福的事物,所以他并不认同明知对自己是有害的,却仍要那样行动的人。

纯子: 但是,实际上人还是会采取那样的行动吧?这样不是相互矛盾吗?

老师:为了解决这样的矛盾,他是这么说的:"这里所产生的问题,在于一个人暴露出薄弱的意志时,拥有多少正确的知识。"

纯子:他的意思是说,意志薄弱的人是因为知识不足,才会采取对自己有害的行动?

老师:正是如此。也就是说,贪杯的人在当下只想着此举能获得的快乐,知识在那时就已经停止。

一郎: 普通人都是这样的啊。亚里士多德身为现实主义者, 却不认

同这一点,真让人伤脑筋。

老师:他就是在认清现实后,才提出这样的理想的。这也和他的政治论有关系。第八和第九卷就是政治论。也有人说是友情论,不过应该也能引申为"社会关系论"吧。他在书中同时论及理想的政治形态就是明证。

稻夫: 理想的政治形态不就是民主主义吗?

老师:说到重点了。亚里士多德对于不论社会地位,所有公民都能以平等地位参与的民主制度提出了批判。

一郎:咦?为什么?

老师:这大概也和雅典当时的情况有关吧。据说,民主制度招致混乱和众愚政治。他的想法是,不应该连不负责任的人都被赋予权力。所以,他觉得君主政治或贵族政治,又或是拥有一定数量以上资产的人才能参与的中产阶级政体比较好。专制政治、寡头政治和民主政治都不行。

纯子:这的确是现实主义的思考呢。我倒是对民主政治怀抱期待。

老师:为此,我们每个人都必须拥有自己的想法。关于这一点,我想下一次上课所介绍的笛卡儿,将会带给我们一些启发。所谓的"自己(我)"是什么呢?敬请期待下一次的课程。

给对亚里士多德有兴趣的你——推荐书单

《尼各马可伦理学》

- 亚里士多德的伦理学代表作
- 亚里士多德——著 廖申白——译

○ 商务印书馆

《亚里士多德伦理学》

- 详细解读亚里士多德的伦理学
- 余纪元——著
- 中国人民大学出版社

《政治学》

- 亚里士多德的政治思想
- 亚里士多德——著 吴寿彭——译
- 商务印书馆

#### 亚里士多德其人其事



亚里士多德 | Aristotle (公元前384~前322)

古希腊哲学家。曾是柏拉图的弟子,后来批判其理念论(theory of ideas),并完成自己的形而上学体系。相对柏拉图的唯心主义,亚里士多德的思想可以说是现实主义。他曾担任后来的亚历山大大帝的家庭教师,也曾于雅典郊外的吕克昂(Lyceum)创立学校。著作包括《尼各马可伦理学》《自然哲学》《政治学》等。

[1]中译本为单卷本,可参阅《尼各马可伦理学》,廖申白译,北京:商务印书馆,2013

### 第2课 笛卡儿| René Descartes《谈谈方法》 ——要怎样才能拥有自信?



#### "我思故我在"

老师:大家今天也到齐了。那么,我们这次就来谈谈近代法国哲学家勒内·笛卡儿所写的《谈谈方法》。事实上,这本书就如同日文译本的书名"方法序说"的"序说"二字一般,相当于一部巨作的序文,以独立形式写成。

#### 一郎:咦,是这样的呀?

老师:是的。原文完整的书名非常长,是"谈谈为正确引导理性在学问中探究真理的方法,以及作为上述方法的尝试的折光学、气象学和几何学"。在《谈谈方法》之后,他又接连发表了《折光学》《气象学》《几何学》等与三种科学相关的论文。

稻夫:《谈谈方法》是科学书吗?我只知道"我思故我在"这句名言,以前都认定这肯定是一本谈意识之类的哲学书呢。

老师:不,所谓的"科学"是指应用层面,而《谈谈方法》本身应该可以称为思考的方法论。所以,笛卡儿也在副标题加上了"为正确引导理性在学问中探究真理"这样的语句。我们先来看看这本书的构成吧。

纯子:《谈谈方法》是由六部分构成的。

老师:对。除序文外,有六个部分。我们分别以一句话来说明各个部分。第一部分是"关于学问的各种考察";第二部分是"我探究该方法的主要原则";第三部分是"我从此方法引申出的几个道德准则";第四部分是"证明上帝以及人类灵魂存在的论证";第五部分是"我所探究的自然科学各问题的秩序,特别是属于心脏运动或医学等其他几个难题的阐释,以及我们人类灵魂与动物灵魂的差异";第六部分是"我认为在持

续探究自然的过程中,什么是必要的,此外又是什么样的理由促使我最终提笔写下本书"。

稻夫: 后半部分果然是科学书呢。

老师:这本书虽说相当于一部巨作的序文,不过内容也足以独立成书,主要是在说明如何运用他提及的方法论。

一郎:稻夫刚刚说他只知道"我思故我在"这句名言,我也没想到这本书的内容会是这样。

老师:正因如此,这样的介绍才有价值。我们就赶快来看第一部分吧。第一部分谈论关于学问的各种考察,内容从说明所谓的"良知"的概念开始。

纯子:也就是"le bon sens"吧?

一郎: 这是什么意思?

老师:这是"良知"的法文。"世界上分配得最公平的就是良知",笛卡儿开宗明义这么宣示。"良知"就是"正确判断、区分真伪的能力",也可说是"理性"。

稻夫: 我对于良知是不是被公平地分配这一点,有点儿怀疑......

《谈谈方法》名句

世界上分配得最公平的就是良知。

#### 与名为"世界"的大书相遇

老师: 笛卡儿想说的是,每个人都平等地拥有与生俱来的良知,只 是不同人会有不同用法罢了。

一郎: 所以才想谈正确的方法论......是这个意思吗?

老师:正是如此。

纯子:可是那个笛卡儿不是一直足不出户,窝在家里建构方法论吗?他应该天生就有一些特别的良知或理性什么的吧?

老师:不少人有这样的误解,但笛卡儿并不是那种"足不出户"的人。他在学校里除了语言学、古典学,还念了法学、医学等,前前后后总共念了九年;他周游欧洲,最后甚至客死异乡。

纯子: 咦! 真是意外。

老师:对吧。当然在思考的时候,他就会窝在屋里沉浸于思索,然而绝对不仅于此。

稻夫:这样的人生,还真让人羡慕啊!

老师:笛卡儿是在博览群书、深入苦读后,才终于舍弃书中学问的。他下了这样的决心:"我决定,今后仅探究或许只能从我本身,或从名为'世界'的大书中所发现的学问。"接着便开始旅行。第二部分,就是在这段旅程后写成的。

一郎:终于开始足不出户啦?

老师:还没到足不出户的地步,不过的确是窝在一间有暖炉的房里,这便是人称"暖炉房的思索"的著名逸话。关于笛卡儿的个人形象,这个部分被放大解读了。这里比较有趣的一点,是他所主张的"不论什么事情,都是根据单独一人的理性去做,较能成就完善"。

一郎:我能理解。在公司也是,碰到上司乱出主意时反而难做事。 可是又不能充耳不闻,只好按照别人的意见大致修正,但光是这一点就 让人不爽。

老师:笛卡儿说的就是这么一回事。好比"通过多人之手完成的作品,通常没有单凭一人之力完成的作品完善"。或是,"逐渐发展为大都会的古老城市,与根据单一规划师的想法,在平原上整齐规划而成的要塞城市相比,显得杂乱不堪"。

纯子: 意思是说,毁掉作品后重新做就好了?像都市,也不是不可能从空地开始重新打造吧?

稻夫: 纯子,才没那么简单呢。不过,像遭受大规模空袭的都市,确实会在无可奈何的情况下,从空地开始重建一个整齐美丽的新都市。

老师:但是在头脑里就办得到吧。笛卡儿想说的大概是这个意思。 因为他是这么写的:"将我至今所接受的各种见解从头脑中彻底拔除, 才是最好的。"

纯子: 就是初始化呢。

#### 将头脑初始化的四种方法

老师:头脑的初始化啊。原来如此。没错,经过刚刚所说的初始化后,再以新方法去思考。那就是笛卡儿以他持续关注的唯一学问——数学——为蓝本,所构思出来的称作"四条规则"的理论。

#### 一郎: 四条规则?

老师:笛卡儿说只要有这四条规则就够了。第一是"明证规则",这一规则是指,除了可以对其不抱丝毫怀疑的清晰明确的事物,对任何事物都不应轻率判断。第二是"分析规则",意指将问题分割成小部分的规则。第三是"综合规则",意指思考从简单事物循序渐进,向复杂事物迈进。第四是"列举规则",也就是试着毫无遗漏地逐一列举。

纯子:感觉好像慢慢理出头绪了。

一郎: 是吗? 不愧是纯子。像我这种讨厌数学的人, 听到这方面就觉得累。

## 要是在森林中迷路,就认准一个方向前进!

老师:一郎,请放心。现在正好要进入第三部分,笛卡儿在这里也改变了行文语感。这里谈的是实际生活中的道德或方法。他提出了三个准则。

一郎:准则?又是数学吗?

老师:是行为的原理。没关系,这次的并不难。第一个准则是"遵守国家的法律与习惯"。

稻夫: 呃, 主张从零开始重新思考的, 不正是笛卡儿吗?

老师: 学问方面是这样没错,不过生活的准则方面就另当别论了。 但是,关于这一点也有各种说法。由于当时正值天主教会积极查缉危险 思想的时代,有人说笛卡儿是为了避免惹祸上身。

纯子: 总觉得像被浇了一盆冷水呢。

老师:别这么说嘛。即便是笛卡儿,要是不能继续研究学问,也会无计可施。让我们来看看第二个准则吧。那就是,"采取行动时必须尽可能坚定果断,无论是多么不确定的情况,都必须像极度确定的情况那样,一旦决定了就贯彻始终"。笛卡儿做了一个比喻,要是在森林中迷路,不要漫无目的地到处乱窜,必须认准一个方向勇往直前。

一郎:这很容易理解,只是跟学问方面的方法论差好多。现实生活和做学问,果然有很大的差别啊......

老师:可能吧。不过,那个森林迷路的例子还真是恰当呢。第三个准则是"与其克服命运,不如时时努力克服自我;与其企图改变世界秩序,不如时时努力改变自身愿望"。这可以说是克制,甚至是禁欲主义的。他是在警告世人,别徒劳地争取得不到的事物。

纯子:可是他对知识有贪欲,不是吗?

老师:虽然有贪欲,不过由于他有禁欲倾向,所以可以说他能够基于良知加以判断,不是吗?

一郎: 如果只有贪欲的话,就可能窜改信息或抄袭论文了。

#### 所谓的"彻底怀疑"

老师:那么,我们就进入大家引颈期盼的第四部分吧。

纯子: Cogito要出现了吧?

稻夫:什么是Cogito?纯子,你真的只是高中生而已吗?

纯子: 高中的伦理教科书中出现过啊。那是"我思故我在"的拉丁文"Cogito ergo sum"。Cogito是"我思", ergo是"故", sum是"我在"。所以,有人省略成"笛卡儿的Cogito"。

一郎: 真的假的? 高中会教这么难的东西吗?

纯子:一郎,我看你是在上课时打瞌睡了吧?

一郎:真够犀利的......那时候才没有这么有趣的课,老师也只是自顾自地讲个没完。

老师:一郎,先谢谢你的恭维。在进入第四部分之前,我们先来介绍笛卡儿当年的动向吧。他在思索完第三部分后,其实又踏上了旅程,时间长达九年,还在旅程中见识到了各种事物。这样看起来,也可以看作提笔前的充电期吧。他从德国旅行到法国,又途经意大利回到巴黎,最后抵达荷兰,在此展开第四部分的思索。

一郎: 他真是个旅行家呢。

老师:笛卡儿说过,在探究真理这方面,必须去做和生活完全相反的事情。换言之,不能仅仅止于相信遵从,必须彻底排除疑问。这样的过程从怀疑感觉开始,进而去除谬误或推论,甚至是梦。他说:"即便

是可能萌生丝毫疑问的部分,都必须将之视为绝对错误,全部加以弃绝,其后则必须查明本身信念中留存的部分是否毫无任何值得疑问的成分。"

稻夫:那句"毫无任何疑问的成分",就是纯子刚刚所说的"Cogito"吗?

纯子: 是吧, 老师?

老师:没错。笛卡儿是这么说的。虽然有点儿长,不过这段是最重要的部分,我就把这段念出来吧。"就像这样,即便我认为所有一切都是虚假的,如此思考的这个我,也必然是某种真实的存在。我随之认定,即便怀疑论者将之评为异想天开的假设,'我思故我在'这样的真理都是难以撼动的,所以我毫不犹豫地接受了这个真理,将其作为我所追求的哲学第一原理。"这被称为"方法的怀疑"。

#### 《谈谈方法》名句

只有将任何可能萌生疑问的部分都彻底弃绝后,本身信念才能随之 留存毫无疑问的部分。



### 我思故我在

真理的探究凭借彻底排除怀疑而得以实现

纯子: 觉得好感动噢。

一郎:对啊。这个理论是笛卡儿历经漫长的旅程后,好不容易得到的收获......

稻夫: 你这个人, 出乎意料地浪漫嘛。

一郎:拜托!"出乎意料"是多余的吧。

#### 《谈谈方法》名句

"我思故我在"这样的真理,不论遭受什么样的质疑,都是难以撼动的。

# 心灵与身体是不同的吗?

纯子:老师,"我思"的"我"为什么能说得那么绝对呢?我就没有那样的自信......

老师:这倒是。人总是没有那么完美。不过,笛卡儿是这么认为的。也就是说,虽然我们能够假设自己的身体以及自己所在之处可能不存在,却不能因此就说自己不存在。恰恰相反,自己产生怀疑这件事,就代表自己是存在的。而且,一旦否定自己在思考,那么确信自己存在的理由也会随之消失。

稻夫: 所以, 思考本身也就是自我的本质啰。

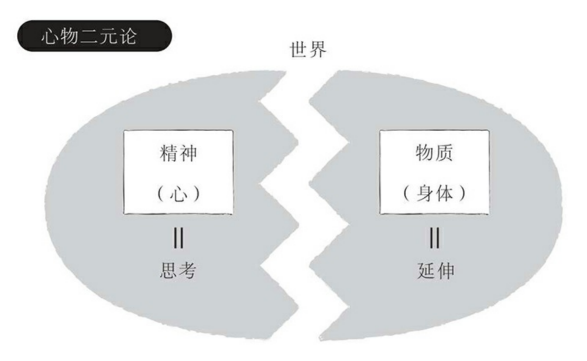
一郎: 我好像明白了。不是有人说过"人是会思考的芦苇"吗?

纯子:是布莱瑟·帕斯卡(Blaise Pascal)。

老师:这就要提到笛卡儿恶名昭彰的"心物二元论"了。他将世界的构成分为精神与物质,也就是说彻底将心灵与身体一分为二。

纯子:这哪能一分为二?!青春期内心的烦恼,就是由身体成长所引发的啊!

一郎:我们上班族的抑郁症也是。还有人因为过劳,罹患心理疾病而自杀。



世界由所谓精神与物质这两种截然不同的要素所构成

稻夫:还有一句话是说"病由心生"。

老师:但是笛卡儿不这么想。精神会思考,物质不会思考,所以身体就像是机械般的东西。动物也一样。

纯子:太差劲了,我们家的梅雅丽就会好好思考呀!

一郎:梅雅丽是.....?

纯子:我的宠物,一只吉娃娃。

老师:还有一个问题,笛卡儿认为根据上述"我思"理论,必须彻底 承认上帝是存在的。

稻夫: 既然"我思故我在", 就不需要上帝了吧? 因为只要顾好"我"就好了啊。

老师:原本应该是这样的,但是既然有个产生怀疑的我,那么当下

的我就不完整。应该还有另一个存在能使我变得完整。那个存在,除了上帝以外就没有其他解释了。

一郎: 这难道不能解释成, 我从一开始就注定趋于完整吗?

老师:让笛卡儿来说的话,问题不仅在于我们的不完整性。他有个三角形的例子:虽然我们知道三角形的内角和为180度,但无法证明三角形存在于世上这件事,与上帝是否存在这样的命题没有关联。

纯子:也就是说,刚开始的那一步无论如何就是需要上帝吧。虽然是哲学,感觉上却更像是《圣经》。这和我印象中的笛卡儿还真有点儿不一样呢......

老师:他这部分的论述引发了不少批判。像刚刚提及的帕斯卡,对于这方面的批评就很著名。用他的话来说,就是"笛卡儿在他的哲学论述中企图撇开上帝,但是他又不得不凭借上帝的轻轻弹指,促使整个世界动起来。除此之外,他就再也用不着上帝了"。

稻夫:那个"弹指"意义重大呢。为什么笛卡儿会这么拘泥于上帝呢?

老师:这大概也是时代背景的制约吧。很难让人完全摆脱经院哲学的残存影响。不过,也不能因此就全盘否定其价值。像他的方法论——"根据完整的我所进行的怀疑性思考"——还是有效的。我想,大家继续看到第五部分后面,看到在自然科学方面的应用时就能了解。

纯子: 笛卡儿真是博学多闻。

老师:第五部分的内容也相当可观,前半部分是关于物质、宇宙等,后半部分则是关于人体的。我们就先从前半部分看起吧。笛卡儿在此展开了他的物质论,并且对亚里士多德的物质概念提出批判。根据亚里士多德的理论,物质中预先具备应有的理想样貌。

但是对笛卡儿来说,人类头脑中具备以数学为基础的无限智慧,而 所谓的物质,纯粹是以数学观点加以掌握和表现的东西罢了。

一郎:这样的想法倒是挺有趣的。

老师: 是啊。以数学为蓝本将物质的本质视为空间性的"延伸", 真不愧是心物二元论者笛卡儿想出来的。在后半段论人体的部分, 同样可以看见二元论的想法。

纯子: 老师,解剖在当时可算蔚然成风吧?

老师:对,像伦勃朗等人的画作中也出现过这样的主题。

纯子: 是那幅《尼古拉斯·杜尔博士的解剖学课》吧?

老师:你还真清楚呢。当时正值解剖学的萌芽期,难怪好奇心强烈的笛卡儿也对此着迷不已。他到最后对医学相当关注,据说还会从肉贩那里买肉解剖。

稻夫:我对笛卡儿已经完全改变看法了。与其说他是个哲学家,不 如说是个科学家更为恰当。

老师:或许吧。他对人体构造详尽研究后,结果以机械论来加以说明。

一郎:像机器人那样吗?可是,人类是有心的......

老师:这就是问题所在。事实上,笛卡儿对机器人和人类的区别进行了一番思考。结果,他认为二者最大的区别在于人类特有的"理性",也就是说,人类拥有一颗心。

一郎: 那他又是怎么解释心灵和身体的关系呢?

纯子:一郎,我们刚刚不是提过"心物二元论"了吗?笛卡儿说,心 灵是心灵,身体是身体。 老师:的确是这样。这样的笛卡儿,其实也曾隐约流露出他的苦恼。他在回答伊丽莎白公主的相关提问时,不知道是不是因为一时情急,曾表示大脑中的松果体正是心灵与身体产生交互作用之处。但是,他却无法证明这样的说法。"心物二元论"终究无法说明两者间的关系。

稻夫: 笛卡儿自己也有未解的课题呀。

# 拥有自信所不可或缺的事情

老师:最后的第六部分说明了他今后的展望。他宣布将潜心研究医学,大概也是想要解决"心物二元论"所留下的课题吧。我喜欢的部分,是他在这里特意强调自己不会从事对人有害的研究。综观历史的发展也是如此,许多科技被滥用于战争或其他军事目的。即便这些技术事后可以运用于不同方面,让人类的日常生活变得更为丰富多彩,但是只要最初是以伤人为目的,就不该受到认同。

一郎: 笛卡儿真是研究者的典范啊。详加观察、深入思考,而且绝对不让那样的智慧被拿来作恶。

书籍免费分享微信 jnztxy 朋友圈每日更新

老师:我觉得这点也和笛卡儿的自信有所关联。我想,对自己没有一定自信的人,头脑里不可能浮现出"我思故我在"这样的想法。大概必须具备广博的见识,缜密观察、思考后的经验,还有扎实的伦理观,才可能让自己拥有这样的自信吧。

纯子: 所以,想让自己拥有自信是没有快捷方式的吧。不过,这样也可以安心了。反正好好念书就对啦。

一郎: 要是让纯子继续用功下去,我就望尘莫及啦!

给对勒内·笛卡儿有兴趣的你——推荐书单《第一哲学沉思集》

- 推荐给想要更详细了解笛卡儿形而上学的人
- 笛卡儿——著 庞景仁——译
- 商务印书馆

#### 《谈谈方法》

- 笛卡儿代表作之一
- 笛卡儿——著 王太庆——译
- 商务印书馆

#### 《笛卡儿》

- 了解笛卡儿的入门书
- 索雷尔——著 李永毅——译
- 译林出版社

### 笛卡儿其人其事



勒内 • 笛卡儿 René Descartes (1596~1650)

近代法国哲学家。欧陆理性主义(Continental Rationalism)创始者,构思出取代经院哲学的新形而上学。他所提出的"我思故我在"象征了近代哲学原理,被誉为近代哲学始祖。他也以创造解析几何学的数学家闻名于世。著作包括《谈谈方法》《第一哲学沉思集》《情绪论》。

第3课 洛克| John Locke《人类理解论》 ——为什么经验如此重要?



### 一切皆源自经验

老师: 今天要讲的是约翰·洛克。

一郎: 我知道洛克这个人,他提过社会契约论吧?

老师:他的确是个社会契约论者,拥有政治思想家的一面,因为他还留下了一本名为《政府论》的名著。但是,在此我想着重强调洛克的另一面。他同时也以英国经验主义(British Empiricism)哲学家的身份闻名于世。

稻夫:也就是哲学家洛克吧。

老师:是的。关于人类的理性,有所谓的"观念主义"(Idealism)与"经验主义"之争。"观念主义"肯定人都有与生俱来的观念,"经验主义"则否定这样的说法。大家觉得哪一派是正确的呢?

纯子:虽然无法一概而论,但是我觉得天生观念所占比例虽小,多 少还是存在的。毕竟基因遗传的观念是种常识吧。

老师:不过对洛克来说,一切皆源自经验。只是有一点必须注意,那就是洛克对"经验"的定义。经验的定义包含了"感觉"与"反省"。感觉意指外在事物对人类感官,也就是视觉、听觉、触觉、嗅觉、味觉所产生的刺激,传达至心灵。大家了解反省的意思吗?

一郎:我可是常常都在反省呢。因为失败过很多次嘛。

老师:这里所说的反省有点儿不同。哲学中所谓的反省,译自"ref lection",也就是人类感知自身内在心灵的各种作用。比如对内心的思

索、疑惑或意志等产生的觉察,也被称作"内在感觉"。广义来说,就是 感觉。

# 理性是精神的最高能力

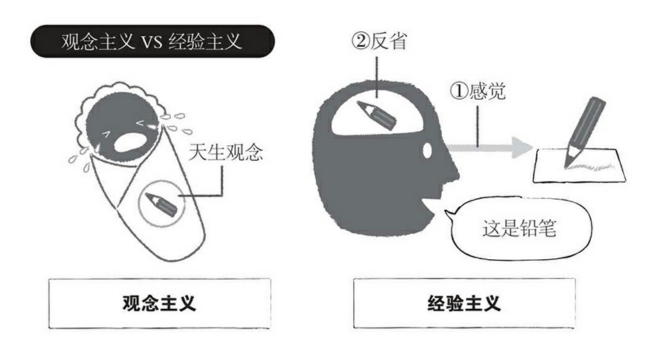
稻夫:可是,为什么洛克会说"经验就是一切",把话说得那么死呢?

老师:那我们就赶紧来看看,他为什么会这么说吧。首先是全书结构,这本书由四卷构成。第一卷的主要目的是反驳天生观念。第二卷是将"观念"分成单纯观念与复杂观念并加以讨论。第三卷陈述了观念的记号——言语文字,也就是语言的正确使用方法。

#### 《人类理解论》名句

一旦承认"天生观念"的存在,人类对于知识的探究就会戛然而止。

最后的第四卷,则是借由针对真知与臆测的相关探讨,讨论知识及 其来源——人类理性的相关问题。由于四卷的分量相当可观,在此无法 平均讨论所有内容。我想今天就把核心放在明确讨论到洛克的"经验主 义"所依据的第一卷和第二卷吧。洛克在第一章绪论中便提出:"理性的 探索既愉悦又有用。"



经验主义否定观念主义,认为一切皆源自经验

纯子:洛克本人应该是在以经验钻研理性的过程中感受到了某种意义。这样的人,的确可以引发我的共鸣。

老师: 是啊。他认为,理性是精神的最高能力,所以运用理性是种远胜于其他能力,且永恒不变的喜悦。这样的理性探索,甚至可说是一种狩猎,那种追求本身就是快乐。

一郎: 洛克的目标是理性探索吗?

老师:不,应该说是探索理性的根基吧。所以他才会说:"我们的目标在于追寻人类真知的起源,探究绝对的确实性及其范围,同时探究信念、臆测以及赞同的根据和程度。"

稻夫: 所谓的"理性的根基", 要怎么去探究呢?

老师:洛克提出了三个方法。第一,研究自身心灵所拥有的,以及自身所意识到的观念的起源,还有上述观念形塑理性的方式。第二,展

示理性根据上述观念所形成的知识,并探究其确定性、可靠性以及适用 范围。第三,针对某种我们虽然没有确定的知识,却认为它正确的事, 推敲我们认为其正确的理由和程度。

#### 一郎: 真是抽象啊。

老师:这些方法的详细内容会逐渐明朗化的。我们先来谈谈比较有特点的部分吧。比如论及怀疑主义和怠惰之处。"我们有时会因为根本无法完全理解任何事物而感到绝望,随之完全不想动用思索能力。我们也有可能主张怀疑一切事物,认为有些事物根本无法理解。这种否定一切知识的怀疑主义,很容易让人萌生怠惰的马虎态度。"纯子:我能理解这一点。完美主义者就是这样吧。只要稍微不理解,就再也无法前进了。

#### 《人类理解论》名句

关于知识的探究, 完美主义促使思考停止, 怀疑主义则催生怠惰。

稻夫: 我虽然不了解这在学问方面会怎么样,但这在工作上可是行不通的。

老师:洛克表示,理性也是如此。他说,没必要将研究对象扩充至能力范围之外,或是钻研到难以自拔。他就是基于这样的观念,写出《人类理解论》一书的。接下来,就谈到"观念"方面了。

一郎:我还是不太了解"观念"这个词。

老师:这里是指思考对象的意象、意念或形象,就是任何人在思考时的内心所感。问题就在于这个观念是怎么产生的,这也是洛克所提出的问题。

纯子: 老师开宗明义就说过了。是与生俱来就拥有的, 还是经验的

产物。

老师:正是如此。洛克的立场是否定观念与生俱来的观点,也就是 天生观念论。他还说,只要能够证明即便缺乏天生的"共同观念",同样 能造就所有知识就行了。

#### 一郎: 例如?

老师:像是色彩。所谓红、蓝之类的色彩观念,是经由经验、学习而逐渐具备的。他也举过这样的例子:"同一事物无法既存在又不存在。"大家了解这句话的意思吧。

稻夫:"同一事物无法既存在又不存在。"的确是这样的。

老师: 稻夫, 你是从什么时候开始明白这个道理的?

稻夫:这个嘛......大概是从小学的时候开始了解这句话的意义的。

老师:这样的知识并非原本就存在,到你成为小学生时就自动显现出来,而是完全凭借后天理解慢慢领悟的。洛克是这么说的,所谓的心灵就像这样被赋予运用推理能力的材料,也就是"观念",在逐渐学会使用理性后,才得以对命题产生理解和认同。

# 任何人都知道"甜中带苦"?

纯子: 那感觉又该怎么解释呢? 像味觉之类的,不是与生俱来的吗?

老师:洛克也举过这个例子噢。婴儿在懂得运用理性,以及在学会说话之前,就知道什么是甜的,什么是苦的。不过,这还是与经验密不可分的。换句话说,婴儿吃到甜的东西会开心,吃到苦的东西就会皱眉或放声大哭。就是在这样的过程中,才开始懂得区分甜与苦。

一郎:的确和一般所熟知的甜和苦不同,只有尝过才能明白,没试过就不知道了。光是说"甜中带苦",又不是每个人都能理解。

老师:就是啊。如果"甜中带苦"的观念是与生俱来的,那么任何人 在尚未实际经历之前,都应该有所共鸣才是。这里就以洛克的表达方 式,来总结一下他否定天生观念的理论吧。首先,我们是否能说,孩童 在达到能够思考、认知或赞同的年龄时,心中已存在如同被雕刻下来 的、刻印般的内容?然后,我们是否能说,他们不知道这些将来会产生 自上述刻印的知识及概念?

而且,一个人有没有可能不知道其他人都知道的事情?又或者,若上述的刻印是天生的,那么在最不会受到他人意见或风俗习惯左右的孩子身上,这些刻印应该最能毫无遮掩地彰显出来,事实上是否彰显出来了呢?

稻夫:像"圆形不是四角形"或"1+1=2"这类理论性的事例,正如他所说的没错。但是,善恶这类道德事例又该怎么解释呢?我认为,每个人都有某种与生俱来的本性,或者说天生的东西。

老师:洛克也否定这一点。换言之,他质疑"所有人意见一致的道德原理等存在的可能"。比如维护正义或守信等,在道德上永远是正确的吗?战争就是以正义之名发动的。黑帮也是在收钱之后,信守约定去干坏事的。

纯子: 所以说,每个人的道德观都不同。

老师:正是如此。那么接下来,我想以稍微不同的角度来深入检视观念的本质。洛克将所谓的观念区分为两大部分,那就是"单纯观念"与"复杂观念"。

一郎:有什么不一样呢?

老师:一言以蔽之,两者的关系是单纯观念调和后,形成复杂观念。我们来看看其中的顺序吧。接受单纯观念时,理性可说是被动的。换言之,这和是否为本身所愿无关,只是强加于心罢了,就像我们无法拒绝或变更镜中影像一样。

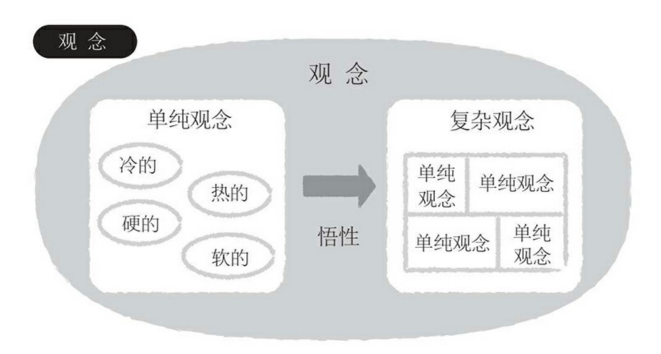
稻夫: 意思是,来自于五感的东西?

老师: 先这样理解可能比较好懂吧。根据洛克所言,我们所谓的知识,实际是由性质、样式和范围三要素所构成的。通过感官所获取的性质,会通过视觉或触觉进入单纯观念之中,比如冷的、热的或是软的、硬的等。通过不同感官进入的就是单纯观念。

纯子:就像是知识的素材呢。

老师: 是啊,我们就是凭借上述的感官或反省,在心中浮现出单纯观念。在单纯观念累积后,加以比较结合的能力就是悟性。正是悟性,建构出复杂观念。

稻夫: 老师,刚才说我们是通过五感获取单纯观念,那部分可不可以说得更详细一点儿?



从感觉所获得的单纯观念,通过悟性,建构出复杂观念

老师:好的。提到将物体知识输入理性的方法,除了上帝赋予人类的下列五项,别无其他。那就是听声、辨味、闻香、见物和触摸这五感。而认知单纯观念的方法有下列四项:凭借单一感官进入心灵的观念,凭借多种感官进入心灵的观念,单纯凭借反省所获得的观念,还有凭借所有感觉和反省在心中所浮现的观念。

一郎: 说到凭借单一感官进入的, 像是色彩吗?

老师: 色彩或是光线, 红、蓝、黄, 等等。香气、味道、热度也是如此。不同范畴又有各种不同的种类, 所以这里谈到的单纯观念不计其数。

纯子: 那凭借反省所获得的观念呢?

老师:感知与意图。感知在此是指思考,而思考能力是悟性。意图的力量就是意志。

稻夫: 意图的力量就是意志?

老师: 意图=想法,把心中所想化为可能的力量就是意志。在此顺便说明,所谓凭借感觉与反省所获得的观念,就是快乐、痛苦或不安等。

一郎:我现在很清楚单纯观念了。可是,把那些东西加起来就形成复杂观念,又是怎么一回事呢?

# 美丽的花朵是.....

老师: 差不多该进入复杂观念的部分了。复杂观念意指以单纯观念为基础,或以之为材料所形成的观念。据洛克所言,复杂观念是由"样貌"、"实体"和"关系"三大部分形成。我们先从最容易理解的实体谈起吧。所谓的实体,就是"将本身独立存在的个别事物,加以表象化的单纯观念的合成"。

一郎: 老师,可以请您举一些具体实例吗?

老师:洛克举出铅的概念。他说伴随着一定程度的重量、硬度、延展性和熔点等,所谓"暗沉偏白"的单纯观念才能与实际形态相互连接,我们也才得以拥有铅的观念。接下来则是样貌,所谓的样貌并非实体本身,而是实体性质或作用的相关概念。例如,花是实体。有哪些概念能够表现出花的性质呢?

纯子:美的概念吗?

老师:美丽的花朵。没错。只不过,上述样貌分为两种,其一是"一打"(a dozen)或"一组"(a score)等观念,同样都是单纯观念的变形,绝对不会与其他观念有所混杂。这称为单纯样貌。相对地,也会有数个不同种类的单纯观念组合后,仿佛形成单一复杂观念般的复合性样貌。例如,前述美的概念,是由观看者的感受所萌生的色彩或形状的组成,就称作混合样貌。这其中的关系是怎样的?说到表现关系的观念,你们会想到什么呢?

稻夫:原因或结果?

老师:那的确是关系性没错。或者"大小""亲子"等,主要是相关事

物相互对比后所获得的观念。

纯子:像这样听着听着,慢慢开始觉得这和语言的问题有着密切的 关系......

老师: 你注意到了好问题呢。这就是第三卷的主题,语言有如观念的符号。所谓语言,就是在自己心中将概念转换成符号,并加以运用。

一郎:也可以说是"向他人表明心迹"吧。

### "tabula rasa"是"白纸般的心灵"

老师: 是啊。因为观念开展的舞台是心灵。说到把心灵作为舞台, 大家知道"tabula rasa"吗?

一郎: tabula rasa?

老师:这句拉丁语的意思是什么都没写的板子,即白纸般的心灵。 换言之,我们经由经验所获得的观念,会被逐一写进白纸般的心灵中。 这句话并没有出现在书里,只是常被用于象征洛克的经验主义,所以也 约略介绍一下。

纯子: 在《人类理解论》中, 又是怎么形容的呢?

老师:书中说:"就将心灵假设成完全没有文字的白纸,没有丝毫观念吧。心灵要怎么样才能具备观念呢?……对此,我只有一句话回答:根据后天的经验。经验让我们所有的知识有了基础,后天经验即为一切知识的终极来源。"

稻夫:这种比喻还挺容易想象的。

一郎:知道经验就是逐渐将观念写入心灵后,让人重新感受到了经验的重要性。

#### 《人类理解论》名句

心灵是完全没有文字的白纸,没有丝毫观念。一切知识的终极来源即为经验。

老师:人就是像这样慢慢成长的。如同以上所述,洛克所主张的人类悟性,在扎根于感觉的同时,也产生于与自然、社会相互作用的理性。

纯子:对了,老师,洛克的经典代表作《政府论》的政治思想,与 这样的经验主义有什么关系吗?

老师:这个嘛,他并不是公开反对宗教性的传统,大概只是想改变当时具有特权的神职者等垄断知识的状况吧。因为他主张,活用诸如感觉以及理性等任何人都具备的能力,就能获得知识,这也和将知识传播给一般公民有极大关联性。只要公民能够拥有批判性的、主体性的悟性,就能以社会中坚分子之姿参与社会运作。

稻夫:原来如此,这里就慢慢和社会契约论有关系了呢。

老师:我是这么想的。近代哲学家在各种不同的领域绞尽脑汁、冥思苦想,展开深入讨论,而各种理论其实都息息相关。能推敲出这样的道理,也可说是阅读名著的妙趣。

### 给对约翰·洛克有兴趣的你——推荐书单

《政府论》

- 了解洛克社会契约论等政治思想的主要著作
- 洛克——著 叶启芳 瞿菊农——译
- 商务印书馆

《人类理解论》

● 洛克的主要哲学著作

- 洛克——著 关文运——译
- 商务印书馆

#### 《论财产权》

- 西方洛克研究的经典之作
- 詹姆斯•塔利——著 王涛——译
- 商务印书馆

### 洛克其人其事



约翰 • 洛克 | John Locke (1632~1704)

英国哲学家,英国经验主义创始者。批判天生观念,主张一切源自经验。此外,在政治思想领域也基于社会契约论的立场提倡理论,对美国《独立宣言》、法国《人权宣言》影响深远。著作包括《人类理解论》《政府论》《教育漫话》。

书籍免费分享微信 jnztxy 朋友圈每日更新

# 第4课

卢梭| Jean-Jacques Rousseau《社会契约论》——大家要一起针对某事物做出决定时,该怎么做才好?



# 握握拳张开手

老师:今天要讨论的是卢梭的《社会契约论》。在绝对王权时代, 民众该如何以自己的双手打造社会呢?或许可以这么说,活跃于18世纪 的卢梭借由本书,为其后的近代社会建设打下了基础。

纯子:这本书曾是法国大革命的"圣经",对吧?

一郎:革命的"圣经"……他是危险分子吗?

老师:我们先来谈谈卢梭是个什么样的人吧。他在38岁时,参加有 奖征文活动并获奖,这也成了他崭露头角的契机。就这样,到了1762 年,卢梭于50岁时出版名著《社会契约论》。

稻夫:没想到他出道这么晚啊。

老师:卢梭家境清寒,年轻时做过学徒、仆役等工作,过着颠沛流离的生活,后来辗转结识对沙龙握有掌控权的贵夫人。他曾坠入爱河,也曾因为未获得良好的教育而反复偷窃、撒谎,最后好不容易才借由钟爱的音乐安身立命。卢梭音乐家的身份也很有名呢。那首《握握拳张开手》的乐曲,正是由卢梭所作。他后来虽以思想家的身份广为人知,不过当年穷困潦倒的卢梭,晚年也是靠着音乐糊口度日。

一郎:这还真是所谓的"只要一技在身,不愁无处谋生"。

老师: 卢梭的确是多才多艺。大概也是因为如此,他以思想家的身份出道才会那么晚吧。至于他是不是危险分子这一点,《社会契约论》的内容在当时的欧洲社会,仍被视为危险思想。他也因此遭受迫害,在历经长期流亡生活后,最终罹患精神疾病。晚年的卢梭在绝对称不

上"幸福"的情况下,结束了66岁的人生。

纯子:还真是惊涛骇浪啊!这样的人竟然会对法国大革命产生那么 大的影响!

老师: 卢梭的思想还不至于直接引发法国大革命,不过,他的思想的确产生了深远影响。事实上,据说听众当时就在公共广场,对着为《社会契约论》做出进一步解释的人大声喝彩。

一郎: 那本《社会契约论》是打造国家的入门指南吗?

老师:简单来说,或许是这样没错。让我们进入它的内容吧。先从目录开始。这本书分为四卷,第一卷探究人类如何从自然状态转移至社会状态,以及社会契约论的各项本质条件为何;第二卷谈立法;第三卷谈政治法,亦即政府的形态;最后第四卷的核心,在于巩固国家体制的方法。

稻夫:好像也能学到政治的相关学问呢。

# 人生而自由

老师:因为这本书的副标题就是"又论政治权利的各项原理",那么,我们就从第一卷开始,依序看下去吧。第一章有个著名的部分。虽然有点儿长,不过还是稍微介绍一下。"人生而自由,却无时不在枷锁之中。有些人自以为是其他人的主人,这些人却比其他任何人都更像奴隶。到底为什么会出现这种变化呢?我不清楚。到底是什么让这种变化正当化的呢?我相信这个问题终能获得解答。"大家从这段看出了什么呢?

《社会契约论》名句

人生而自由, 却无时不在枷锁之中。

纯子:以人生而自由为前提。他也点出尽管如此,人却在社会中备受束缚的现实,是吗?

老师:还有呢?

一郎:显示出他想要解决那个问题的决心?

老师: 是啊。本来应该自由的人们,却在过着社会生活的同时,变得不自由了。所以必须消除这样的状态,这么说来,除了创立社会新秩序之外别无他法。

稻夫: 那个社会秩序就是所谓的社会契约吗?

老师: 会变成那样没错。该怎么创立社会秩序呢? 在以往的绝对王

权之下,人民长期遭受暴力压迫,卢梭表示,这样形成的秩序并没有正当性。

纯子: 所以,有没有正当性是重点。

老师:是的。卢梭在此除了批判暴力之外,也批判既成事实,认为它同样没有正当性。例如,亚里士多德是以奴隶存在的事实作为前提条件论述社会制度的。但是,所有人理应生而自由。卢梭主张,以此为前提加以思考才是对的。

一郎: 卢梭想象中的社会, 是不是有什么范本存在呢?

# 以家庭为模板建立社会

老师:那就是家庭。卢梭认为,所谓的家庭是根据意志的结合而成立,所以此理或许也能运用于政治社会。我来念一段好了。"领袖就如同父亲,人民就如同子女,而所有人都生而平等自由,每个人只会为其利益让渡自由。"那所谓的"为其利益让渡自由"是精华所在。

稻夫:以家庭为例,感觉好像能够理解了。好比孩子将本身的自由 托付给父母,部分原因在于父母能保护自己。孩子自己倒是不太了解这 层道理就是了。

老师:他所说的,正是要大家试着以国家规模去思考这样的原理。 卢梭认为,为了发挥作用,在彼此同意的情况下让渡自由,可以打造像 家庭一样的理想国家。

纯子:可是老师,我觉得在社会中让渡自己的自由,好像都没好事......

老师: 卢梭也考虑到了这一点。所以他说让人民难有所获的让渡是不行的。他甚至还说,无条件放弃自由,等同于放弃身为人的资格。

一郎: 所以,才必须事先经由契约,清楚界定内容。

老师:正是如此。让我们来看看卢梭所谓的社会契约的内容吧。卢梭认为,人类若处于自然原始状态,是无法继续生存下去的。因此,必须借由人民力量的总和成立社会。他的目标是"在个人和其他所有人联结的同时,个人不仅遵从于自己,与以前一样自由"。

稻夫: 让渡本身自由的同时,还能跟以前一样自由......这有可能

老师: "各参与联合者将其所有权力完全让渡给共同体。"他说,借由这个方式就有可能。换言之,就是所有人的自由全面让渡。

纯子:原来如此!就像把自由让渡给某个人一样,实际上让渡对象就是自己,当然就可以持续享受自由啦。

老师:说得没错。卢梭将社会契约的内容概述如下:"我们每个个体都遵从公意的最高指示,将身体和所有力量都化为共同所有;各个成员从而成为整体不可分割的一部分,一同领受(所有权力与自由)。"

稻夫:这听来很像共享,如果真的是共享,就不可能毫无损失吧?

老师: 当然。自由的全面让渡其实伴随着强制,只是那种强制称为对于自由的强制。而且在强制产生的当下,事实上一定会有所失。失去的是自然的自由。取而代之的是道德自由,或者说公民自由。这也可说是一种更大的自由。

#### 《社会契约论》名句

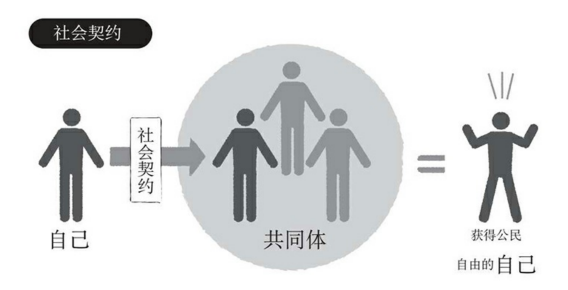
我们将身体和所有力量都化为共同所有;各个成员从而成为整体不可分割的一部分,一同领受(所有权力与自由)。

### 一郎: 自然的自由?

老师: 意指在自然状态中所享受的自由,也就是随心所欲的幸福。 但是对于卢梭而言,那并非人类应有的样态。恰恰相反,人类理应遵从 义务或理性,规范自我,那才是真正的自

由。所以,卢梭将这样的自由称为道德自由或公民自由。

稻夫:人们为追求这样的自由,才会同意遵守契约......



全员根据社会契约全面让渡自由, 反而能够获得公民自由

# 整合众人意见的方法

纯子:可是,大家的意见能够那么一致吗?

老师:这就要看"大家的意见"如何被定义了。卢梭说这和"众意"是不同的。

一郎: 哪里不同?

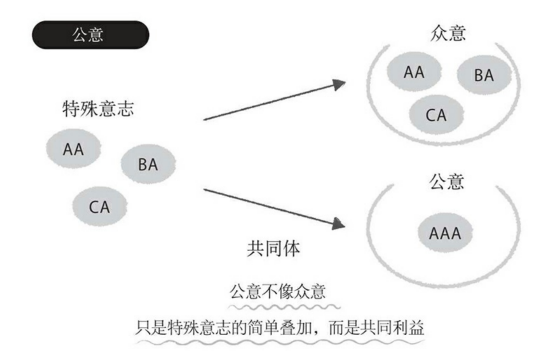
老师:按照卢梭的说法,"公意仅考虑共同利益。众意仅考虑个人利益,那只是个人意志(特殊意志)的总和罢了"。换言之,所谓的公意是以每个人的共同利益为目的,其性质和个人"特殊意志"的简单叠加完全不同。

#### 《社会契约论》名句

公意仅考虑共同利益。众意仅考虑个人利益,那只是个人意志(特殊意志)的总和罢了。

一郎: 这是说,至少得是全员都同意吗?

老师:或许也可以这么想。卢梭对于公意是这么说的,公意就是"从特殊意志中扣除彼此最为对立、否定,或最不对立、否定的极端部分后,所留下的总和"。



稻夫:这样或许是可能的。不论全日本一亿人的意见有多么不相同,总不会有人反对日本宪法的三大原则,否则很难生活在同一个国家。

纯子: 你是说主权在民、尊重基本人权,以及和平主义吧。大家对于和平主义的一致意见很难界定,不过确实就像你所说的。

一郎: 所以说, 那个公意就像法律一样, 要靠投票决定吗?

老师:不,那可不一样。重要的是共同利益,而非数量,因为所谓的投票,有时也可能出现违反共同利益的结果。卢梭表示,就这层意义而言,即便是全体一致,有时也可能是危险的。

纯子:这么一来,充分讨论就变得很重要了。

老师:嗯,每个人都有自己的意见,彼此争论是非常重要的。卢梭根据此观点,否定所谓的"部分性社会"。因为若国家中存在部分性社会,而那个社会也握有力量,个人意见就可能遭到封杀。

稻夫: 就像是政党的党内决议约束之类的吧。

老师: 姑且不论好坏, 卢梭想说的, 正是诸如此类的情况。

纯子:像学校班上要决定什么事情的时候,总是很难统合大家的意见,导致最后通过的都是比较会吵的小团体的意见。不过,只要清楚意识到卢梭的公意,感觉好像就能解决了。这真是大家做决定时的秘诀啊!

老师:是的,只要找出最大公约数就对了。这是需要大家对话的,班级是大家的嘛。比喻成国家的话,每个人都应该拥有主权。

# 政府受国民所雇用

一郎: 卢梭对于主权是怎么说的呢?

老师:好问题。第二卷主要就是在讨论主权。主权是行使立法的权力。所谓的立法是公意的展现,所以主权一直以来都与公意密切相关。主权就是公意的行使,因此绝对不能让渡,也不能分割。主权也具有绝对性力量。

稻夫: 既然具有绝对性力量, 所以可以对国民做出无理的要求?

老师:那可不行。主权不能超越公众的约定范围,因为主权仍受到整体共同利益的公意所约束。

纯子:可是,有时候公众认为是好的而做出的决定,到头来却可能不好啊!

老师:卢梭为此表示,立法者必须发挥启蒙者的角色。他们的角色在于协助身为主权者的人民做出正确选择。

一郎: 政府又是什么样的角色呢?

老师:这在第三卷中会提到。一言以蔽之,政府的角色在于执行法律。根据卢梭的说法,立法权是国家的意志,执行权则是国家的力量。若缺少那样的力量,国家便无法建立。不论构思出多么好的点子,都无法向前迈进。

纯子:看看日本的内阁就知道了。

老师: 政府本来的功能是统合我们的意志, 忠实地加以执行。卢梭

也将政府称作"支配者"或"统治者",不过他的意思并不是身为主权者的人民是政府的被支配者。支配者只不过是主权者所雇用的人罢了,所以人民不但能够限制他们的执行权,也能将他们解聘。

## 网络社会实现卢梭的理想?

一郎:那要怎么做呢?

老师: 卢梭的构想是定期集会。

一郎: 所有人一起?

老师:是的。"主权者希望保有政府目前的形态吗?""人民希望继续由目前委托的对象负责管理吗?"诸如此类的问题,由大家投票决定。

稻夫:可是,如果不是小到一定程度的国家,没办法做到吧。

老师: 卢梭也是这么说的。当今的日本大概很难做到。

纯子: 幸亏现在有网络,可能性也慢慢变大了,不是吗?

老师:或许有这个可能。只不过,是否可称之为卢梭的理想国家就 另当别论了。

一郎: 卢梭所谓的理想国家是什么样子?

老师:卢梭并没说有个理想国家能够完美适合所有人民与所有环境,只要回首历史,就能明白这个道理。他是这么说的:"不论在哪个时代,何谓政府的最佳形式都会受到讨论,然而在讨论的当下,有一点往往没有被纳入考虑,那就是不论何种政府,都是在某些情况下可能为最佳,在某些情况下则可能为最糟。"

稻夫: 真是个聪明的见解。很多思想家会举出一个自己理想中的国

家样貌,然后主张这样的理想能够行遍天下。

纯子: 我倒是觉得民主主义国家永远都很理想。

老师:有趣的来了。卢梭表示,民主政体仅适用于贫困的小国,而 君主政体仅适用于富裕人民,贵族政体虽适用于富国,不过仅止于规模 适中的国家。这就是所谓的"最佳组合"。

一郎: 意思是, 无论如何都有这三种。

老师:是的。我们先来谈谈各个体制的特征吧。根据卢梭的说法, 民主政体并未区分立法权与执行权,人民形成党派后就会引发内部纷 乱。这种体制过于极端,不适用于人类,所谓上帝的子民。相对而言, 君主政体包含了人民意志、支配者意志以及国家力量,所有一切皆根据 相同的原动力,朝着相同目标迈进。但是,一旦前进的方向稍有错误, 人民就会下场悲惨。而在贵族政体中,主权与政府相互区分,若统治着 眼于多数人民的利益,则可称之为理想政体。

纯子:他的结论是,立法权和执行权相互区分的民主政体是理想政体啰?

老师: 卢梭是说,像那种真正的民主体制不但未曾出现过,今后或许也不可能出现。即便如此,我想,直接民主制显然是卢梭的理想体制。

## 名为利维坦的大海怪

纯子:同样是社会契约论,内容还真是各式各样。

一郎:难道还有其他社会契约论?

纯子:一郎,你不知道吗?像是霍布斯、洛克。对吧,老师?

老师:是的。那么,在此先来介绍一下其他社会契约论,方便大家做比较吧。我想大家都非常清楚卢梭的立场了。首先以时间顺序来看,英国霍布斯的社会契约论排在最前头。他认为,为了避免所谓"所有人对所有人的战争"的自然状态,只有将主权让渡给国王。

这样的情况最终将演变成由国王统治,但这又和君权神授说不同,而是根据契约统治,所以人民也能够认同。他阐述社会契约论的著作《利维坦》一书的封面,画着一个身形庞大的国王,国王身上所穿的衣服由无数人民的脸庞所构成。顺带一提,利维坦原为《圣经》中所出现的大海怪。

一郎:可是,如果国王真的像大海怪一样恣意妄为、不受控制的话,又该怎么办呢?

老师:权力既然已经让渡,就无计可施了。因此,洛克等人才会提出只是将权力暂时托管的概念,而且托管对象不只有国王一人,还有议会等。要是连议会都失控了,人民就有抵抗的权利,亦即抵抗权。这些都在他的《政府论》中有所提及。

稻夫: 只是托管的话, 就能叫他们还回来了。

老师:正是如此。以卢梭的立场而言,我们是主权者,而支配者终究只是我们所雇用的人。当他们失控时,我们当然能够终止他们的权力,方法就是刚刚所说的定期集会。此外,洛克主张间接民主制,而卢梭主张直接民主制。

纯子:洛克的社会契约论很像当今日本的制度。我个人觉得所谓的公意很不切实际,不过莫名地觉得很有吸引力就是了。

老师:就像卢梭所说的,小国就有可能实现吧。日本的地方自治,实际上也有纳入类似直接民主的制度,像罢免或公民选举之类的。而且就像我们刚刚说的,幸亏有了网络,即便是在国家层面,确认公意后直接施行民主制度的可能性也越来越大了。

一郎:老师,《社会契约论》的最后一卷是在说什么呢?感觉还停留在第三卷......

老师:这个嘛,第四卷讨论的同样是国家体制,比较有趣的部分是"监察官"或是"公民宗教"的相关论述吧。所谓的监察官,任务在于维护公民习俗,同时让其不致腐化。"公民宗教"则是指以社会契约或上帝神圣性为教义的教诲,这部分仍以个人的心灵教育为目的。

一郎: 卢梭这个人是不是很爱说教啊?

纯子:他的《爱弥儿》也很有名。

稻夫:我倒是读过一点儿。

# 哲学家的理想与现实

老师:那也是一本名著。毕竟曾经让那位对作息时间相当严格的康德读到入迷,连每天的例行散步时间都给忘了。

一郎:《爱弥儿》是什么样的内容呢?

老师:大致上是纯粹的教育论吧。书中提到随着人类各个年龄阶段的发展,教育都有其相应的结构与功能,只是最后也论及政治思想。至于教育与《社会契约论》有什么联系,或许可以这么说,《爱弥儿》所主张的人类原本自然姿态,该如何在社会这样的框架中继续维持下去,这样的探讨大概就是《社会契约论》。话说回来,言行不一用在这里还真贴切呢。

纯子: 为什么?

老师:卢梭后来也结了婚,膝下五个孩子全都送到了孤儿院。听起来虽然残忍,不过当时的贫困人家好像都会这么做。这样的人,却写出留名青史的教育书籍《爱弥儿》,想想还真是讽刺......

稻夫:说到哲学家,类似的人其实很多啊。

老师:被你说到痛处了。

稻夫: 啊,老师当然是另当别论啰。

老师:没这回事,被你说中啦。(笑)

给对卢梭有兴趣的你——推荐书单

#### 《爱弥儿》

- 康德也爱不释手的卢梭教育论
- 卢梭——著 李平沤——译
- 商务印书馆

#### 《社会契约论》

- 卢梭的代表作之一
- 卢梭——著 何兆武——译
- 商务印书馆

#### 《忏悔录》

- 卢梭的自传体作品,以惊人的诚实、坦率的态度和深刻的内省著称
  - 卢梭——著 李平沤——译
  - 商务印书馆

#### 卢梭其人其事



让-雅克•卢梭 | Jean-Jacques Rousseau (1712~1778)

法国启蒙时代哲学家。一生苦于怀才不遇, 年轻时便过着颠沛流离的生活。批判文明和社会不符合人性的那一面。此外, 一般认为卢梭的社会契约论主张根据公意的主权在民思想, 对法国大革命产生了

深远影响。他也是个音乐家。著作包括《社会契约论》《爱弥儿》《论人类不平等的起源和基础》等。

# 第5课

康德|Immanuel Kant《纯粹理性批判》 ——对本身判断感到迷惘时,该怎么办?



# 每天在固定时间散步的哲学家

老师:大家要有心理准备,今天的内容有点儿难噢。今天要讲的是 康德的三大批判巨著之一《纯粹理性批判》。想在短时间内加以理解, 几乎是不可能的。

一郎: 把不可能变成可能, 就是老师的魔法啦。

老师:一开始就给我这么大的压力。我会努力试试的。对了,大家知道康德这个人吗?康德是活跃于18世纪的德国哲学家,甚至有人将他定位为德国观念论的近代哲学主流的起点。除了三大批判著作——另外两本是《实践理性批判》和《判断力批判》——之外,康德还写了后来成为联合国模板的国际政治论著作《永久和平论》。

纯子: 听说康德是个很严谨的人。

老师:他不仅在思想上很严谨,连个性也相当严谨。比如,连每天的散步都会选在固定时间。

一郎:好像慢慢觉得不安了起来。我跟他实在是差太多了,得战战兢兢才行。

老师:放轻松,先来看看序文吧。这部分记载了康德撰写这本书的动机。根据这里的说明,康德似乎是想为读者勾勒出形而上学的示意图。

## 康德建构出"理解的使用说明书"!

稻夫:形而上学的示意图......像是哲学的逻辑说明书吗?

老师: 就是这种感觉。再讲得简单易懂一点儿,就好比理解的说明书吧,阐释人类理性可能产生什么样的理解,又能理解到什么程度。接下来的说明需要用到好几个名词,所以先从这里开始一一确认。

其实洛克已经指出这点,所以大家都知道我们的理解源自经验吧。例如,我们将面包这种感觉印象当作某种信息,进而理解对象。此时,必定包含"是什么时候的面包呢?"的时间观念。这就是所谓的"经验性理解"。大家都懂吧?

《纯粹理性批判》名句

人类无法摒除理性, 因此必须承担因无解问题而苦恼的命运。

一郎: 跟我们平常所说的理解一样。

老师:不过,不仅止于洛克所说的源自经验的理解。例如"所有变化必有其因"这样的命题,不一定是从经验归纳出的。即"先验"的理解。这就叫作"纯粹理解",也是这本书最大的重点。

纯子:换句话说,经验和感觉以外的理解就是纯粹理解啰。

## A priori? A posteriori?

老师:是的。拉丁文中所谓的先验(或译为先天)理解就是"A priori",而包括经验在内的后验(或译为后天)理解就是"A posteriori"。

稻夫: A pri......a po......都快咬到舌头了。

老师: 所谓的A priori是先验的意思,也就是先于经验。相对地, A posteriori就是基于经验的。理解这类用语的含义也很有意思,大家就再忍耐一下吧。

稻夫:原来是这样,谢谢老师的说明。

老师: 先验理解的判断分成"分析判断"和"综合判断"两种。综合判断,就是我们一般根据经验进行像是"苹果是红色的"之类的判断。在这种情况下,我们似乎能够立即认同。

一郎: 唔,大概是。

老师:为什么能够认同呢?那是因为我们拥有苹果与红色相互联结的直观,而那种直观又和概念综合后形成判断。

一郎: 所以才称作综合判断。

老师:是的。同样的情况中,述语部分还有其他各种可能性,像是"甜的""大的"等等。相对而言,大家觉得"所有物体皆有其宽度"这句话怎么样呢?

纯子:这就没办法立即认同了。

老师:这是因为必须分析所谓物体的主语内容后,才能够理解。像这样分析主语后的先验判断,就叫作"分析判断"。

一郎:插……插个话。刚刚说的是先验分析判断,那先验综合判断呢?

# 没有对象,就无法"思考"

老师:那么,我们就针对先验综合判断,再详细说明一次吧。先验综合判断又有数学判断与自然科学判断之分。"两点之间直线最短"是数学判断,"物质质量不变"则是自然科学判断。康德说,《纯粹理性批判》的主题——形而上学的命题,必须包含这样的先验综合判断。

稻夫:换句话说,先验综合判断就是"纯粹理性批判"啰?

《纯粹理性批判》名句

我们的理解并非遵循对象, 甚至该说是对象必须遵循我们的理解。

老师:是的。所谓的"纯粹理性"事实上就是针对"如何让先验综合判断成为可能"的提问。而形而上学,就只是探讨能否回答上述问题的一门学问罢了。

一郎: 真的好艰深。

老师:这虽然是个大前提,不过类似的说明仅止于此可能不太好懂。总之,我们就慢慢地来看整体概念吧。接下来,康德开始谈到"理解",论及理解是以什么方式成立的。

纯子: 听来很有趣呢。

老师:不过,毕竟是康德,所以可没那么简单噢。首先,他说一切思维皆由"直观"而生。所谓的直观,必须先有对象才会产生。换言之,如果没有对象就不会产生。对象只有通过触发意识,才能成为可能。

稻夫:这个我懂。什么都没有,就不可能去想什么了。

## 以粉笔思考"悟性"

老师:是啊。这种接收表象的能力为"感性"。对象就是通过这样的感性与我们连接的。换言之,感性让我们产生直观,如此一来我们就能通过"悟性"的能力对对象加以思考,也就是思维。

#### 一郎: 悟性?

老师:是指根据感性所带给我们的内容构成对象的能力。说穿了,也就是理解事物的能力。依照这样的悟性,才能产生关于对象的"概念"。例如,我们一看到粉笔,悟性就会随之运作,构成如白色、结成固体的粉末、写字工具等概念。

纯子: 学校老师常常拿粉笔当作例子, 很容易理解呢。

老师:以眼前所见的事物为例,说明起来比较方便。一郎,可以请你摸摸这只粉笔吗?有什么感觉?

一郎: 它是硬的。这是理所当然的吧。

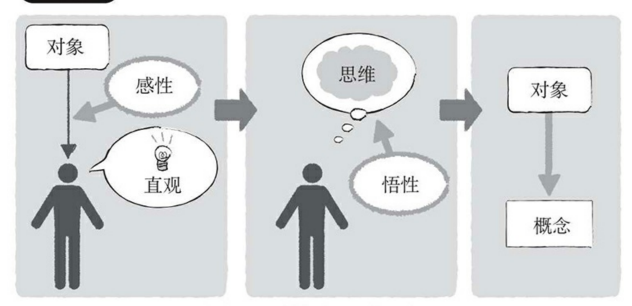
老师:我们受到对象触发时,那个对象对于我们的表象能力所造成的结果,就是"感觉"。你一摸粉笔,感觉是硬的吧。我们便是通过这种感觉,获得对象的直观。这被称作"经验直观"。大家知道它的对立面是什么吗?

纯子:按照前面讲的脉络,经验的对立面应该是先验什么的。

老师:真敏锐!经验直观的对立面正是先验直观。不过,这种直观称作"纯粹直观"。事实上,纯粹直观是我们大家都很熟悉的概念。

一郎: 话是这样说,又要开始讲很难的东西了吧?

#### 理解



对象通过感性让我们产生直观, 我们通过悟性进行思维,产生概念

老师: 是空间和时间。

一郎: 啊,那我就懂了。

老师:那么,一郎,什么是空间呢?

一郎:被这么劈头一问就......

老师:我们在脑海中将对象视为存在于自身以外,例如粉笔。

纯子: 出现了!

老师: 意思是说,我们是在空间中去界定粉笔的形状、大小、与自己的距离等表象。这个时候,我们身处于空间之中。康德便是如此逐步分析上述事实的。空间并非从外在经验获得的经验概念。事物只要存在,就必然是建立在空间表象之上的。空间是先验的,换言之是从先验

直观所引导出的纯粹直观。

稻夫: 等......等等,这里可不可以稍微先解释一下呢?

老师:啊,真抱歉。意思是,空间先于所有现实或经验知觉,真的就是以先验的纯粹直观形式进入意识的。简单来说,一切现象必存在于空间之中。所以,空间就像是我们理解事物的准绳。同样的道理,也适用于时间。

一郎:原来如此,时间也是同样的准绳啰。

老师:什么是时间呢?先来看看康德的说明吧。他说,时间并非从外在经验获得的经验概念,而是存在于一切直观的本质中的必然现象。 换言之,时间是一切现象的先验形式条件。

一郎:真的是准绳呢。

老师: 是啊。追根究底,时间和空间成为两种不同的认知的根基。 现象则根据"时间"与"空间"两种形式,被加以说明。而且这和经验没有 关系,并非主观,而是客观。所以,我们有可能与拥有不同经验的他人 拥有相同的理解。

稻夫: 也就是说,他人和自己的准绳是一样的。

#### 《纯粹理性批判》名句

所谓的时间与空间,对于人类而言是理解的来源,我们将其作为准绳,构筑我们的理解。

## 试着思考理解的步骤

纯子:理解某种事物的机制,好像逐渐明朗了呢。

老师:我想康德想说的就是这个。我们在理解"什么"时,都是将外在现象加以表象化;当下所理解的东西,并非实际存在于我们的头脑里,只是浮现在我们的意识之中。而借由察觉外在对象而理解,就是感觉。

稻夫: 那是基于经验的东西吧。

老师:是的。被称为经验的直观,也就是后验理解。在此会形成进行理解的主观本身,和存在于世上的客观对象这样的关系图。

一郎:我们是在有所知觉后,才会去思考那是什么。这部分也是理解吗?

老师:理解有两种来源。一是获取表象的能力。二是根据这些表象理解对象的能力,经由悟性产生概念。

纯子: 所以,顺序是在第一个阶段先得到对象,第二个阶段就是思考那些表象啰。

老师:没错。根据这样的顺序,直观与概念便成为我们理解的要素。而且这样的理解被区分成不包含感觉的纯粹理解,以及经验理解。直观或概念包含感觉时,便称为"经验性的";反之,则为纯粹理解。

稻夫: 您所说的"不包含感觉的纯粹理解"是什么情况呢?

老师: 例如, 当我们说"两条直线无法形成空间"时, 就不包含感

觉。这种情况只包含形式。换句话说,是仅以形式加诸直观的事物。

# 用于判断事物的类型表

一郎:还真像康德的风格。这部分是康德的精髓所在吧。

老师:可以这么说。思维直观的能力就是悟性,我们凭借感性和悟性思维对象。这就是我们的理解机制。根据康德的说法,这属于一般逻辑学的范畴,而他只探究先验原理。他的学说也因此被称为纯粹理性逻辑学,仅探究逻辑形式的学问。

纯子:这个逻辑学跟那个很麻烦的哲学名词"范畴"(Category)有关系吗?

老师:是的。康德在分析先验的概念后,将其汇整成不同范畴,也就是分类表。他从基本的纯粹概念说明与分析开始,然后做成判断表。

稻夫: 他举出什么样的例子呢?

老师:好比"所有物体皆可分割"的相关判断。这里的"可分割"的概念,也能套用于其他很多概念吧。如此一来,包含这个概念的表象,就能整合于更高阶的层级。理解的可能类型,像这样被整合成为更高一层的理解公式后,即可逐步构思出"判断逻辑表"以及"范畴表"。

一郎: 像是用来判断事物的类型表之类的东西吗?

老师:就是那样。判断能力=悟性能力。他说,只要能够揭示判断的一致功能,就能毫无遗漏地发掘悟性能力。

# 所有的A是.....

稻夫:不好意思,可以请老师再举个例子吗?

老师:好的。让我们来看看部分判断逻辑表吧。整体而言,它可区分成"分量""性质""关系""样态"四种,然后又可各自区分成三种。换言之,共有"四乘三"十二种。例如,在分量方面,分成全称判断、特称判断和单称判断,它们分别是"所有的A皆为B""部分的A为B""此A为B"。在性质方面,则分成肯定判断、否定判断和无限判断,它们分别是"A为B""A非B"以及"A是非B"。关系和样态也各有三种类型。

一郎:原来是这样的东西呀。

老师:康德以对应上述判断逻辑表的形式,同时揭示范畴表。该表同样区分成"分量""性质""关系""样态"四种,并且各自区分成三种。所以也是"四乘三"十二种。分量方面,为单一性、杂多性和全体性三种。性质,为实在性、否定性和限制性三种。关系,为附属性与自存性的关系、原因性与依存性的关系,以及相互性的关系三种。样态,则有可能——不可能、现实存在——非存在,以及必然性——偶然性三种。



纯子:这个表已经网罗我们的全部悟性了吧。还真是思考的类型表呢!

老师:顺带一提,康德将分量与性质视为直观的对象,关系和样态则视为对象的相互关系。

一郎:老师,我们看不见的又该怎么样去理解呢?像爱或神之类的。

老师:像爱或神这些形而上的事物,每个人的印象的确不尽相同。 康德表示,这类事物凭借悟性是无法处理的。所谓的感性与悟性,仅能 处理现象而已。更高层次的现象原理,康德称之为"物自体",就必须凭 借理性处理。

稻夫: 他所说的感性,是根据空间或时间的形式,直观事物的能力吧。然后,悟性是奠基于前述范畴表,思考事物并加以理解的能力。那么,理性呢?

老师:或许也可说是追求原理的能力吧。能够思考像是"所谓的爱是什么""所谓的神是什么"等问题的能力。

纯子:可是这类问题,每个人的答案都不尽相同。有所谓的正确答案吗?

## 理性有其极限?

老师:这真的就是问题所在了。要是企图去思考超越人类所知极限的部分,就必定会陷入"二律背反"的状态。康德称之为"antinomy",亦即相互矛盾却又无法相互驳斥的内容。例如,他曾提出时间或空间这样的准绳,若是将空间与时间视为"无始无终",这些概念对于我们来说就成了难以理解的内容。相反地,若将其视为"有始有终",我们仍然难以理解那所谓的"始与终"之外的部分。

一郎: 为什么会变成这样呢?

老师:这很简单,答案只有一个。也就是说,人类这方面的理性有其极限。

纯子:啊!真是晴天霹雳。竟然在这种地方设下极限。我可是会持续思考爱或神的。

老师: 那是非常重要的。而且,毕竟我们是人。人就是因为难以解答,才会持续追求解答。

#### 给对康德有兴趣的你——推荐书单

《实践理性批判》

- 如果想再挑战一本康德哲学书,就是这本了!
- 康德——著 邓晓芒——译
- 人民出版社

#### 《纯粹理性批判》

- 康德批判哲学之一
- 康德——著 邓晓芒——译
- 人民出版社

#### 《康德传》

- 迄今最全面可靠、轻松易读的康德传记
- 库恩——著 黄添盛——译
- 上海人民出版社

#### 康德其人其事



#### 康德 | Immanuel Kant (1724~1804)

德国近代哲学家。他在名为哥尼斯堡(Konigsberg)的小镇度过一生。偏好美食,兴趣是散步。据说在接触休谟(David Hume)的哲学后,才得以从"独断的迷梦中觉醒"。他汇整在此之前的哲学,完成批判哲学,为"德国观念论"奠定基础。著作包括《纯粹理性批判》《实践理性批判》《判断力批判》《永久和平论》等。

# 第6课 克尔凯郭尔| Søren Aabye Kierkegaard《致死的疾病》

——我们能够克服绝望吗?



## 绝望有三种?

老师: 今天我想来谈谈索伦·克尔凯郭尔的《致死的疾病》。克尔凯郭尔是生于1813年的丹麦哲学家。

一郎: 致死的疾病......感觉好像是个很黑暗的人呢。

老师:他的确是个很黑暗的人。这主要跟他的成长背景有关。据说,他的父亲年轻穷困潦倒时曾咒骂上帝,最后由于深信自己不虔敬的行为会招来神的惩罚,晚年终日郁郁寡欢。这也对克尔凯郭尔产生了很大影响。他虽然自小接受精英教育,成长过程却不顺利,时常感到绝望,持续对于本身存在的问题感到苦恼。

纯子: 那就是他所说的"致死的疾病"吧。

老师:是的。绝望才是致死的疾病。只是,那个绝望的意义并不单纯。我今天想要以相关问题为核心,和大家一起慢慢看下去。这本书分为两篇,第一篇是"致死的疾病是绝望",第二篇是"绝望是罪"。第一篇详细探讨了绝望,当中提出了三种绝望。

稻夫: 哇, 有三种啊?

老师:是的。第一是感到绝望,而未意识到拥有自我的情况;第二是感到绝望,而不愿成为自我的情况;第三是感到绝望,而意欲成为自我的情况。

#### 绝望的种类

- ① 感到绝望, 而未意识到拥有自我
- ② 感到绝望,而不愿成为自我
- ③ 感到绝望, 而意欲成为自我

#### 绝望有三种

一郎: 原来如此。

老师:我们就依序看下去吧。首先是感到绝望,而未意识到拥有自我的情况。我们一般在心中都拥有所谓的自我意识。但是在绝望的时候,有时可能不会察觉自己正感到绝望。

纯子: 那还真是幸福呀。

老师:确实如此。毕竟没察觉自己正感到绝望嘛。克尔凯郭尔以充 满讽刺的语气称之为天真之人,并且是"最低度绝望的人"。

《致死的疾病》名句

绝望是种存乎精神, 也就是存乎自我的疾病。

一郎: 那最高度绝望的人呢?

老师:他将最高度绝望称作"恶魔的绝望"。所谓的"恶魔",指的是精神层面。这种类型的人只是一股脑儿感到绝望而已。他说这样的人最接近犯罪者,恶魔的绝望走到尽头就是犯罪,这种情况很常见吧。言归正传,他形容那些未察觉到自己正感到绝望的天真之人,就像是明明有座名为自我的豪宅,却要窝在狗屋或仓库里一样。

稻夫:那还真是浪费。

老师: 克尔凯郭尔将此形容为"仅距'否定'一步之遥"。也可以说,这种情况的绝望类似于疾病,因为病人在最危险的时候反而心情最好,似乎很健康,也觉得周遭的人看起来神采奕奕。

纯子: 就是没察觉到自己生病的人吧。

老师:是的。他还说,无法将自我视为一种精神性存在之人,即为 浑浑噩噩过生活的凡夫俗子。好比那些稳住于久居之国或常识中,只为 顺应前者发挥本身才能的人。那种情况最终也称为绝望。

稻夫:尽管如此,真有可能完全没发现自己正感到绝望吗?

老师:不,事实上在此类型中,也有人知道自己正处于绝望状态。只是,那些人并不了解绝望的真正意义。克尔凯郭尔针对这样的人,是这么说的:"你如今真正的绝望,远胜你自以为的绝望。你的绝望正持续陷入更深处的黑暗。"

纯子:感觉这种就是"有点儿绝望"吧。

老师:克尔凯郭尔没这么说,不过挺类似的。他表示,这是"懦弱的绝望"。这种情况下的绝望,属于一种被动性烦恼。也就是说,那些人被快乐、不快乐、幸运、不幸和命运所左右。

一郎:被耍得团团转的那种吧。跟我还真像。

老师: 是的,这种人的不幸通常来自外在。所以总是被外在绝望耍

得团团转。这样的生活方式,永远不可能活出自我。

稻夫:不过,这种人很多。

老师:的确如此。他们的共同点是,不主张自我,永远都只是被动性的。他所说的,便是这层意义上的懦弱造成绝望。他们所追求的,仅止于存乎世上的事物。克尔凯郭尔称之为"俗世事物"。所以,如果有东西能够让自己更快乐,这些人就会像换衣服般轻易地去交换。

纯子: 那就是"懦弱的绝望"啊……

## 男女有别的.....

老师:那么接下来,让我们看看第二种"感到绝望,而不愿成为自我的情况"吧。这种类型的人对于"永恒性事物"感到绝望。像这样的人,将"俗世事物"中某些特定事物视为非常有价值的。所以丧失那些事物时,就会感到绝望。

一郎:我还挺理解的。我就很重视金钱方面的东西,要是失去那些东西,可是会感到绝望的。

老师:那种情况下的绝望,是对失去金钱事物所萌生的绝望,而第二种绝望是对于难以获得补偿的永恒性事物,或是对本身能力感到绝望。

稻夫: 也就是讨厌起无能为力的自己啰?

老师: 是啊。这是和本身软弱有关的绝望。所谓的自我应该与永恒的概念相互联结。但是,如今却对自我永恒性感到绝望。

一郎:比如我因为察觉到自己是个那么执着于金钱事物的软弱之人而绝望吗?

#### 《致死的疾病》名句

恐怕没有任何人是所谓完全健康的人。同理,也没有任何人是所谓完全不感到绝望的人。

老师:嗯。不过,我们至少可以说,这一类型比起第一种"感到绝

望,而未意识到拥有自我的情况",对于绝望的意识更高了。

一郎: 是吗? 听起来好像还有的救。

老师: 毕竟,这里所说的绝望,至少还拥有对于永恒性事物或丧失自我的自觉。这种绝望因此出现救赎的曙光。

稻夫: 此话怎讲?

老师: 例如,人在被好友出卖时会憎恨那个人。但憎恨反而会让自己受到对方的束缚,绝望之人到头来对于自己也会出现和上述情况相同的关系。这样的绝望是相当深沉的。

纯子:好像变得非常自我压抑。

老师:应该说,逐渐变得"封闭"吧。那样的人不会对任何人坦承内心感觉,并且会压抑绝望。

一郎: 哇, 真孤独啊!

老师:是的,非常孤独。用克尔凯郭尔的话来说,孤独会逐渐学会"倔强",那样的倔强持续下去,便演变成自杀。在那种情况下,其实只要和某个信赖的对象谈谈,就能暂时打消自杀的念头......无论如何,这都是不愿成为那个原有自我的怯懦绝望。克尔凯郭尔也将它称作"女性的绝望"。

纯子:这样说好像有点儿失礼。不过,既然有"女性的绝望",也会有"男性的绝望"啰?

老师:那是第三种"感到绝望,而意欲成为自我的情况"。如果想成为自我,就必须拥有无限的自我意识。不是神看着自己,而是自己看着自己的那种感觉。

稻夫: 所以,有"去看"和"被看"的两个自己。

老师: 让克尔凯郭尔来说的话,这和"没有领土的国王"是一样的。 意思是,不受统治,也没有统治范围。

一郎: 就某个层面而言,还真是滑稽、可悲的状态。

老师:的确如此。孤身一人试图展现所谓"自我"的国王权力时, 人"只会持续构筑空中楼阁,持续凭空挥剑罢了"。然而,在人自以为那 样的空中楼阁已然完成的瞬间,一切又会随之崩毁。

## 难以逃脱的"肉体的荆棘"

纯子:这和刚刚说的"对于永恒性事物的绝望"很像呢。

老师:正是如此。在此状况下,意欲成为自我的结果,就会变成对于永恒的绝望。因此,原本希望从永恒性获得慰藉,反而会转变成企求凭借世俗事物获得高度评价。

稻夫:感觉好像有什么是永远都摆脱不了的。

老师: 克尔凯郭尔以"肉体的荆棘"这句著名的话来形容。

一郎:啊,这个我听过!虽然不懂意思,不过的确是克尔凯郭尔的名言。

老师: 那种意象就是似乎无法抽离,而且伴随痛楚的劣等感。由于是荆棘,所以会深深刺进我们的肉体,难以独力挣脱。虽然可恨,却必须一生与之共处。

纯子: 到死为止吗?

老师: 是的, 到死为止。

一郎:没有人可以帮我们拔除吗?

老师:那是我们自己拒绝的。这里就和之前所说的"倔强"开始有所关联。要请别人帮忙拔除,还不如像这样痛苦地活着。也就是说,那样活得比较像自己。

稻夫:连上帝帮忙也一样吗?

老师:不行,那可是种屈辱呢。一切都已经太迟了。

纯子: 真是个无理取闹的孩子。

老师:确实是无理取闹的孩子。"这是什么恶魔的妄想!""凶暴!"克尔凯郭尔对此是这么叫嚷的。我们从中可以看到,有些人在厌恶自我存在的同时,仍希望成为自我。以上就是三种绝望。

一郎:这样听着听着,好像离死亡越来越近。那种绝望也感染到我啦!

老师:我必须先澄清一个误解。事实上,克尔凯郭尔想说的是,并非绝望就会致死。

一郎:咦?我本来还很笃定地以为绝望就是"致死的疾病"呢。

老师:他想说的,甚至是"绝望的苦恼连死都不可得"。饱尝死亡般的痛苦,却死不了。

稻夫:还真是人间炼狱呀!

老师:人在认为死是最大的危险时,就会想要活下去。然而,当人认知到更可怕的危险时,就会想要求死。只是即便在这样的时间点,都还没有到达极致的绝望。

纯子:这是因为还存在着"可以死"的希望吗?

老师:是的。绝望有其矛盾之处。死是自己内在的疾病。但是,应该死却又无法如愿,就必须死于死亡。

## 一郎: 死于死亡?

老师:换言之,绝望的死亡会将自己置换于"生"的状态中,绝望者是无法死亡的。克尔凯郭尔说,就像剑杀不了思想,绝望同样无法吞噬根本上的永恒性——自我。

稻夫:结果,问题还是在于自我。

老师:是的。因为人并不是对别的感到绝望,而是对自身感到绝望。所以,痛苦挣扎想要从那样的自我中挣脱。他将自我形容成"做恺撒或者什么也不做"。自己并非对于做不了恺撒这件事感到绝望,而是对于做不了恺撒的自我本身感到绝望。

《致死的疾病》名句

若非人存在永恒性, 人类就不可能感到绝望了吧。

纯子:这样啊。所以是对于并非绝对性的自我感到绝望。

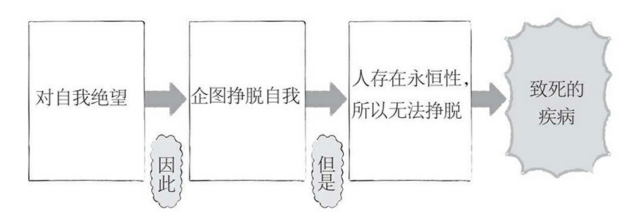
老师:克尔凯郭尔是这么说的:"若非人存在永恒性,人类就不可能感到绝望了吧。""绝望的公式"从而诞生。

# 存在主义的起点

### 一郎: 绝望的公式?

老师:首先是对自己感到绝望,接着是试图挣脱感到绝望的自我本身。但是,人不可能吞噬自我。上述证明了人存在的永恒性。如果人不存在永恒性,或许就不会感到绝望,而且若绝望能够吞噬人类自我,人就没有必要绝望。存乎自我的绝望即"致死的疾病"。

## 绝望的公式



正因为人存在永恒性,人类才可能感到绝望

纯子:不过,那必须就"没办法死"的这层意义来说吧。

老师:你说的没错。克尔凯郭尔认为对于人类而言,拥有自我是最重大的事情,这也是永恒对人类所要求的最为重大的事情。

稻夫: 克尔凯郭尔好像绝对不会走回头路呢。我开始慢慢觉得,绝望也是可以克服的。

老师: 是的。毕竟, 克尔凯郭尔的哲学被视为存在主义的先锋。

一郎:存在主义?

老师:提倡存在主义的人可说是形形色色,在后续课程中将会出现的萨特的存在主义也很有名。在此,暂且先将其定义成对于自己的生活方式拥有自觉的态度吧。就克尔凯郭尔的立场而言,存在的意义可说是在"成为原本应该成为的自己"的自我形塑的无限努力中持续存在。

纯子:对于那个原本的自我感到迷失的状态,就是绝望吧。

老师:没错,就是这样。在此顺便介绍一下克尔凯郭尔所提出的三个存在层次吧。这部分稍微偏离了致死的疾病的相关讨论,不过我想应该有助于了解他所谓的"原本的自我样貌"。

稻夫: 好比成为原本自我的步骤吗?

老师:与之类似。首先是美的存在层次。在此层次中,行动或选择的理由是美或快乐,就只是纯粹过着感官生活。然而,纵使得到梦寐以求的事物,等在前方的也只是深沉的倦怠感。无法获得梦寐以求的事物,便会陷入自我厌恶,饱尝名为挫折的绝望。之后,便会迈进下一个层次。

一郎:绝望果然是种契机呢。

老师:嗯。下一个层次是伦理的存在层次。人在这个层次精神觉醒后,希望根据伦理生活。行动的目的在于追求高尚人格,努力驱策自己贴近公认具备伦理道德的人类样态。这样的路走到最后,就会一头撞上自己的无能为力。不然,也会陷入自以为接近完美伦理道德阶段的傲慢罪恶之中。无论如何,这样的状态就本身具有极限而言,都可称为"绝

望的深渊"。接下来,便迈入下一个层次。

纯子:不知道为什么,我很期待最后一个层次。

老师:最后一个层次是宗教性的存在层次。这个层次是在历经绝望后,将自己完全交给上帝。在一般情况下,人会经由自我否定、忏悔自己的罪,然后接受上帝存在于自己的内在之中。不过,由于两者的存在有着差距,自我会因此再度承受强烈罪恶感。所以,人类就这样,逐渐接受与自己拥有极大差异性的上帝的存在。那会让有罪的自己以"个体"的身份,站立在清澈无垢的上帝面前。而支撑人类的力量,就只有超越理性的"信仰"。

纯子:那么,最后的层次是信仰?

老师:的确有人批判说,讲来讲去最后还不是走到了宗教。但仔细想想,毕竟西方社会始终脱离不了宗教,尤其是基督教这样的背景,我们也不能将宗教信仰立刻就和哲学挫败相互联系起来。如果没有这样的观念,克尔凯郭尔的思想价值也会随之失色。

一郎:如果是从西方的社会脉络来看,好像就能理解了。只是不能说完美就是了。

老师:我想这样就很足够了。一郎,你也好好去烦恼一下吧。 (笑)

给对索伦·克尔凯郭尔有兴趣的你——推荐书单

《致死的疾病》

- 克尔凯郭尔的代表作之一
- 克尔凯郭尔——著 张祥龙——译

○ 商务印书馆

## 《诱惑者日记》

- 克尔凯郭尔的青春文学
- 克尔凯郭尔——著 京不特——译
- 译林出版社

## 《克尔凯郭尔》

- 一本全面了解克尔凯郭尔的小书
- 加迪纳——著 刘玉红——译
- 译林出版社

## 克尔凯郭尔其人其事



索伦·克尔凯郭尔 | Søren Aabye Kierkegaard (1813~1855)

丹麦哲学家,根据宗教体验不断思索。由于不幸的生平与自行解除婚约的经验等,毕生都在追求自我主体性的应有样态。批判以黑格尔(Georg Wilhelm Friedrich Hegel)为代表人物的理性主义,被视为存在主义的先驱。著作包括《致死的疾病》《非此即彼》《恐惧的概念》等。

# 第7课

马克思| Karl Marx《1844年经济学哲学手稿》

——对竞争社会感到疲惫时,该怎么办?



## 科学社会主义者

老师: 今天要谈的是卡尔·马克思。他大概是我们课程里所提到的哲学家中,最广为人知的一位。就连一郎也知道吧?

一郎:那个"就连"根本是多余的吧。我知道一些。他是提倡社会主义的人……

纯子:咦,一郎,就这样?

一郎: 嗯。

老师:别那么说,已经很不错了。正确来说,应该是科学社会主义学说的创立者。这是因为在他之前,已经有欧文(Robert Owen)、傅立叶(Charles Fourier)等人提倡社会主义了。只不过,他们所提倡的社会主义是以打造平等社会的理想为前提,在马克思看来,欠缺了科学理论。所以,马克思和恩格斯才会批评那些人的主张只是空想社会主义。

稻夫:一直以来,我对恩格斯的兴趣始终大过马克思。因为我实在 很难想象有人会成为思想家的唯一经济援助者。

老师: 其实恩格斯并不仅仅是马克思的援助者,应该是共同研究者吧。对他来说,支持马克思也算是实现自己的理想。

稻夫:原来如此。

# 了解马克思就从这本书开始

老师:一般提及马克思,大概会以《资本论》作为主要代表作。不过,这里要介绍的是《1844年经济学哲学手稿》,简称《巴黎手稿》。

一郎:为什么不谈《资本论》呢?

老师:理由有两个。无奈的理由是,《资本论》的内容过于庞大。 光是日文译本的文库本就分成九卷<sup>[1]</sup>。而本课程所介绍的,都是希望大家务必亲自挑战的书籍,所以尽可能挑选容易阅读的著作。基于这一点,我选了《巴黎手稿》,日文文库本只有一本而已。

稻夫: 可是篇幅短,不代表内容简单吧。

老师:说得没错。不过,这本书的内容倒是不难。我之所以这么说,是因为《巴黎手稿》是年轻时的马克思刚开始研究经济学时写下的著作,也可说是马克思经济学与马克思主义的原点。

纯子:尽管如此,从目录来看,他的写作结构还真奇怪呢。什么第一手稿、第二手稿......

老师: 其实这本书是由其他人将马克思所撰写的数篇手稿编辑汇整而成的。

纯子: 咦! 是这样的吗? 我以前都不知道。

老师:那么,我们就从这本书的结构开始讲吧。《巴黎手稿》由四篇手稿构成,第一手稿几乎都是源自亚当·斯密等经济学者著作的摘抄,大概占了八成。第二手稿讨论的是私有财产的关系,由于手稿逸

失,剩下的篇幅相当有限。第三手稿是他对之前的手稿的补充,或类似 笔记形式的内容。第四手稿则是关于黑格尔《精神现象学》最后一章的 笔记,这部分的篇幅同样很短,内容也是自成一格。

稻夫: 哇! 他也研究过亚当·斯密。那个"看不见的手"(invisible hand of God)吧?

老师:是的。只要放任不管,看不见的手就会发挥作用,让市场达成平衡。这是当时的主流观点,而斯密亦是国民经济学的代表人物。马克思先从批判斯密那样的观点开始。第一手稿始于斯密著名的《国富论》中的一段话:"工资决定于资本家和工人之间的敌对的斗争。"[2]接着,他提出"胜利必定属于资本家"的论断。

一郎: 这不是因为雇主与雇员立场不同吗?

《1844年经济学哲学手稿》名句

工资决定于资本家和工人之间的敌对的斗争。

老师:马克思的回答是:"资本家没有工人能比工人没有资本家活得长久。资本家的联合是很通常而卓有成效的,工人的联合则遭到禁止并会给他们招来恶果。"

一郎: 嗯,我想讲的就是这个。

老师:这一点为工资带来了致命的影响。我们先来确认斯密的想法。他说,所谓的"工资"是设定出"符合动物性生存",亦即维持劳动期间生活的最低标准。

纯子: 为什么呢?

老师:因为斯密想法中的"劳动"就是这样的宿命。工人生活的特定

需求,原本就受到富者以及资本家随心所欲的操控。而且在高度分工 后,对工人而言,转向其他部门工作会变得极度困难,因此首先蒙受损 失的一定是工人。

纯子: 所以说, 马克思是在批判斯密将劳动视为单纯的营利活动?

老师:没错。广泛而言,斯密等人的分析仅止于"私人所有"的框架之中。我们就在这样的认知基础上,转向马克思对"资本"的相关讨论吧。这里也是从引用斯密的观点切入。他指出,"资本"拥有对于劳动产品的支配权和购买权,"资本是积累的劳动"。而在土地所有权方面,他也深入追踪地主逐渐获得社会所有利益的情况。好比地主支付雇农工资越少,就越能从雇农身上征收到更高的租金。

稻夫: 那也是斯密的学说吗?

老师:是的。马克思根据这些内容表示,佃农阶级因此被迫沦为无产阶级,在大多数土地的所有权者被消灭后,必然逐渐走上革命一途。

纯子:这样听下来,马克思似乎很强烈地冲击了一些本质性的东西。

# 海量电子书免费下载 www.neikuw.com

## 马克思对于斯密的批判



斯密等人仅将劳动视为单纯的营利活动, 所以往往使劳工蒙受损失

老师:不过,让马克思来说的话,以斯密为首的这些国民经济学者,把私有财产在现实中所经历的物质过程,放进一般的、抽象的公式,然后又把这些公式当作规律。他批评这些人不理解这些规律,也就是说,没有指明这些规律是怎样从私有财产的本质中产生出来的。

# 什么是"异化"?

一郎: 这是对人类样态的观点不同吧?

老师:哦,还真是敏锐呢!

一郎:不要这么惊讶嘛。我都好好跟上课程了。

老师:不好意思。是的。他说遭受"异化"(alienation,也译为疏离)的人类形态受到忽视。

纯子: "异化"这两个字果然在这个时候出现了。

一郎:话说回来,"异化"是什么意思啊?

纯子: 意思是遭到疏远。

老师:是的。马克思表示,举凡劳动、资本、地产等"掠夺"原因的本质联系,即一切"异化"与货币制度之间的本质联系。换言之,工人在从事生产时,即成为与该产物对立的异化存在,马克思称之为"劳动的对象化",他分析那样的事实正是引发国民经济学者所说的各种问题的原因。

稻夫: 越来越有马克思的味道了。

老师: 才正要开始呢。他说,工人一旦劳动,就会被逼到在现实生活中难以生存的境地,直至饿死为止。工人就连劳动所必需的东西也会被夺走,越生产就越难获得其生产之物。

一郎:工人的境况还真艰难啊......

老师:那种艰难还会延续下去。工人会像这样,慢慢陷入商品这种 劳动产物的支配中。这就是"产品中的外化",成为遭到异化的人。

纯子:工人为了生存就要劳动。由于必须劳动,所以必须完全隶属于劳动的对象物——商品。是这样吗?

老师:没错。从劳动的对象物异化这一点继续衍生下去,马克思提到劳动本身的异化。"劳动对工人说来是外在的东西",意指劳动不属于劳动者的本质。这是第二个异化。

一郎:虽然不好意思戳破纯子的美梦,不过劳动就是这么一回事啊。反正就是消耗身心力量,只能感受到痛苦的时间嘛。

纯子: 那不就和强制劳动没什么两样?

一郎:被你一语道破了呢。

老师: 所以, 劳动时感到不自在。如此一来, 的确不能说这是自愿的劳动, 只能说是被迫的劳动。这就是"劳动的异化"。在此, 先来说明一下第三种异化吧。那是劳动者附属于他人且无法拥有自身, 亦即马克思所说的"自身的丧失"。也可说是劳动者本身的自我异化。

稻夫: 到那种地步的话,人性好像会慢慢丧失殆尽了呢。

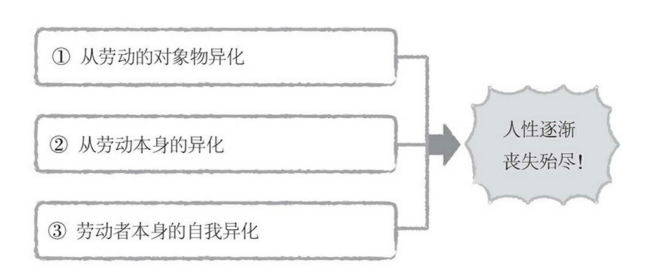
老师:是的。马克思也说这三种异化会让人们只能过着动物般的生活。不论进食或生育,都被视为动物性机能。吃饭可不像今时今日是种文化,生育也跟所谓的"家庭幸福"有一大段距离......

一郎: 所谓的人到底是什么呢?

老师:根据马克思的形容,"人是类存在物"。"类存在"原为黑格尔所使用的词汇,意指人身为"类"所拥有的独特本性,表现出理性、意志或爱等超越个人的人类性格。人能够体认自己的力量并非只属于自己,而是具有社会性的,这份力量在社会层面组织起来时,就会成为政治力

- 量。同时也能让人体认到,发挥这种力量时,人就能得到解放。
  - 一郎:简单来说,人就是一种社会性的存在啰?

## 异 化



## 三种异化夺走人类本质

老师:正是如此。马克思是这么说的:"我是社会的,因为我是作为人活动的。""因此,我从自身所做出的东西,是我从自身为社会做出的,并且意识到我自己是社会的存在物。"

### 《1844年经济学哲学手稿》名句

我从自身所做出的东西,是我从自身为社会做出的,并且意识到我自己是社会的存在物。

纯子:这个道理好像在各方面都是共通的。

老师:对啊。我们把植物、动物、岩石、空气或光线等自然现象的

对象当作精神生活的工具。换言之,我们觉得那些东西很美、有用,所以加工后将其作为食材、燃料、衣物或住所的一部分。这也是灵活运用"类存在"的概念。

一郎:原来如此。那就是人的本质。

老师:嗯。相对而言,"遭到异化"即人与自然疏离,与自我本身所特有的活动疏离,并且与类存在疏离。也就是说,再也无法以人们共同的类存在生活下去,不会再觉得某物好美或认为某人真好等。他说,在异化中,仅能彰显出单纯为了生存的生活以及生活手段而已。

稻夫: 在那种情况下,人的活动到底是属于谁呢?如果是被排除于 类存在的生活模式,总不会是属于上帝吧?

老师:属于劳动产物的归属人,也就是产物的所有者。

纯子: 咦, 您是说资本家吗?

老师:会变成那样没错。"遭到异化的劳动"是逐渐产生于与劳动的主人之间的关系中的。所谓的"私有财产",就像这样是遭到外化后的劳动产物,也成为一种必然的结果。

# 劳动的价值如何决定?

稻夫: 所以说, 私有财产就是自遭到异化的人们所产生的啰?

老师:是的,从"异化劳动"所产生的就是私有财产。

一郎: 呼.....工人到底算什么啊?

老师:工人是什么呢?让我们来听听马克思的说法吧。工人的价值随着需求与供给的关系上升或下降。他还说,工人的存在和生命也和其他商品一样,被视为商品的供给,处于物品的层次。

一郎:果然是"商品"呢。

老师:而且工人生产资本,资本生产工人。资本凭借工人形成,反 之因为有资本,工人才得以形成。两者处于互补关系。人在此时,已经 变成除了工人,其他什么都不是的阶级的人。

纯子:感觉有点儿吓人呢。个性什么的都无所谓吗?

老师:个性完全不会受到关注。因为工人只是个被异化的存在,只为资本而存在。他们所能做的,就只有埋葬自我和饿死而已。

稻夫: 马克思是这么说的吗?

老师:是的。而生产是把人当作商品、当作商品人生产出来,把人当作精神上和肉体上非人化的存在物生产出来。

纯子:那个"遭到异化的劳动"还真恐怖啊。竟然把人当作非人的存在。

老师: "工人在劳动中耗费的力量越多,他亲手创造出来反对自身的、异己的对象世界的力量就越强大,他本身、他的内部世界就越贫乏,归他所有的东西就越少。"当年纳粹曾对关在奥斯威辛

(Auschwitz)集中营的犹太人撒谎说:"你们越工作就会越自由。"事实上,他们只是一步步走向死亡罢了。讽刺的是,那和马克思口中现实里的资本主义社会毫无二致。而我们现在正生活在那样的社会之中。

## 《1844年经济学哲学手稿》名句

工人在劳动中耗费的力量越多,他亲手创造出来反对自身的、异己的对象世界的力量就越强大,他本身、他的内部世界就越贫乏,归他所有的东西就越少。

纯子: 越工作就越接近死亡.....吗?

老师:我们必须小心别变成那样。让我们察觉到这一点,也是马克思学说对于当今的意义。

# 什么是马克思主义?

稻夫:问题就在于要怎么样才不至于沦落到那种下场吧。

老师:这也是第三手稿所讨论的核心。从异化解放。人从异化状态中被解放出来,终于成为共同存在。

纯子: 共产主义思想要出现了吗?

老师:是的,就是共产主义运动。马克思针对共产主义表示,"共产主义是私有财产即人的自我异化的积极的扬弃",并且"是人向自身、向社会的(即人的)人的复归"。

一郎:扬弃是指?

老师:原本是从黑格尔所提出的"扬弃"(德语Aufheben,或音译为"奥伏赫变")概念翻译过来的。意指既克服又保留。

一郎:老师,我已经了解《巴黎手稿》的内容了。机会难得,可以请您顺便教我们"马克思主义"那个耳熟能详的词语吗?

老师:没问题。我们一开始提过,可以将《巴黎手稿》定位成马克思主义的原始理论,所以无法明确说明马克思主义的全貌。那么,最后我来稍微介绍三个被视为马克思主义核心要素的理论。纯子,你知道是什么吗?

纯子: 是阶级斗争吗? 我只知道这个。

老师:很好。其中一个就是阶级斗争论。其他两个是唯物辩证法和唯物史观。先从阶级斗争谈起吧。马克思在《共产党宣言》中,开宗明

义地说道:"至今所有一切社会的历史都是阶级斗争的历史。"[3]

一郎: 阶级斗争?

老师:以资本主义社会为例,亦即资本家和工人这两个阶级展开斗争。唯物辩证法,是在后人承袭马克思思想的过程中所冠上的名称,其实并非马克思本身的概念。

稻夫: 噢,是这样的啊。

老师:一般都会将辩证法和唯物论分开讨论。不过联系在一起,可能比较容易理解马克思。在唯物辩证法中,他将历史活动定为生产力与生产关系(经济基础),以及立于其上的社会、政治制度(上层建筑)。换句话说,该理论描绘出在没有外在要因的情况下,自行变动的历史发展样貌。

# 海量电子书免费下载 www.neikuw.com

# 以历史作为模板进行思考

纯子:这种概念又和唯物史观相互关联啊.....

老师:至于唯物史观,是将生产形式的历史发展,以原始共产制、古代奴隶制、封建制、资本主义和社会主义这样的模式表现出来。或称作历史唯物论。

一郎: 意思是, 历史是照这样的顺序演变下来的?

老师:这全都只是范本而已。他认为,生产力由于生产效能的提升,逐渐不符合生产关系时,那样的矛盾就会成为原动力,促使历史往下一个阶段演进。例如,封建主义朝资本主义的转换,即肇因于工厂生产之下的资本积累。

纯子:这种演进的最后阶段就是社会主义吧。

老师:正是如此。充满矛盾的资本主义将被革命推翻,逐渐转换至适应生产力的社会。届时就换成各尽其能、按劳分配的社会主义,或是各尽其能、根据需求获得分配的共产主义登上历史舞台。

一郎: 听来好有活力噢。竞争社会也够累的了,马克思很能引起我的共鸣呢!

老师:确实有部分人认为,资本主义在21世纪已经走进死胡同。现在或许正是重新阅读马克思的好时机。今天的课程若能成为大家开卷的契机,就太令人高兴了。

## 给对卡尔·马克思有兴趣的你——推荐书单

《共产党宣言》

- 马克思主义的纲领性文献
- 马克思 恩格斯——著
- 人民出版社

《1844年经济学哲学手稿》

- 马克思主义的原点
- 马克思——著
- 人民出版社

《马克思传》

- 英语世界最权威的马克思生平、思想研究文献之一
- 麦克莱伦——著 王珍——译
- 中国人民大学出版社

## 马克思其人其事



卡尔·马克思 | Karl Marx (1818~1883)

德国哲学家, 经济学家。科学社会主义思想的创始者。他在好友

恩格斯的资助下,确立"马克思主义",对后世产生极大影响。年轻时举家流亡英国,终日待在大英博物馆的图书室埋首研究。著作包括《1844年经济学哲学手稿》《共产党宣言》《资本论》等。

#### [1]《资本论》中译本分三卷。——编者注

[2]本章所有引文,除特别注明的之外,均引自马克思:《1844年经济学哲学手稿》,《马克思恩格斯全集》第42卷,人民出版社,1979年。—编者注

[3]马克思,恩格斯:《共产党宣言》,《马克思恩格斯全集》第4卷,人民出版社,1958年。——编者注

# 第8课

萨特| Jean-Paul Sartre《存在主义是一种人道主义》

——什么是自由地活着?



# 拒绝诺贝尔奖的哲学家

老师:我们今天来认识一下萨特吧。他最有名的著作是《存在与虚无》,小说则是《恶心》。

一郎:咦,萨特是一位作家?

老师:他当然是位哲学家不会错,此外他还是一位非常有名的作家。毕竟他可是曾经拒绝诺贝尔文学奖的男人呢。

稻夫: 从拒绝这层意义来看,真不愧是哲学家。因为他不想仰赖权威。

老师:或许可以这么看吧。

纯子: 所以, 今天要讨论的是《存在与虚无》吗?

老师:那本书也很好。不过,根据我们这一系列课程"选择更容易阅读的著作"的核心思想,我想《存在主义是一种人道主义》会比较适合。这个书名也被改译为"何谓存在主义"。

一郎:比较起来,这本书还真薄。

老师:事实上,它收录的是演讲和访谈内容,另外点缀些许短篇小说。今天我想把焦点放在其中的核心内容,也就是演讲的部分。

纯子: 这大概是什么时候的著作呢?

老师: 1945年,第二次世界大战结束的那年,萨特40岁。尽管如此,他已发表过巨著《存在与虚无》以及小说《恶心》,称得上是位名

人了。那场演讲是在巴黎一个名为"现代俱乐部"的地方举行的,据说当时听众多到挤不进会场,隔天新闻也大幅报道。

稻夫: 那个时候存在主义有这么受欢迎吗?

老师:不,在当时并非如此。反而是因为被外界用猎奇的目光检视的,因此聚集的人潮全是为了一探究竟而来。所谓的"存在主义",在当时似乎还是一个具有负面印象的词,世人对其充满误解。萨特在那场演讲中则精彩地加以澄清。

一郎: 所以,才有译本把书名取作"何谓存在主义"吧。像是存在主义的入门书吗?

老师:存在主义这个词,除了前面介绍过的克尔凯郭尔,其他还有如海德格尔、雅斯贝斯等人都曾经提出。而且随着论述者的不同,所做的诠释也有些许差异。不过,其中又以萨特的存在主义最为知名。说到萨特的存在主义入门,应该非这本书莫属。

稻夫:而且是由本人亲自解说的吧?太好了。老师,请您快点儿开始吧。

老师:那么我们就开始吧。萨特在开头说道:"我将针对存在主义于此前所遭受的几点责难,试着加以辩护、澄清。"他对于所谓的责难,举出"存在主义将人们诱导向绝望的寂静主义(Quietism),终极而言,将回归到某种静观哲学"等例子。

纯子:存在主义在当时被认为是相当消极的思想。现在很难相信就 是了。

老师:某些提倡存在主义的人过着颓废的生活,存在主义大概是被那些印象所拖累吧。所以,萨特认为首先必须澄清相关误解。他表示,"我们所说的存在主义的意义,是种让人类生活趋于万能的教诲,另一方面也是宣示一切真理、一切行动皆蕴含环境与人的主体性的教

诲"。

稻夫:又是个庞大的前提概念。具体的内容呢?

老师:他说,存在主义者有两种。一种是基督教信徒。还有一种是 无神论的存在主义者,萨特就是这样的立场。上述两者的共同点在 于"存在先于本质"的知名概念。

## 一郎:存在先于本质?

老师:萨特认为这句话也可说是"必须从主体性出发"。他以拆信刀为例加以说明。拆信刀是以某种方法制造出来的物体,并拥有特定用途。所以在此情况下,拆信刀的本质先于存在,或许也可以说拆信刀的存在是受到限定的。

纯子: 就是到底是存在先还是本质先的问题吧?

老师:大致上是这样。所以,像拆信刀那种制造方式与用途等早已决定的存在,就是本质先于存在。但是,人类又是如何呢?萨特想说的就是这个。

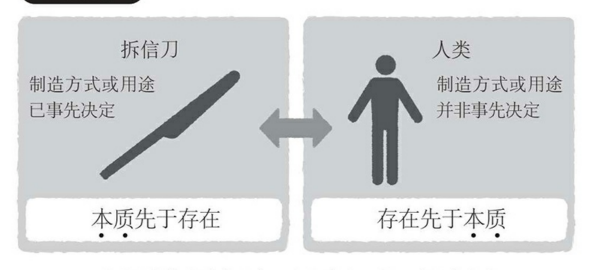
一郎:他是说"存在先于本质"。

老师:说得更详细一点儿,"这意味着人类是先存在,在世界中毫无预期地展现姿态,其后再被定义的"。人类在最初是个什么都不是的存在,之后才成为人类,而且是自我形塑当下的存在。这就是主体性。

### 《存在主义是一种人道主义》名句

人类在最初什么都不是,之后才成为人类,而且是自我形塑当下的存在。

## 存在主义



人类在最初是个什么都不是的存在,之后才成为人类, 而且是自我形塑当下的存在

# 拥有主体性的生活!

稻夫: 主体性……啊,我慢慢想起来了。萨特就是给人这种感觉。 在我年轻时一度蔚为风潮呢。老实说,我当时也是一知半解,原来是这 么一回事啊。

老师:萨特是这么说的:"人类并非青苔、腐蚀物或花椰菜,最重要的即以主体性活出自我的'向前投射'(Entwurf)。"而投现的意义,类似于谋划或筹划。

一郎: 意思是, 人生完全凭借着自身的意志而决定吧?

老师:正确来说,并非意志。萨特自己曾表示,那与意志不同。"我们平常所说的意志是有意识的决定,对我们大多数人而言,是在自己创造出什么后随之而来。"

稻夫: 不是意志的话, 会是什么呢?

老师:他说,是比意志更为根本、更为自发性的某种选择。只要那是自己的选择,就必定伴随着责任。这一点非常重要。

纯子:自己的选择伴随着责任,这不是很一般的说法吗?

老师:不,萨特所说的责任很不平常。换言之,他的意思并非肩负对于个人的责任,而是肩负对于全人类的责任。

一郎:全人类?太夸张了吧!

老师:这并不夸张,萨特真是如此认为的。他说,选择自己也就是选择全人类。我们的责任就是与全人类"缔约"(Engage)。

### 一郎:缔约是什么意思?

老师:这是萨特的用语"Engagement"的动词,意思类似于积极参与和介入。我们来看看萨特是怎么譬喻的吧:"如果我希望结婚生子,即便这样的婚姻主要基于我的个人境遇、热情或欲望,我仍将借此参与,不仅促使我本身,还促使全人类朝一夫一妻制的方向缔约。"

稻夫:啊,我对这一点好像心有戚戚焉呢。人的确会受到他人的影响。事实上,萨特的选择即便还不到改变全人类的地步,也影响了很多人吧。

# 哲学家的恋人

老师:萨特常常举出夫妻或生子的例子,这大概跟他平常所思考的切身问题有很大的关系吧。萨特的恋人是著名女作家西蒙娜·德·波伏瓦(Simone de Beauvoir),他们从学生时代开始便相约一生作伴,却从未遵循法律结婚。不过,萨特却履行了上述约定。男女这种相知相守的模式,也影响了不少人。

纯子:是说过"女人与其说是生就的,毋宁说是逐渐形成的"的那个 波伏瓦吧?这一对感觉还真像呢。

老师:要说两人是不是真的没有丝毫不安嘛,这就不知道了。对了,萨特当时也曾谈到不安。他说,只要自己的选择会产生对于全人类的责任,那就必定会感到不安。但是,这并非让行动犹豫不决的那种不安。

一郎: 如果是我的话,只要一感到不安就什么事情都做不了了......

老师:萨特正好相反呢。他以军队的军官为例。军官要部下去送死时,是自身做出的决定。所以,身为军官必须时常体验那样的不安。然而这不会妨碍其行动。而且,那样的不安才是他行动的条件。"不安并非分隔我们与行动的隔帘,而是行动本身的一部分。"萨特如此断言。

稻夫:感觉好像是孤独的战斗呢,在心中的那种。

老师: 是啊。萨特也说出了孤独这样的词。因为人类从内心和外在都找不到任何依托。没有任何退路。他将这样的状态形容成"被处以自由之刑"。

纯子:这句话很有名吧?

老师:大概是因为很有震撼力的关系。所谓的"被处刑",意指人类不是自己创造出自己,不过既然已经被抛进这个世界,就必须对自己的一切所为负起责任。

《存在主义是一种人道主义》名句

人类被处以自由之刑。

一郎:就像稻夫所说的,人生真像是场孤独的战役呢。

老师:为了让大家更了解这样的孤独,萨特举了某个学生的逸事为例。据说那位青年对于应该照顾母亲还是远赴战场而感到苦恼,所以来找萨特商量。

一郎:后来怎么了?

老师:萨特是这么回答的:"你是自由的,所以抉择吧,去创造吧。"他的意思是,这个世界上没有任何指标。

纯子:可是听到这样的答案,特地去找他商量也就没意义了啊。

老师:怎么会呢。以萨特的话来说,当一个人去找他人商量时,其实自己已经有了答案。而且是抱持着"那个人的话,一定会这么对我说"的心情,去找人商量的。

一郎:这么说倒也不假。想要有人推自己一把吧。

老师: 是吧! 但是真想那么做,自己至少也要采取行动才行。所以,那果然是一场孤独的战争。我很能理解萨特所说的"存在主义与寂静主义完全相反",就像是油和水呢。

稻夫:那么,可以将寂静主义定义成"什么都不做"吗?

老师:正确来说,应该是提倡"我想做的事,别人也可能会做"的人的态度。存在主义对此则是明确表示:"除了行动之外,无法实现。"

# 根深蒂固的乐观主义?!

稻夫: 寂静主义者等同于有消极想法的人吧。

老师:没错,相当消极。例如,一旦遇到什么做不到的事,就会马上找借口,比如"这是有缘故的""原本应该做得到的"等等。无法谈恋爱,或是没有灵感做不出艺术品时也是同样的情况。

一郎:存在主义者在那种情况下会怎么想呢?

老师:萨特是这么说的:"对于存在主义者而言,除了逐渐形成的恋爱,其他都不是恋爱;除了在恋爱中产生的可能性,其他都不是恋爱的可能性;除了在艺术品中所展现出的天才,其他都不是天才。"

纯子:这已经超越了所谓的"正面思考",只能说它是一句很酷的话。而且似乎有点儿乐观。

老师: 所以才会在战后的新时代大受欢迎吧。顺带一提,萨特对于这种乐观的部分也是有所自觉的。他说,但是正因为如此,大家才都说消极的寂静主义者讨人厌。萨特是个根深蒂固的乐观主义者呢。

### 《存在主义是一种人道主义》名句

对于存在主义者而言,除了逐渐形成的恋爱,其他都不是恋爱;除了在艺术品中所展现出的天才,其他都不是天才。

稻夫:不过,他所说的"人类是由行动所形塑"这一点,可能还有待商榷吧。我认为就某种程度而言仍存有先天性,或是由环境所塑造出来

## 的部分.....

老师:萨特刻意不承认这一点。所以,卑劣分子是自己让自己沦为卑劣分子,而英雄也是自己成就自己,才成为英雄。而且,这些人其实都有不成为那种人的可能性,只是自己不去做罢了。这也就是他所谓的"缔约"。

# 存在主义是以自我为中心?

纯子: 懂是懂, 不过总有种以自我为中心的感觉。

老师:要说全都由自己决定,倒也真是以自我为中心。事实上,的确有类似的批判,指责存在主义是自我主体主义。不过,萨特也针对这部分做出了明确的回应。主要有三种批判。第一种批判是,"那就会变成不管你做什么都行的情况"。

一郎:对啊,这个批评真是犀利。萨特是怎么回答的?

老师:"选择就某种意义而言是种可能,若非可能就不会选择。"他 在此前提下举例说,若被迫对于生子这件事做出选择,不论是要保持纯 洁,抑或结婚生子,都必须全面负起责任。

纯子: 出现了。又是结婚和生子的例子.....

老师:换言之,眼前明明也有不选择这个选项,不论后来做出什么决定,既然勉强去选了,便伴随着责任。而且,既然选择了随之而来的责任,就不可能出现没有责任的行动。

稻夫: 既然什么都能做,也实际采取了行动,但因为绝非抱持着不负责任的心态行事,就没有什么值得批评的。

老师: 就是那样。第二种批判是,"你不能评断他人"。这是说每个人都是根据自身责任而做出选择,所以对于做出被视为很不应该的选择的人,也不能加以责难。

一郎:这个批判也很有道理啊。萨特能够有力反击吗?

老师:他反击了。他说,每个人都各自拥有判断能力。"我们能够 判断某种选择成立于错误之上,而某种选择成立于真实之上。人能够做 出认为某人是虚伪欺瞒的判断。"

纯子:这样啊。所谓的自己选择,是先有某种判断后才采取行动, 所以如果别人做了自己认为可疑的事,是可以指责的。

# 全新的人道主义

老师:毕竟萨特也在批判争论对手嘛。第三种是非常重要的批判, 也和这本书的书名有所关联。"你一手做出某种选择,另一手赋予其价值判断。换言之,那所谓的价值只要是由你所选,最终仍是基础薄弱。"

一郎:这是说,自己先创造出价值,然后再去说这有价值,根本毫无意义?

老师:就是那种感觉。萨特在此解说所谓"人道主义"的概念。他说这个词有两种不同含义,一般意义是"将人想成是终极目的且为最高价值的理论"。萨特引用让·科克托(Jean Cocteau)在《八十天环游世界》的一句话"人类太棒了",认为人这样去评价另一个人是毫无道理的,故舍弃此意。

稻夫: 所以,在此之前人道主义的用法是行不通的啰?

老师:是的。因为存在主义不认为人是终极目的,毕竟人必须与时形塑。

纯子: 那人道主义到底有什么含义呢?

老师:我们来看看萨特的形容吧。"重点在于形塑人类的超越性 (不是如上帝是超越性的那样理解,而是在于超越自己这层含义)和主 观性(指人类并非被封锁于自身之内,而是永远处于世界中)的关系, 这才是我们存在主义所谓的人道主义。"

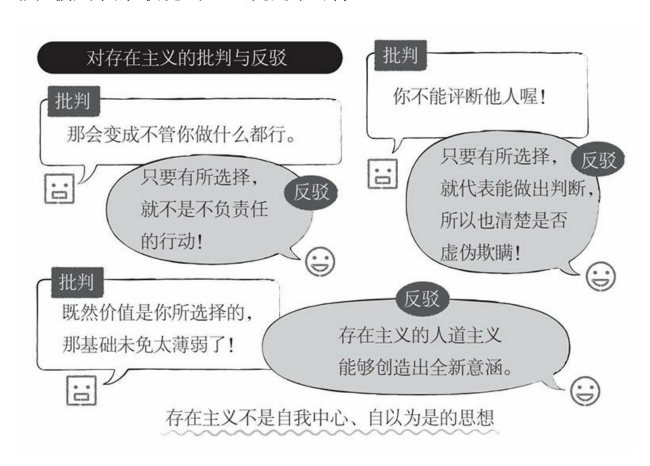
书籍免费分享微信 jnztxy 朋友圈每日更新

纯子: 所以说,人们既然能像这样创造出全新的意义,自然就有充分基础创造价值啰。

老师: 若回应先前的批判,确实如此。以上就是这本书的大致内容。

稻夫:从我这个时代来看,真的很贴切呢。我对于那个散发出"不仅自己,还承担了整体社会"的坚强意志的部分特别有共鸣。这大概才是自由生活的真正含义吧。

老师:这就是所谓的缔约。那或许也反映出萨特的战争体验。他曾一度被征召从军。他在无法避免的束缚中,被迫体认到所谓的自由,若非在被赋予的"状况"中,终究是不可得。



一郎:个人经历果然对这些体认影响深远啊。我大概就是欠缺这些经历吧。

老师:或许吧。萨特为了克服客观情势,也就是社会问题,从个人事务逐渐迈向团体性的谋划。缔约正是能够克服客观情势的辩证法式主体的理想。萨特的存在主义,最终也发展成为通过本身行动实现社会变革的理论,而被加以定型化。

纯子: 萨特实际上做了什么吗?

老师:他和夺人自由的社会之间的对立逐渐加深,不仅接近马克思主义,而且积极参与阿尔及利亚独立运动等为数众多的社会运动,做到他自己所说的缔约。是个亲身实践的人噢。

纯子:我对他越来越崇敬了。

老师:从十多岁的纯子到三十几岁的一郎,就连六十几岁的稻夫都能有所共鸣。萨特果然是一位超越时代的明星呢。

给对让-保罗·萨特有兴趣的你——推荐书单

《存在主义是一种人道主义》

- 一本短小精悍的萨特存在主义入门书
- 萨特——著 周煦良 汤永宽——译
- 上海译文出版社

《存在与虚无》

- 萨特哲学代表作
- 萨特——著 陈宣良等——译
- 三联书店

#### 《萨特的世纪》

- 一本有深度的萨特研究专著
- 贝尔纳•亨利•列维——著 闫素伟——译
- 商务印书馆

## 萨特其人其事



让-保罗·萨特 Jean-Paul Sartre (1905~1980)

现代法国哲学家。提倡存在主义,本身也积极参与社会运动。除了哲学书籍,也运用小说和戏剧等各种表现方法,风靡当代。与恋人波伏瓦之间有实无名的婚姻关系、拒绝诺贝尔文学奖,以及参与阿尔及利亚的独立战争等,时常掀起讨论话题,以时代宠儿之姿纵横20世纪。著作包括《存在主义是一种人道主义》《存在与虚无》《恶心》等。

# 第9课

列维纳斯| Emmanuel Levinas《总体与无

限:论外在性》

——怎样才能了解他人?



# 思考他者

老师:今天来谈谈埃马纽埃尔·列维纳斯的《总体与无限:论外在性》吧。这是一本彻底思考"他者"的著作。我想也可以称之为列维纳斯的主要著作。

纯子: 列维纳斯曾经被抓进集中营吧?

老师:因为他是犹太人。

一郎: 那样的经历最终会影响到他的思想吗?

老师:影响非常深远。尤其对他来说。我先来介绍一下他吧。列维纳斯出生于立陶宛,后来归化法国。他被法国征兵后,在德国当了俘虏,几乎全家都惨遭杀害。但是他却得以幸存。

稻夫:情绪想必相当复杂吧。我好像隐约能够了解他为什么会对"他者"这样的命题感兴趣了。

纯子:我对于那个他者实在没辙。我的自我意识算是挺强的,所以 老是不自觉地和朋友产生摩擦。

老师:是吗?那么,我想今天的课程对纯子来说,应该会有所帮助。因为即使把列维纳斯的这本著作称为"他者论"也不为过。看看它的结构应该就能了解。除了序文及结论之外,本书共有四章,标题如下:第一章是"'同'(the Same)和'异'(the Other)",第二章是"内部性和经济",第三章是"面孔与外部性",第四章是"面孔彼端"。这里所谓的"异"或"面孔"等概念,都在表现他者。

纯子:常常出现"面孔"还真好玩儿。我对这点很好奇呢。

一郎:像纯子这种对自己的相貌很有自信的人,才会有这种感觉吧。

纯子: 拜托,一郎,你就别逗我啦。

老师:那么我们就赶紧来看内容吧。列维纳斯首先思考的是自己与他者之间的关系,以及人类如何诠释外在事物。大家一开始是凭借什么去诠释外在的物或人?

一郎: 是用眼睛吧?

老师:一般来说是如此。不过,存在于世的事物全都是因为某种目的而存在,特别是在被人类所认知时,这对人类而言又会产生何种意义呢?这才是他所谓诠释的形式。笔,是为什么而存在的呢?

一郎: 为了书写。

老师:面包呢?

一郎:为了被吃。

老师: 是啊,因为那全都是工具。打个比方来说,此时的事物可说是借由手,而非眼睛被加以诠释。

稻夫: 这就是列维纳斯的想法吗?

老师:不。列维纳斯的想法更进一步。例如渴求面包时,是欲望在 渴求面包吧。此时面包就不只是道具,而是生存食粮。如此一来,比起 手,也可说是用口来诠释事物。

纯子:不是眼睛,也不是手,而是嘴巴......感觉像是人类本质之类的东西呢。

老师: "不是用眼睛或手,而是口"这种思考的意义,与所谓的"世界因我而存在的吗,抑或是和我毫无关系的存在"相互关联。亦即,这个世界并非因我所渴求,而被塑造成我所渴求的样貌,或许更应该说是这个世界围绕着我,支撑着我吧。

# 人类是残缺的集合体

一郎:有点儿难呢。那面包呢?

老师:面包并非为了被人类食用而存在,而是为了滋养人类而存在。列维纳斯的形容是:"在世界为工具的体系之前,世界是食粮的总体。"

一郎:原来如此。

老师: 只不过,存于世上的一切事物几乎都是由人类双手创造出来,为人类而存在的。而所谓的劳动正是手段之一。我们圈出广大土地,开始耕种后才形成田地。就这层意义来说,"无形之物的形态化"才称为劳动。

纯子:可是,人类为什么要将形体明确化呢?

老师: 那是为了拥有。我们借由拥有,让原为"他者"的世界成为我们的,也就是成为"同"。

一郎:将面包视为食物占有后,面包便纳入了人类的掌控之下。是这个意思吧?

老师:就是这么一回事。人类是需求的集合体。换言之,也是残缺的集合体呢。所以,人类才会渴求。而在满足需求的同时,世界的一部分又成为我们的了。但是,如此一来,是否存在着我们无法回收的绝对他者便成为探讨的问题,也可以说是列维纳斯的课题。

纯子: 意思是不受人类需求的事物吗?

老师:是的。只不过,人类仍会追求。尽管如此却绝对不会获得满足。列维纳斯将之称为"欲望所追求的事物"。

稻夫: 他把需求和欲望加以区别了呢。

老师:需求译自法文的besoin,欲望则译自法文的désir,也有人翻译成"渴望",其对象是让人绝对不会获得满足,而是会无止境追求的事物。

# 绝对得不到的东西

#### 一郎: 就是他者吗?

老师:嗯。所以,他者无法被拥有。如同《总体与无限:论外在性》书名所象征的,他者是绝对无法被总体回收的无限存在,因为列维纳斯敌视所谓的总体性。

纯子: 总体性是指极权主义吗?

老师:这里所说的是一种更为广泛的价值观。

稻夫: 只是, 其中必然掺杂着他遭受纳粹迫害的经历所影响的部分吧。

老师:我想这部分是有的。说得更详细一点儿,总体性意指承自柏拉图、黑格尔、胡塞尔(Edmund Gustav Albrecht Husserl)的西方哲学传统。其立场是认知世界总体后,根据不同概念赋予它们意涵,据此形成将一切彻底纳入单一价值之下的主体,进而诠释"我"。所以,并非直接指涉纳粹的极权主义,不过确实有部分重叠。

一郎: 而他所说的"无限"是指他者?

老师:是的。我来介绍一下列维纳斯所讲述的"绝对性他者"吧。"唯有绝对且陌生的他者,才能教导我们。对我们来说,能够成为绝对且陌生的,也只有人。因为只有人才会抵抗所有类型学、所有种类、所有性格学以及一切分类。所以,即便'认知'的目标是人,这种认知最终也将逐渐深入直触对象的彼端。那正是他者的陌生性,正是他者的自由。"

一郎: 他者的陌生性啊......

老师:是的,那是超越总体性的"异"。刚刚我们谈过所谓的需求和欲望,由于是永远相异的存在,所以才会无止境地追求。

纯子: 无止境追求的欲望, 听来好像恋爱噢。

老师: 列维纳斯也提出相同的比喻。例如,食欲是只要把面包放入口中就能获得满足。不过想把恋人放入口中,那是办不到的。接吻或爱抚, 都是想要去吃的情绪使然。手的爱抚也是一样。不论如何抚摸都无法满足欲望。所谓的爱抚是"与逐渐溜走的什么之间的嬉戏",列维纳斯是这么说的。

纯子: 他者的身体是绝对无法拥有的呀......

# 专注凝视面孔的话.....

老师: 最能象征那个"无法拥有的他者"的,就是"面孔"。

一郎:面孔是指我这张脸吗?

老师: 嗯,就是这张脸。毕竟,每个人的面孔都不一样嘛。面孔就是他人的展现噢。而且并非泛指一般的面孔,而是当下面对面的面孔。也就是说,并非面孔在世上展现,而是他者在面孔中展现。

纯子: 这我能了解。我敢吃牛鱼片, 但是连头带尾的就不行了。

一郎: 啊?

纯子: 我是说,我不敢吃有头的鱼啦。

一郎: 为什么?

纯子: 因为觉得好像被盯着看呀。

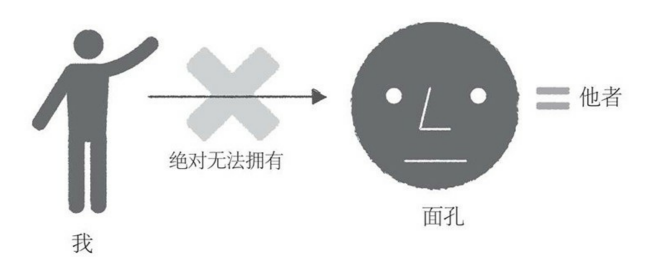
一郎:被鱼盯着看?

纯子:嗯。

老师:真的就像你所说的。且不论鱼怎么样,至少人的脸,尤其是眼睛,都能彰显个性,不是吗?每个人都不一样。像通缉海报上的照片,不管脸的变化有多大,只要眼睛没变,就能立刻认出来吧。

面孔与他者

朋友圈书籍每日免费分享微信jnztxy



象征他者的,就是每个人的不同面孔 他者正是绝对无法拥有的东西

稻夫: 没错, 只要看眼睛就能感受到生命力呢。

老师:有人说,只要士兵一见到对手的眼睛,便下不了手。就算是战争,如果是在意识清醒的情况下,人是没办法开枪杀人的吧。所以,只好把对方当成没有生命的东西才能开枪。不过,在认知人脸的瞬间,"那个东西"就会变成他者了。

#### 一郎:他者的象征呀.....

老师:我来介绍几个列维纳斯谈到面孔的部分吧。"面孔拒绝成为人们所见的,反而更清晰地显现眼前。意即,面孔不能被理解,也就不可能被包含在所见之内。"又或"面孔拒绝拥有我的各种权能。面孔形于外的显现,是感觉性的,这一点尚能被人捕捉到,然而当面对把持,它就忽然转变成为全面性抵抗"。

《总体与无限:论外在性》名句

稻夫: 所以, 面孔是很特别的啰。

老师:是的。而且根据列维纳斯的说法,面孔还会让我们感到羞耻。这种情况下的羞耻是指,当平日我们视而不见的自我本身暴露出来时,针对自我本身所感受到的无地自容之感。

一郎: 类似内心被看穿的感觉吗?

老师:这个形容很好。真的像是被看穿似的,自我内在遭到瓦解,清空了自我,然后不得不放弃继续安于自我,只得追求超越自我。所谓的面孔,也可说是赋予我们无限责任的他者。而如此特殊的面孔,就会出现在我们的面前。

纯子: 他者是从外在显现的吧?

老师:嗯。是从外在而来。世界上并无他者。关于这一点,列维纳斯是这么说的:"在世界的组织中,他者等同于无。"

一郎: 意思是说他者并非预先存在?

# 关于杀人

老师:不仅于此,他在这部分还暗示杀人是稀松平常的事。因为,他者的终极拥有就是杀人。

稻夫: 只要杀掉他者, 就不再是有别于自我的其他人了呀......

老师:能够阻止这种情况发生的,唯有他者的面孔。列维纳斯说:"他者的面孔才是无限,是根源性的显现,也是所谓'汝勿杀人'最初的词汇。"

纯子: 开始觉得他者的存在对我而言非常重要。

《总体与无限:论外在性》名句

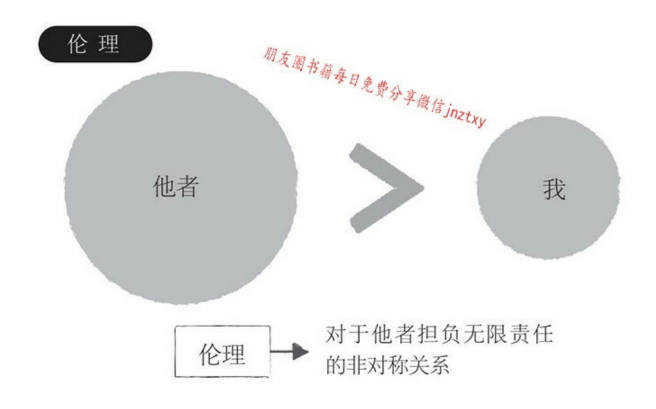
他者的面孔才是无限,是根源性的显现,也是所谓"汝勿杀人"最初的词汇。

老师:以列维纳斯的话来说,他者的存在本身就是"伦理"。换言之,自我和他者之间的关系性即为伦理,同时也让我得以成为独一无二的我。不过,这里要注意的是,在此情况下的关系性,既非相互性的,也非对称性的。

一郎: 非对称的?

老师:是的。一般所谓的"伦理",都是指自己和他者之间的对称关系吧,是同伴之间应该遵守的规范,是一种规则。然而,列维纳斯的"伦理",却是面孔象征的、对于他者所担负的无限责任,所以会产生

非对称性的关系。



我凭借他者才得以存在

稻夫: 感觉不太公平呢。

老师:不过,我们正是凭借和他者之间的非对称性关系才得以存在。

纯子: 比起存在,他者更为优先......好像跟一直以来的西方哲学不太一样。

老师:因为他对于从柏拉图开始,历经笛卡儿、黑格尔等人的西方哲学被称为总体性的形而上学这点,提出了谴责。或许给人的印象有些不同,但他对20世纪80年代以后的思想,特别是雅克·德里达(Jacques Derrida)等人的后现代(PostModern)哲学产生了深远影响。

# 认同与自己相异的存在

纯子: 我现在涌起一股强烈的兴趣呢。列维纳斯的其他著作大概是什么样子呢?

老师: 列维纳斯的著作主要可以分为三个时期。首先是以《从存在到存在者》为代表的第二次世界大战刚结束的时期。他在此时期揭示了思想的原型; 然后是以本课所讨论的首要著作《总体与无限: 论外在性》为代表的时期,也可说是"体系期"; 最后是以重要性名列第二的主要著作《别于存在或超越本质》为代表的时期,也是达成某种转向的时期。

## 一郎:转向?

老师:也就是说,光看形式层面,文体也和以往不同,简直是箴言金句的累积。重要的内容方面,最大的转变应该是重新检视主体概念的部分。我们来看看列维纳斯的形容吧。"所谓的主体性是位于'同'的'异'。不过,那并不像对话者那样和平共存,不是像双方想法一致那般显现。主体性是位于'同'中的'异',是受到'异'所挑动的'同'的动摇。"大家觉得如何呢?

#### 一郎: 主体性是位于"同"中的"异"?

老师:也就是一边纳入他者,一边身为"我"的状态。到这里,"我"接受他者才总算出现可能性。不过,他者必定是与"我"相异的存在。因为这是列维纳斯思想最大的重点。

纯子: 所以,所谓的"理解他人",首先必须从认同他者是和自己完全相异的存在开始呀。

老师: 是啊。因为人总是会认为他人与自己一样,免不了将自身意见强加于他人身上,或不懂得尊重他人心情或存在呢。纯子大概也察觉到这个重要的道理了吧。

## 给对埃马纽埃尔·列维纳斯有兴趣的你——推荐书单

《从存在到存在者》

- 列维纳斯的早期代表作
- 列维纳斯——著 吴蕙仪——译
- 江苏教育出版社

《导读列维纳斯》

- 对列维纳斯作品的出色导读
- 西恩•汉德——著 王嘉军——译
- 重庆大学出版社

《列维纳斯》

- 了解列维纳斯的入门书
- 戴维斯——著 李瑞华——译
- 江苏人民出版社

列维纳斯其人其事



## 埃马纽埃尔·列维纳斯 | Emmanuel Levinas (1905~1995)

生于立陶宛的法国犹太裔哲学家。曾因犹太人的身份遭俘虏,却奇迹般地生还。他根据犹太教的相关研究,展开"他者"与"存在"等命题的思索,尤对贯穿西方哲学的"总体性"形而上学提出批判。著作包括《总体与无限:论外在性》《从存在到存在者》《别于存在或超越本质》等。

# 第10课

梅洛-庞蒂| Maurice Merleau-Ponty《知觉现象学》

——为什么必须爱惜身体?



# 关于身体的哲学

老师:今天要讨论的是莫里斯·梅洛-庞蒂的主要著作《知觉现象学》。他可说是首位以真正哲学角度探讨身体的人物。大家知道梅洛-庞蒂这个人吗?

纯子: 他是萨特的朋友吧。

老师:正确来说,应该是"曾经是朋友"。他们一同当过杂志编辑,但是后来好像闹翻了。相较于严肃认真的梅洛-庞蒂,萨特专门突破既定框架。两人本来就像水和油一般格格不入。不过,过去水火不容的两人到了晚年,又重新展开了交流。

一郎: 他是嫉妒当时的明星萨特吗?

老师:我倒不认为他是那种人。那么,差不多该进入正题啰。首先,全书是由序文、绪论、本论三个部分所组成。序文阐述他的现象学观点,绪论则是批判知觉相关的哲学、心理学的研究方法,同时揭示所有的一切都必须在"现象场域"(phenomenal eld)中加以研究的方法论立场。

## 一郎:现象场域?

老师:这是与以科学为前提的客观的时间与空间观点不同的"场域"概念,这样的假想认为,各个主体都有一个固有的"场域"。第一部"身体",重点关注的是有感知力的身体。第二部"被感知的世界",研究的是如何被赋予感知的对象。第三部"自为的存在和世界上的存在"中,主题则是探讨如何逐渐超越笛卡儿被视为近代哲学原理的"我思故我在"这个概念。

纯子:由于近代始终以意识为核心进行思考,所以他才会尝试将目 光转向身体吧?

老师: 纯子真是"闻一知十"呀! 简单来说就是如此。他在这本庞大的著作中,描绘出人类将身体定位成世界中的一点,从该点感知"在世界中存在"的样态。他还阐明了如何根据现象学方法,彻底研究上述的人类样态。

稻夫:不过,刚刚所说的现象学又是怎么一回事呢?

老师:那是由德国哲学家胡塞尔集大成的哲学潮流之一。梅洛-庞蒂对胡塞尔的现象学有相当程度的研究。根据梅洛-庞蒂的说法,现象学的目标是回归在我们思考、反省、进行科学研究或哲学思索之前就已经存在的我们习惯了的世界。不过,这和胡塞尔提出的现象学有些许出入。

纯子:有什么不一样呢?

老师: 胡塞尔主张,为了摒除对于世界所有先入为主的观念,应当搁置判断,这叫作"现象学的还原"。他认为,这是抛弃我们对于世界所怀抱的"根源性臆见(臆测而生的意见)"。但梅洛-庞蒂表示,为了察觉这个过于不证自明反而让人难以察觉的世界,需要暂时后退一步观照这个世界。

纯子:可是,真的可以做到从这个世界后退一步吗?

老师:大概不容易吧。梅洛-庞蒂说这样的现象学类似艺术。像绘画或文学等艺术活动,是企图将知觉在人的头脑中拼凑出的世界,表现在画布或书本上使其定型的努力。同样地,现象学研究也是企图将知觉在人的头脑中拼凑出的世界,借由论述表现出来的努力。他是这么形容的:"所谓'现象学的世界',并非理应先行的某种存在的形象化,而是存在的创造;所谓的哲学,并非理应先行的某种真理的反映,而是和艺术

《知觉现象学》名句

所谓的现象学为存在之创造, 所谓的哲学为真理之实现。

一郎:哲学竟然会跟艺术一样,还真让人意外呢。我原本觉得,应该是跟科学比较像呢。

## 用右手触碰右手?

老师:因为他将自己的现象学,与法国文豪巴尔扎克和著名画家塞尚的作品置于同等地位。艺术方面就先说到这里,我们将主题转到和身体之间的关系吧。如同我们一开始所说的,梅洛-庞蒂将兴趣完全投注于身体。他希望借由身体的现象学研究,超越笛卡儿的精神与物质二元论。大家还记得第二堂课介绍过的心物二元论吗?

纯子:存在物是以物的形式存在,或根据意识存在。

老师:是的。但是根据梅洛-庞蒂的主张,自己的身体经验并非诸如此类的物或意识。换言之,他表示有些东西是既非精神也非物质的"双义性存在"。所以,他想要揭示这种身体的独特存在的形成。

稻夫: 他是根据什么说只有身体是特殊的存在呢?

《知觉现象学》名句

我的身体通过他者身体与世界连接。

老师:因为人类是借由身体感知。因此身体的某部分对我们而言永远无法感知。一般来说,我们无法将自己的身体视为他物加以自由观察。

纯子: 意思是我们看不到自己的脸吗?

老师:比喻成"看不到自己的脸",还蛮容易了解的。不过,不止如此噢。摸手这件事情也一样。梅洛-庞蒂表示:"我的右手在触摸某个对

象时,我能以左手触碰右手,但成为左手触摸对象的右手,与触碰他物的右手是不同的。"

一郎: 这是说,人类所感知的世界必定有无法感知的部分吧。

老师:是的。这会逐渐和"双义性存在"有所关联。换言之,我靠身体而生活,就意味着我潜意识所进行的丰富的身体生活,支撑着我的意识生活。如此一来,就像我绝对无法自由观看自己的身体一样,我绝对无法自由地意识到身体在意识下进行的活动。

# 我所不察的自身生活

稻夫: 意思是我的生活中,有我不知道的部分?

老师:嗯。根据梅洛-庞蒂所言,我的生活是"有时觉得是身体性的,有时却又回归成个人行为的往返运动"。也就是说,我的生活总是摇摆在意识、人称、人格,与在其之下我的身体主掌的非人称、无名、一般性的静默生活之间。

一郎: 好像有种生活以身体为中心运转的感觉。

老师:是的。身体所担负的功能相当重要噢。梅洛-庞蒂表示,身体拥有一种功能,能将各种感觉或运动相互联结,让某种意义或构造从中浮现。他将身体的这种功能称为"身体图式"(body image)。亦即身体能够马上将感觉转换成肌肉运动,也能即刻将某身体部位的肌肉运动翻译给其他身体部位的肌肉运动,又或瞬间让某种感觉与其他感觉相互交流。

纯子:这种功能有什么作用呢?

老师:你问到重点了。这并非单纯阐述肌肉运动的机制,而是在说多亏此种身体图式,人类才能在世界中流畅地进行感知,或有所行动。例如,当人想要模仿其他人的行为时,能够直接将相关视觉感受,翻译成自己身体的姿势或运动。或者当人根据众多视角逐一感知某物时,观看此物的我的身体,就能根据身体图式,将各种视角变换、翻译成其他不同的视角,同时将这些视角相互联结,综合成针对单一物品的知觉。

一郎:不过,到底为什么能够做到这样呢?

老师:这个嘛,以梅洛-庞蒂常用的词汇来说,这种感觉或运动被视为超越各种要素内容的"完形"(Gestalt,也译为格式塔),亦即被视为形态特性、结构。换言之,是在身体图式中,借由将各种感觉或运动置于等价关系,凸显出其共同的单一完形或意义。

## 身体图式



通过身体感知某物时, 那种感觉或运动会被变换、翻译成具有意义的对物品的知觉

稻夫:身体图式所进行的,就是这层含意的构筑呀。

老师:正是如此。梅洛-庞蒂表示,所谓知觉的行为本身,是在脑中凸显出完形(形态)或结构、意义的活动,不过那也仅是其中的一个面向。像这样整合知觉的各个面向,就是身体图式的作用。他说:"总之,我的身体是一种'形式'......'身体图式'是表明我的身体存在于世界中的一种方式。"

纯子:正因为是"图式",感觉好像画图噢。

老师:这么说来,又要提到艺术了。不过,梅洛-庞蒂也是这么说的。"身体不应与某种实物相比,而应与艺术作品相比。"一幅画作是借

由涂抹于画布上的颜料显现于外,同时也深入颜料之中的。那是把画布整合为绘画这个"不可分的个体",而一切事实上也借由画布上的所有色彩和画笔的移动过程受到认知。

一郎:身体图式所描绘出的东西,跟我们在脑海中所描绘的是一致的吗?

老师:不。身体在世界中行为时使之浮现的,也就是梅洛-庞蒂所说的完形,在很多情况下属于潜意识领域。身体图式所显示的许多完形,是在身为个体的我诞生之前的遗传性继承,意味着"我的存在,是个人以前的某种传统的反复"。

稻夫: 这是自己都没察觉到的部分吧?

老师:是的。这被称作只有身体才知道的"默然的,抑或是沉默的知识"。即便刚开始是意识性行为,身体图式一旦获得该行为的完形,此后就会成为习惯化行为,转而在下意识中进行。这被称为身体的"沉淀作用"。"我的习惯世界"则根据此等沉淀作用,受到形塑。

纯子:身体会在意识没有察觉的时候有所行动,听来真是不可思议......

老师:这里以"幻肢"为例加以思考,应该就能理解。幻肢现象中, 遭截肢的人拥有在丧失肢体的现实中不可能出现的疼痛或瘙痒的感觉。 梅洛-庞蒂表示,这是人类身体在潜意识中,发挥"根据一般样态,成为 某一非人称性存在"功能所产生的症状。换言之,人类是在一般所谓健 全、习惯的身体所采取的众多潜意识习惯行为的支撑下生活的。

一郎:骨折的时候就会这样。右手明明不能动,还是会想用那只手去搔头。

老师:就是那种感觉。即便某个人遭受截肢,对于这个人而言,即使在这个非人称性、习惯性身体的身体图式不再有效后,他仍会企图仰

赖此一般性的身体图式生活。因此,才会产生幻肢现象。有趣的是,梅洛-庞蒂从这一点与弗洛伊德产生了联系。

# 梅洛-庞蒂与弗洛伊德

稻夫:是那个有"精神分析之父"之称的弗洛伊德吗?他的《梦的解析》很有名呢。

老师:正是。梅洛-庞蒂表示,弗洛伊德借由精神病理学的见解, 厘清了人类的意识生活与身体的匿名生活之间的关系。例如,歇斯底里 患者的症状所表现出来的,并非患者针对某种状况有意识地根据本身责 任做出的反应,而是完全由身体掌握的潜意识部分做出的反应。患者将 对于状况的不满或怒气,通过潜意识进行躯体化表达。若套用幻肢的例 子,会是什么样的情况呢?

纯子:也就是说,因为不愿承认手足被截断,所以下意识地以所谓"幻肢"的形式表现出来啰?

老师:是的。只要人类在身体层面过着非人称性生活,就可能会放弃意识性存在,将身体当作"人生的藏匿处",将自己封闭于那种无名的生活中。

一郎:这样听下来,"身体"感觉挺负面的,而且是某种病态意识的藏居处。

老师:当然,不只是这样而已噢。恰恰相反,身体让我们对世界开放,在世界中面对各种状况,是让我们以人的姿态生活成为可能的基础,同时也是根本。之前提过的身体图式构成完形的概念,就是明证。因为在那个当下,我们的身体正和世界互相呼应。梅洛-庞蒂说:"我们的感官询问外物,而外物回答感官。"所谓的感官,在此泛指所有感觉器官。

稻夫: 他说的身体与世界互相呼应,是很有意思的想法呢。

老师: 是啊。他更直截了当地说:"一切知觉都是一种交会或者结合,我们的身体和外物可说是成对的。"他还说,语言从而逐渐成立。

《知觉现象学》名句

我们的感官询问外物, 而外物回答感官。

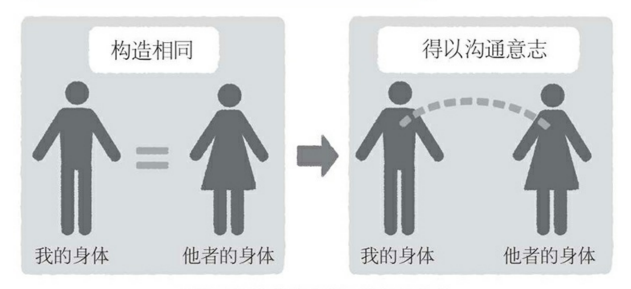
一郎:我似乎慢慢能够理解"语言是一种身体机能"的道理了。因为不动嘴巴、喉咙,就没办法说话呀。

老师:身体只要一面对世界,便根据身体图式进行整体的知觉性、运动性对应,其中之一,就是人类的身体会发出声音来。好比身体图式在知觉或运动中,会企图凸显出一定的完形或意义一样,利用身体图式呼应世界的身体,所发出的声音也必定拥有一定的完形或意义,像这样被结构化后的声音,就是语言。

纯子: 所以,身体是沟通的一部分。

老师:你点出了非常重要的一点。正是身体的一般性、无名性让理解他者,或与他者的沟通成为可能。换言之,他者的身体与我的身体拥有相同构造,他者等同于第二个自己,因而得以彼此了解。梅洛-庞蒂说:"我的身体仿佛在他者身体中,自身意图奇迹般延伸,亦即找到应对世界的熟悉样式。"像这样,我的身体与他者身体凭借身体图式汇整后,得以共同拥有同一意义,我们称之为"沟通"。

## 作为沟通的身体



正因我和他者拥有相同构造的身体, 我们方能理解对方, 得以沟通意志

稻夫:这个人主张任何一切凭借身体都会成为可能呢。

老师: 真的是这样。附带一提,自由也是如此。第三部分正是就此 展开相关论述。

一郎:啊?凭借身体能够获得自由?我小时候就是因为个子矮,才放弃打篮球的。

老师:身体的确也有制约自由的那一面没错。但是,他说相反地让自由成为可能的也是身体,因为我们的身体图式能够编织出无限多样的意义。因此,人尽管往往已经成为什么人,被编织进身体带来的事实状况中,不过也能主动承受该状况,"重新审视己身过往、予以变形,彻底改变其意"。

纯子:这部分很有存在主义的味道呢。

老师: 嗯。以下这段话,也很像存在主义。"我的生命的相关选

择,往往奠基于某种前提条件之上。我的自由虽然让我的生命偏离其自然意义,然而那也是在首先承担那样的意义后,借由一连串天翻地覆的转移才形成,绝非借由绝对性创造而形成。"

一郎:我要更珍惜自己的身体才好。最近有点儿过度操劳了......

老师: 你察觉到非常重要的事情。让梅洛-庞蒂来说的话就是,"我就是我的身体"。意思是,身体就是一切。所以在某种意义上,这也超越了以"我思故我在"这种自我意识为思考核心的近代哲学原理。

## 给对莫里斯·梅洛-庞蒂有兴趣的你——推荐书单

《行为的结构》

- 梅洛-庞蒂早期著作
- 商务印书馆

《知觉现象学》

- 梅洛-庞蒂最重要的著作
- 梅洛-庞蒂---著 姜志辉----译
- 商务印书馆

《梅洛-庞蒂》

- 梅洛-庞蒂核心主体思想的简明介绍
- 普里莫兹克——著 关群德——译
- 〇 中华书局

## 梅洛-庞蒂其人其事



莫里斯·梅洛-庞蒂 | Maurice Merleau-Ponty (1908~1961)

法国哲学家。以胡塞尔的现象学为基础,率先将"身体"正式作为哲学主题,提倡非人称行为的"身体图式"及构成世界的"肉"等独特概念。曾与巴黎高等师范学校的同学萨特等人参与反纳粹活动,其后分道扬镳。曾任法兰西学院(Collège de France)教授。著作包括《知觉现象学》《行为的结构》《可见的与不可见的》等。

## 第11课

福柯| Michel Foucault《规训与惩罚: 监狱的诞生》

——讨厌受人操控该怎么办?



## 自身烦恼是思考哲学的契机

老师:我们今天来读米歇尔·福柯的著作吧。他是个很有意思的人。福柯生于1926年,成绩优秀又喜欢看书。不过,身为同性恋者,他在自身烦恼的折磨下,度过了精神不稳定的青年期。或许也因为如此,他起初取得了心理学学位,以心理学研究作为钻研学问的起点。

一郎:会投入哲学的人,自己也都有什么烦恼吧。

老师:思考自身的烦恼的确会成为一种契机。后来,福柯以异于常人的飞快速度进入大学任教,逐渐积累学术声望。特别是在著作《词与物》成为畅销书后,福柯一跃成为闪亮之星。1970年,他年仅44岁就被任命为法国最权威的学术机构法兰西学院的教授,其后还积极投入政治活动。

纯子:与之前登场的萨特很像呢。

老师:只不过,福柯的政治活动并非在宣扬政治意识形态的大前提下进行,他始终是以专家的角色投入特定问题。或许多亏如此,他才得以根据不同问题的情况,与各界知识分子共同奋战。大概也是在这时候,他为了因应改善监狱政治犯境况的声浪,创立了与其著作《规训与惩罚:监狱的诞生》相互关联的"监狱信息小组"(Prison Information Group,PIG)。

稻夫: 那是他的主要著作吗?

老师: 就政治思想这层意义来说,算是主要著作。他的思想发展可分为三个时期。第一个时期截止到《临床医学的诞生》的发表,这一时期的要点是,被视为非理性而遭到社会排斥的人们,事实上并非本质的

非理性之故,只是人们经过筛检后认定他们对于近代社会的运作"有妨碍"罢了。换言之,对于当代权力而言,没有妨碍的人就被视为理性的,有妨碍的人就被视为非理性的,如此而已。

### 什么是权力?

一郎: 他所说的那些, 现在也都一样呢。

老师:对此,福柯在以《词与物》为主要著作的第二个时期所论证的事实是,只要社会构筑于掌权者可以左右理性的基础之上,历史或该时代的真理就不是绝对的。而在不确定的年代中彷徨的人们,其主体性到了第三个时期终于受到了撼动。如同《规训与惩罚:监狱的诞生》所阐述的,我们一直以来将其视为人类特权并深信不疑的主体性,事实上已在无形的权力监控下,沦为遭受阉割、规格化的自我规训。其中所运作的是,为换取生存保障而强化顺从的"生之权力"。

纯子: 所以,今天的主题是第三个时期了。不过,我觉得不论哪个时代,福柯的要求都会是同样的。

老师: 是什么呢?

纯子: 揭发权力的真相,或抵制权力吧。

老师:没错。如果要用一句话来表现福柯的思想,大概就是如此。 第三个时期相当于集大成的部分,正好适合我们讨论。那么,我们赶紧 来看看《规训与惩罚:监狱的诞生》吧。福柯开宗明义提出了这样一个 问题:曾于18世纪施行的将身体大卸八块等残暴刑罚,到了近代为何完 全销声匿迹。

一郎: 不再分割了吗?

老师:不再分割身体没错。但是,却变成了分割时间。福柯举出"巴黎少年感化院的相关规则"中,以分钟为单位的严格作息时间表。

那已经不再是折磨犯人的身体,而是封锁他们的身体,剥夺他们的自由的刑罚形态。

稻夫: 那的确是很大的转变,不过只是因为人类受到启蒙的缘故? 或者人类变得不再那么原始了?

老师:一般看来会觉得变得人道了吧。福柯的看法可没那么单纯、有情调。福柯否定将社会制度或习惯行为的发展视为单纯过程的进步史观。他说,刑罚制度并非进步,那只是刑罚形态的变化,出现其他种类的权力技巧罢了。

纯子: 意思是不再对身体动刑了?

老师:这样的看法应该也行得通。也就是说,刑罚的对象从身体转移至精神。尽管刑罚经过改革,但以福柯的话来说,没有变成"更少的处罚"。

一郎: 更有效率吗?

老师:用"更有效果"会比较好。为此,专家所扮演的角色就逐渐变得重要起来,他们会进入犯罪者的精神层面,判断其心灵、思维、意志和素质等各方面是正常还是异常。

稻夫:如此一来,就没必要囚禁身体了吧。

老师:倒也不是这样。原本以人道主义立场出发去改革刑罚制度的人们最初的构想是,为了防止再犯,必须让受刑人和整体社会了解刑罚的公共道德观念。然而实际上,监狱制度却成为创造以身体为直接对象的"服从的主体"的监禁、矫正装置。

纯子:管理身体的意义慢慢改变了呢。

### 关于新的权力

老师:是的。福柯表示,"即便在采用监禁或矫正等'稳健'手段的情况下,引发问题的往往也是身体"。和施加于精神的权力相同,这里形成了一种对身体产生作用的"微观权力"。

一郎: 那是一种新的权力吗?

老师:是新的。因此,福柯相当重视专家及其发挥科学知识的能力。专家们运用精神医学、犯罪学,还有心理学和教育学等所有知识,对犯罪者进行精神分析。然后,设定一条区隔正常与异常的界限,对个人评价、诊断、预后和规范等做出判断。

稻夫: 这方面也有新的学问吗?

老师:是的。那就是各种人类科学。它们以人类为主题,研究其行为或心理的学问。研究者会根据行为或心理的相关规范定义异常与否,并进行个人分析。

纯子: 我觉得挺意外的。毕竟"知识"都有一种对抗权力的印象啊。

老师:一般是这样没错。不过对福柯来说,两者是相互影响的。这样的合作,会对个人的身体以及精神产生权力作用。这就是福柯独创的"权力——知识"的观点(权力观)。

稻夫: 那个知识的对象就是监狱啰。

老师:是的。所谓的监狱系统,在阐明近代的社会权力科技方面,成了主要的分析对象,因为从中得以发现福柯命名为"规范与训练"的新

型权力。当然,规范与训练的对象是人的身体。好比把人套进一定的模型里,借此改变、规格化,并训练人类的身体动作。也可以说是"身体的政治技术"。

一郎:有哪些训练呢?

老师:福柯举了士兵的例子。17世纪初期,拥有适合成为士兵的身体特征的人,被视为理想士兵。但是到了18世纪后半叶,那些身体特征慢慢不再受到重视。因为,那个时候人们已经能够矫正身体,打造出理想士兵的体格。

纯子: 把人改造成适合当时社会的身体......

老师:是的。规范与训练是"使达成运用身体的严密管理成为可能,坚定体力的恒常束缚,强制要求体力顺从、高效"的方法。进一步解释的话,他说实际上有四种方式。

一郎: 规范与训练的方法吗?

老师:是的。第一,将每个人分配到封闭、独立的空间,根据"一览表"将整体组织化(分配的技术);第二,将身体行动进行时间的细分化,将各种行动进行严密的形式化(活动的控制);第三,将晋级过程分成不同阶段或系统,并据此赋予适当训练(阶段性形成的编制);第四,组合关于身体的各项要素,将其视为零件,编入单一复合性的权力装置(各种力量的组合)。

《规训与惩罚: 监狱的诞生》名句

规范与训练是借由对身体作用, 以形成强制服从。

稻夫:还真的是一门科技呢。

老师: 通过这样的科技,才能对身体细部发挥详尽的作用。那也将

施予个人的"规训"视为本质功能。

一郎: 什么是规训?

老师:译自法文dresser,原本是训练的意思;直接翻译的话,语感又有些不同吧。借由上述的规训,人类被逐渐打造成近代性的个人、权力行使的客体。

纯子:不过,学校在做的事情就是训练吧?

老师: 例如,"层级监视""规范化裁决""考试"。

一郎:考试?

老师:没错。福柯表示,所谓的考试是与某种知识的形成以及权力行使的形式密切相关的规训手段。换言之,就是向身体灌输以知识形式学习到的内容,反过来说则是将身体层面学习到的内容化为知识形式,予以普遍化。

### 规范与训练的 4 种方式

#### 身体的政治技术

- ① 分配的技术
- ② 活动的控制
- ③ 阶段性形成的编制
- ④ 各种力量的组合

借由改变身体创造适合社会的人类

# 是监视的摄像头,还是防止犯罪的摄像 头?

稻夫: 所以不仅要对身体发挥作用,也必须用知识发挥作用呢。

老师:是的,考试在这方面就是一种有效的方法。接受考试的个人,会因为考试被赋予资格、评定等级,或是被否定资格的强制手段所处罚。个人因此会在更为匿名化的权力之下,变得"可视化",并且沦为记录文件的对象、记录制作中的某一事例。

纯子:这样就能理解定期举行考试的学校为什么会变成训练的场所了。

老师:用福柯的话来说,"学校是一种不中断的考试装置"。

稻夫:关于监视,有什么特别的方法吗?

《规训与惩罚: 监狱的诞生》名句

学校是一种不中断的考试装置。

老师: Panopticon。

纯子: 边沁的那个?

一郎:哪个?

纯子:英国功利主义思想家边沁(Jeremy Bentham)啦。他所设计

的监狱概念panopticon,翻译过来就是"全景敞视建筑"(圆形监狱)。

老师:是那个panopticon没错。"全景敞视建筑,是一种分割'观看——被观看'这种相对概念的机械机关。那个圆环状建筑内部的人会被一览无遗,却绝对看不见对方;位于中央位置的人能够观看一切,却绝对不会被观看。"这个设施的中央建有监视塔,周遭圆环建筑物内设有独立的房间。每间房间有两扇窗户,一扇在外侧,另一扇在内侧,如此一来,从监视塔得以观看内侧,从房间里却看不到监视塔。福柯就是注意到了这样的设计。

一郎: 这又为什么会引起福柯的注意呢?

老师:因为此处的监视者与被监视者之间,存在着视线的不平衡,而这样的不平衡正是权力的象征。

稻夫:这是一方完全顺服另一方的结构呢。

老师:全景敞视建筑的情况意味着,囚犯意识到随时被监视的可能性,于是自动成为顺从的"从属主体"。权力在此通过囚犯个人而深入内化。权力被"消灭个人化"后,逐渐获得匿名性,并且得以发挥更为巧妙精致的效果。

纯子:我慢慢懂了。所以,福柯想说的是,全景敞视建筑原理所显示的规范与训练权力作用,不仅限于所谓的监狱制度,更扩及近代社会的各个角落。

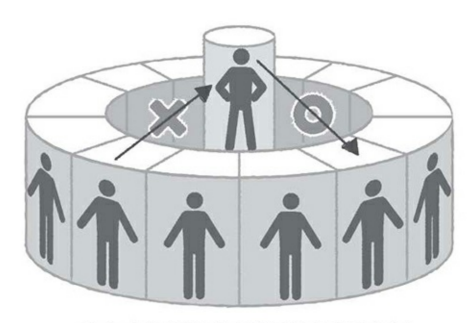
老师:你还是一样敏锐。福柯表示,该原理已扩及我们社会的各种制度中,比如学校、工厂、职场、医院及军队等,发挥和监狱一样的效果。对于社会秩序的形成与维持而言,该原理已然扮演了无法忽视的重要角色。

稻夫:像这样的规范与训练不仅存在于个人的"身体",同时也贯穿社会体,造成"规范与训练社会"的出现.....

《规训与惩罚: 监狱的诞生》名句

"全景敞视建筑"借由让被监控者看不见监控者,创造出无形的权力。

### 全景敞视建筑



从中央位置的监视塔能够看见房间, 而从房间看不到中央

纯子:这样说来,监视摄像头也有和全景敞视建筑相同的效果呢。即使实际上没有摄像头,只要看到"监视器运作中"几个字,就会觉得有人正在看着自己,然后表现得特别行礼如仪啦。

一郎: 那我们不就跟犯人一样了吗?

老师: 所以, 监视摄像头的设置不单是隐私问题, 在权力关系方面

也有争议。

一郎:对了,我想问个简单的问题。监狱真的已经变成一个规范与训练的场所了吗?听说犯人出狱后的再犯率很高。福柯所说的难道没有错误的可能吗?

老师:原来如此。这是个很好的问题呢。直截了当地说,福柯早已将这一点纳入了他的理论当中。

一郎:咦?所以出现累犯者也没关系吗?

老师: 当然如果所有人都再犯那就伤脑筋了,只是多多少少还是需要累犯者。福柯表示: "我们或许不该因此认定监狱在减少犯罪这方面是失败的,而应该提出此等假设: 监狱已创造出在政治上与经济上危害更少的不良行为——在极端情况下能加以利用,因此可以说它是成功的。"

纯子: "能加以运用的不良行为", 该不会是指间谍吧。

一郎: 纯子, 你电影看得太多了吧?

老师:不,间谍也是如此。

一郎:啊!是吗?

老师:简单来说,泛指权力机构不能公开承认的非正式工作。这样权力才能将监控范围扩及至法律层面无法查缉的部分。

一郎:好深奥......不对,是好恐怖啊!

### 对无形的权力有所自觉

老师:以上就是福柯《规训与惩罚:监狱的诞生》中的权力论,此后他的权力论也以各种不同形式展现在世人面前。想要一探究竟的话,他在名为《性经验史》的著作中,以"性"为主题,描绘了所谓"主体行使权力"欲望满足的样貌,还揭露了在以舒适生活为目的的现代福利社会背后,其实潜藏了死亡的原理。相对于赐死的权力而言,这被称为赐生的权力,也就是"生命权力"。

纯子: 监狱的规训权力和"生命权力",又有什么样的关系呢?

老师:并不能说"生命权力"能够取代规训权力,两者在社会中是相互交叠的。规训权力所假设的社会中,个人被配置空间与监控。相对地,"生命权力"则是将人视为集合体,加以管理统治。

稻夫: 我们的社会,好像到处都被权力绑得死死的。

一郎:被人家操纵在股掌之间还真讨厌呢。

老师: 若能对此有所自觉,我想也不见得只有被权力压制的份儿噢。重要的是,要对无形的权力有所自觉。还有,该抵抗时就要抵抗,就像福柯一直以来的行事风格。

给对米歇尔·福柯有兴趣的你——推荐书单

《词与物》

● 福柯的历史分析著作

- 福柯——著 莫伟民——译
- 上海三联书店

#### 《知识考古学》

- 福柯思想转向之作
- 福柯——著 谢强 马月——译
- 三联书店

#### 《福柯的生死爱欲》

- 对福柯的一生充满想象力的大胆诠释之作
- 詹姆斯•米勒——著 高毅——译
- 上海人民出版社

### 福柯其人其事



#### 米歇尔·福柯 | Michel Foucault (1926~1984)

法国现代思想家,法兰西学院教授。虽持续为同性恋的身份所苦,却始终坚持分析权力结构,并予以批判。他曾提出"疯癫不过是权力的产物""权力会逐渐将规训内化于人们心中"等论断。著作包括《规训与惩罚:监狱的诞生》《词与物》《知识考古学》等。

# 第12课

汉娜·阿伦特| Hannah Arendt《人的境况》

——要怎样才能每天神采奕奕地活着?



## 对生活方式提出建言的哲学书

老师: 今天让我们来谈谈汉娜·阿伦特的《人的境况》。

纯子: 《极权主义的起源》应该是她的主要著作吧。

一郎: 极权主义......是指纳粹提倡的思想吗?

老师:是的。汉娜·阿伦特是犹太人,虽然曾居住在德国,却奇迹般地逃过纳粹的迫害,年轻时便流亡到美国。之后,她详细分析了那样的极权主义兴起的成因,相关研究成果就是第二次世界大战后不久所发表的《极权主义的起源》。《人的境况》则是相隔七年之后写成的著作。

稻夫: 为什么老师会选择这本书呢?

老师:我来说明一下。《人的境况》所讨论的核心为公共事务与自由等,而极权主义正是缺乏上述意识所导致的后果。若以此为鉴,《人的境况》的内容可说是揭示了相关的思想原理。

纯子: 所以,可以把它定位成《极权主义的起源》的原理解说书吧。

老师:正是如此。除此之外,我觉得这本书说不定会对稻夫有所帮助。

稻夫: 我?

老师:因为,我们也可以将《人的境况》视为对生活方式的建言。

稻夫: 我明白了。确实可以作为我迈向人生下一个阶段的参考呢。

## 工作与劳动是两回事

老师:那我们就赶紧来看看吧。首先在第一章"人的境况"开头,汉娜·阿伦特提出,人类有三种基本活动,即"劳动"(labor)、"工作"(work)与"行动"(action)。

一郎: 劳动和工作不一样吗?

老师:那只是汉娜·阿伦特的分类。她说,劳动是"因应人类生物学过程的活动力"。换言之,就是产出生存必需品的活动。因此,劳动之于人类的境况即为生命本身。

#### 《人的境况》名句

唯有所有人能从不同立场道出不同意见的事实,才是公共生活的真谛。

稻夫: 这给人一种身体劳动的印象呢。

老师:相对地,工作则是"因应人类生存的非自然性 (unnaturalness)活动力"。非自然性听起来好像很难,代表的不过就是 无法被立即消费的事物。好比工作成果,即"制成品"——家具、机械 等。这些东西无法被立即消费,而是被使用的。因此,工作之于人类的境况是"世界性"。

一郎: 世界性?

老师:以制成品为所有人使用的这层意义来说,有"共享性"之类的

意思。而"行动"与上述两者不同,其明显特征是"人与人之间直接交流的唯一活动"。也就是说,和政治相关,但并非政治人物所进行的活动,重点是市民讨论等草根活动。

稻夫:行动还好理解,不过把工作与劳动分割开来,总觉得怪怪的。

老师: 只是,汉娜·阿伦特也说这样的区分有其确切根据。那就是词源。不论选择源自希腊文或拉丁文的英文、法文还是德文,这两个词都具有不同的词源。这是题外话,据说汉娜·阿伦特是从厨房以及打字机受到的启发。因为烹饪是劳动,而写书是工作。

一郎:原来如此。果然还是不一样啊。

老师:而且行动和上述两者有绝对性的差异,那就是以复数性为前提这一点。不论是劳动还是工作,都能独自一人进行,行动若无对象则难以成立。我们来看看她对于"行动"的解释吧。"所谓的政治(politics),意指在城邦(polis)中生活;而在城邦中生活,是指一切并非仰赖权力或暴力,而是凭借语言与说服决定。"换言之,政治的核心在于语言和说服,那才是汉娜·阿伦特所称的"行动"。

#### 人类的活动力

#### 朋友圈书籍每日免费分享微信jnztxy

劳动 labor 产出被视为对生存本身而言必要的事物

工作 work 产出制成品

行动 action 进行与政治相关的活动

### 人类有三种基本活动力

稻夫:语言交谈的确需要对象呢。

老师:她说,"之间"(in-between)是必要的。如果没有你我之间这样的关系,语言也就没有发挥作用的必要。那样的话,对象不再是和自己不同的人,也不会拥有不同的想法或观点。

#### 《人的境况》名句

所谓的共同体生活,意指一切并非仰赖权力与暴力,而是仰赖语言与说服。

纯子: 毕竟政治需要的是和自己拥有不同看法的人嘛。也因此,语言才会被需要。

一郎: 如果强行压制呢?

纯子:如果强行压制,那就不是政治了呀。

老师:就是这样。汉娜·阿伦特表示,"单凭裸呈的暴力无法引发语言,所以仅有暴力不可能成就伟大"。

一郎: 汉娜·阿伦特最重视的就是政治吧。

老师:至少可以说比起私人领域,她更重视公共领域。城邦的外部是私人领域的家庭(oikos)。城邦是作为活动场所的自由领域,家庭则是人基于生物观点,为维持生命所必须从事劳动而受到束缚的场所。好比光明与黑暗呢。

纯子:汉娜·阿伦特自己说过,"城邦是光明的,家庭是黑暗的"?

老师:她是这么说的。换言之,政治是以语言对他人产生作用,从而彰显自己是什么样的人。相对地,私人领域则剥夺了上述表现自我的机会,也就是隐藏在公共领域光明之下的黑暗。顺带一提,英语意为"私人"的private,词源是拉丁文中带有"欠缺"含意的privatus。

稻夫:不过,也不能因此就不需要私人领域吧?

老师: 汉娜·阿伦特并没有说得那么极端, 而是认为两者都是必要的。问题在于两者混杂这一点。

纯子:老师,我还有一点儿不太理解,那就是所谓"城邦为活动场 所的自由领域"中,自由的含义。我觉得城邦既然是共同生活,就绝对 不会自由呀。

老师:这真是个好问题。的确,汉娜·阿伦特在这部分所指称的自由,并非一切都能随心所欲的自由。她指的是和他人合作、活动。所以,自由和权力并不是对立的。

## 自己无法控制的事物

一郎:这跟一般的想法很不一样呢。

老师:是啊。普遍认为权力会控制或压抑自由。但是对汉娜·阿伦特来说,唯有具备维持人与人之间关系的力量,才能让权力与单纯暴力相互区隔。那不外乎就是汉娜·阿伦特所说的,自由中那股与他人合作的力量。

稻夫:这么说来,一旦没有权力,就没有自由啰。

老师:会变成那样没错。不过,其实汉娜·阿伦特也提到了这样的政治有不自由的一面。很有意思吧。

#### 一郎: 咦?

老师:我们借由行动对他人产生作用时,无法控制他人对于我们自身的"展现"有何种观感。意思是,他人所发出的语言的影响范围是无法限制的。这称为"无限制性"。或者,我们无法预测语言会带来什么样的结果。这就是"不可预测性"。而且,语言一旦发出,就不能当作没发生过,此即"不可逆转性"。

纯子:以自己无法控制的这层意义来看,这就是她所谓的"不自由"啰。

老师:是的。只要行动是语言行为,其中必然伴随着不确定性与偶然性。但汉娜·阿伦特表示,想要解决这个问题同样必须依靠行动。想克服不可预测性,就必须要求"相互约定"。

稻夫:是我们平常说的那个约定吗?

老师:可以这么说。意味着即便面对的未来是不确定的,仍有得以到达之处。同样地,不可逆转性也能借着"原谅"加以克服。原谅的作用,是让难以挽回的行为,不至于引发无止境的连锁憎恨。

纯子:好像感觉到希望了呢。

老师:那个"希望"若能以"开始"加以代换,或许一点儿也没错。建构全新关系的"开始"的行为,也正是行动的意义。汉娜·阿伦特比喻说:"的确,人终会一死。但是,人生来并非为了死亡,而是为了开始。行动往往能让人们想起这个道理。如果这样的行动不具备防止破坏、展开新事物的内在能力,那么走向死亡的人类生命,绝对会将属于人类的一切领向灭亡与败坏。"

#### 《人的境况》名句

的确, 人终会一死。但是, 人生来并非为了死亡, 而是为了开始。

一郎:这力量还真强大啊。

老师:果然会有这种感觉。那么,想必大家应该能从到目前为止所提及的内容,充分了解为什么汉娜·阿伦特会这么重视政治领域了吧。 所以,她才会感叹近代社会中"社会"的出现,使得政治领域逐渐消失。

一郎: 咦? 社会是不好的吗?

老师:以侵蚀政治领域的层面而言,确实如此。也就是说,在希腊时代,家庭是私有领域,政治是公共领域。然而到了近代,既不属于私有领域,也不属于公共领域的社会领域却逐渐扩张。最典型的代表就是工厂。

稻夫: 提到工厂还真让人有点儿意外。

老师:我想大家可以这么思考。过去每个人都是在家庭产出生活必需品,食物或衣服皆然。今日那些东西全变成由工厂生产。社会就像这样侵蚀家庭领域。而且,只要看看社会保障就能明白,社会同样正逐渐侵蚀政治领域。就人类活动而言,体现为劳动逐渐多于行动。

## 从消费社会产生的孤独

纯子: 汉娜·阿伦特是不认可劳动成为人类的本质这一点吧。

老师:是的。第三章就是以"劳动"作为标题,展开对于马克思将劳动视为人类本质的批评。虽然常遭到误解,不过汉娜·阿伦特绝对不是一个反共主义者,她不完全认同马克思的根据并不在于此。她纯粹是不同意马克思将劳动视为人类的本质这一点。

稻夫: 那就变成是批评经济活动本身了。

老师:正如你所说的。汉娜·阿伦特表示,"生命过程中的公共分野——社会领域,可说释放了自然事物的不自然成长。无论是私有领域或个人领域,还是狭义的政治领域,都无法与不断扩张的社会领域相抗衡,无法保护它们自身"。所谓的"自然事物的不自然成长",意味着持续加速的劳动生产扩大。

一郎:那么,"政治无法保护它们自身"是指?

老师: 市场拥有过于强大的力量,导致政治无法完全控制它。

一郎:这在21世纪也通用呢。

老师:随后,汉娜·阿伦特还更直截了当地批判了消费社会。例如,"如今,椅子或桌子等,如同衣服一样被快速消费,回过头来看看衣服,则几乎像是食物一样被快速消费"。

纯子: 所以, 她是想在这样的现况中, 重新找回政治领域吧。

老师: 是的。因为如果不这么做,她担心情况可能会变得非常糟

糕。

稻夫: 她是担心极权主义吗?

老师:是的。对公共事务漠不关心的大众社会十分危险。大众社会的特质为"标准化主义"。"他们被剥夺从他人处得到见闻的机会,同时也被剥夺让他人有所见闻的机会。他们的一切全被封闭在自我主观的唯一经验中。"于是孤独从中而生,轻而易举地逐渐被极权主义的疯狂所吞噬。

## 接受他者为自由的存在

一郎:根据汉娜·阿伦特的说法,到底应该怎么做才好呢?

老师:她认为唯一的办法是让"行动"复活。汉娜·阿伦特以1848年 法国的二月革命,以及1956年的匈牙利事件等一连串的变化为例,表明 这样的过程会逐渐创造出"人民评议会制度"等拥有全新政治准则的全新 公共空间。

一郎:全新公共空间?

老师:这也和汉娜·阿伦特的公共领域理论有关,虽然顺序有些颠倒,这里就先来介绍一下吧。汉娜·阿伦特的讨论在某种意义上,可说是公共领域理论的先驱。其中的关键词,大概就属"显现的空间"与"共同世界"。

纯子:显现的空间,是指"他者显现的空间"还是"我所显现的空间"呢?

老师:两者皆是。显现的空间,是根据人际行为或言论,在相互有所关联之处所创造出的空间。"显现的空间是在人们共同聚集之处,无特定地点的潜在存在。但追根究底,只是潜在的,既非必然也非永恒。"汉娜·阿伦特如此形容。

一郎: 意思是, 公共空间必须是显现的空间吧?

老师:是的。这部分很重要的一点在于,显现的空间是把他者视为一种"起始"的空间。

纯子: 她是要我们别先入为主?

老师:可以这么说吧。简言之,就是无关其他一切条件,接受他者为自由的存在者。

稻夫:我好像渐渐明白了。极权社会之所以不将他者视为自由的存在者予以接受,是因为那并不是个显现的空间吧。

老师:嗯。还有一个原因:那并非共同世界。汉娜·阿伦特针对共同世界是这么说的:"共同世界是所有人相遇的共同场所,在该处显现姿态的人们,都各自在该处占有相异的一席之地。就如同两个物体不可能占有同一场所一样,某人的立足之地也不可能与他者的立足之地一致。"

纯子: 所以, 必须有复的数人, 共同世界才得以存在。

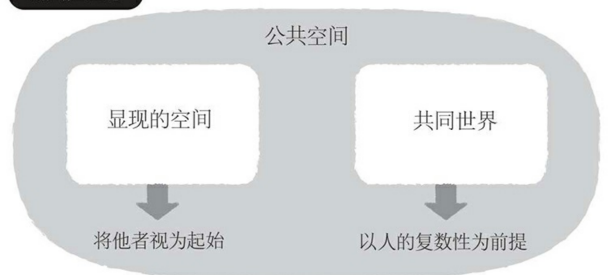
老师:对啊。而所谓的公共空间,则是根据那样的共同世界所构成。

纯子: 想必语言和说服也相当受到重视吧。

老师:正是如此。总之,汉娜·阿伦特的探讨很容易受到刻板印象的批判。她以古代城邦为蓝本的理论,常遭受"不适用于现代社会"之类的非议。

一郎:可是,那样轻视《人的境况》的宗旨,未免也太可惜了吧。

#### 公共性理论



构成公共空间的两个要素为 "显现的空间"和"共同世界"

老师:真的是这样。我想很重要的一点是其中揭示的"政治即语言与说服"这个部分。对于早已忘却语言功能的现代政治,此等要求的意义格外重大。不是吗?

稻夫:行动、公共空间……就像老师一开始所说的,我似乎发现了很多关于展开人生下一阶段的提示呢。谢谢老师介绍这么一本好书。

老师:真高兴听到你这么说。

给对汉娜·阿伦特有兴趣的你——推荐书单《极权主义的起源》

● 阿伦特的主要著作,也是其理论原点

- 阿伦特——著 林骧华——译
- 三联书店

#### 《过去与未来之间》

- 阿伦特的重要作品
- 阿伦特——著 王寅丽等——译
- 译林出版社

#### 《阿伦特为什么重要》

- 试图就当代重大问题,在想象中与阿伦特进行对论,阐发其 思想的当下意义
  - 扬一布鲁尔——著 刘北成等——译
  - 译林出版社

### 阿伦特其人其事



#### 汉娜·阿伦特 | Hannah Arendt (1906~1975)

活跃于美国的现代女性思想家。原为犹太裔德国人,为逃离纳粹迫害,被迫流亡海外。师从海德格尔和雅斯贝斯,受其强烈影响。因分析极权主义产生的机制而广受注目,同时也是展开公共性相关探讨的先驱者。著作包括《人的境况》《极权主义的起源》《艾希曼在耶路撒冷》等。

第13课 约翰·罗尔斯| John Rawls《正义论》 ——如何与他人分享?



### 怎样才能消灭阶级差距?

老师:今天来介绍美国政治哲学家约翰·罗尔斯的代表作《正义论》吧。这本书出版于1971年,适逢美国20世纪60年代民权运动、反越战运动盛行,所有人开始质疑"正义何在"的时期。也因此,它虽然是本艰涩难懂的哲学书,当时仍广受公众瞩目。

纯子:不过,正义论现在也是热门的讨论话题呢。

老师:真不愧是纯子。你平常对这方面也多有涉猎吧。正义论的主题是,怎样才能公平分配。其中特别论及调整差距的方法,所以在最近贫富差距越来越大的社会背景之下,再度受到注目。

纯子: 所以今天的副标题才会定为"如何与他人分享"吧。

一郎:正义是这个意思呀?我还以为一定会讲到与战争有关的事情,因为"正义的那一方"这种说法给人强烈的印象。

老师:大概有很多人这么想。不过,罗尔斯划时代的创见是在社会福利的相关探讨中融入正义的概念。

稻夫:老师,那位罗尔斯到底是个什么样的人呢?我才疏学浅,虽 然说70年代初正好是我的学生时代,可是我却完全不知道这个人。

老师:罗尔斯是哈佛大学的教授。据说,他是在当时实用性学问偏重的情况下,促使从亚里士多德以来的政治哲学得以重振声势的人物。尤其是《正义论》,更成为日后所有有关正义的言论,或者liberalism的探讨基础。

#### 一郎: liberalism?

老师:就是自由主义。一种注重价值中立的立场。在罗尔斯的探讨中,具体来说是以"正当优先于良善"这样的形式加以表现。换言之,即使是大多数人所抱持的强烈信念,假如并非基于正义的各项原理,而是仅凭喜好选择,那么作为对社会制度的批判性要求,便无丝毫重要性。罗尔斯在此肯定"正当"就公共原理而言的优先性。不论何种良善的特殊提议,都必有确定的正义。

#### 《正义论》名句

正如真理对思想体系而言为首要之德, 正义为社会各种制度首要之原则。

## 取得"无知之幕"(veil of ignorance)吧

纯子:在最近的政治哲学热潮中,也常听到罗尔斯这个名字呢。不过,似乎批判的声音比较多......

老师:嗯。有哪些部分获得正面评价,又有哪些部分遭到批判?我们就赶紧来看看内容吧。一言以蔽之,这本书的主题可说是提出一个正义观,取代至今占尽优势的功利主义的正义观。

稻夫:追求"最大多数人的最大幸福"的那个功利主义吗?

老师:正是如此。功利主义认为幸福的最大化就是正义,但是并不过问幸福的分配方法,也就是"平等"。即便弱者或失败者存在也无所谓。将之视为问题的罗尔斯,因而思考难道没有其他实现正义的方法吗?他从这里所构思出的,正是"将洛克、卢梭、康德所提倡的传统社会契约论,加以一般化与抽象化"的方法。我们在第4堂课中讨论过卢梭的社会契约论,大家还记得吗?

纯子: 那是以每个人所共同怀抱的公意为基础,根据契约打造社会。

老师:是的。罗尔斯正是运用这样的想法。《正义论》由三个部分组成,第一部分开头就出现上述内容。罗尔斯在阐述正义的至高无上性后,提及社会契约论。他将所谓的社会,定位在"追求互惠互利的共同冒险计划",同时思索在那样的社会分享利益的方法。

一郎: 所以, 既然是根据契约所打造的社会, 分配从中产生的利益时, 只要根据某种契约性的东西就行了吧?

老师:并不是要根据契约分配,他只是想,会不会有什么大家都能同意的方法。

一郎: 具体来说呢?

老师:他提出所谓"原初状态"的概念。

#### 《正义论》名句

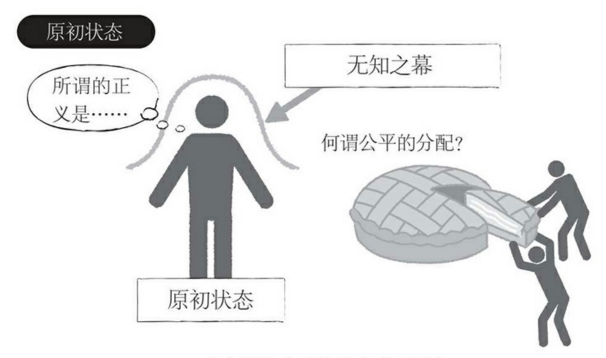
我们乐见每个人对于"良善"的概念不尽相同,然而关于"正义"的概念,却不可如此。

#### 一郎:原初状态?

老师:原初状态的原文为"original position"。根据罗尔斯所言,"那是能确保人们从中获得公平公正的基础共识的适当初期现状"。他还说,为了创造出这样的状态,我们必须覆上一层"无知之幕"。这算是某种思想实验吧。也就是假设我们不知道自身的差异性,人人处于平等合理的相同情况之中。唯有如此,才能以相同条件思考对于其他人而言的正义为何。

一郎:原来如此。的确当人想到自己的事情时,总会不自觉地做出有利于自己的判断呢。就算是思索正义,也总会把自己视为例外吧……

老师:是的。不站在其他人的立场思考,便无法判断出真正的正义。为此必须将自己的情况搁置一旁。像这样借由无知之幕调整出原初状态后,才能判断正义。在此登场的,就是罗尔斯的"正义两大原则"。



唯有隔绝自己的信息进行思考, 才能以相同条件判断正义

稻夫: 有如判断正义的公式吗?

老师:可以这么说。我们就依序说明这两个原则吧。首先,关于"第一原则",书中是这么写的:"每个人都拥有平等的权利,得以享受最广泛的基本自由体系。此等自由体系必须与其他人的同样体系彼此兼容。"

"第二原则"则是:"社会和经济的不平等必须满足以下两个条件。"即"第一,改善社会最弱势族群状况",以及"第二,在机会公平均等的条件下,对所有人开放各项公职或地位"。

#### 《正义论》名句

我们应在维持平等的自由之前提,公平的机会均等条件之下,将最 劣势者的利益予以最大化。

一郎: 听起来似乎挺复杂的呢......

老师:简单来说,第一原则是"平等的自由原则",第二原则的(b)是"机会的公平均等原则",(a)则称为"差别原则"。而这些原则也根据这样的顺序加以应用。

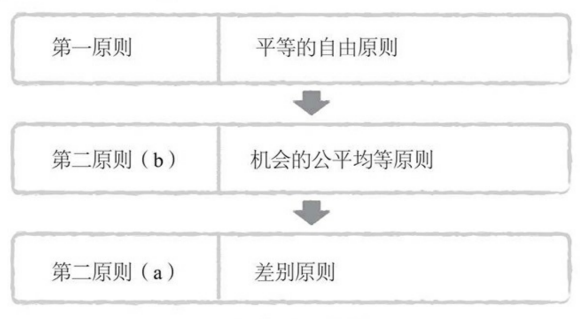
纯子: 所以,最先是自由,然后是机会均等,最后则是矫正差别 啰?

老师:是的。这样的顺序称作lexical order。

一郎: lexical order?

老师: 意思是"词典式序列"。首先,根据第一原则,应该将自由平等地分配给每一个人。不过,这里所谓的自由仅限于言论自由、思想或身体等基本自由。其次,根据第二原则的(b),唯有在获得某种地位或职业的均等机会受到保障的情况下,才容许社会或经济的不平等。而仍存在的不平等则借由第二原则的(a)"差别原则"加以调整。

### 正义的两大原则



正义原则的适用, 是为了让最弱势族群获得最大利益

### 容许不平等的例子

稻夫: 哦,原来如此。我能理解自由摆在最优先顺位这一点,但是 为什么紧接着会是机会均等呢?

老师:这是因为在判断社会、经济不平等的是非与否时,首先必须重视机会较少的人们分配到多少机会。另外还有一点,在应用正义两大原则时相当重要的"最大化最小值规则"(maximin rule)。

#### 一郎:最大化最小值规则?

老师: 意思是,关注可能的选项所可能引发的最糟情况,并在最糟结果中选择相对而言最好的选项。这里的假设是,前述在原初状态中的人,选择"最大化最小值规则"的解决模式,亦即被视为将最糟情况最小化的正义的两大原则。因为,一般人会自然而然地采取与对方不产生敌对冲突,同时尽可能避免自己遭受不利的谨慎态度。

纯子: 刚刚说到"以差别原则加以调整",又是如何运作的呢?

老师:他说,不平等仅容存于最弱势者获得最大利益的模式之中。 这样的想法基于以下认识:拥有得天独厚才能的人,只是偶然间被赋予 那样的才能罢了,所以理应与境遇欠佳者分享其利益。

朋友圈每日书籍免费分享微信 shufoufou

稻夫:有点儿抽象呢。

老师: 那么,我们换个方式思考吧。假设眼前有一块蛋糕。现在有十个饥饿的人要瓜分它。此时若根据正义论,该如何分配这块蛋糕呢? 首先,从第一原则的"平等的自由原则"来看,生命或身体的自由被视为 最优先,所以绝对不容许像许久以前的农村那样,为了减少分食者而杀掉某人的情况发生。

一郎:去卖肾来筹钱之类的也不行吧?

纯子:好恐怖噢.....

老师:是的,那也不行。接下来,根据第二"机会的公平均等原则",十个人当中只要有人想吃蛋糕,那些人就必须能够吃蛋糕。不论是谁,只要有人遭锁链捆绑,或是需要无法单独一人使用的特殊工具的话,就必须先改善这样的状况。

稻夫: 像是有婴儿或残障者在场?

老师:那大概就是正义论所假设的情境。当所有人的境况都趋于平等之后,终于要开始把蛋糕分成十份。一般而言,会分成十等份。可是,假设现在眼看有个人就要饿死了,这里便适用第二原则的(a)"差别原则",分给那个人稍微多一点儿。

稻夫:如此一来,任谁都能心服口服了。

纯子:还真是所谓的"公式"呢。

老师:这就是重点所在啦。再次重申,罗尔斯的宗旨在于,比起道德议论,也就是"良善",程序正当的"正"更应该被视为优先。为此,必须凭借一个能够尽可能在更多事例中引导出妥当结论的公式。罗尔斯称之为"反思均衡"(reective equilibrium)的概念。

# 运用正义的方法

一郎: 反思均衡?

老师: 是的。这是指通过判断与原则相互调整的过程,所达成的理想状态,也就是不断地确认公式的适当性。

一郎: 想借此确保正当性啊......

纯子:老师,我现在很清楚正义两大原则的应用方法了。但是从制度的角度来看,实际又是如何运用呢?

老师:《正义论》的第二部分"制度",便是就此展开了相关讨论。 罗尔斯提出四个阶段。第一阶段为原始状态,立约者首先选择正义的两 大原则。当所有人取得共识后,接着进入第二阶段的制宪集会。立约者 皆为代表人,不过对于与自我本身的相关信息仍被笼罩于前述的"无知 之幕"中。

纯子: 那么, 他是以那些人理解到什么样的程度作为前提的呢?

老师:罗尔斯如此形容。他的假想是,"理解社会理论的各项原理,了解与其所在社会普遍有关的事实,亦即自然环境与天然资源、经济发展水平、政治文化等"。正义的第一原则在此被纳入宪法之中。他假设能够实现正义的政体为某种立宪民主主义政体。然后,进入第三阶段的立法工作。在此第二原则成为讨论的议题。

稻夫:这个阶段会制定政策吧。

老师: 是的。尤其是社会政策和经济政策。并且根据第二原则,政

策"应在维持平等自由、公平的机会平等的条件下,使社会中处于劣势者获得最大利益"。第四阶段,则是"法官或行政人员将规则应用至特殊案例,以及人民遵守规则的阶段"。人民是在此阶段后,才真正直接面对正义原则。以上,就是正义两大原则的内容以及如何应用的概要。

稻夫:我反而觉得那个"良善"比较重要,所以没办法喜欢这样的说法呢。

老师: 但是, 罗尔斯也说过不能完全不考虑"良善"。

稻夫: 咦? 是吗?

老师:《正义论》到了最后所阐述的甚至可以说就是"良善"吧。正义原则一旦被采用,接下来的问题就是如何在社会中,跨世代地传承它。这时,他提出了良善。罗尔斯除了这一点之外,还同时提倡"社会联盟"(social union)的概念。

纯子: 就像理想的共同体那样吗?

老师:或许可以这么说。正义实现后的成果,比如共同制度或活动等,也就是"良善",罗尔斯认为其本身具有价值,并做出了正面评价。 而所谓的"社会联盟"即为实现那些良善的共同体。

一郎: 我本来还以为罗尔斯是个不知变通的人呢。

老师:事实上,罗尔斯在与《正义论》相隔很长一段时间后所发表的《政治自由主义》中显示出了更为柔和的姿态。他说,支配世界的是"稳健的多元主义"。换言之,他所根据的前提是这世上虽然不可能两者兼具,却有可能存在稳健并存的复数世界。

纯子: 那个复数社会又该如何相处呢?

老师:由于追求单一真理已经不可能,所以罗尔斯认为只要合情合理即可。他表示,只要在那所谓合情合理的范围中,取得某种程度

的"交叠共识"(overlapping consensus)就已足够。

稻夫: 总免不了让人有种做了大幅度的让步,或倒退一大步的印象呢。

老师:的确,若不再需要从原初状态开始的合理选择,仅需交叠共识即可,就其理论而言,读来的确会有倒退的感觉。实际上,对此提出非议的人也很多。

一郎:不过,既然罗尔斯本来就说过"反思均衡"是必要的,所以这似乎也可说是从现实主义的观点加以应对吧.....

老师:说到现实主义,罗尔斯在1999年所发表的《万民法》中,曾尝试将正义论应用于全球框架之中。当时,他所走的还是现实主义的路数。

### 桑德尔也受其影响

一郎:这又怎么说呢?

老师:举例来说,本来如果要把正义论直接套用于国际社会,那么任何国家都必须积极参与,同时矫正该国的阶级差别问题。然而,他却不这么主张。至少针对"具备判断能力的阶层社会"这方面,他表示,"即便并非民主国家,我们也不应以自身的自由价值观对其强制要求"。

稻夫:以正义之名去压制一个国家,的确不好。我很能了解罗尔斯 所说的。

老师:无论如何,罗尔斯都影响了其后许许多多的哲学家。最后一堂课所介绍的哈佛大学教授迈克尔·桑德尔也是其中之一。我希望大家务必亲自确认罗尔斯的思想是如何发挥其影响力的。

给对约翰·罗尔斯有兴趣的你——推荐书单

《万民法》

- 罗尔斯的国际正义论
- 罗尔斯——著 陈肖生——译
- ○吉林出版集团

《政治自由主义》

- 罗尔斯在本书中延续并修正了《正义论》中的理论
- 罗尔斯——著 万俊人——译
- 译林出版社

《罗尔斯: 生平与正义理论》

- 一部优秀的解读《正义论》的作品
- 涛慕思•博格——著 顾肃等——译
- 中国人民大学出版社

### 罗尔斯其人其事



约翰 • 罗尔斯 | John Rawls (1921~2002)

美国政治学家,哈佛大学教授。思考如何打造一个公平社会,于是将所谓"正义"的概念套用于社会福利的探讨,促使当时已陷入低迷的"政治哲学"得以重振声势。他以现代自由主义的代表性评论家角色,引发辩论热潮。著作包括《正义论》《政治自由主义》《万民法》等。

第14课 诺齐克| Robert Nozick《无政府、国家和乌 托邦》 ——国家为何存在?



### 诺齐克是个什么样的人?

老师: 今天要谈罗伯特·诺齐克。他的名字大概是我们这一系列课程中最鲜为人知的吧?

稻夫: 都是我自己的学问不够,说来惭愧,的确是初次耳闻。

一郎:我也是头一次听说。

纯子: 他是自由放任主义(Libertarianism)的代表人物吧。

老师:不愧是纯子。是的,诺齐克是美国政治哲学家,今天要谈的《无政府、国家和乌托邦》出版于1974年。当时,上堂课介绍的罗尔斯的《正义论》才刚出版,正值国家理应照顾人民福祉与生活的共识逐渐形成之际,诺齐克在此时却以自由放任主义的立场大唱反调。

一郎:可……可以打扰一下吗?那个"自由放任主义"是什么意思啊?

老师:这个嘛,看来有必要说明一下何谓自由放任主义。抱歉,是 我疏忽了。自由放任主义可分成不同种类,但一言以蔽之,就是"将个 人的自由最大化,将国家的强制力最小化"。所以,也被翻译成"自由至 上主义"等。而自由放任主义者,就是支持此等思想的人们。

稻夫:这样的思想之所以出现,有其时代背景吧?

老师:个中原因在于自19世纪末以来逐渐扩散的福利国家思想,造成国家权力过度扩张。这也是对于通货膨胀、财政赤字等"政府失败"批判的表现。

纯子: 老师刚刚提到自由放任主义又分成不同种类,那么诺齐克在 这之中的定位如何呢?

一郎: 纯子的提问层次还真是不同凡响呀......

老师:区别主要在于所容许的国家规模达到何种程度。提倡完全裁撤的是"无政府资本主义"(Anarcho-capitalism),经济学家戴维·D.弗里德曼(David D. Friedman)即为这方面的著名持论者。而"古典自由主义"(Classical liberalism)除了治安、国防、司法等国家最低限度职能,对货币和公共物品的供给也予以认同。著名持论者有哈耶克(Hayek)等人。不那么受到认同,主张国家机能应止于治安、国防、司法等最低限度的中间立场,则是"最低限度国家论"。这就是诺齐克的立场。我们来看看他的论述吧。"本书关于国家的主要结论,有以下几点:职能限缩于保护人民免于暴力、盗窃、诈欺,以及执行契约等的'最低限度国家',是正当的。超越此限度的扩张国家,会侵犯人们不受胁迫行事的权利,是不正当的。"

《无政府、国家和乌托邦》名句

最低限度国家是正当的。超越此限度的扩张国家,会侵犯人们不受胁迫行事的权利,是不正当的。

一郎:想到政府只会收税然后乱花一通,就会喜欢这种想法了。我甚至觉得,就算没有国家也没什么。这样也算是自由放任主义吗?

### 最终目标为乌托邦?

老师:那我们就赶紧来看看,这本书会不会成为一郎的圣经吧!首先从整体来看,本书由三部分组成。第一部分的标题是"自然状态理论,或如何自然地追溯出国家"。他向无政府主义者力陈最低限度国家的任务仅止于保护人们免于暴力、诈欺、盗窃以及执行契约,可予以正当化。接着,在第二部分"超越最低限度的国家?"中,他一改议论矛头,主张超越最低限度国家的扩张国家不能予以正当化。在此,罗尔斯的《正义论》就成了他的靶子。

而第三部分"乌托邦",则借由对各式各样可自由参与或脱离的共同 体将最低限度国家视为乌托邦予以充分理解,试图证明,最低限度国家 的制度对于性质相异且各自拥有不同幸福感受的所有人皆极具魅力。

稻夫: 称之为"乌托邦"还真不错。毕竟是理想的国家理论嘛。

老师:那我们就来看看,打造这种理想国家的详细内容吧。首先是第一部分的主题——将最低限度国家正当化。诺齐克试图设想出从无政府状态至国家状态的目标之间可能会有的最艰难的路径,并予以克服,从而达成国家的道德正当化。

《无政府、国家和乌托邦》名句

最低限度国家,将我们视为具备人格者,而此等人格乃伴随从权利而生的尊严。

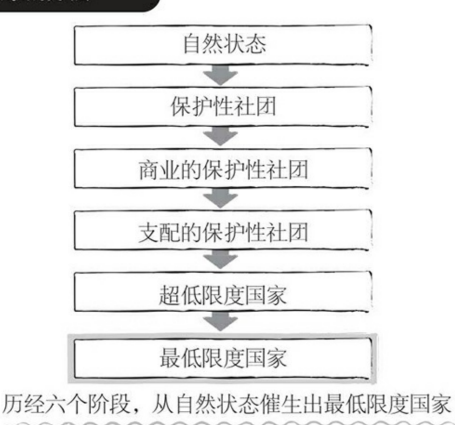
纯子: 这算是如何催生国家的思想实验吧?

老师:你说到重点了。那必须历经自然状态(state of nature)、保护性社团(protective associations)、商业的保护性社团、支配的保护性社团(dominant protective associations)、超低限度国家(ultra-minimal state)以及最低限度国家(minimal state)六个阶段。

稻夫: 所谓的自然状态,是霍布斯有名的"所有人对所有人的战争"状态吗?第四堂课好像出现过......

老师:不,没到那个地步。它是从个人权利被视为道德原则的自然法(natural law)中诞生的状态。这里所说的个人权利即洛克在《政府论》中所设定的各种权利——个人生命、健康、自由、财产的不可侵犯性,以及救济或预防上述侵害的权利。每个人在此框架中,都是完全自由的。

### 催生国家的方法



第二阶段为"保护性社团"。由于权利的实现依赖自力救济,人们不仅无法确定各自的权利能否获得保障,难以就解决纷争的方式达成一致意见,还可能出现需要的实力不足的情况,因此人们必须组成互助组织,借此确保权利的保障与救济。

# 思想实验——到形成国家为止

一郎: 好比以前治安不好的东京涩谷等地类似地方巡警队那样的组织吧?

老师:没错。这样的组织逐渐变成像保安公司那样后,便迈入下一个阶段。为提高稳定性与效率,每个人的分工越发细致。协助实现权利的专门机构和顾客缔结契约,顾客也开始购买服务。如此一来,就会产生在一定领域内多数商业性保护机构并存的状态。

稻夫: 这是市场原理呢。接着会有个出类拔萃的公司冒出头来吧?

老师:真不愧是做过生意的稻夫。竞争与武力斗争会导致单一保护机构出现并独占该领域。以该机构已无竞争者这一点而言,可说是极度接近最低限度国家,然而转换程序尚未完成。因为领域内可能仍旧存在无政府主义者,他们完全不从保护机构购入服务,而是持续贯彻权利的自力救济。

纯子:之后,终于要转换到最低限度国家了吧?

老师:是的。只要还存在自力救济的可能性,其中就有出现错误的可能。因此,保护机构会对这种错误施行处罚,实质上等同于独占强制力的行使。而在最后一个阶段中,保护机构便以无政府主义者行使权利的潜在风险会带给其他顾客不可能赔偿的恐惧为由,事先禁止。

朋友圈每日书籍免费分享微信 shufoufou

一郎:一旦这么做,无政府主义者就不可能不吭声了吧?

老师: 毕竟这跟侵害无政府主义者的自由没什么两样。不过, 保护

机构也必须付出这么做的代价。保护机构就像这样,借由对无政府主义者提供与其他顾客相同的服务,独占某一领域中的治安、防卫与司法权。

一郎:没有国家的话,果然还是没办法高枕无忧。可见得最低限度国家是必要的呢。

### 课税如同强制劳动?

稻夫: 我现在已经很清楚形成最低限度国家的过程了。只不过,为什么非得是"最低限度"呢?

老师:是的。诺齐克在第二部分中,借由批判扩张国家对这一点做出了回答。总而言之,支撑着福利国家的分配正义的概念,是为了实现社会中某种理想状态,以诺齐克的话来说,即为"模式化"(Pattern),个人财产重新分配。但此举必须侵犯个人自由,才有可能实现。假如人们拥有任意处置所有物的权利,那么上述的模式化势必会在重复交换的过程中崩坏。

一郎:难道没办法尽可能长久地维持那个模式化吗?

老师:那么,大概就必须不断地干涉个人的私生活了。诺齐克认为,自由与模式化不可能兼顾。例如,针对勤劳所得的收入课税,便等同于强制劳动。

纯子:课税就是强制劳动的说法还真耸动视听呢......

老师:毕竟那样的课税要想正当化,就必须要求全体人民对于巩固、维持国家存在的分配模式化取得共识,然而这是不切实际的。

一郎: 所以这根本就做不到, 但是国家还是照样课税啊。

老师:这类理论的基础,在于所有权理论——"历史的赋予权利理论"。该理论是根据以下三种正义,考虑拥有某物的正当性的。其中包括:从无人拥有状态转变成被人拥有的过程——"独有、获取的正义";从某人所有物转移至他人所有物的过程——"让渡、转让的正义";矫正

过去的不正当获得、移转——"矫正的正义"。

纯子: 就是取得手段是否正当吧?

老师:没错。反过来说,在决定一切正当性时,取决点仅止于某人在获得财产过程中正当与否,除此之外皆不列入考虑范围。

# 诺齐克所言的三种正义

一郎: 老师,可以请您更具体地说明这三种正义吗?

老师:好的。首先,独有、获取的正义意即"某无主物一旦掺入某人的劳动因素,那个人便对其产生所有权"。这一点因洛克的劳动价值理论而广为人知。洛克还加上了"若此等无主物对他人而言仍有充分剩余"的附加条件。诺齐克则稍加修改,认为"前提是这种所有权不至于造成他人的状况恶化"。

纯子: 意思是说,如果侵害到他人的权利,就不被承认是正当拥有吧。

老师:是的。接下来是关于让渡、转让的正义,意指当事人的任意 交换是以自发性为条件的。但如此一来便产生一个问题,那就是如何区 分自愿交换和强制交换,怎样判断压榨的标准。

稻夫: 诺齐克如何解决这个问题呢?

老师:他提出了两个标准:某人的行为选择是否受制于他人,以及该行为是否造成权利侵害。至于意在挽救的矫正的正义方面,各位应该没问题吧。那么,终于要来谈谈诺齐克所谓的乌托邦了。

一郎: 进入第三部分了。结果,他的结论还不是全都交由市场决定吗?

老师: 你是这么想的吗? 虽然自由放任主义者经常遭到外界如此误解,但他们不见得就将自由放任主义式的资本主义视为万灵丹。对于他们而言,个人领域的自由才是最重要的,自由市场以及最低限度国家不

过是确保、维持上述自由的绝佳手段罢了。

纯子: 简单来说,这些人只要能守护个人自由就行了吗?

老师: 若用一句话来总结, 就是这样。

纯子: 诺齐克为什么会这么认为呢?

老师: 其中有许多原因。例如,禁止个人沦为他人追求目的之工具的康德式人格尊重,又或只要不危及他人,当事人皆拥有支配自己身体等自我权利的观念。

一郎:我倒是很能理解这种"自己最重要"的观念。

老师:无论如何,只要能够守住自己的自由,不论是生活模式还是 共同体的理想形式皆无受到禁止或奖励的必要。所以诺齐克指出,最低 限度国家是在某种"乌托邦架构"内发挥功能。

稻夫: 意思是, 在那样的架构内就能享受自由了?

老师:嗯。那样的框架容许自主性交换以及基于共识而尝试建设多样的乌托邦。唯有如此,才能支撑最低限度国家的正当性。

# 各式各样的乌托邦共存

一郎:我还是搞不清楚所谓"那样的框架"是什么样子。

老师:那么,我们就来看看诺齐克的形容吧。"乌托邦,是为各种乌托邦而存在的框架,人们能自由任意地相互结合,于理想社群中追求并实现自身的良善生活愿景;然而,其中不应有任何人将本身的乌托邦愿景强加在他人身上。乌托邦就是这样的地方。"清楚了吗?

一郎:也就是说,乌托邦是"并非将单一价值观强加于他人身上, 而是每个人都能享受自由"的最低限度条件?

老师:确实如此。那最低限度条件不就是最低限度国家么。

纯子:这跟平常我们对乌托邦的印象还真不一样呢。一般不是都会有个共同目标,然后由所有人一同实现,才叫作乌托邦吗?好比平等社会之类的。

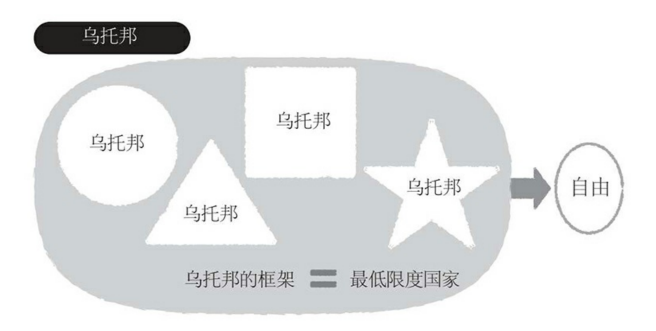
《无政府、国家和乌托邦》名句

乌托邦,是为各种乌托邦而存在的框架·····人们于理想社群中追求 并实现自身的良善生活愿景。

老师:通常是这样。诺齐克称之为"受到所有人欢迎的单一乌托邦社会构想"。他将持有此种构想的人称作"帝国主义式的乌托邦主义者"。就他的立场而言,每个人的性情、智力和理想的人生类型各不相同,企图将其汇整纳入单一价值观内是不可能的。可以说,他是从多元化事实的角度出发的。

稻夫: 所以,乌托邦的理想就变成各式各样的乌托邦共同体汇集而成的复合体了。

老师:那是个现实性的问题。的确,我不认为所谓的激进宗教团体 真的能够和平共存。所以,乌托邦架构在此是作为一种"过滤手段"。只 有根据每个人的自愿性选择及拒绝的积累,方得以筛选出各个乌托邦 来。借由否定手段的演变,才能够逐渐改善值得追求的理想共同体以及 良善生活的愿景。



使每个人都能实现各自自由的最低限度条件, 即为以乌托邦框架呈现的最低限度国家

一郎:整体图景是逐渐迈向乌托邦的实现。我的内心很不可思议地兴奋起来了。

老师:诺齐克也这么说。他表示,"最低限度国家,也就是为乌托邦而存在的框架,是个能够鼓舞人心的概念"呢。

### 诺齐克对于罗尔斯的批判

纯子:对了,您说过诺齐克也对罗尔斯提出了批判。他是怎么说的呢?

老师:大部分是"赔了夫人又折兵"之类的批判。例如,当人处于罗尔斯式的原初状态,不见得只会采用差别原则。他批判道,那些人反而可能会选择附带最低限度生活保障的平均功利主义;他还认为,罗尔斯的分配正义论,简直就是把社会中的财产视为无主物处置。

一郎: 我果然对诺齐克相当有共鸣。这可成我的圣经了。

老师:如果能像这样帮学生找到一本适合自己的书,这门课也就值得了。

给对罗伯特·诺齐克有兴趣的你——推荐书单

《苏格拉底的困惑》

- 收入诺齐克数十年写成的22篇文章,全面展现了其哲学成就
- 诺齐克——著 郭建玲等——译
- 商务印书馆

《经过省察的人生》

● 旨在揭示什么是真正有价值的生活

- 诺齐克——著 严忠志等——译
- 商务印书馆

《罗伯特•诺齐克》

- 一本很好的诺齐克著作导读
- 大卫•施密茨——编 宋宽锋等——译
- 复旦大学出版社

### 诺齐克其人其事



罗伯特·诺齐克 | Robert Nozick (1938~2002)

美国政治哲学家,哈佛大学教授。其学术成就范围之广,不限于政治理论,还涵盖道德哲学和法学等领域。特别在政治理论方面,其被视为自由放任主义的古典思想的《无政府、国家和乌托邦》,影响尤巨。著作包括《无政府、国家和乌托邦》《哲学解释》《经过省察的人生》等。

# 第15课

桑德尔| Michael J. Sandel《自由主义与正义的局限》

——一个人终究难以生存吗?



# 桑德尔的代表作!

老师:终于要进入最后一堂课了!今天,我想来谈谈迈克尔·桑德尔的《自由主义与正义的局限》。我想大家应该都听说过桑德尔,多亏NHK公共电视台所播放的节目《哈佛白热教室》,他最近在日本相当有名。那个节目将他大受欢迎的课程借由电视播送;课程内容汇整而成的著作《公正:该如何做是好》也成了畅销书,可以说是点燃政治哲学热潮的火种呢。

一郎:《自由主义与正义的局限》是他的最新著作吗?

老师:不,那是他于20世纪80年代初期的著作。第二版于1998年问世,不过这并不代表桑德尔的思想有所改变,我们的说明将以第二版为基础。事实上,这本书是为了批判罗尔斯的《正义论》所作。只是罗尔斯在20世纪90年代后出现了"变节",因此新版补充了关于该部分的探讨。

纯子:因为批判罗尔斯,所以被称作社群主义(communitarianism)的圣经吧。

老师:是的。桑德尔的这本著作问世后,便与阿拉斯代尔·麦金太尔(Alasdair MacIntyre)的《追寻美德》、加拿大的查尔斯·泰勒(Charles Taylor)的《哲学论文集》以及迈克尔·沃尔泽(Michael Walzer)的《正义诸领域》并驾齐驱,成为催生社群主义的一大潮流。

纯子: 从中就引发了究竟自由主义好,还是社群主义好的"自由主义与社群主义论战",对吧?

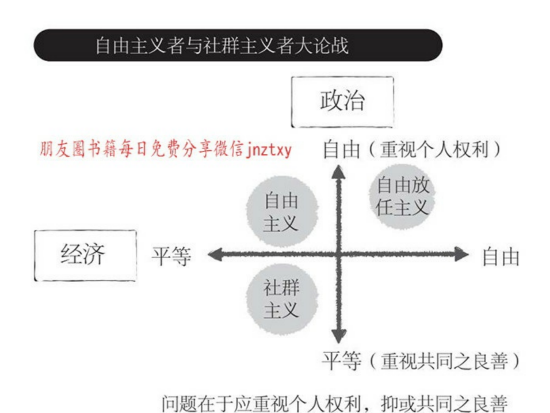
#### 《自由主义与正义的局限》名句

身为原理的正义, 其理想本身即内含极限。

老师:可以这么说。毕竟一般都将桑德尔视为社群主义者,也就是 共同体主义者。不过,他本人却在第二版开头提及他对这一点感到不 快。

稻夫: 那又是怎么一回事呢?

老师:桑德尔是这么说的:"只要'社群主义'为多数决主义的别名, 又或意味着不论所属的社群(community)、时间为何,权利皆依据某 种优越价值而来,那就不是我想拥护的见解。"



### 重视"共同良善"

纯子: 意思是,假设顽固地将一定的价值观加诸他人身上是所谓的"社群主义者",那么他自己并非社群主义者?

老师:是的。我认为,他是个社群主义者这一点不会错。其余只是概念的定义问题。所谓的个人认同,的确有一部分是根据自己所属的社群决定,但终究只是"部分"而已。

稻夫: 不过, 共同体都有个共同目标吧?

老师:桑德尔重视的是"共同良善",不过他认为那绝非事先决定好的,而是在充分讨论后由社群成员所共同获得的结论。

一郎:我有点儿了解老师为什么会选这本书了。因为,桑德尔的原点就在其中。

老师:是的。对了,桑德尔是本系列课程所提到的哲学家中,唯一一位在世,并且仍在工作岗位上的人,所以他的思想还在持续演变当中。不过,他并没有丝毫偏离原点。我希望大家务必借由此书确认这一点。

一郎:可是,为什么桑德尔会这么拘泥于共同体呢?我是个以自我为中心的人,老实说还挺讨厌那种东西的。

老师:我想,即使不是所有人都到了可称之为"自我中心主义"的地步,目前社会的价值观趋于多元化也是事实。所谓的自由主义,就是一种守护上述多元价值观的思想。但问题在于,尽管如此,我们仍必须携手并进。政治社会的原则便油然而生。

纯子:罗尔斯把它形容成"针对正当良善的优先性"吧?

老师:是的。此种状态下的"正当"称为权利或是正义。良善"则是人们视为善,而加以选择的自我价值观或生活方式"。

稻夫:那么,桑德尔对于"正当良善的优先性"是怎么想的呢?

老师:桑德尔表示有两个含义。一是"道德"的优先性。亦即"正当"对于多元良善具有规范优势,而多元良善仅在"正当"的允许范围内才能获得认可。

纯子:不论良善受到多么广大的群众支持,只要超越"正当"的范围,就不可能成为社会的共同准则。是这样吗?

老师:没错。其次是"基础点"的优先性。相对地,必须约束多元良善的"正当"可不依据诸多良善,朝向独立地位并且加以正当化。

一郎: 那又是什么意思呢?

老师:良善的多元化有必要尽可能地加以尊重。但与此同时,为了适切调整多种良善之间的冲突,促其和平共存,必须导入"正当"。在此情况下,若某特定良善取得优势地位,便无法确保良善的多元化;因此,"正当"就必须不凭借任何种类的良善,被加以正当化。

纯子:有可能吗?

老师:桑德尔也点出了这个问题。所谓"以自由主义为前提的人类样态",是每个人都是拣选自认为好的良善的主体。多元良善之所以受到尊重,也是因为那都是各人如同上述所拣选出来的。被拣选出来的良善本身,并非天然拥有值得尊重的价值。这里,就与被拣选出来的良善做出清楚区分,呈现出作为纯粹选择主体的人类样态。

稻夫: 他所说的"纯粹选择主体",是丝毫不会受到自己生活环境的 影响,感觉是完全独立的存在吧? 老师:嗯。那样的存在,面对与选择无关的负荷,能从中独立出来。桑德尔将那样的人类样态称为"无牵无挂的自我"(unencumbered self),并加以批判。

一郎: 所以, 那是罗尔斯在《正义论》中所描绘出的人类样态啰。

老师:是的。桑德尔主张,罗尔斯的理论问题正潜藏于这一点。他表示,罗尔斯的自由主义是基于康德哲学的"义务论自由主义"。换言之,那是以一个超越现实经验的世界,独立超脱且自由的"超越论主体"为前提,基于先验且绝对的道德法则,比起良善或幸福,正义无条件地处于优势地位。

纯子: 那部分就理论而言, 是没问题的吧?

老师:到这部分为止还没问题,不过后面就不行了。另一方面,由于罗尔斯将自己的正义论从康德的形而上学中分离出来,将之视为更为实际的理论,因此引用休谟的探讨,记述正义成为必要的"正义环境"。但是,康德属于德国观念论,而休谟属于英国经验论,两者原本就是相互对立矛盾的思想。

稻夫:我了解那种理论上的矛盾,却不觉得它是非常关键性的问题。

老师: 其中可是有个关键的大问题呢。例如,罗尔斯的理论特征在于提倡"正义两大原则"和"原初状态",还有"反思均衡"。而正义两大原则中的"差别原则",为赋予矫正差别理论基础的划时代思考。我们在前两堂课中也介绍过,大家还记得吗?

纯子:社会中的每个人都有各种不同的境遇,因而存在贫富差距。不过,那样的境遇差别是偶然的产物,所以有必要加以矫正。也因此,即使是与生俱来的资质所造就的财富,也应将其视为社会全体的共同资产,重新分配。是这样的思考吧?

老师:正是如此。根据这样的思考,就能在不立足于特定良善概念的情况下,对于多元良善的追求赋予一定的规范性框架。不过,这会不会有点儿奇怪呢?

稻夫: 您是说,这样的理论或许已经立足于特定良善概念了,是吗? 不,该说是"不平等是不行的"这一点.....

老师:大概就是那么一回事。说得更准确一点儿,"正当"之良善的优先性,其理论基础在于尊重每个个体,那么上述思考不就违反了这样的理念吗?

一郎:对哦,因为某人与生俱来的资质被运用于他人的利益之上,那个某人就会变成被利用的一种手段了。

### 桑德尔阐述正义

老师:桑德尔针对罗尔斯理论的此等问题,预测对方大概会这么回答:"成为手段的,仅止于那个人与生俱来的偶然资质部分,并非其本身。"但是,那样的自我样态是种"被彻头彻尾剥夺具体性"的存在。而那样的自我到底还有什么意义可言?这就是桑德尔的批判。

朋友圈每日书籍免费分享微信 shufoufou

纯子: 把人家说成这样,那桑德尔自己提出了什么样的正义论呢?

老师:桑德尔首先质问,将共享"我"的资产的人视为"他者",是否总是适当。他的要求是以"主体间性"(Intersubjectivity)的观点理解自我。我们来看看他的表述。

多亏我之外的人们存在,才有如今这个称为"我"的人存在。正是这些他者,持续以各种不同方法构筑出这个称为"我"的人。这样看来,只要是我能同一(Identify)的这些他者,将之视为对于"我的"成就出过力的人,以及这些成就所带来的回报的共同受益人,都是有道理的。

稻夫:我很能理解这种想法,不论何种成就都不是单凭一己之力所能达成的。像在公司里也一样。虽然会有程度上的差异,但是所有一切都是凭借他者某种形式的帮助才能达成。

一郎:我不太了解他和罗尔斯的差别。

《自由主义与正义的局限》名句

多亏我之外的人们存在,才有如今这个称为"我"的人存在。正是 这些他者,持续以各种不同方法构筑出这个称为"我"的人。

老师:是这样的。即便这两人都认同差别原则,不过罗尔斯认为自己的成果是偶然的产物,所以要和大家分享。相对地,桑德尔则认为自己的成果是凭借他者之力才获得,所以要和大家分享。

#### 一郎:原来如此!

老师:在此可以看出一种对于人类样态的观点,那就是所谓的"自己",并非自给自足、毫无负担的存在,而是为自己以外的他人背负许多东西,从中奠定足以支撑自我的立足处的存在。

纯子:人不是毫无责任的自己呀。

老师:是的。非但如此,他还说人是"情境自我"(situated self,拥有位置的自己)。换句话说,桑德尔将某一成就自己、人们彼此关联的历史性总体的共同世界或共同体视为大前提。

稻夫:桑德尔所说的共同体是什么呢?

#### 桑德尔所描绘的人类样态



情境自我(拥有位置的自己) (桑德尔)



毫无负荷的自己 (罗尔斯)

### 人类存在于彼此关联的共同体中

老师:桑德尔区分成三种社群概念。一是"工具概念",这是将社群视为实现个人私利私欲的手段,那样的社群对于个人而言,仅止于外在性。二是"情感概念",这是罗尔斯的立场。社群成员同时认同社会合产(Coproduction)所萌生的"情感联系"。从这一点来看,社群对于个人来说变成内部的一部分。

三是"组成概念",桑德尔的立场即为此。他表示,社群是自发形成的集团,不若联盟或协会等的选择关系,为发掘的依恋。那不单是种属性,而是构成本身认同的要素,也是以和他者关系为前提的"主体间性"。

#### 《自由主义与正义的局限》名句

所谓的社群不仅是属性,而且是构成参与者共有之自我理解的共同体。

一郎: 我现在明白为什么桑德尔会重视共同体了。

### 思想更新

老师: 然而,如同刚刚所说的,桑德尔是当今仍活跃于相关领域的思想家,所以他的思考也随时在变化。

纯子: 讲到这里我才想到,老师一开始说,他为了因应罗尔斯的"变节",在第二版增加了补充部分吧?

老师:没错。罗尔斯于1993年发表《政治自由主义》。我们在前两堂课也曾提到,他对"交叠共识"的重视引发了"正义论倒退"的批判声浪。

纯子:那部分不是和桑德尔等人的"社群主义"比较接近吗?

老师:确实也可以从这个角度来看。因其削弱了普遍主义 (universalism)的主张,考虑到共同体的传统。但是,桑德尔仍对罗尔斯提出批判。因为罗尔斯在《政治自由主义》中,要求于政治、公共领域,以及探讨特定哲学、道德、宗教立场或总括性学说时,都必须搁置判断。据桑德尔所言,这不但实际上无法做到,其理论也不甚理想。

一郎: 他在其后著作中的思想,应该没有大幅度改变吧?

老师:或许可以说,他在出版《自由主义与正义的局限》之后,探讨主轴出现了大幅的转变。

稻夫: 咦! 不再重视共同体了吗?

老师:不是的,那一点并没有改变,改变的是他所看重的部分。也就是说,他的焦点逐渐转移到具体政治社会的理想样态和相关的实践探

讨。他于1996年发表的《民主的不满》中,提出这样的诊断: 自美国建国以来,历史上自由主义与公民共和主义(Civic Republicanism)不断持续着对立立场,不过公民共和主义正逐渐遭到扬弃。桑德尔是希望借由发掘公民共和主义传统的可能性,摸索出一条克服当今各种问题的道路。

一郎: 那个公民共和主义有什么具体内容呢?

老师:公民共和主义的主张有以下几点:首先,人们具有自我统治的自由,此等自由让人们得以历经共同商议与决定,逐渐形成构成政治社会价值原理的共同良善。还有与上述自我统治相关的力量,即为以公的力量逐渐养成公民德行的"陶冶计划"的必要性与正统性。

纯子:公民共和主义传统和桑德尔所说的"情境自我",两者又有什么关系呢?

老师:在现代社会中,我们个人是非常微弱的存在,因为我们必须面对如全球经济波动等各领域的未知问题。因此,桑德尔揭示所谓"多面向情境自我"(multiply-situated self)的人类样态。他主张,不仅限于区域社会或国家,更要进一步促使公民共和主义传统在国际社会的多元政治舞台上再次活跃。

一郎: 他是想要将"情境自我"应用到全世界吧。

老师:桑德尔近来对金融资本主义或者说贪得无厌的资本主义,亦即过度市场经济提出了强烈警告。

稻夫: 我们尔后好像得更加关注桑德尔才行呢。

老师:希望今天的课程,能够作为大家了解他的哲学思想的踏板。 总共15堂的课程到此也告一段落了。各位觉得如何呢?

稻夫: 哇噢! 我好久没这么用功了。除了头脑被激活之外,说不定

也变年轻了呢。我正好即将迈入人生的下一个阶段,多亏老师,才能踏出成功的第一步。真是太感谢您了。

纯子:我对哲学的兴趣比之前更强烈了。不仅想要尽可能多地读点 儿古典哲学书,而且慢慢觉得自己应该也读得通了呢。

一郎: 我终于对哲学产生兴趣了,至少不会再对哲学感到过敏。而且对于人生的烦恼,好像也能够逐渐看清楚方向了。

老师:大家的感想虽然不尽相同,不过都能乐在其中,似乎也都得到了对于日后生活的若干提示,所以我觉得非常满足。大家都辛苦了!

### 给对迈克尔·桑德尔有兴趣的你——推荐书单

#### 《公正》

- 桑德尔论述正义的著名公开课
- 桑德尔——著 朱慧玲——译
- 中信出版社

#### 《金钱不能买什么》

- 桑德尔就当前世界的道德与市场问题发表洞见
- 桑德尔——著 邓正来——译
- 中信出版社

#### 《民主的不满》

- 一部关于自由的意义的重要著作
- 桑德尔——著 曾纪茂——译

#### ○ 江苏人民出版社

### 桑德尔其人其事



迈克尔·桑德尔 | Michael J. Sandel (生于1953年)

美国政治哲学家,哈佛大学教授。批判罗尔斯的《正义论》,因二十世纪八十年代的自由主义和社群主义论辩逐渐受到注目。他在哈佛大学所开设的课程《公正》,是一堂吸引电视台播放的热门课程。著作包括《自由主义与正义的局限》《民主的不满》《反对完美:科技与人性的正义之战》等。

# 结语 享受哲学的方法

大家觉得"世界第一好懂的哲学课"怎么样呢?就算是大家一起读哲学书,有人或许还是觉得很难。不过,我想其实这样也没关系,毕竟在本书之后还有阅读原著的乐趣等着你呢。

我在前言中也曾写道,随着我们人生经验的日益丰富,我们对所谓的哲学将会有更为深层的领略。所以,本书并不是一个结束,我衷心期盼大家将本课程视为一个契机,继续迈入哲学深层的愉悦世界。

最后,我想来谈谈哲学本身的乐趣所在。本书介绍了享受哲学名著的方法。事实上,这些名著都是哲学家们的思考结晶,而所谓的"享受名著",除了跟着体验他们思索的过程、共同思考之外,别无他法。

但是,探索哲学并不等同于阅读哲学书籍。哲学本身是一门探究事物本质的学问。借由思考"也不是这样""也不是那样",一步步贴近事物的本质或核心。

哲学名著就某种意义而言,可说是上述探索的引导书籍。阅读名著之余,跟着体验同样的思索后,接下来就必须靠自己加以运用。只有做到这一点,才称得上是完全将名著的内容加以内化。

名著中充满了促使自我思考的提示。我想阅读过本书的各位读者, 应该非常了解这一点吧。

当然,即便不学习哲学,人还是能够针对事物进行思考。如同帕斯卡所言:"人是会思考的芦苇。"不过,若能精通各种思考方式,不就能

更为广泛地深入思考吗?世界也会逐渐呈现出截然不同的面貌。哲学这门学问,便是为此而存在的。

也就是说,就算有人一直以来只着眼于表层事物,他们也可能会被潜藏于背后的背景或本质所吸引。哲学就像这样,能让我们的人生变得更为丰富、充满乐趣。期盼大家能以此角度重新审视哲学的意涵。若能如此,对我这个为哲学普及努力不懈的人而言,真是无上荣幸。

本书执笔之时,承蒙多方人士的鼎力相助。特别是PHP Editors Group的畑田博文先生,不但给我此次执笔机会,而且从构思阶段至最终成书,始终坚持不懈地提供强大的支持力量,我想借这个机会向他致谢。最后,再次感谢阅读本书的所有读者。

2010年11月 小川仁志

图书在版编目(CIP)数据

世界第一好懂的哲学课:修订版/(日)小川仁志著;郑晓兰译.--3版.--北京:中信出版社,2018.12

ISBN 978-7-5086-9187-9

I. ① 世... II. ① 小... ② 郑... III. ①哲学一通俗读物 IV. ①B-49

中国版本图书馆CIP数据核字(2018)第146797号

世界第一好懂的哲学课(修订版)

著者:[日]小川仁志

译者: 郑晓兰

出版发行:中信出版集团股份有限公司

(北京市朝阳区惠新东街甲4号富盛大厦2座 邮编100029)

字数: 109千字

版次: 2018年12月第3版

印次: 2018年12月第1次印刷

广告经营许可证:京朝工商广字第8087号

书号: ISBN 978-7-5086-9187-9

定价: 42.00元