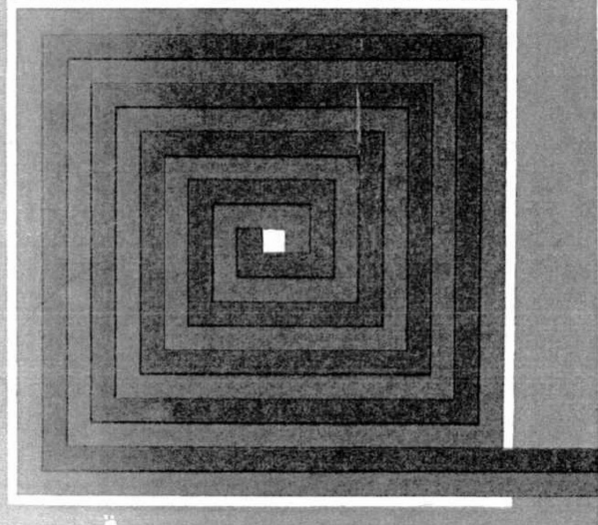
خ.ل بورخیس

# المرايا والمتاهات



فصح ترجمة ابراميم التحليد





http://abuabdoalbagl.blogspot.com

أبو عبدو البغل





#### مصادر النصوص المترجمة

أثيرت «ملكان ومتاهتان، وبحث بن رشده و«الانتظار» و «الظاهر» ضن كتباب « EL Aleph » طبعة أثيرت «ملكان ومتاهتان، وبحث بن رشده و«الانتظار» و «إبيير مينار كاتب «الكبخوطي» و«حديقة السبل المتنعبة» و«الغرائب الدائرية، و«موضوعة الخائن والبطل» ضن كتاب « Ficciones » طبعة Alianza ما العائرية، و«كتاب الرمال» ضن كتاب « El Libro de Arena » طبعة Salanza – العائرة و «كتاب الرمال» ضن كتاب « El Libro de Arena » طبعة الحالين»، ضن كتاب « El El Marca – Emecé » طبعة الحالين»، ضن كتاب « Alianza – Emecé » طبعة الحالين»، ضن كتاب « Alianza – Emecé » طبعة فنشرت مقالة «بورخيس وأناه ضن كتاب « Alianza – Emecé » طبعة فنشرت ضن ألب ربورخيس الكاملة « El Hacedor » طبعة Alianza – Emecé » طبعة بينوافية» فنشرت ضن أثبار بورخيس الكاملة « Obras Completas » طبعة Emecé الأرجنين).

# خ.ل بورخيس

# المرايا والمتاهات

قصص

ترجمة: ابراهيم الخطيب

دار تويقال للنشر عبارة مهد النبير التطبيقي، باحة محطة القطار بلدير، الدار البيضاء 05 ـ المغرب الهانف : 24.06.05/4

# تمَّ نشرُ هذَا الكِتاب ضِـمُن سِلسِلة نصوص أدبية

الطبعة الأولى 1987 جميع الحقوق محفوظة

#### مقدمة

عالم بورخيس (1899 ، 1986)

[وُلِدَ بورخيس في منزل بشارع تُوكُومَانُ (بوينوس آيريس) سنة 1899، من أب كان يعمل محامياً، ويحاول الأدب... إلخ].

لا تستطيع المعلومات المعروفة عن حياة خُورخِي لُويسُ بُورْخِيسُ<sup>(1)</sup> أن تُبَرِّرَ لنا السبب في كونه خَلَقَ آثاراً أدبية لا نظير لها. وربما كانت أكثرُ خصائص كتاباته إدهاشاً هو ردِّ فعلها العقلي المتطرف على كل فوضى الواقع المباشر وعرضيتِه، وإلحاحها الجذري على تعزيق الصلة بالعالم المعطى، واقتراح عالم بديل. لقد استعمل بورخيس ذهنه الغريبَ الموهبة لصياغة نظام، وذلك عن طريق ما ماه (ييتس) به «آثار العقل التي لا تشيخ». وكان رَيْبياً أكثر من أي كاتب آخر حول القيمة النهائية للفكر المحض والأدب الخالص. غير أنه جاهد في تحويل هذه الرَّيْبيَّة إلى منهج ساخر، يُقِيمُ من عدم الاعتقاد منظومة جمالية، حيث ما يهم ليس الأفكار في ذاتها وإنما أصداؤها وما توحي به

إلى غاية سنة 1930، كان الشعر، بالنسبة لبورخيس، واسطة الخلق الأساسية.(2) وخلال هذه الأعوام اكتفى بالبحث عن التعبير في صور غنائية

 <sup>1)</sup> يمكن، في هذا الصدد، مراجعة «النبذة البيوغرافية» التي كتبها بورخيس عن نف بضير الغائب سنة 1974 متخيلاً أنها عَرْشر في موسوعة أمريكية ـ لاتينية، لا وجود لها حالياً، سنة 2074. أنظر ملحق 2.

<sup>2)</sup> نشرت دار غاليمار Gallimerd للنشر الترجمة التي أنجزها (ن. إيبًارًا) الأثار بورخيس الشعرية الكاملة.

هادئة، كانت تلبيةً أولى للحاجة إلى خلق أدب وطني جديد كما يراه هو. إلاَّ أن الأعوام من 1930 إلى 1940 حملت تحوُّلاً عميقاً إلى عمل وتفكيره. فمع أن بورخيس لم يفقد أبدا انفعاله الأصيل بمكوِّنَاتِ الواقع المحلي، إلاَّ أنه كفَّ عن إجلالها وطنياً باعتبارها الحواجز الوحيدة ضد الفوضى، وأخذ يضمها داخل سياق سيرورات عالمية واسعة. في هذا الإطار يمكن اعتبار المدينة الكابوسية في قَصِته القصيرة «الموتُ والبوصَلَة»(3) صياغة أسلوبية مرئيةً لمدينة بُوينُوسُ آيُرِيسُ التي لم تعد، كما كانت في أشعاره، مكاناً مثالياً بل أصبحت سياقاً فضائياً لمِكَامِهَ النَّقُنُ البشري. هكذا تعولَ الشاعرُ الشَّابِ والمتعلِّم إلى كاتب متبحَّر، يقضى ساعات العزلة الكثيرة في قراءة أشد الآثار تنوعاً وغرابة، سواء تعلق الأمر بالآثار الأدبية أو الفلسفية، ويُصَحِّحُ مخطوطاتِه بدقة هوسية. وتحت تأثير فقدانه التسريجي للبمر، والمشاكل التي كانت أوروبا تتخبط فيها خلال الثلاثينات والأربعينات (والتي كان لها انعكاسٌ مباشر على الأرجنتين)، أُخَذَ بورخيس يبعث عن خلق عالم قصصي منسجم مصدره الذكاء والوعي. ويمكن القول بأن قصصه الميتافيزيقيّة وكذا ابتكارات الأخرى، التي جُمِعَتْ في مجموعاته «قصيص» Flectiones)، و«الألف» EL Aleph (1945) و«كتاب الرمال» EL Libro de arena)، تؤكد على الوظائف التحليلية والتخيُّلية التي تَجَلَّتُ من قبلُ في صورةٍ منفصلةٍ خلال مقالاته وأشعاره، وتَلْتَحِمُ حالياً لإنتاج شكل معبّر عن فكره يتسم بكامل القوة والتعقيد.

تهتم قصص بورخيس دائماً بسيرورات البحث التي تؤدي إلى الاكتشاف وعبق النظر : وتُنْجَزُ هاتان الفايتان أحياناً بصورة تدريجية، وأخرى بشكل مفاجق، لكنهما تُنْجَزَانِ دائماً تحت تأثير فعل محير. يتعلق الأمر، في الواقع، بحكايات فانطاستيكية، تَتْبِمُ بالمفالاة، بَيْدَ أنها لا تكتفي أبداً بالتخييل في معناه البسيط والسهل. ذلك أن عمق النظر الذي تُوفِّره هو عُمْقُ نظر ساخر وشجيّ : إنه إحساس مؤلم بحدود لا مفر منها، تقف حاجزاً دون أي طموح ان بعض هنه المرود القصصية (على صبيل المثال : «بهير مينار، كاتب الميخوطي» (العبكة تلاعباً المناب عيكن الحبكة تلاعباً

<sup>3)</sup> إحدى قصص مجموعة «Ficciones» طبع قصص مجموعة

<sup>4)</sup> نفس المصدر البايق.

بالخَلْقِ والنقد والكتابة. غير أن جميع قصصه، ومهما كان شكلها الظاهر، تتوفر على نفس البُعْدِ النَّقْدِي الذاتي. وإلى جانب «أشباه - المقالات» هذه، وهي تركيبات عمودية، هناك مَحْكِيَّات أفقية على نحو ما نجده في قصص المغامرات أو البحث في الجريمة (وهما نمطا القصة المفضلين عند بورخيس). وفي هذا الإطار نجد التحولات غير المنتظرة التي تُضَلِّل المتوقع، وتتكشف الوقائع الخغية من خلال آثارها المتباينة. فعلى نحو ما فعل (تشسترتون) من قبل، حين ابتكر قصص «الأب بُرَاوُن» واسطة للتعبير عن الاهوتيت الكاثوليكية، استعمل بورخيس تقنية اللغز، وحبكة التكرار اللا متناهي، وتأثير المفاجأة في الأدب، الإنجاز الدهشة إزاء العالم. إن أشكال بورخيس تذكّر، غالباً، بأشكال (سويفت): نفس الجدية وسط اللا معقول، ونفس الدقة في التفاصيل. وللبرهنة على اكتشاف مستحيل، يتبنى بورخيس نفمة الكاتب المتبحر مازجاً بين الكتابات المتخيّلة والمصادر الحقيقية العالمة. وعوض تحليل كتاب حقيقي، قد يكون مملاً، فإنه يعمد إلى تحليل كتاب لم يوجد قط.

لقد ادّعى بورخيس مرة أنّ كل الأدب الفانطاستيكي يقوم على أربع تقنيات أساسية هي: الكتاب داخل الكتاب، وعدوى الواقع بالحلم، والسفر في الزمن، والمضاعفة. والملاحظ أن تلك هي موضوعاته الجوهرية أيضاً: إشكالية طبيعة العالم، والمعرفة، والزمن، والذات، وفعلاً، فالتفرقة المعتادة بين الشكل والمحتوى تختفي تلقائياً وبصورة حاممة من كتابات بورخيس القصصية، مثلما تختفي التفرقة بين العالم والقارئ. ونجد في قصة «موضوعة الخائن والبطل» (أ) أن اكتشاف الكاتب لقصته، واكتشاف (نُولان) لخيانة (كِيلْبَاتْرِيكُ)، واكتشاف (رُيّانُ) لذلك الاستشهاد الغريب ليست سوى معرفة واحدة بالفدر والواقع واللا واقع، والكل والجزء، والسامي والسافل، ملامح متكاملة لنفس الكائن المتواصل. إن العالم وليجزء، والسامي والسافل، ملامح متكاملة لنفس كي يفهمه الإنسان ويساهم فيه. ويجب أن نبادر إلى القول بأن هذه الوحدة كي يفهمه الإنسان ويساهم فيه. ويجب أن نبادر إلى القول بأن هذه الوحدة الذهنية يتم إنجازها، بالضبط، بواسطة تقابل الأضداد.

<sup>5)</sup> نفس المصدر السابق.

يعترف بورخيس، دون تردد، بمصادره واقتباساته لأنَّه لا أحد، في رأيه، يستطيع أَنْ يدُّعيَ الأصالةَ في الأدب: فكل الكُتَّاب هم، تقريباً، مُتَرَّجمُون ومُعلِّقونَ على أنماط سابقة الوجود. لقد قارنه النقاد بـ (كافكا)، الذي كانَ أُولَ المترجمين له إلى الإسهانية. ومن المؤكد أننا نستطيع أن نجد تأثير الكاتب التشيكي في بعض قمص بورخيس،(٥) بيد أن التشاب إنسا يكمنُ في قحص الراوي لبوضوع مستحيل بطريقة مُؤَثِّرة وغير متلائمة، وكذا في فكرة وجود كُوْنٍ غِير متناهٍ، قائم على سُلِّمية معينة. غير أن الفرق بينهما هام : ذلك أن (كَافَكَا) يكتب روايات، بينما يعترف بورخيس جهاراً بأنه يعجز عن صنع ذلك. (7) فأشكاله البالغة الضآلة (والشبيهة بالمنمنمات) هي تحقيق حاد لمبادئ (هُو) الشهيرة حول وحدة الأثر والإيجاز. «(إن كلمة «حكاية» Cuento لها الحق في الوجود، لأن كل تفصيل إفي هذا الشكل إنسا وُضِعَ بمراعاة البناء المام. وهذا التطور الصارم يمكن أن يكون ضرورياً وبديماً في نص قصير، غير أنه يتجلى في الرواية مُعِلاً... أوا إن كل أعمال بورخيس تتضَّن مفاتيحها الخاصة في شكل تواز واضح مع كتاباته غير القمصية، وإحالات صريحة إلى سياق أدبي أو فلسفى محدد إخْتَار أن يضم نَفْسَه فيه. لقد لاحظ بورخيس بأن لائحة كتابات «يبير مينار» ليست اعتباطيَّة، وإنها تُقَيِّمُ «رمها تَوْضِيحيّاً لتاريخه العقلي» وتتغين مسبقاً طبيعة مهمت «المستترة». وتجب الإشارة إلى أنَّ مجموع هوامش، قصصه، وحتى تلك التي تُنَيِّلُ بكلمة «ملاحظة الناشر» هي هوامش من صياغة الكاتب وتشكل جزءاً لا يتجزأ من الآثار التي أُذْرجَتُ فيها. ومن المؤكد أن الاستئناس بالأفلاطونية الجديدة والمذاهب المتصلة بها سوف يُبيّن اختيارات بورخيس ونواياهُ، بيد أنَّ الاستمتاع التام بكتابات سابق على تلك التأويلات

<sup>6)</sup> لقد وصف، هو نقب، قصته مكتبة بابل، بأنها قمة كفكاوية. ومن المعلوم أن يورخيس كان يديّل الكثير من قصصه بذكر ممادرها لدى كتاب آخرين : راجع، على سبيل المثال، مجموعته «الأقد» (طبعة Emecé / Alianza). وكتب في «مدخل» طبعة 1954 من كتابه «التاريخ الكوني للفضيحة» قائلاً : «إن هذه الصفحات هي لعب غير مسئول يقوم به أمرؤ خجول أم يجد الشجاعة الكافية لكتابة حكايات فتلقي بتزييف أو تحوير قصص الأخرين (دون عذر جمالي في بعض الأحيان)».

<sup>7)</sup> كيل : لماذا لم يفكر في كتابة رواية ؟ فأجاب : «لانني عاجز عن كتابتيا. أنا كسول والروأية الواحدة يحاجة إلى المديد من وسائل الربط. فإذا كانت هناك وسائل ربط زائدة عن العاجة في ثلاث من صفحاتي، ففي ثلاثسائة صفحة لن يكون هناك غير ذلك. أنطر : E. Rodriguez Monegal : « Borgés » Coll. « Ecrivains de Toujours ». Seuil, 1978. غير ذلك. أنطر :

<sup>8)</sup> نفي البصدر البابق.

وغير متعلق بها. ذلك أن مهارة هذا الكاتب كراو، وسحره في استيماب أشد التأثيرات قوة بواسطة اقتصاد دقيق للوسائل، هما أعظمُ وأكثرُ أهمية من براعته العقلية.

بمكن لقصص بُورْخيس أن تبدو أشبه بألعاب شكلية، أو تجريبات رياضية، خالبة من أي حس بالمسئولية الإنسانية ولا صلة لها حتى بحياة الكاتب . بيد أن العكس أيضاً صحيح. ذلك أن إلحاحه المثالي على المعرفة والنظر العميـق (اللذين يعنيان العثور على نظام والتحوُّل إلى جزء منه) له دلالة خُلُقية محددة، وإنْ كانت هذه الدلالة، بالنسبة له، مزدوجة : فَخَوَنَتُهُ هم دائماً أَبْطالٌ على نحو ما. وكل أوضاعه القصصية، وشخصياته، هي، في العمق، أوضاعٌ وشخصيات أوتو بيوغرافية، وانعكاسات أساسية لتجاربه ككاتب، وقارئ، وكائن إنساني (مُنْقَسم، حسب عبارته: «بورخيس وأنا»). إنه الحالم الذي يعرف أنه المحلوم به،(٩) ومفتش الشرطة الذي يُخَيِّبُهُ النموذج الخفي للجرائم،(١٥) وابنُ رُشُد الذي تعكس جهالته جهالة الكاتب في رسم صورة شخصية له. (١١) غير أن كلِّ واحد من هذه الأخطاء الذاتية يَتم تحويله إلى ظَفَر فني نادر المثال. على أنَّه يمكن التساؤل عن جدوى كل ذلك. وهنا يبدو أنَّه لا مَفَرَّ مِن القيام بمقارنة بين بُورُخيس و(مرقانتيس)، رغم عدم التشابه الظاهر بينهما (وإن كانَ اسْمُ هذا الأخير لا يَردُ اعتباطاً في قصص الأول ومقالاته).(12) إن قصص بورخيس، على نحو قصة «ضُون كيغُوطي» الهائلة، تتولد من مواجهة عميقة بين الأدب والحياة - هذه المواجهة التي ليست فقط المشكل المركزي لكل أدب، وإنما المشكل المركزي لكل تجربة إنسانية.

#### 

إن الاعتراف ببُورخيسُ كأحد كبار كُتَّاب عصرنا (وإن كَانَ مَتَأْخِراً)، قد أتى من أوروبا وليس من مَسْقِط رأسه بأمريكا الجنوبية. ولعل مشاركت لصامويل بيكيتُ في جائزة «قُومِنْتُورُ» سنة 1961، هي أبلغ دلالة على ذلك الاعتراف. أما

<sup>9)</sup> إشارة إلى قصة «الخرائب الدائرية».

<sup>10)</sup> إثارة إلى قصة «الموت والبوصلة».

<sup>11)</sup> إشارة إلى قصة «بحث ابن رشد».

 <sup>11)</sup> راجع «پيير مينار كانب الكيفوطي»، هنا، وكذا «أمثولة مرقبانتين والكيفوطي» و «مثكلة» في كتباب مورخيد
 REL HACEDOR »

في الأرجنتين، وإذا استثنينا إعجاب فئة قليلة الصدد نسبياً، فقد انتُقدَ بُورُخيسُ دائماً ككاتب «غير أرجنتيني»، وكمقيم مستغلق في برجه العاجي (وإن كانت معارضته غير السياسية لخُوَانْ پيرُونْ قد كلفته مطاردات ومشاقَّ كثيرةً أيام الديكتاتور). وحسب ما يبدو فإن العديد من مواطنيه كانوا حريصين عِلَى أَن يكون كُتَّابِهِم مُخبرين صُرحاء عن المشهد الواقعي الوطني، وما كانوا ليَففروا لبُورْخِيسُ مَا شكُّل، بالضبط، إحدى أعظم فضائله : جهده المتفوِّق في تجويل ظروفه الحياتية الخاصة إلى فن عالمي وأشكال بالفة الدقة. لقد لاحظ الروائي الأرجنتيني إرْنيسطُو سَابَاطُو، سنة 1945، بأن بُورْخِيسْ «لو كان فرنسياً أو تشيكياً، لتَدَافَعَ الأرجنتينيون على قراءته، بحماس، في ترجمات رديئة. وليس من شك في أن عدم وجوده ضمن لائحة كُتَّاب الفرنسيـة قـد سـاهـم في إبقائه مجهولاً لدى الناطقين بالعربية، خصوصاً في المغرب العربي حيث من النادر أن يُعطى كاتب بالإسهانية القيمة التي يستحقها. إننا نرجو أن تساعد هذه السلسلة المنتقاة من قصص بُورْخِيسْ على تصويب هذه النظرة، ومن ثَمَّ على إنصاف رأي رُونِيه إيتُيَّامُبُلُ الذي وجد في هذا الكاتب نموذجاً لتكامل الفكر الكومْمُو بوليتي، مثلما وجد في آثاره التعبير المدهش عن قلق الإنسان المعاصر إزاء الزمن، والمكان، واللا متناهي.

إبراهيم الخطيب

#### ملكان ومتاهتان

يحكي رجال جديرون بالثقة (والله أعلم) أنه كان في الأيام الأولى ملك من جزر بايلونيا دعا مهندسيه المعماريين وسَحَرَتَة وأمرهم ببناء متاهة محيِّرة، دقيقة الصنع إلى درجة أن الشجمان الأكثر حيطة لا يفامرون بدخولها وأن الداخلين إليها ضائعون لا محالة. وأحدث هذا البناء ضجة، نظراً لأن البلبلة والإدهاش عملان من أعمال الله، وليس للبشر فيهما نصيب. وبعد مُضي زمن، جاء إلى بلاط ملك بابيلونيا ملك من ملوك العرب، فعمل الأول (سخرية من بساطة ضيفه) على إدخاله المتاهة، حيث تاه مهاناً ومرتبكاً إلى حين حلول المساء. وإذ ذاك استدر العربي العون الإلهي، فعثر على الباب ولم تنطق شفتاه بأية شكوى. لكنه قال لملك بابيلونيا بأنه يملك، في جزيرة العرب، متاهة أفضل، وأنه سيريه إياها، بفضل الله، ذات يوم. ثم عاد إلى جزيرة العرب، فجمع قواده وضباطه وأتلف ممالك بابيلونيا. وقد حالفه التوفيق في ذلك إلى درجة أنه هدم قصورها وقهر سمانها وأبير ملكها نفسه. أركبه فوق جمل سريع وأخذه إلى الصحراء. وبعد مرور ثلاثة أيام وهما راكبان، قال له : «أو يا ملك الزمان وماهية والأبواب والجدران؛ والآن يشاء القدير أن أعرض عليك متاهتي حيث لا سلالم تُصْعَد، ولا إلياب والم تمنعك من السير».

ثم فك قيوده، وتركه وسط الصحراء، حيث مات جوعاً وعطشاً. والمجد للحي الذي لا يموت.

### حِكَايَةُ الحَالِمَيْن

#### يروي المؤرخ العربي الإسحاقي هذه الواقعة :

ويحكي رجال ثقات (والله وحده العليم القدير الرحمان الذي لا تأخذه سنة ولا نوم) أنــه كان بالقاهرة رجل ذو ثروات، وكان مبسوط اليد متحرراً فأضاعها جميماً عدا بيت أبيه. واضطر إلى الممل لكسب قوت يومه، فأرهق حتى فاجأه النوم ذات ليلة تحت تينة بحديقته، فرأى في المنام رجلًا تُبتلأ يُخْرج من فمه قطعة نقود من ذهب ويقول له : «ثروتـك في فارس بأصفهان، فاذهب وابحث عنهاه. استيقظ الرجل عند الفجر الموالي، وشرع في السفر الطويل، فراجه أخطيار الصحاري، والسفن، والقراصنة، وعَبَدة الأوثيان، والأنهار، والسباع، والرجال. ووصل إلى أصفهان أخيراً، لكن الليل داهمه عند سورها فاضطجع للنوم في باحة مسجد. وكانت بجوار المسجد دار، فشاءت حكمة الله أن تعبر المسجد عصابة لصوص وتدخل الدار. واستيقظ القوم النائمون بفعل جلبة اللصوص، واستفاثوا، وصرخ الجيران أيضاً إلى أن اتجه ضابط عسس تلك المنطقة هو ورجاله إلى المكان، ففر اللموص بجلودهم عبر السطح. أمر الضابط بتفتيش المسجد، فعُثرَ فيه على الرجل القادم من القاهرة، وأشبم ضرباً بهراوات الخيزران حتى كاد أن يَهْلك. بعد يومين، استعاد الرجل وعيه بالسجن، فاستدعاه الضابط وقال له : «منْ أنْتَ ومن أي أرض جئت ؟». أعلن الآخر : «إنني من مدينة القاهرة الشهيرة، واسمى محمد المغربي، سأله الضابط: «ماذا أتى بك إلى فارس ؟»، فالحتار الآخر جانب الصراحة وقاله له : هُمرني رجل في المنام أن آتي إلى أصفهان، لأن بهـا ثروتي. أنَّا الآن في أصفهان وأرى أن الثِروة التي وعدني بها قد تكون الضربَ الذي أشبعتني إياه.. لم يتمالك الضابط نفسه، إزاء هذا الكلام، من الضحك حتى برزت أضراس رُشده، ثم ختم قائلاً : أيها الرجل الأخرق السريع التصديق، لقد حَلِمْتُ ثلاث مرات بدار في مدينة القاهرة، في قاعها حديقة، وفي الحديقة ساعة شمسية، ووراء الساعة الشمسية تينة، ووراء التينة عين ماء، وتحت عين الماء كنز. بيد أني لم أصدّق هذه الأكذوبة. أما أنت، يا نسل نكاح البغلة والشيطان لا ريب، فخرجت تائها من مدينة إلى مدينة، لا يدفعك إلا إيمانك بحلمك. لا أريد أن أراك بعد الآن في أصفهان. خذ هذه النقود وامض...».

أخذ الرجل النقود، وعاد إلى وطنه. ومن تحت عين ماء حديقته (التي هي عينُ حُلُم الضابط) أخرج الكنز الدفين. هكذا باركه الله وأجزاه وأثنى عليه. إن الله كريم، لا تدركه الأبصار.»

(من كتاب «ألف ليلة وليلة»، الليلة 351)

## كِتَابُ الرَّمْل

...Thy rope of sands... Georges Herbert (1593 – 1633)

يتألف الخط من عدد لا حصر له من النقط؛ والسطح من عدد لا حصر له من الخطوط؛ والحجم من عدد لا حصر له من الأحجام... والحجم من عدد لا حصر له من الأحجام... قطماً ليست هذه more geometrico بأفضل طريقة للشروع في سرد خرافتي. لقد غدا من الشائع اليَوْمَ التأكيدُ على أن كل خرافة خارقة هي خرافة حقيقية؛ ومع ذلك فخرافتي حقيقية.

إنني أعيش بمفردي في الطابق الرابع من عمارة بشارع بيلكُرْانُو. ومنذ حوالي بضعة أشهر، عند نهاية الظهيرة، سمعت طرقاً ببابي، فتحت فدلف شخص مجهول. كان رجلاً طويل القامة، ذا ملامح مَمْحُوةٍ أو ربصا كان قِصَرٌ نظري السبب في رؤيتي لها على هذا النحو، وكانت هيأته، في مجموعها، تمكس فقراً وقوراً. كان يرتدي لونا رمادياً ويمسك بيده حقيبة. وشعرت للتو أنه كان أجنبياً. حسبت للوهلة الأولى أنه رجل مُسِنّ؛ ثم أدركت أنني كنت مخدوعاً بشعره القليل الأشقر المائل إلى البياض، كشعر الأسكندناڤيين. وخلال حديثنا، الذي لم يستغرق ساعة، علمت أنه ينتمي إلى جزر الأورُكَادُ.

قدّمتُ له مقعداً. وقبل أن يتكلم الرجل، ترك بعضاً من الوقت يمضي. لقبد كان ينبعث منه نوع من الحزن، شبيه بالحزن الذي ينبعث مني اليومّ. قال :

إنني أبيع الكتاب المقدّس.

أجبته، ليس دونما حذلقة :

ـ توجد في هذا البيت نسخ إنكليزية من الكتاب المقدس بما فيها الطبعة الأولى، طبعةً جَانُ ويكُلِيفُ. لدي أيضاً طبعة كِيرُيَانُو دِي قَالِيرًا، وطبعة لُـوثِرُ، التي هي أكثر الترجمات سُوءاً من وجهة النظر الأدبية، ونسخة باللاتينية من «المُيَسَّر». كما ترى، ليست نُسخ الكتاب المُقَدِّس ما ينقصني بالضبط.

وبعد صت، أردف الرجل:

لستُ أبيعُ نسخ الكتاب المقدس فقط. يمكنني أن أعرض عليك كتاباً مقدساً قد يمكنني أن أعرض عليك كتاباً مقدساً قد

فتح حقيبته ووضع الشيء على الطاولة. كان مجلداً من القَطْع الصغير، مسفّراً بـالنسيج. ويبدو أنّ العديد من الأيدي قد تداولته دون شك. تفحصته؛ فأدهشني وزنه الشّاذ. قرأت على رأس الغلاف Holy Writ وفي أسفله Bombay. قلت ملاحظاً :

\_ لأبد أنه ينتمي إلى القرن التاسع عشر.

فكانت الإجابة :

ـ لا أدري. لم أدر ذلك أبداً.

فتحته بشكل عشوائي. كانت الحروف مجهولة لدي، وكانت الصفحات (التي بدت لي مُتَالَفَة بما فيه الكفاية، وفقيرة الطباعة) مطبوعة على عمودين على نحو ما يُطبع الكتاب المقدس عادة. كان النص متزاحماً، ومرتباً في شكل آيات، بينما وُضعت في الزوايا العليا للصفحات أرقام عربية. ولقد أثار انتباهي أن الورقة الزوجية العدد تحمل، مثلاً، رقم 40514، والفردية العدد، التي تتلوها، تحمل رقم 999. قلبت هذه الصفحة، فإذا الترقيم على قفاها يتضن ثمانية أرقام. كانت الصفحة مُزَيِّنة برسم صغير، من قبيل ذلك الذي نعثر عليه في المعاجم: عرساة ربحت بالريشة، كما لو من طرف طفل عديم المهارة،

إذ ذاك قال لي الرجل المجهول:

تأمّلها جيداً، فإنك لن تراها قط.

لقد كان في هذا التأكيد ما يشبه التهديد، لكن ليس في الصوت.

عينت موقع الصفحة في الكتاب بدقة ثم أغلقت المجلد. أعدت فتحه توّاً وبحثت عن رسم المِرساة، صفحةً بعد صفحةٍ، دون جدوى. ولكي أحجبَ دهشتي قلت :

\_ ألا يتعلق الأمر حقاً بترجمة للكتاب المقدس إلى إحدى اللغات الهندية ؟

أجابني : - كلا.

ثم أضاف، خافضاً صوته كما لو كان يَأْتَمِنَّنِي على سر:

لقد اشتريت هذا المجلد في قرية من قُرى السهل، مقابل بضع روبيات ونسخة من الكتاب المقدس. لم يكن مَالِكُه قارئاً، وأَفْترضُ أنه حَسِبَ كتابَ الكتب هذا تعيمةً. كان ينتمي إلى الطبقة الشعبية الأكثر انحطاطاً وما كان بالإمكان السير في ظله دون انعيناء. لقد قال لي بأن كتابه يُسمى كتابَ الرمال نظراً لأن الكتاب والرمل، كلاهما، لا مبتداً لهما ولا نهاية.

وطلب مني أنَّ أبحثُ عن الصفحة الأولى.

وضعت يدي اليُبرى على النلاف، وفتحت السَّفْر بإبهامي يكاد يلتصق بالسبابة. بذلت جهداً دون جدوى: فبين الغلاف واليد كانت هناك دائماً بعض الصفحات، التي تبدو كما لو كانت تَنْيَجِئُ من الكتاب.

والآن ابعث عن الصفحة الأخيرة.

أَخْفَقْتُ مُجدَّداً، فَتَمْتَمْتُ بصوت لم يكن بعد صوتي :

۔ ہذا غیر ممکن.

وبصوت هامس دائماً، قال لي بائع الكتب المقدسة :

عير ممكن ومع ذلك فهو ممكن. إن عدد صفحات هذا الكتاب لا حصر له تماماً. فلا صفحة منه الأولى، ولا صفحة منه الأخيرة. ولست أفقة لماذا رُقِمتُ بهذا الشكل الاعتباطي. ربما بفية الإيحاء بأن مكونات سلسلة لا نهائية يمكن أن تُرقِّم كيفنا اتفق.

ثم أضاف، كما لو كان يُفكِّر بصوتٍ مرتفع :

إذا كان الفضاء لا حصر له، فنحن في أية نقطة منه. وإذا كيان الزمن لا حصر له، فنحن في أية نقطة منه كذلك.

أزعجتنى تأملاتُه، فسألته :

۔ أنت متدين، ولا ريب ؟

 نعم، أنا كالثاني. إن ضيري مطمئن، فأنا متيقن أنني لم أخدع البدوي حينما أعطيتُه كلمة الربّ مقابل كتابه الشيطاني. أكدت له أنه لم يكن ليُلاَم على صنيعه وسألتُه ما إذا كان مجرد عابر لهذه الأراضي. أجابني بأنه يفكر في العودة قريباً إلى وطنه. عندئذ علمت أنه كان اسكتلندياً من جُزر الأورْكَادْ فقلت له بأنني أحبُّ اسْكَتْلَنْدًا حباً شخصياً بسبب عشقي لسَّتِيقِنْسُونْ وهْيُومْ.

وصَحْح :

۔ ورُوبي بَارْنسُ

وفيما كنا نتحدث، واصلتُ تصفّحي للكتاب اللانهائي.

سألته متظاهراً باللا مبالاة :

. هل تنوي إمداء هذه المينة الغريبة إلى المتحف البريطاني ؟

اجابني :

ـ كلا. بل أعرضه عليك.

وحدد ثبنا مرتفعاً باهظاً.

أجبته، بصراحة، أن هـذا المبلغ لم يكن بمستطاعي ثم أغرقت في التفكير. وبعد بضع دقائق، كنت قد وضعت مخططي. قلت له :

ـ اقترح عليك مبادلة. لقد حصلت على هذا السّفر مقابل بضع روبيات ونسخة من الكتاب المقدس؛ وأنا أعرض عليك مرتب تقاعدي الذي استلمته حالياً ونسخة من الكتاب المقدس لويكُلِيف مطبوعة بحروف قوطية، كنتُ ورثّتُها عن آبائي.

فهمس:

.A black letter Wiclef!

قصدت غرفة نومي وأحضرت له المال والكتاب. تصفّع هذا الأخير وفحص صفحة العنوان بحماس المولع بالكتب.

قال لي :

ـ صفقة ناجزة.

دهشت لكونه لم يساوم. ولم أُدْرِك إلا فيما بعد أن الرجل قصدني وقد عقد العزم أن يبيمني الكتاب. ودون عَدَّ الأوراق النقدية، وضعها في جيبه.

تحدثنا عن الهند، وعن الأورْكَادُ، وعن الـ Jarls النَّرويجِييِّينَ الـذين حكموا مُحذَّهُ الجزر. وحينما انصرف الرجل، كان الوقت ليلاً: إنني لم أرَّهُ بعد ذلك، ولستُ أعلم له اسمًا.

كنتُ أنوي وضع كتاب الرمال في الثفرة التي تركها كتاب وِيكْليفُ المقدس؛ بيــد أُنْسي قررت في النهاية إخْفَادَهُ وراء أسفار «ألف ليلة وليلة» غير المتجانسة. استلقيتُ لكنني لم أنّم. وحواليُ الثالثة أو الرابعة صباحاً أوْقَدتُ النور. بحثت عن الكتاب المستحيل وشرعتُ في تصفحه، فرأيتُ بإحدى الصفحات رَسُمَ قناع، وكمانت الزاويةُ تحمل رقماً، لست أدري الآن ما هو، مرفوعاً إلى قوة تسعة.

لم أكثف كنزي لأحد. ولقد انضاف إلى سمادة امتلاكه، النحوف من أن يُسرق مني، ثم الشك في ألا يكون حقاً غير متناه. ولقد جاء هذان الانشغالان ليُنمَّيا حدة شراستي القديمة حيال البشر. كنت لا زلت أملك بعض الأصدقاء، فكففت عن رؤيتهم. هكذا لم أعد أغادر مثواي تقريباً وقد أصبحت أسير الكتاب. فعصت بالمجهر قفاه وسطحيه الخلقين، ودحضت كل إمكانية لوجود مَكْر ما، لقد لاحظت بأن الرسوم الصغيرة تبعد ألفي صفحة، إحداها عن الأخرى، ضجلتها في فهرس أبجدي لم أتأخر في ملئه. غير أن تلك الرسوم لم تتكرر قط. وفي الليل، كنت أحلم بالكتاب خلال الإغفاءات النادرة التي كان الأرق يمحضني إياها.

وكان الصيف على وشك الانصرام حينما أدركتُ أن هذا الكتباب كان رهيباً. بيد أن ذلك لم يفدني شيئًا في أن أعترف بأنني كنت بدوري رهيباً، أنا الذي كنتُ أبصره بعينيًّ وأتحسه بأصابعي وأظافري العثر. أحسستُ أنه كان يثير الكوابيس، وأنه شيءٌ بذيءٌ يَشْتُمُ الواقع ويُفْده.

فكرت في النار، بيد أني خَشِيتُ أن يكون احتراقُ كتاب لا نهائي احتراقاً لا نهائياً أيضاً، يخنق بدخانه الكوكب الأرض قاطبة.

تذكرت أنني قرأت، في مكان ما، أن أفضل موضع لإخفاء ورقة هو الغابة. وقبل إحالتي على التقاعد، كنت أعمل في المكتبة الوطنية التي تحتضن تسعمائة ألف كتاب؛ وأعلم أنه إلى يمين الممر ينساب سلم على شكل حلزوني إلى أعماق سرداب تحفظ فيه الصحف والخرائط. اغتنمت فرصة عدم انتباه العاملين فأضعت، متعمداً، كتاب الرمال فوق أحد الرفوف الرطبة، دون أن أحاول تحديد العلو أو المسافة اللذين يفصلانه عن الباب.

لقد ارتحت قليلاً، بيد أني لا أريد حتى المرور من شارع مكسيكو.

### بَحْثُ ابْن رُشْد

S'imaginant que la tragédie n'est autre chose que l'art de louer...

Ernest Renan: Averroés, 48 (1861)

كان أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد (وسيتأخر هذا الإسم الطويل قرناً ليصير Aben-Rassad و Aben-Rassad وحتى بـ Averrots وحتى بهلي النصل الحادي عشر من كتاب «تهافت التهافت» حيث يبرهن، رَدًا على المتصوف الفارسي الفزالي مؤلف كتاب «تهافت الفلاسفة»، بأن الفات الإلهيئة لا تعلم سوى قوانين الكون المامة، أي ما يتصل بالأصناف لا بالأفراد. كان يكتب باطمئنان بطيء من اليمين إلى اليسار، ولم تكن ممارسة القياسات المنطقية ولا وَصُلُ طويلِ الفقراتِ مما يمنعه من أن يشعر، كما لو كان الأمر سعادة، بالمنزل البارد العميق الذي يحيط به. ففي عمق القيلولة يَهُدل حمام مناله، ويُرتَقعُ من بهو غير مرثي خريرُ فسقية : شيءٌ ما في جسم ابن رشد، الذي جاء أجداده من الصحاري العربية، كان يُسَرُّ بتدفَّق الماء. وكانت الحدائق في أسفل، وكنا الوادي الكبير المنهمك، وبعد ذلك مدينة قرطبة المحبوبة التي لا تقل انساعاً عن بغداد أو القاهرة، وتشبه أرضُ إسهانيا، حيث لا توجد إلا أشياء قليلة، بيد أن كل شيء منها يبدو قائماً في وضع حقيقي وأبدي.

كان القلم يجري على الورقة، والبراهين تترابط ولا تقبل الدحض، غير أن همّاً طفيفاً كَدُّر سعادة ابن رشد. لم يكن «التهافت» سبب ذلك، فهو عملٌ عَرَضي، وإنما مشكلة ذات طبيعة لغوية متصلة بالمؤلف العظيم الذي سَيُبَرُّرُهُ بين الناس: شرح أرسطو. لقد مُنِحَ الناس هذا اليوناني، نَبْعَ كلَّ فلسفة، كَيُ يُعلَمهم كل ما يمكن أن يُعْرَف؛ وكانت غاية ابن رشد المسيرة أن يُؤوّل كتبه مثلما يؤول العلماء القرآن. ولن يسجل التاريخ سوى أمور قليلة تضاهي في جمالها وشدة تأثيرها ما كَرْبَه طبيب عربي لأفكار رجل تفصله عنه أربعة عشر قرناً. ويجب أن نضيف إلى الصعوبات الجوهرية أن ابن رشد، الذي لم يكن على علم بالسريانية واليونانية، كان يعمل على كتاب مترجم عن ترجمة. وبالأمس استوقفته كلمتان مريبتان وردتا في بداية كتاب «الشعر» هما: تراجيديا وكوميديا. لقد عثر عليهما سنوات من قبل في الكتاب الثالث من «الخطابة»؛ بيد أن أحداً، في مضار الإسلام، لم يخمن معناهما. تَسب، دون جدوى، من مراجعة صفحات أليخان درو دي أفروديسينا، كما قارن، دون جدوى، بين الترجمتين اللتين أنجزهما النسطوري حنين بن اسحاق وأبو بِشُر مَتَى. والكلمتان اللغزان تكاثران في نص «الشعر» ولذا كان تلافيهما مستحيلاً.

وضع أبن رشد القلم. وحَدَّث نَفْسَة (دون ثقة مفرطة) بأن ما نَنْشُده يكون قريباً من متناولنا في العادة، ثم ترك مخطوط «التهافت» واتجه صوب الخزانة حيث تصطف مجلداتً كثيرةً من كتاب المُعْكَم، للأعمى بن سيده، منسوخةً بأقلام خطاطين فُرس. لقـد كـان من الهَزِء الاعتقاد بأن ابن رشد لم يراجعُهَا مِن قَبْل، وإنما استهوتُه الآن لـذةٌ كَسُلَى دفعته إلى تَصَفُّحها مجدداً. وسرعان ما انتزعته من هذه التسلية صُدْفَةُ صوت رخيم. نظر من الشرفة المشربية فرأى، تحته، في البهو الأرضى الضيق، بعض الصبيان يلعبون شبه عراة. كان أحدهم، واقفاً على كَتِفَيُّ آخر، يمثل المؤذِّن بصورة جلية : عيناه مغمضتان بإحكام، بينما كان يتلو «لا إله إلا الله». أما الصبي، الذي يحمله دون أن يُصْدِرُ نَأْمَةً، فِكَان يُمثِّلُ الصومعة. وكان الآخر، راكماً على ركبتيه جاثياً في التراب، يمثّل جماعة المصلين. استمر اللعب أمداً وجيزاً، فقد كان كلهم يريد أن يكون المؤذَّن ولم يكن أحد يريد أن يكون المصلين أو الصومعة. وسمعهم ابن رشد يتبارون في لهجة بذيئة، يمكن القول بأنها الإسبانية الأولية للعوام المسلمين كله) تخلو من نسخة أخرى من هذا المؤلِّف الكـامل الـذي أرسلـه إليـه الأمير يعقوب المنصور من طنجة. وذكَّره اسم هذا الميناء بـأن الرحـالـةَ أبـا القـاسم الأشعري، الـذي عـاد من المغرب، سيتناول وإياه طعبام العشاء هـذه الليلـة في منزل فرج عـالم القرآن. يزعم أبو القـاسم أنـه بلغ ممالك إمبراطورية الصين؛ ويُقُسم المشنِّعون، اعتماداً على ذلك المنطق الفذ الذي يتولُّمُ عن الحقد، أنه لم يطأ الصينَ قط، وأن الله يُسَبُّ في معابد هذا البلد. إن الاجتماع سيستَفْرَقُ ساعات لا محالة، ولهذا عاود ابن رشد كتابة «التهافت» مُمُجلاً. وظل يعمل إلى حين الغروب.

انتقل الحوار، في منزل فرج، من مزايا الحاكم الفريدة، إلى مزايا أخيه الأمير؛ وبعد ذلك تحدث الجمع، وهم في الحديقة، عن الزهور، فأقسم أبو القاسم، الذي لم يكن رآها قط، أنه لا توجد زهور تضاهي الزهور التي تزيّن الحدائق الأندلسية. لم يترك فَرَج لنفسه فرصة الاغتباط، فلاحظ بأن الفقيه ابن قتيبة قد وصف أنواعاً مدهشة من الوردة الدائمة التي تنمو في حدائق الهندوستان، والتي تَعْرِضُ وريقاتها، ذاتُ الحمرة القانية، أحرفاً تقول : «لا إله إلا الله، محمد رسول الله، مضيفاً بأن أبا القاسم يعرف هذه الزهور، دون شك. نظر إليه أبو القاس هَلِماً. فإن أجاب بنعم، اعتبره الجميع، عن حق، من أكثر الدجالين حضوراً ومصادفة؛ وإن أجاب بلا، اعتبروه كافراً. واختار أن يُقنفِم بأن سيد الكون يملك مفاتيح الفيب وأنه لا يوجد شيء في الأرض، أخضر أو يابس، لم يُسَجَّل في كتابه. تنتمي هذه العبارات إلى إحدى أوائل السَّور؛ ولذا قوبلت بهمهمة إجلال. وعزم أبو القاسم، مزهواً بهذا النصر في الجدال، أن يتلفظ بأن الله كامل في أعماله، متحدُّر التخمين، فَصَرِّح ابن رشد عندئذ، مُسْتَبِقاً المِللَ القاصِيَّة لا (هيوم) الذي كان لا يزال بعد طيَّ الإبهام:

قد أقبل، دون مشقة تذكر، بوقوع الفقيه ابن قتيبة أو نُسَّاخِه في الخطاء ولا أقبل إلا
 ببشقة أن تُعْطى الأرض زهوراً تعلن إيمانها.

قال أبو القاسم :

ـ صدقت. كلمات عظيمة وحقيقية.

وتذكر الشاعر عبدُ الملك :

ي يتحدث رَحَالة عن شجرة ثمارها طيور خضر ولست أجد في الاعتقاد بما يقول مقدار المشقة التي أجدها في الاعتقاد بزهور ذات أحرف.

قال ابن رشد :

يبدوأن لون الطيور يُسهل الأعجوبة، فضلاً عن أن الثمار والطيور تنتميان إلى العالم الطبيعي. أما الكتابة فهي فن. فالانتقال من الأوراق إلى الطيور أسهل من الانتقال من الزهور إلى الحروف.

وأنكر ضيف آخر، بِنَيْظ، أن تكون الكتابة فَنَا، ما دام أصل القرآن ـ أم الكتاب لم سابقاً على الخلق ومحفوظاً في الساء. وتحدث غَيْرُه عن الجاحظ البصري القائل بأن القرآن ماهية يمكن أن تتشكل في صورة إنسان أو صورة حيوان، وهو الرأي الذي يبدو موافقاً لرأي الذين ينسبون إليه وجهين. وعرض فرج، بتوسع، المذهب السني فقال بأن القرآن احدى صفات الله

مثل رحمته، يُنْسَخُ في كتاب، ويُمثلى باللسان، ويَذْكَر بالقلب؛ إن اللغة والعلامات والكتـابـة من عمـل النـاس، أمـا القرآن فهـو قَطْعي خـالـد. وكـان بـإمكـان ابن رشــد، شــارح كتـــاب «الجمهورية»، أن يقول بأن أمَّ الكتاب شيء من قبيل نموذجِـه الأفلاطوني، بيـد أنـه لاحـظ أن علم اللا هوت لم يكن موضوعاً في متناول أبي القامم.

ولاحظ آخرون ذلك أيضاً، فَنَاشَدُوا أبا القايم أن يحكي لهم أعجوبةً ما. إذ ذاك، كما هو الشأن الآن، كان المالم فظيعاً، فالجَسَرَاءُ بإمكانهم السير فيه، وكذلك البؤساءُ الذين يستطيعون تطويع أنفسهم لكل وضع. وكانت ذاكرة أبي القائم مراةً لنَذَالات خاصة، فماذا يستطيع أن يحكي ؟. ثم إن الجمع يطالب، فضلاً عن ذلك، بالأعاجيب والأعجوبة قد لا تكون قابلةً للتبليغ؛ فقم البنغال لا يشبه قمر اليمن، ومع ذلك سُبح أن يوصف بنفس الأصوات. تَرَدَّدَ أبو القائم، ثم تجدك فيما بعد معلناً بتَقَى :

ـ إن من يتجولُ في المناخات والمَدُن يَرَ أموراً كثيرةً جديرةً بالتصديق. ولنقل بأنني رويت هذه الأعجوبة ذات مرة لملك الترك. وقمت في صين كَلاَنْ (كانطون)، حيث يندلق نهر ماء الحياة في البحر.

وسأل فَرَج ما إذا كانت المدينة تَبُمُد فراسخ عديدة عن السور الـذي رفعــه الإسكنــدر ذو القرنين لصّدٌ ياجوج وماجوج، فقال أبو القاسم بعجرفة غير إرادية :

صحاري تفصل بينهما. وتستفرق القافلة الواحدة أربعين يوماً قبل أن تَلْمَح صوامِعَها،
 ويقال بأنها تستفرق قدر ذلك لبلوغها. ولم أعرف من امرئ في صين كلان أنه رآها أو رأى
 من رآها.

ومَسَّ ابن رشد، لحظة، خوف من لا متنام ثخين، ومن مَحْض المكان ومحض المادة. نظر إلى الحديقة المتناظرة الهيأة، فأدرك أنه شاخ ولم يعد نافعاً ولا حقيقياً. قال أبو القامم :

- ذات مساء، قادني تجار مسلمون من صين كلان إلى منزل من خشب مصبوغ، يعيش فيه قوم عديدون. لا يمكن وصف هيأة ذلك المنزل، الذي كان، على التقريب، حجرة واحدة بها صفوف من خزائن أو شرفات بعضها فوق بعض. وكان في هذه الثفرات قوم يأكلون ويشربون، ومثلهم على الأرض، ومثلهم في الساحة. وكان أشخاص في هذه الساحة يدقون على الطبل ويعزفون العود، عدا خمسة عشر منهم أو عشرين (على وجوههم أقنعة من لون قرمزي) يُصَلُون ويتعاورون : يُعانون الأَسْرَ، ولا مَنْ رأى سجناً؛ ويمتطون فلا يَبْصَرُ الفرس؛ ويتقاتلون بيد أن السيوف كانت من قصب؛ ويموتون ثم ينهضون قياماً بعد ذلك.

قال فرج:

ـ. إنَّ أفعال الحمقى تنجاوز توقُّعات الرجل العاقل.

فكان على أبي القاسم أن يوضّح :

ـ لم يكونوا حمقى، بل قال لي تاجر بأنهم كانوا يمثّلون قصةً.

لم يفهم أحدّ مراده، ولم يَبُدُ أن أحداً أراد أن يفهم. فـانتقل أبو القـاسم، وقـد ارتج عليــه الأمر، من الحكاية المروية إلى العلل الخائبة. قال، مستعيناً باليدين :

لنتخيَّلُ شخصاً عرض قصةً عوض أن يحكيها، ولتكن القصة قصة نوم أفْسُوس. إننا زاهم ينسجبون إلى الكهف، نراهم يصلون وينامون، نراهم ينسجبون إلى الكهف، نراهم يستفيقون بعد مرور تسع وثلاثمائة عام، نراهم يدفعون للبائع قطمة نقود قديمة، نراهم يستيقظون في الجنة، نراهم يستيقظون صحبة الكلب. شيءً من هذا القبيل ما عرضه أمامنا، تلك الأمسية، أشخاص الساحة.

وسأل فرج :

ـ وهل يتحدث أولئك الأشخاص ؟

فأجاب أبو القاسم، وقد تحول إلى مدافع عن عرض لا يتذكره إلا لماماً، وكان أرهقه

ـ بطبيعة الحال يتحدثون ! يتحدثون، ويُنشدون، ويلقون خطباً.

قال فرج :

ـ لا يتطلب الأمر، في مثل هذه الحال، عثرين شخصاً: فمتحدث واحد يمكن أن يحكى أي شء، مهما كان معقداً.

وافق الجميع على هذا الرأي. وأطريت فضائلُ اللغة العربية، التي هي اللغة التي يخاطِبُ الله الملائكة بها، وفيما بعد فضائلُ شِمْر العرب، وبعد أن تَفَجَّصُ عبد الملك هذا الشعر كما ينبغي، نعت بالقيدم الشعراء الذين كانوا، وهم في دمشق أو قرطبة، بتمسكون بمشاهد رعوية، ومعجم بدوي، قائلاً بأنه من العبث أن يحتفل رجل بماء بير والوادي الكبير يمتد أمام ناظريه. ودعا إلى ضرورة تجديد المجازات القديمة قائلاً بأن زهيراً عندما شبه القدر بناقة عشواء فإن هذه الصورة البلاغية أمكن أن تثير دهشة الناس في حينها، بيد أن خمسة قرون من الإعجاب ابتذلتها. ووافق الجميع على هذا الرأي، الذي استمعوا إليه عدة مرات، ومن أفواه كثيرة. كان ابن رشد صامتاً. وفي النهاية تَحَدَّتُ، إلى نفسه أكثر منه إلى غيره. قال ابن رشد:

ـ لقـد دافعت ذات مرة، وببراهينَ من نفس الجبلَّة، عن ألقضيـة التي يـؤيـدهــا عبـــدُ الملك. يقال في الأسكندرية بأن المعصوم عن الزلُّل هو من زلُّ وتاب؛ ونضيف أنه لكي نتحرر من خطاٍ فَمن المناسب أن نَقر به. يقول زهير، في معلقته، أنه رأى القدر، خلال انصرام ثمانين حولاً من الألم والمجد، يصطدم مراراً وعلى حين غرة بأناس مثلما تخبيط نـاقـة عشواء؛ ويعتقد عبد الملك بأن هذه الصورة لم يَعَدُ بـإمكـانهـا أن تُثِيرَ دَهْشَـة أحـد. بوسعى أن أجيب على هذه الملاحظة بأمور عدة : الأمر الأول، أنه إذا كانت غايةُ القصيدة إثـارةً الاستغراب فَرَّاتُهَا لَن يَقَاسَ بالقرون وإنما بالأيام والساعات وربما الدقائق. أما الأمر الشاني فهو أن الثاعر الذائع الصيت مكتشفة أكثر مما هو مخترع. وبنيةً مَدْح ابن شرف البرجي، قيلٌ وأعيــد أنه وحده استطاع أن يَتَخَيِّلَ النُّجُومَ في الفجر تتساقط رويداً كأوراق الشجر؛ وذَّلك، إذا كـان صحيحاً، يبرهن على أن الصورة مبتذلة. إن الصورة التي يستطيع امرؤ فرد تشكيلها هي تلك التي لا تؤثر في أحد. توجد على الأرض أشياءً لا حصر لها؛ وأيٌّ منها يمكن أن يضاهي بغيره. فتشبيه النجوم بالأوراق أقل تحكماً من تشبيهها بـأسماك أو طيور. وخلافـاً لـذلـك فـإن أحداً ما كان بإمكانه الأيشمر ذات مرة بأن القدر قوي، شارد اللب، وأنه برى وغير إنساني أيضاً. من أجل هذه القناعة التي يمكن أن تكون عابرة أو متصلة، لكن لا أحد يستطيع تلافيها \_ كُتبَ بيت زهير، ولَنْ يقال أَفْضَلُ مَمَا قِيل فِيهِ. زد على ذلك (وهـذا ربمـا هو جوهر تأملاتي) أن الزمن، الذي يَنْهَبُ القصور، يَثْري الأشعار. لقد استُعمل بيت زهير، حينما صاغه هذا الرجل في جزيرة العرب، للمقابلة بين صورتين هما صورة الناقة العجوز وصورة القدر؛ وحين بتردَّدُ الآن يَصْلُح لتَدذكُر زهير ولمزج همومنا يهموم ذلك العربي الذي قضي. كان للصورة البلاغية طرفان، فأصبح لها اليوم أربعة. إن الزُّمن يُكبر مضار الأشعار، وأعرف من بعضهم أنها، على غرار الموسيقي، تشكل جماع الأشياء بالنسبة لكافة الناس. وعلى هذا النَّحو، حينما أرقتني منذ سنوات، بمراكش، ذكري قرطبة، كنت أمَّرٌ بترديد البيت الذي خاطب به عبد الرحمان، وهو في حدائق الرصافة، نَخْلَةً إفريقيةً :

نشأتِ بارضِ أنْتِ فيها غريبة ﴿ فَمَثْلُكُ فِي الْإِقْصَاءِ وَالْمُنْتَأَى مِثْلِي

فائدةً شعرية منقطعة النظير : فالكلمات التي قالها ملك يتشوق إلى الشرق، تَصْلُح لي، أنا المَبْعَدُ في إفريقيا، للتعبير عن حنيني إلى إسپانيا.

وتحدثُ ابن رشد، بعد ذلك، عن أوائلِ الشعراء، أولئك الـذين قـالوا، في عصر الجـالهاليـة قبل الإسلام، كُلُّ شيء بواسطة لفـة الصحـاري اللا متنـاهيـة. ولأن ترهـات ابن شرف أزعجتـه، ليس دونما سبب، فقد قبال بأن كلُّ الشعر اختُصِر في القيدماء وفي القرآن. وأدان بالجهل والغرور كل طموح في التجديد. واستمع إليه الآخرون بسرور، لأنه كان ينتقم للقديم.

كان المؤذنون ينادون لصلاة الفجر عندما عاد ابن رشد للدخول إلى مكتبته (في قاعة الحريم، عذبت الإماء ذوات الشعر الأسود أمة ذات شعر أحمر، غير أنه لن يَطِّلِع على الحدث إلا عند المساء). لقد كشف له أمر ما معنى الكلمتين الفامضتين، فأضاف، بخط ثابت ومُعُتَنَى به، هذه الأسطر إلى المخطوطة : «يسمي أرسطو قصائد المدح تراجيديا، وقصائد الهجاء والقذف كوميديا، وتَزْخَرُ صفحات القرآن ومعلقات الكعبة بتراجيديات وكوميديات رائعة».

شعر بالنوم، وشعر ببعض البرودة. وحينما فَكَ العمامة، نظر إلى نفسه في مرآة من معدن. لست أدري ماذا أبصرت عيناه لأن أحداً من المؤرخين لم يصف ملامح وجهه. لكنني أعرف أنه اختفى معه المنزل وفسقية الماء الحرف أنه اختفى معه المنزل وفسقية الماء اللا مرئية والكتب والمخطوطات والحقام والإماء الكثيرات ذوات الشعر الأسود والأمنة المذعورة ذات الشعر الأحمر وفرّج وأبو القاسم والورود وربّما الوادي الكبير أيضاً.

أردت في القصة السّالفة حكاية سيرورة اندحار. فكرت، بَدُءا، في رئيس أساقفة كَانْتِرْبُري ذاك الذي اقترح البرهنة على أن هناك إلها واحداً؛ ثم في خيميائِتي القرون الوسطى الذين كانوا يَنْشُدون الحجرة الفلسفية؛ ثم في قطاعات الزاوية الثلاثة الباطلة، ومُقوّمي الدائرة. وفكرت، بعد ذلك، أن الأكثر شاعرية حالة رجل عَيِّنَ لنفسه غاية لم تُحظر على غيره، لكنها حُظرت عليه هو. تذكرت ابن رشد الذي لم يستطع مطلقاً، وهو مُنفلِق في مجال الإسلام، أن يُدرك معنى كلمتي تراجيديا وكوميديا. حَكَيْتُ الحدث، وفيما كنت أتقدّم شعرت بما يُحتمل أن يكون ذلك الإله الذي ذكرة (بورتن) قد شعر به إذ عين لنفسه أن يخلق ثوراً فخلق جاموسة. شعرت أن الأثر يَسْخَر مني، وأنّ ابن رشد، حينما أراد أن يتخيل ما هي المسرحية دون أن يَرْتابَ فيما هو المَسْرَح، أم يكن أكثر عبثاً مني أنا الذي أريد تخيل ابن رشد دون أن تكون لدي مادة عنه عدا ذلك النّرر اليسير الموجود لدى (رينانُ) والينُ) والسينُ بعدت عند الصفحة الأخيرة، أن قصتي كانت رمزاً للرجل الذي كُنْتَه حينما كنت بعد كتابتها، وأنني، بغية إملاء هذه القصة، كان عليّ أن أكون ذلك الرجل، ولكي أكونَه كان عليّ أن أملي تلك القصة، وهكذا إلى ما لا نهاية. (في اللحظة التي أتوقف عن الإيمان به، يختفي وابن رشده).

#### الغرائب الدائرية

And if left off dreaming about you...

#### Through The Looking glass, IV

لا أحد رآه ينزل في الليل المَهَيْمِن، ولا أحد رأى فَلَيْكَ الخيزران يغطس في الوحل المقدس. لكن أحداً ما كان له أن يجهل، بعد مرور بضعة أيام، أن الرجل المُبُوتُ أتى من الجنوب وأن وطنه إحدى القرى اللا متناهية في أعالى النهر، عند سفح الجبل العنيف، حيث اللغة الزَّنْديَّة لم تتلوث باليونانية وحيث الجذام نادر الوجود. غير أن المؤكد هو أن الرجل الرمادي قَبْل الوحل، وصعد إلى الضفة دون أن يُبْعد (ربما دون شعور منه) الأقصاب التي كانت تخدش جلده، ثم زحف، طائعًا مُدَمِّي، إلى غاية الحرم الدائري الذي يملوه نَمِرَّ أو فَرَسَّ قدً من حجر، كان من قبل في لون النار وأصبح الآن بلون الرماد. إن هذا الحرم معبد افترسته النيران القديمة ودنسته الغابة المستنقمية، ولم يمد ربُّه يتلقى عطاء الرجال. وتمدد الفريب عند قاعدة التمثال. أيقَظنُّهُ الثيسُ في كبد السماء، فلاحظ، غير مندهش، بأن جروحه قـد أنْدَمَلَتُ؛ أَغْمَضْ عِينِيه الباهتتين ونام، ليس تحت تأثير وَهَنْ الجسم وإنما بقرار من الإرادة. كان بعلم أن هذا المعبد هو المكيان الذي يُنشُدُهُ مخطعله الذي لا ينهزم؛ وكان يعلم أن الأشجار التي لا تكف عن التكماثر لم تُقُلحُ في أن تخنُّق، في أسافل النهر، خرائب معبـد آخر مماثل، أحرقَتُ آلهته بدورها وماتت؛ كما كان يعلم أن واجبه الآن هو أن ينام. وعند منتصف الليل، أيقظه صراخ طائر متعذر المواساة، ونبهته آثارُ أقدام حافية، وبضَّعُ تينات وجَرَّقٌ، إلى أن سكان الناحية قد تجسسوا على نومه باحترام فالتمسوا حمايته أو خافوا سعره. شُعَر ببرودة الخوف فبحث في السور المتبدِّد عن حفرة رمسية تواري فيها بأوراق مجهولة.

لم يكن المخطط الذي يقوده مستحيلاً، وإن كان غير طبيعي. كان يريد أن يَخلَم رجلاً: يريد أن يحلم بالتمال بالغ الدقة فيفرضه على الواقع. لقد استنفد هذا المشروع الساحر كل فضاء روحه، بحيث لو سأله أحد عن اسه أو عن ملمح ما من حياته السالفة لما حار جواباً. وكان المعبد المهجور والمبَدّدُ ملائماً له لأنه يشكل الحد الأدنى من العالم المرثي، كما كانت جيرة الفلاحين ملائمة نظراً لأن هؤلاء كانوا يتحملون تأمين حاجاته الزميدة فكان أرزُ وفاكهة جزيتهم غذاءً كافياً لجسده، المكرس لمهمة وحيدة هي النوم والحلم.

في البدء، كانت الأحلام عمائيةً. وبعد قليل غدت ذات طبيعة جدلية. لقد رأى الغريب نفسه في مركز مُدَرَّج دائري شبيه بالمعبد الذي التهمته النيران : أسراب من تلاميذ صوتين كانوا يملأون المقاعد، وكانت وجوههم تتدلى على مسافة قرون أو على ارتفاع كوكب، بيد أنها كانت واضحة تماماً. كان الرجل يملي عليهم دروساً في التشريح، والكومموغرافيا، والسحر؛ والوجوه تنصت بشغف وتحاول الإجابة بذكاء، كما لو كانت تتوقع أهمية هذا الاختبار الذي قد يُحَرِّرُ أحدها من وضعيته كظاهرِ باطل، فَيَدَسَّه في العالم الواقعي. وكان الرجل، في العلم واليقظة، يتأمل إجابات أشبًا حِد، فلا يترك نفسه طغماً لتعلق الدَّجَّالِين منهم، وإن كان يُحَمَّنُ، مع بعض التردد، تفاهماً متنامياً. لقد كان يبحث عن نَفْس تستحقً المشاركة في الكون.

وبعد تسع ليال أو عثر أدرك ببعض المرارة أنه لا يمكن أن يُوَمِّلَ شيئاً في هؤلاء التلاميذ الذين يقبلون مَذْهَبَهُ بسلبيةٍ وإنما المؤمَّلُ أولئك الذين يُجَازِفُونَ أحياناً بممارضةٍ معقولة. إن الأوائل، مع أنهم كانوا جديرين بالحب والعطف، ما كان بإمكانهم الارتقاء إلى مصاف الأفراد؛ أما الأواخر فكانوا بعض الثيء أفراداً على نحو مسبق. وذات ظهيرة (والظهيرات بدورها أصبحت تابعة للنوم، فلم يكن يستيقظ الآن إلا بضع ساعات في الفجر) صَرَفَ المَجْمَعَ الوهمي الشاسع بكيفية حاممة، وبقي صحبة تلميذ واحد. كان صبياً صوتاً عبوساً، متمرداً أحياناً، وذا ملامح مستنّنةٍ تكرر ملامح الحالم به. ولم تستمر بَلْبَلَتُه الناتجة عن القضاء المفاجئ على زملائه، كما أن تقدمه، بعد بضعة دروس خاصة، قد تمكن من إثارة دهشة معلمه. ومع ذلك حصلت الكارثة : فذات يوم انبعث الرجل من الحلم كما ينبعث من صحراء لزجّةٍ، ورأى ضوء الظهيرة الباطل الذي حسبه، في البدء، ضوء الفجر، فأدرك أنه لم يعلم. وطيلة تلك الليلة وطوال النهار، تكالب عليه صحو الأرق الذي لا يطاق. أراد أن

يستكشف الغابة حتى يتهالك نَصَباً. ورغم تصاطيه الشُّوْكَران لم يحصل إلا بالكاد على بضع للخطات حلم هزيل، مُجَزَّعة برؤى خاطفة من نصط بدائي : متعذرة الاستعصال. أراد أنْ يَلمَّ شَتَاتَ المَجْمَعِ فلم يكد يتلفظ ببضع كلمات وعظمٍ موجزة، حتى انحل المجمع وامحى. وفي يقطته المتواصلة تقريباً، أحرقت عينيه، المليئتين بالعمر، دموع الغضب.

كان يدرك أن مهمة تشكيل المادة غير المتلاحمة والمدوّخة التي تتألف منها الأحلام هي أكثر المهام التي يستطيع الإنسان مباشرتها إرهاقاً، حتى لو نَفَذَ إلى كل ألفاز النظامين العلوي والسفلي: بل هي أشد إرهاقاً من قَتْل حبل من رمال أو سَكُّ ريح لا وجه له. وعلم أن الغشل الأول أمر لا مَقرَّ منه، فأقسم أن ينسى الهَلْوَسَة الهائلة التي أضَلَّته في البداية، وبحث عن منهج آخر للعمل. وقبل اختبار هذا المنهج، كرّس شهراً لاسترجاع القوى التي بَدّدها الهَذَيّانُ، هجر كل عزم على الحلم، فتمكن حيناً، على وجه التقريب، من النوم خلال جزء معقول من اليوم. وفي المرات النادرة التي رأى فيها حلماً طيلة تلك الفترة، لم يكن ليعيره انتباهاً. انتظر اكتمال قرص القمر حتى يواصل عمله، ثم تطهر، عند الظهيرة، في مياه النهر، وتمبد للآلهة الكواكبية، ونطق مقاطع صوتية مباحة من اسم جبار، ثم نام. مباشرة بعد ذلك، حلم بقلب يَنْبُغنُ.

حلمه نشطا، ساخنا، سريا، في ضخامة يد مضومة، أحمر رَمَّاني اللون في عتمة جسم بشري لم يتحدد بَمُدُ وجهه أو جنسه. حلمه بحب مَسْتَقْصِلِ خلال أربعة عشر ليلة مضيئة. وكان، في كل ليلة، يبصره ببداهة أكبر، لم يمسه : وأكتفى بفحصه وملاحظته أو تصحيحه بواسطة النظر أحياناً. كان يُدركه ويعيشه من عمق مسافات مضاعفة ومن زوايا متعددة. وفي الليلة الرابعة عشر حاذى بسبابته الشريان الرئوي ثم القلب كله، من خارج ومن داخل. وكان الاختبار مرضيا فتعمد ألا يحلم طيلة ليلة، ثم استلم القلب مجدداً. ذكر امم أحد الكواكب وحاول رؤية عضو رئيسي آخر، لم تنقض سنة حتى كان قد بلغ الهيكل العظمي والجفنين، ولمل تخيل الشعيرات التي لا حصر لها كان المهمة الأشد صعوبة. ثم رأى في منامه رجلاً مكتملاً، شاباً، بيد أن هذا لم يكن ليقوم أم يتكلم أو يستطيع فتح عينيه. ليلة تلو ليلة، كان الرجل يراه في منامه نائماً.

نجد في النشكويات الفنوصية أن خالقي العالم عجنوا آدم أحمر فلم يستطع الانتصاب قائما؛ ولقد كان آدم الحلم الذي سَوِّتُهُ ليالي السامر شبيها، في انعدام المهارة والفظاظة والبدائية، بآدم الفبار ذاك. وذات ظهيرة أو شك الرجل أن يُبَدِّدُ عمله، بيد أنه تاب (وربما

كان الأفضل، بالنسبة له، أن يُبَدّه). وبعد استنفاد النذور لأرواح الأرض والنهر، ارتمى عند قدمي النصب الذي ربما كان نمراً وربما مهراً، فاستدر عونه المجهول. في ذلك الغروب، حلم بالتمثال. حلم به حياً، مرتعشاً: لم يكن اللقيط الشنيع نمراً أو مهراً وإنما كان هذين المخلوقين الشرسين كلاهما كما كان ثوراً، ووردة، وعاصفة. لقد كشف له هذا الإله المتعدد أن اممه الأرضي كان الناره وأنه قد قَدّمَتُ له في هذا المعبدالدائري (وفي معابد أخرى مماثلة) توابين وكرست عبادة وأنه سيبعث روحاً سحرياً في الشبح المحلوم به، بحيث ستؤمن جميع المخلوقات، باستثناء الحالم والنار ذاتها، أنه إنسان من لحم وعظم. وأمره بإرساله، متى ما لقن الطقوس، إلى المعبد الخرب الآخر الذي لا تزال أهراماته، في أسافل النهر، شاخصة حتى يعجده صوتٌ بذلك المبنى المهجور. واستيقظ المحلوم به في حلم الرجل الحالم.

نفذ الساحر الأوامر. وكرس أمداً من الزمن (بلغ، في نهاية المطاف، سنتين) ليكشف لرجله خفايا الكون وعبادة النار. كان الافتراق عنه موجعاً في السويداء، فكان يعمل كل يوم على تأخير ساعاته المخصصة للنوم بدعوى الضروريات التربوية. ولقد أعاد كذلك صوخ الكتف الأيمن الذي لعله كان شائهاً. كان يؤرقه، في بعض الأحيان، شعور بأن كل ذلك قد حدث من قَبْلُ... بيد أن أيامه، على وجه العموم، كانت سعيدة بحيث كان يفكر إذ يغمض عينيه : «سأكون الآن صحبة ابني» أو يقول بشكل أشد ندرة : «إن الإبن الذي أنجبت ينظرني، وسوف لن يوجد ما لم أذهب إليه».

عُودَهُ رويداً رويداً على الواقع. فذات مرة أمره برفع علم فوق قمة نائية، وفي الفد رفرف العلم على القمة. وحاول تجارب مشابهة، متزايدة الجسارة. ثم أدرك ببعض المرارة أن ابنه غدا وشيك الولادة \_ وأنه ربما كان قلقاً لذلك. تلك الليلة قبّله لأول مرة، ثم أرسله إلى المعبد الآخر حيث تشيخ البقايا، في أسافل النهر، على مسافة فراسخ كثيرة العدد من غابة معقدة ومستنقمات. وكان من قَبْلُ بَثّ فيه نسياناً كليا لسنوات تَعَلّمِه الماضية (حتى لا يعلم مطلقاً بأنه كان شبحاً، وحتى يعتقد نفسه بشراً كالآخرين).

بيد أن ظفرَة وسلامه تكدرا بالملل. فكان يسجد، في غسق المساء والفجر، أمام الصورة الحجرية، وربما تخيل ابنه وهو يقوم بطقوس مشابهة، في خرائب دائرية أخرى، في أسافل النهر. وفي الليل، لم يكن يرى في منامه حلماً أو كان يحلم على نحو ما يفعل الناس كَافَةً. كان يدرك بنوع من الشحوب أصوات الكون وأشكاله: إنه الإبن الغائب يقتات من تناقص

روحه هذا. لقد اكتمل مخطط حياته. وظل الرجل في نوع من الوجد والانفعال. ثم بعد مضي حقبة من الزمن، يُوثِرُ بعض رواة قصته عَدُها بالسنين وبعضهم الآخر بالخمسيّات، أيقظه من النوم عند منتصف الليل جَدّافان: لم يستطع رؤية وجهيهما بيد أنهما حدثاه عن ساحر في معبد به «الثمال»، قادر على المشي فوق النار دون أن يصاب بحروق. وتذكر الساحر فجأة كلمات الإله. تذكر أن النار وحدها، من بين مخلوقات الأرض جميماً، كانت تعلم أن ابنه كان شبحاً. ومع أن هذه الذكرى وَاسَتُهُ في بادئ الأمر، إلا أنها أزعجته في النهاية.

كان يخشى أن يفكر ابنه في هذه الحظوة الخارقة فيكتشف، على نحو ما، أن وضيته هي وضية ظل. أية مهانة لا نظير لها، وأي غثيان سيشمر بهما حين يكتشف أنه ليس إنساناً وإنها انمكاس لحلم إنسان آخر!. إن كل أب يهتم بالأبناء الذين أنجبهم (أو سمح بذلك) في محض الفعوض أو في السعادة، لذا كان من الطبيعي أن يعتري السّاحِر قلق على مصير هذا الإين، الذي فكر فيه حشاشة حشاشة وملمحاً ملمحاً خلال ألف ليلة وليلة سرية.

وكانت نهاية تأملاته مفاجئة، وإن كانت بضع علامات قد بشرت بها. فغي البدء، ظهرت على البعد سحابة (بعد جفاف طويل) فوق هضبة، خفيفة مثل طائر؛ ثم اكتست السماء، جنوبا، اللون الوردي لون لثة الفهود؛ ثم كتل الدخان الهائلة التي أصدأت معدن الليالي؛ وبعد ذلك كله فرار الحيوانات المذعورة. يعني ذلك أن ما حصل منذ قرون كثيرة قد تكرر: فقد دمرت النار خرائب معبد إله النار. هكذا رأى الساحر، ذات فجر لا طيور فيه، نباراً متدفقة تنصهر على الأسوار، ففكر لحظة أن يلوذ بالمياه، غير أنه سرعان ما أدرك أن الموت إنما جاء ليتوج شيخوخته ويُقيلة من أعماله. وسار فوق مزَق النار، بيد أن هذه لم تنهش لحمه، بل رَبّت عليه وغمرته دون سخونة ودون إحراق، وبارتياح، وذل، ورعب، أدرك أنه هو أيضاً مجرد مظهر، كان شخص آخر بصد رؤيته في المنام.

#### الآخسر

وقعت الواقعة في فبراير 1969، شمال بُوسُطُون بكيمُبْرِدْج. إنني لم أروها حيناً لأن نِيْتي الأُولِي كانت نسيانها حتى لا أفقد صوابي. واليوم، في 1972، أعتقد أنني إذا رويتهما فَسَيَّاخُذُهَا الناس مأخذ الحكاية، وربما صارت كذلك بالنسبة لي مع مرور الزمن.

أعلم أنها كانت فظيمةً لحظةً وُقُوعِهَا، كما كانت أفظع طيلة الليالي المؤرقة التي تَلَتُهَا. بيد أن ذلك لا يعني أن سَرُدَها يُمْكِن أن يثير عواطف أحدٍ دوني.

كانت الساعة العاشرة صباحاً، وكنت أستريح على مقعد أمام نهر شَارُلُ. وكان هناك عن يميني، وعلى بُعْدِ خمسمائة متر، بناية شاهقة لم أعرف أبداً لها اساً. لقد كان الساء الرمادي يجرف قطماً كبيرة من الثلج، كما كان النهر، لأَمَقُن يذكّرني بالزمن، صورة هِيرَاقْلِيطُ الأَلْفِية. كنت قد نمت جيداً، وبدا لي أن قَرْسَ الظهيرة، أمس، استطاع أن يثير انتباه تلامذتي. أما حولي فَلَمْ تكن هناك نفس تتحرك.

بغتة استقر لذي انطباع (وهو ما يطابق حالة إعياد، حسب علماء النفس) بأنني قد عشت فيما قبل هذه اللحظة. على الطرف الآخر من المقعد الذي أجلس عليم، جلس شخص ما. كنت أفضل البقاء بمفردي، غير أنني لم أكن أريد الانصراف حيناً حتى لا أبدو عديم اللياقة. وشرع الآخر في إصدار صفير. إذ ذاك استولى علي أول شعور بالقلق في ذلك الصباح. فما كان يصفره، أو ما كان يحاول أن يَصْفِرَه (إنني لم أكن جَيِّد السم أبداً) هو نَغْمَة لا طابِيرَاء الشعبية لصاحبها إليّاس ريكوليس. لقد عادت بي هذه النغمة إلى بَهْو، تلاشى، وإلى ذكرى ألقارو ميليّان لافينور الذي قضى منذ أمد طويل. ثم تذكرت الكلمات، كلمات الشطرين الأولين. لم يكن الصّوت صوّت ألفارو، غير أنه كان يحاول أن يكونه. وتَعْرَفْتُ عليه برعه.

دنوتُ منه، وسألته.

ـ سيدي، هل أنت أورُوكُوَايِي أم أرجنتيني ؟

\_ أرجنتيني، بيد أني أعيش بجنيف منذ 1914.

كذلك كانت إجابته. وحل صت طويل، ثم واصلت :

\_ في رقم 17، شارع مالاكْنُو، إزاء الكنيسة الروسية ؟

أجابتي مُنْعِماً.

قلت له يحسم :

ـ في هـذه الحـال، انت تُـدْعَى خورخي لويس بـورخيس. أنـا أيضـاً خــورخي لــويس بورخيس, نحن في 1969، وفي.مدينة كِيمُبْرِدْج.

أجابني بصوتي :

ـ كَلاَّ، بل بعيداً بعض الشيء.

وبعد برهة ألح :

ـ إنني في جنيف، جالس على مقعد، وعلى بُعُـد خطوات من الرُّونُ. الغريب هو أنسًا نتشابه، بيد أنك أكبر سِنَّا وشعرك رمادي.

أجبته:

يملمها. ففي البيت، هناك ماطي من فضة قائم على حامل في شكل أفاعي، أحضره جدنا الأول من البيرُو. هناك أيضاً طَشْتُ من فضة يتدلى من قَربُوس. ويوجد، في صوان غرفتك، صفان من البيرُو. هناك أيضاً طَشْتُ من فضة يتدلى من قَربُوس. ويوجد، في صوان غرفتك، صفان من الكتب. مجلدات وألف ليلة وليلة، الثلاثة في ترجمة لين Lane، مزينة بمحفورات، وبها تعاليق كُتبت، فيما بين الفصول، بحروف دقيقة، ومعجم كِيتشيرات للفة اللاتينية، وكتاب Germania لطاسيت باللاتينية وفي ترجمة كُورُدُون، ونسخة من Don Quijot في طبعة كَارْنُيي، وكتاب Tablas de Sangre لريفيرًا إينداريي، مع إهداء بخط المؤلف، وكتاب المادات كَارْنُيي، وسيرة آمُييلُ و، وراء البقية الباقية، كتاب خشن الشكل يتناول العادات الجنسية لشعوب البلقان. كذلك لم أنس نهاية ظهيرة، في طابق أول ما، بساحة دُوبُورْج.

وصعح خطأي :

ـ دُوفُورُ.

ـ بالضبط، دُوفُورُ. ألا يكفيك هذا ؟

أجاب:

كلا. هذه البراهين لا تبرهن على شيء. فإذا كنت بصدد رؤيتك في الحلم، من الطبيعي أن تعرف ما أعرف. إن لاتحتك المطنبة باطلة تماماً.

لقد كان الاعتراض صائباً، فأجبته :

\_ إذا كانت هذه الصبيحة وهذا اللقاء حلمين، فكل منا لابد أن يعتقد أن الحالم هو. ربنا تَوَقَّفْنَا عن الحلم، وربما لم نفعل. وبين هذا وذاك نَحْنُ مرغمان على قبول الحلم، مثلما قبانا الكون، وقبلنا أن نكون مولودين، وقبلنا أن نرى بالأعين، ونتنفس.

قال بقلق:

وإذا تواصل الحلم ؟

ولتهدئته، وتهدئة نفسي، ادعيت سكوناً كنت خاوي الوِقَاضِ منه في الواقع. قلت له :

ما إن خلمي قد دام سبمين سنة. وعندما نَتَذَكَّرُ، في نهاية المطاف، فإنه لا يكون بمستطاعنا إلا أن نلتقي ذواتنا. وذلك ما يحدث لنا الآن، عدا أننا اثنان. ألست تريد أن تعرف شيئاً عن مَاضِيَّ، الذي هو المستقبل الذي ينتظرك ؟

هز رأسه بالإيجاب دون أن ينبس ببنت شفة.

وإصلتُ، وقد اختلط على الأمرُ قليلاً :

لا تزال أمنا معافاة، في بيتها بزاوية تُشَارُكَاسُ وَمَا يُبُو، بِبُوينُوسُ آيُريسُ، أما أبونا فقد مات من مرض القلب. أؤدّتُ بحياته أزمة فالج شقي؛ بحيث أن يده اليسرى حين وُضِعت على اليُمنى بَدَتُ أشبه بيد طفل فوق يه عملاق. لقد مات بفراغ صبر من يرغب في الموت، لكن دون شكوى. وكانت جدتنا قد قَضَتُ نَخْبَها في نفس البيت. وقبل بضعة أيام من نهايتها، دعتنا جميعاً إلى جوارها وقالت لنا و وإنني امرأة عجوز جداً تموت حالياً ببطء كبير. فلا يَرْتَعبُ أحدكم من أمر عادي وبالغ الابتذال». لقد تزوجَتُ اختُك، نُوزًا، وأنجبت ولدين. بالمناسبة، كيف حالهم في البيت ؟

- حسناً. أما أبونا فلا يزال يواصل سخرياته من الدين. أمس، مساءً، قال بأن يسوع كان أشبه بالكَاوْتُشُوسُ الذين لا يريدون توريط أنفسهم بتاتاً، وأنه لذلك كان يعظ بواسطة الأمثال.

وتردُّدَ ثم قال لي :

۔ وأنت ؟

ـ لست أدري كم عمدد الكتب التي سَنَكْتُبَهَا، وإن كنت أدري أنها مفرطة الكثرة. ستكُتُبُ أشعاراً تُخَوِّلُكَ لذةً لن يشاركك أحدٌ فيها، وقصصاً ذات طابع خوارقي، كما ستُلقي دروساً شأن أبيك وشأن العديد من أقاربك.

لقد كنت سعيداً لكونه لم يسألني شيئا عن مدى فشل تلك الكتب أو نجاحِها، فواصلت حديثي مبدّلا نفمته :

- فيما يخص التاريخ... لقد وقعت حرب أخرى بين نَفْسِ المتحاربين تَقْرِيباً، ولم تتأخّر فرنسا عن الاستسلام؛ أما إنجلترا وأمريكا فقد خاضتا ضد مستبد ألماني، كان يدعى هِتُلر، معركة وَاتِرْلُو الدورية. وحوالي سنة 1946 أنجبت بُوينُوسُ آيْرِيسُ رُوسَاسُ آخر، وهو مستبد بالغ الشبه بسلفنا. لقد أتقذنا، سنة 1955، إقليم قرطبة مثلما فعل ذلك من قبل إنْطْرِي رِيُّوسُ، أما اليوم فالأمور تسير سيراً سيئاً. إن روسيا آخذة في الاستيلاء على الكرة الأرضية؛ ينما لم تقرر أمريكا بَعْدُ، يَمُوفَهُما معتقد الديموقراطية الباطل، أنْ تصير امبراطورية. ويوما فيوما يغدو بلدنا أكثر إقليمية، أكثر إقليمية وأشد إعجاباً بنفسه، كما لو كان يغهض عينيه. وسوف لن أندهش لو عُوضَ تطيم اللاتينية بتعليم الكُوّاراني.

لاحظتُ أنه لم يكن يعيرني انتباهاً. ذلك أن الخوف الأولي من المستحيل الذي يبدو له يقيناً يُثيرُ جزعه. أما أنا الذي لم أكن أباً، فقد شعرت بِدَفْقةِ حب لهذا الفتى التعس كَانَتُ أشد حميمية مما لو كان ابني، فلذة كبدي. رأيته يدعك بين يديه كتاباً، فسألته أي كتاب هو. أجاب، ليس دون غرور:

- دالمسكونون، أو، حسب رأيي، «الشياطين» لفيودور دُوسْتُو يِفْسُكِي.
  - ـ تلاشت معالمه لدي. كيف هو ؟

بمجرد ما تحدثت ادركت أن سؤالي كان شتيمة . وحسم قائلا :

لقد تغلغل المعلم الروسي قبل الجميع في متاهات النفس السلافية.
 وبدت لي هذه المحاولة البلاغية برهاناً على أنه استعاد طُمأنينته.

سألته أية كتب أخرى لهذا المعلم قرأ.

عَدُّد كتابين أو ثلاثة، من بينها «المضاعف».

سألته ما إذا كان يميز جيداً، أثناء قراءته لهذه الكتب، بين الشخصيات مثلما هو الشأن لدى جُوزيفُ كُونْرَادْ، وما إذا كان قد قرر مواصلة فحص الآثار الكاملة.

أجانبي مُنْدهِشاً بعضِ الدهشة :

في الحقيقة، كَلاً.

سألته ماذا يكتب حالياً فقال لي بأنه يُمِدُّ مجموعة شعرية سَيُعَنُونَهَا «الأناشيد الحمراء». ولقد فكر أيضاً في تسميتها «الإيقاعات الحمراء».

قلت له:

ولم لا ؟ بإمكانك التَّمَلُّل بسابقتين جيـدتين : الشعر الأزرق لرُوبِينُ دَارُيُو، والأنشودة الرمادية لڤيرُلِينَ

ودون أن يستمع إليّ، شرح لي بأن كتابه سَيَتَفَنَّى بالأُخُوة بين جميع البشر. فالشاعر، في زماننا، لا يمكن أن يولي ظهْرَه لعصره.

مكثت مفكراً ثم سألته ما إذا كان يشعر حقاً بأنه أخو الجميع. مثلاً: أخو جميع تجار النعوش، وجميع سّعاة البريد، وجميع الغواصين، وجميع أولئك الذين يسكنون بيوتاً واطئة ذات أرقام زوجية، وجميع المبحوحين، إلخ، فقال لي بأن كتابه يحيل على الكتلة الضخمة للمقهورين والمبنوذين. أجبته:

- كتلة مقهوريك ومنبوذيك ليست سوى مفهوم مجرد. الأفراد وحدهم موجودون، إذا ما وُجد أحد. لقد أعلن أحد اليونانيين بأن وإنسان الأمس ليس إنسان اليوم»، وربما كُنّا كِلآنا، على هذا المقمد في جنيف أو كيمبردج، برهانا على ذلك.

إذا استثنينا صفحات التاريخ الصارمة، فإن الوقائع الذائعة الصيت هي في غنى عن جمل ذائعة الصيت. هكذا يحاول رجل على أهبة الموت أن يتذكّر مَحْفُوراً شاهده في طفولته؛ كما يتحدث الجنود المقبلون على معركة عن الوحل وعن الرقيب. أما وضعيتنا فكانت بدون نظير، ولم نكن، والحق يقال، مستعدين لها. تحدثنا عن الأدب ولا مفر؛ وأخشى ألا أكون قد قلت غَيْر ما أقوله للصحفيين عادةً. لقد كانت أناي الأخرى Alterego تؤمن باختراع مجازات جديدة واكتشافها؛ وكنت أومِن بالمجازات التي تطابق قرابات حميمة وبديهية قبِلتها مخيلتنا : شيخوخة الرجال والغروب، الأحلام والحياة، الزمن الذي يمض والماء. وعرضت عليه هذا الرأي، الذي سيعرضه في كتاب، سنوات بعد ذلك.

لم يكن يسمعني إلا لماماً. فجأة، قال:

إذا كُنْتَ أنا، فكيف تَفسَّر نسيانك سيداً مُسِنَّا لقيتَه وقال لك، سنة 1918، بأنه هو
 أيضاً كان بورخيس ؟

لم أفكّر في هذا المأزق، فأجبته دون اقتناع :

\_ ربما كأن الحدث بالغ الغرابة إلى حد أنني حاولت نسيانه.

وتجشم سؤالاً حَيِيّاً :

کیف حال فاکرتك ؟

لقد أدركت أن رجلاً فـاق السبعين لم يكن، بـالنسبـة لفتى لم يبلغ العشرين بعـد، غير ميت على وجه التقريب. أجبته :

للهذه الأنكلوسكسونية ولستُ آخر مَنْ في القسم.

كان حديثنا قد طال أكثر مما يلزم كي يكون حديث حُلم.

وعرتنى فكرة مفاجئة. قلت له :

\_ أستطيع أن أبرهن لك حالاً بأنك لا تراني في الحلم. لقد سمعت جيداً هذا البيت الشعري الذي لم تَقْرُأُهُ مطلقاً، حسب ما أذكر.

وببطء رَدُدْتُ البيت المشهور:

L'hydre - Univers tordant son corps écaillé d'astres (\*)

شمرت بذهوله الذي يكاد يكون جزعاً. وردد البيت بصوت خفيض، وهو يتذوق كل كلية مشعة فيه. همس:

حقاً. لن أستطيع أبدأ كتابة بيت كهذا.

لقد وحُدنا هيكُو.

قبل ذلك كان قد رَدَّد بحماس، اتـذكره الآن، تلـك القطعـة الموجزة التي يتـذكر فيهـا وُولُتُ ويتُمَّانُ ليلةً مُتَقَاتَمَةً إزاء البحر، كان خلالها سعيداً بالفعل. ولاحظتُ :

\_ إذا غَنَّاها ويتُمَّانُ فلأنه رغب فيها دون أن تحدث. والقصيدة تَغْتَنِي إذا تَكَهِّنًا أنها تمير عن رغبة لا قصة واقعة.

وحملق فيَّ، ثم هتف :

ـ إنك لا تعرفه. فويتمان عاجز عن الكذب.

لا يمر نصف قرن هباء. وتحت تأثير حديث شخصين ذوي قراءات متنوعة وأذواق مختلفة، أدركت أننا لا نستطيع أن نتفاهم. كنّا مختلفين بالغ الاختلاف، متشابهين عظيم

الهَدْرة ـ الكون، تلوي جدها المقشر بالكواكب.

التشابه. وما كان بإمكاننا أن نتخادع، الأمر الذي يجمل الحوار صعباً. لقد كان كل منا نحن الاثنين نسخة ساخرةً من الآخر. وكانت الوضعية مفرطة الشذوذ حتى تستمر مزيداً من الوقت. والنصح والمناقشة لم يكونا مجديين، لأن مصيرهما الحتمي كان أن أصير ما أنا هو.

وبغتةً تـذكرتُ تخييلاً لكُولْرِيـدُجُ، إذ رأى احـدُهُم في المنـام نفسَـة وهو يعبُر الفردوس فيُعطى زهرةً برهاناً على ذلك. وحينما استيقظ كانت الزهرة هناك.

عنَّ لي زخرفٌ مشابه فقلت له :

ـ أنصتُ. هل لديك نقود ؟

أجابني :

- ـ نعم. لدي حوالي عشرين فرنكاً. ولقد دعوت هذه الليلـة سِيمُونُ جِيكُلِينْسُكِي للعشـاء في الـ Crocodile.
- ـ قل لسيمون إنه سيمارس طيبه في كَارُوخِي، وسيحسن التصرف كثيراً... الآن هاتِ قطمك النقدية.

وأخرج ثلاث قطع فضية وفلوساً قليلة القيمة. ودون أن يفهم مرادي، قدم لي واحدةً من الأُولِيات.

ومددت له إحدى تلك الورقات النقدية الأمريكية المتهورة، ذات القيمة البالغة الاختلاف والحجم المتشابه، ففحصها بلهفة، وهتف:

أمرّ غير ممكن. إنها مؤرخة بسنة ألف وتسعمالة وأربع وسبعين.
 (بعد ذلك بشهور أخبرني أحدهم بأن أوراق البنك لا تحمل تاريخاً).

وتمكن من القول:

- كل هذا معجزة، والمعجز مخيف. إن أولئـك الـذي كـانوا شهوداً على بعث لَعَـازِرُ من موته لابد وأنهم أصيبوا بالهلع.

فكرتُ أننا لم نتفيّر قط، فالإحالات الكتابيتة هي هي.

مزق الورقة النقدية إرباً واحْتَفَظَ بالقطعة المعدنية.

كنت أنوي إلقاءها في النهر. فالقوس الـذي سترسمه القطعة الفضية قبل أن تضيع فَي النهر الفضى كان سَيَكُسِبُ قصتي صورةً مدهشة، بيد أن الحظ لم يشأ ذلك. أجبت بأن الواقعة غير العادية إذا حصلت مرتين فقدت خاصيتها المرعبة. ثم اقترحت عليه أن نلتقي في اليوم التالي، عند غين هذا المقعد الموجود في زمنين وفي مكانين.

وافق لِتَوَّه، وقال لَي، دون أن ينظر إلى الساعة، بأنه قد تَأَخَّر. كُنَّا كَلَّانـا نكـذب، وكل منا كان يملم أن محدثه كاذب. قلت له بأنهم سيأتون لاصطحابي.

سألنى:

. لاصطحابك ؟

ي أجل. فعينما ستبلغ سني، ستكون قد فقدت البصر كلياً على وجه التقريب، وإن تَرَ فير اللون الأصفر والطلال والأضواء. لا تَقُلَقُ، فالعمى التدريجي ليس أمراً مأساوياً، بل هو أشبه بأسبة صيف بطيئة.

ودع أحدنا الآخر دون أن نتلامس. ولم أذهب في اليوم التالي. ومن المحتمل أن يكون الآخر قد فمل مثل ذلك.

لقد فكرت طويلاً في عنه الواقعة التي لم أروها لأحد، واعتقد أنني عثرت على مفتاح مِرِّها. إن اللقاء كان حقيقياً، بيد أن الآخر حدثني في الحلم ولذلك تمكن من نسياني. أما أنا فقد حَدَّثَتُهُ في حالة يقظة ولا تزال ذكراه تؤرقني إلى اليوم.

لقد حلم الآخر بي، لكن دون صَرَاعَةٍ. حلم، وذلك ما أَدْرِكُـة الآن، بـالتــاريخ المُسْتَحِيلِ على وَرَقَة الدُّولار.

## مَوْضُوعَةُ الخَائِن والبَطَل

So the platonic year
Whirls out new right and wrong
Whirls in the old instead;
All men are dancers and their tread
Goes to the barbarous clangour of a gong.

W. B. YEATS: THE TOWER

تحت التأثير الملحوظ لكل من تشيشتر تُونُ (مبدع الألغاز الأنيقة ومزخرفها) ومستشار البلاط لِيبُنِيز (مبتكر فكرة الانسجام السابق الوجود)، تخيَّلتُ، في ظهيراتي اللا مجدية، حبكة هذه القصة التي قد أكتبها ذات يوم والتي تبررني قبُلاً على نحو ما. هناك نقص في التفاصيل، والتصويبات، والتصحيحات؛ كما أن هناك نواحي في القصة لم يُكشف لي حجابها بعد. غير أني ألمحها اليوم، 3 يناير 1944، على النحو التالي:

تجري الأحداث في بلد مقموع وعنيد: پولونيا أو إيرلندا أو جمهورية فينسيا أو دولة من دول أمريكا الجنوبية أو البلقان... أو لعلها جرت بالأحرى، لأن الراوي وإن كان معاصراً فإن القصة التي يرويها وقعت عند منتصف أو بداية القرن التاسع عشر. فلنقبل (مجاراة للأوفاق القصصية) بأن البلد إيرلندا؛ ولنقل بأن السنة 1824. يدعى الراوي رُيَان، وهو ابن حفيد الشاب، البطل، الجميل، المقتول غيلة فيركوس كيلها تريك لا الذي نَيِس قبره بشكل غامض، ويُزيِّنُ اسبه أشعار بُرُونِينْكَ وهيجو، وينتصب تمثاله فوق ربوة رمادية بين مستنقعات حمر.

لقد كان كِيلَيَاتْريكُ متآمراً، بل الضابط السري والظافر للمتآمرين. وشأنه شأن موسى، الذي لمح الأرض الموعودة من أرض مُؤابُ ولم يستطع بلوغها، قضى كِيلُهَـاتُريـكُ نحبـه عشيـة التمرد العظيم الذي توقعه وحلم به. لقد أخذت الذكرى المائويـة تقترب، وظروف الجريمـة لا تزال غامضة، ويكتشف رُيَّانُ، المنهمك في كتابة سيرة البطل، أن اللغز يتجاوز حــدود محض تحقيق بوليسي. لقد اغتيل كيلْپَاتْريكُ داخل مسرح، ولم تعثر الشرطة البريطانية بتـاتـاً على القِاتل. ويؤكد المؤرخون أن هذا الإخفاق لم يكدر صفو سعتها الطيبة، حيث أنه من المحتمل أن تكون الشرطة ذاتها من دبر قتله. هناك أوجه أخرى للُّغز حيرتُ ريانُ، وهذه الأُوجِه ذات طبيعة دائرية :إنها تبدو وكأنها تكرر أو توفق بين وقائع تنتمي إلى مناطق نائيــة وعصور متباعدة. هكذا لا يجهل أحد أن رجال الشرطة الذين فحصوا جشة البطل، عثروا على رسالة معتومة يُعَدَّرُ فيها من مجازفة الذهاب إلى المسرح تلك الليلة؛ كما توصل يوليوس قيصر أيضًا، وهو في طريقه إلى المكان الذي تنتظره به خناجر الأصدقاء، ببطاقة لم يقرأهما حيث تَكْشَفَ له الخيانة صعبة ألماء الخونة. وفي منامها رأت زوجة قيص، كَـالِيهُورُنْيَـا، انهيــار صومعة كان مجلس الشيوخ قد كرسها له؛ وعشية موت كِيلْپَـاتْريـكُ ، نَشَرَتُ إشاعـاتٌ كـاذبـةُ ومجهولة المصدر طولَ البلاد وعرضَها أن صومعة كيلكَارفان الدائرية قــد التهمتهــا النيران، وهو ما يمكن اعتباره أشبه بنبوءة، نظراً لأن البطل كان من مواليد كيلكارفان. ولقد دفعت هذه التوازيات (وغيرها) بين قصة قيصر وقصة متأمر إيرانيدي ـ دفعت رُيّانُ إلى افتراض وجود شكــل سري للــزمن، هــو رسم خطــوط تتكرّر فكّر في التــاريــخ العشري الــذي تصــوره كُونْـدُورْسِيــه، وفي المورفولوجيــات التي اقترحهـا هِيجِلْ وشبنُكُلِزْ وَڤيكُو، وفي رجــال هِسْئيوڈ الذين يتدهورون وينحطون من ذَهب إلى حديد. فكر في هجرة الأرواح، هذا المذهب الـذي أسبغ الرعب على الأدب السلتي والذي نسبه قيصر ذاته إلى كهان بريط أنيين من بلاد الغال؛ كما فكر في أن فِيرْكُوسُ كِيلْهَاتْرِيكُ، قبل أن يكون فِيرْكُوسُ كِيلْهَاتْرِيكُ ، كِان يوليوسُ قيصر. ولقد نجا من هذه المتاهة الدائرية بالعثور على برهان عجيب، برهان رمي به، منـذئـذ، في متاهات أخرى أشد تعقَّدا وتبايناً : ذلك أن بعض الكلمات التي تلفظ بها متسول تحدث إلى فِيرْكُوسُ كِيلْبَاتْرِيكُ يوم موته قد تخيلها شكسپير مقدماً في مـأسـاة «مـا كبث». إنـه لأمر مدهش بما فيه الكفاية أن ينقل التاريخ عن التاريخ، أما أن ينقل التاريخ عن الأَّدب فمذلك ما يتعذر تصوره... لقد وجد رُيَـانُ أن جيمس ألكسنــدر نُولاَنْ، أقــدم رفــاق البطل، كــان قــد ترجم، سنــة 1814، درامــات شكسپير الرئيسيــة إلى اللغـة الكــَائِليّـــة، ومن جملتهـــا مسرحيـــة «يوليوس قيصر»، كما اكتشف بين الوثـائــق مخطــوط مقــالــة كتبهـا نُــولاَنُ عن الـ Festspiele

السويسرية: وهي عروض مسرحية هائلة وجَوَّالة، تتطلب آلاف المعثلين، وتكرر حقباً تاريخية في ذات المدن والجبال الحقيقية التي جرت أحداثها فيها. وأطلعته وثيقة أخرى غميسة أن كِيلْپَاتْرِيكُ ، بضعة أيام قبل نهايته، ترأس التجمع الأخير فوقع أمراً بإعدام خائن حُنيف المه من المحاضر، مع أن هذا الأمر لم يكن ليوافق طبيعة كِيلْپَاتْرِيكُ المتصفة بالرأفة. لقد حقق رُيّانُ في الأمر (وهذا التحقيق هو إحدى هنات حبكتي) وتمكن من فك رموز الكفر.

فَتَل كِيلْمَاتْرِيكُ داخل مسرح، بيد أن المدينة كلهاكانت مسرحاً، والممثلون كـانوا جمـا غنيراً، وتواصل العرض الذي تُوجُ بموته ليالي وأياماً عديدة. هاكم ما حدث :

في الثاني من غشت 1824 اجتمع المتآمرون. كان البلد مهياً لإنجاز التمرد؛ بيد أن شيئا يحدث أن يخفق دائماً: فقد كان هناك وسط الجمع خائن. كلف كيلْهَاتْرِيكُ رفيقه نُولان بمهمة اكتشاف الخائن، فأنجز هذا مهمته: أعلن في غمرة الاجتماع أن الخائن كان كيلهاتُريكُ ذاته ولقد برهن على صدق دعواه بدليل دامغ، فحكم المتآمرون على رئيسهم بالموت. ووقع هذا على الحكم بنفسه، لكنه ناشد ألا يسيء المقاب الذي سينزل به إلى الوطن.

عندئذ تصور نُولاَنُ مخططا غريباً. كانت إيرلندا تعبد كِيلْهَاتْرِيكُ؛ وكان أبسط شك في خزيه سيعرض التمرد للخطر؛ فاقترح نُولاَنُ مخططاً يجعل من إعدام الخائن أداة لتحرر الوطن. أوعز أن يموت المحكوم عليه بالإعدام على يبد قاتل مجهول، في ظروف درامتيكية مقصودة، ستبقى راسخة في ذاكرة الشعب فتُعَجِّل بحدوث التمرد. وأقسم كِيلْهَاتْرِيكُ أن يُسُهم بنصيبه في المخطط، الذي يعطيه فرصة التكفير عن خطيئته ويُقنَّن موته.

بتأثير من العجلة، لم يكن نُولان قادراً على ابتكار كل ظروف الإعدام المتعدد، فاضطر إلى انتحال أفكار مسرحي آخر، هو الإنجليزي العدو وليام شكسيير. وهكذا قام بالتدريب على مشاهد من «ماكبث» ومن «يوليوس قيصر» واستغرق التمثيل العلني والسري عدة أيام. دخل المحكوم عليه بالإعدام إلى دبلن فناقش وعمل وصلى وأدان وتلفظ بكلمات شجية وكانت كل حركة من هذه الحركات التي ستمكس المجد قد وُضعت سلفاً من طرف نُولان تعاون مئات الممثلين مع البطل، وكان دور بعضهم معقداً، بينماكان دور الآخرين موقوتاً ولقد بقيت الأمور التي نطقوا بها أو فعلوها مسجلة في كتب التاريخ، وفي ذاكرة إيرلندا المتهيجة. كما أثرى كِيلْپَاتْرِيكُ (الذي اكتسحه هذا المصير المرسوم بدقة وكان يُكَفِّر عنه ويُبَددُه) أكثر من مرة نَمن قاضيه بأفعال وعبارات مرتجلة. هكذا تتابعت في الوقت المحدد

وقائع هذه المسرحية المأهولة إلى أن حل يوم سادس غشت 1824 فانكشفت، في شرفة مسرح ذات ستائر جنازية تتخيل مسبقا ستائر شرفة لِنْكُولْنْ، رصاصة مشتهاة نفذت إلى صدر الخائن والبطل الذي تمكن بشق الأنفس من التلفظ ببعض كلمات متوقّعة، بين دفقيتن مفاجئتين من الدم.

لقد كانت المشاهد التي تحاكي شكسپير، في أثر نُولاَنْ، أقل دراماتيكية؛ ويظن رُيّانُ أن الكاتب قد أدرجها حتى يتمكن شخص، في مستقبل الأيام، من الوقوع على الحقيقة. كما يتصور أنه هو أيضاً جزء من حبكة نُولاَنْ... وبعد تردد عنيد، قرر الإبقاء على ما اكتشف طي الكتمان. لقد نشر كتاباً خصصه للإعلاء من شأن البطل؛ وليس من المستبعد أن يكون هذا الأمر متوقّعاً بدوره.

# پُيِيرُ مِينَارُ، مؤلّف «الكيخُوطِي»

يمكن تعداد الآثار الظاهرة التي خَلَقها هذا الروائي بسهولة وإيجاز. ومع ذلك فلا يجوز التسامع بصدد أعمال الحذف والإضافة التي ارتكبتها مدام هُنْرِي بَاشُولْيِي في قائمة مضللة لم تستنكف صحيفة يومية، لايخفى ميلها الهروتستانتي، من إيقاع قرائها المأسوف عليهم في حبائلها ـ رغم أن هؤلاء كانوا قلة، وكالثينيين إن لم يكونوا ماسونيين ومختونين. لقد نظر أصدقاء ميناز الحقيقيون إلى هذه القائمة برعب وحتى بنوع من الحزن. ومع أننا اجتمعنا إزاء رخامته الختامية أمس، وسط أشجار السرو المابسة، فها إن الخطأ يحاول أن يكدر ذاكرته...

إنني أدرك أنه من السّهل جداً دحض سلطتي الفقيرة. ومع ذلك أرجو ألا أمنع من ذكر شهادتين نابهتين. فلقد رأت بَارُونَة دُوبَاكُورُ (التي كان لي شرف لقاء الشاعر المأسوف عليه في حجُمُعَاتِهاه التي لا تُنسى) أنه من اللائق الموافقة على الصفحات التالية. أما الكونْتِيسَة دُوبَانُيُورِيجُيُو، وهي من أشد النفوس رقة في إمارة مُونَاكُو (والآن، في پيتُسْبُورُك، بولاية پسلقانيا، على إثر زواجها الأخير من المحسن العالمي سِيمُونُ كُوتُرنَ المفترى عليه، واأسفاه، من طرف ضحايا مناوراته التي لا مأرب لها) فقد قديمت قربانا «للصدق والموت» (وهذه كلماتها) تصوّنها الوقور المميز لها فمنحتني رضاها بدورها، في رسالة مفتوحة نشرت بمجلة «لوكش». وأعتقد أن هاتين البراءتين ليستا غير كافيتين.

لقد قلت بأن آثار مِينَارُ الظاهرة يمكن أن تحصى بسهولة. وحين فحصت ملفاته الخاصة بمناية، تَثَبَّتْتُ من كونها تتضن المواد التالية :

أً) سُونِيتَه رمزية نُشرت مرتين (مع فروق) في مجلة La Conque (عدداً مارس وأكتوبر 1899).

- ب) مُونُوغرافية حول إمكان إقامة معجم شعري يتألف من مفاهيم لا تكون مرادفات أو تعريضات من قبيل تلك التي تزود كلامنا اليومي بالمعلومات •وإنما هي أشياء مثالية ابتكرت حسب أوفاق وعين لها تلبية حاجاتنا الشعرية، (نيم، 1901).
- ج) مونوغرافيـة حول «بعض الصلات والقرابـات» بين فكر دِيكَـارْتُ وليبُنيـنُر وجُـونُ وِيلْكِنْـنُرُ (نيمُ، 1903).
  - د) مونوغرافية حول كتاب ليبنيز «Characteristica Universalis» (نيم، 1904).
- مقالة تقنية حول إمكانية تحسين لعبة الشطرنج بواسطة إلغاء أحد بيادق الرخ. إن مينار يقترح هذا التجديد، ويومي به، ويناقشه، ثم يطرحه في النهاية.
  - و) مونوغرافية حول «Ars magna generali» لرامُونُ لُولٌ (نيم، 1906).
  - ز ترجمة، مصحوبة بمقدمة وهوامش، لكتاب رُوي لوبيت دي سيكُورًا

«Libro de la invención liberal y arte del juego del Axedrez»

(باریس، 1907).

- ح) مسودات مونوغرافية حول المنطق الرمزي عند جُورْجُ بُولْ.
- ط) فحص القوانين الأساسية لعروض النثر الفرنسي، مع أمثلة مستمدة من سَانُ سِيمُونُ : Revue des Langues romanes, montpellier, octobre, 1909.
- ي) رد على لوك ديرُتَان (الذي أنكر وجود القوآنين السالفة الـذكر) مصحوب بـأمثلـة من لوكُ ديرُتَانُ :
- Revue des Langues Romanes, Montpellier, Décembre, 1909
- ك) مخطوط ترجمة لكتاب كيفيدو الموسوم «La aguja de navegar cultos» تحت عنوان «La boussole des précieux»
  - ل) مقدمة كاطالوج لممرض محفورات كَارُولُوسُ هُورْكَادُ (نِيم، 1914).
- م) كتاب «Les problèmes d'un problème» (باريس، 1917) الذي يناقش، في تتابع زمني، مختلف الحلول التي أعطيت للمشكل الشهير، مشكل آخيال والسلحفاة. وقد ظهرت إلى حد الآن طبعتان من هذا الكتاب؛ وتحمل الطبعة الثانية، في شكل استهلال، وصيَّة لا يُبْنُيْر «Ne Craignez Point, monsieur, La tortue» كما تَنَقَّح الفصولَ المخصصة لكل من رَاسِلُ وَدِيكَارُتُ.

<sup>°) «</sup>ميدي، لا تخش الــلحفاقه.

- ن) تحليل عنيد لـ «العادات التركيبية» لـدى تُولِي (N.R.F.، مـارس، 1921). وأذكر أن مينَّـارُ صَرَّح بأن ممارسة الرقابة والمدح عمليتان عاطفيتان لاصلة لهما بالنقد.
- ص) نقل قصيدة پول ڤاليري «المقبرة البحرية» إلى العروض الأسكندراني (N.R.F.) يناير، 1928.
- ع) قدح في پُولُ قَالِيرِي، ضن «أوراق لإلغاء الواقع» لجَاكُ رُبُولُ. (وهذا القدح، كما يجب أن تقول بين قوسين، هو النقيض التام لرأيه الحقيقي في قَالِيري. وقد فهمه هذا الأخير كذلك، فلم تتعرض صداقتهما القديمة للخطر).
- فى وتمريف للكُونْتيسة دُو بَانْيُورِ يجْيُو، في «السَّفْر الظافر» ـ والعبارة لمعاون آخر هو كَابْرْيِيلِي دَانُوزْيُو ـ الذي يطبع سنوياً من طرف هذه السيدة لتقويم تزييفات الصحافة التي لا مفر منها، ولتقديم صورة صادقة «للمالم ولإيطاليا» عن شخصها الذي يتعرض دوماً (بسبب جمالها وتمثيلها) لتأويلات خاطئة أو متسرعة.
  - ض) حلقة سُونيتات بديعة مخصصة للبارونة دُوبَاكُورُ (1934).
  - ق) مخطوط لائحة بأشمار تستقي فعاليتها من طرق تنقيطها. (1)

تلك هي آثار مينار الظاهرة، حسب النظام الزمني لتتابعها (دون حذف يذكر سوى بعض السُّونيتات الظرفية التي نُظمِت خصيصاً لألبوم معام هنري بَاشُولْيي المضياف أو الشَّرِه). وانتقل الآن إلى أثره الآخر: أثره الخفي، المقدام بلا حدود، والذي لا نظير له مع أن إنجازه لم يكتمل عام من الإمكانات البشرية! يتألف هذا الأثر علما من أكثر آثار عصرنا دلالة من القصلين التاسع والشامن والثلاثين من القسم الأول من ضون كيخوطي، وكذا من مقطع من الفصل الشاني والمشرين. إنني أعلم أن هذا التأكيد هو من قبيل الهراء؛ بيد أن إنصاف دالهراء، هو الهدف الرئيسي لهذه الحاشية. (2)

لقد أوحى إلي بهذه المهمة نَصَّان ذوا قيمة غير متساوية. أحدهما هو ذلك المقطع اللغوي الذي كتبه نُوقاليسُ ـ المرقم بـ 2005 في طبعة دُرِيسُدَنُ ـ والذي يعالج بإجمال موضوع المماثلة التامة لكاتب معين. والنص الآخر هو أحد هذه الكتب الطفيلية التي تضع المسيح في جادة، أو هَامُلِتُ في كَانِيبُييرُ أو ضون كيخوطي في وَولُ سُتُرِيتُ. إن مِينَانُ

لقد أحصت مدام هنري باشوليي أيضاً ترجمة حرفية للترجمة الحرفية التي وضعها كيڤيدو لكتاب سان فُرَانَاوَا دِي سَالُ
 « Introduction à la vie dévote »، غير أنه لا أثر لهذا العمل في خزانة كتب پُيير مِينَارُ. ولابد أن الأمر يتعلق بمزحة صدرت عن صديقنا وأسىء فهمها.

كانت لدي أيضاً نية ثانوية في وضع صورة شخصية لبيير مينار. لكن، كيف التجرؤ على منافسة الصفحات الذهبية التي تهيؤها
 حسب ما قيل لي ـ بارونة دو باكور أو قلم كارولوس هوركاد المرهف والدقيق ؟

كرجل رفيع النوق، كان يستنكر هذه المساخر التي لا طائل وراءها والتي لم تكن لتصلح \_ كما كان يقول \_ إلا لإرضاء الرغبة الغوغائية في المفارقة التاريخية أو (وهذا أدهى وأمر) لتسليتنا بالفكرة البدائية القائلة بأن كل العصور متشابهة أو متباينة. على أن الأهم من ذلك فيما بدا له هو مخطط دوديه الشهير، وإن كان إنجازه متناقضاً وسطحياً : مخطط التوفيق في صورة واحدة، هي صورة دطارطارين، بين «النبيل الأريب» وخادمه... إن الذين لمعوا إلى أن مينار صرف حياته في كتابة كيخوطي معاص، إنما افتروا على ذكراه الصافية.

فيو لم يكن يريد تأليف كيخوطي آخر ـ لأن هذا أمر سهل المنال ـ وإنما الكيخوطي ذاته. وإنه من غير المجدي أن نضيف أنه لم يحاول قط نقل الأصل نقلاً آلياً، كما لم يكن قد عزم على نبخه. بل كان طموحه العجيب أن يميد إنتاج بضع صفحات تتطابق ـ كلمة كلمة، وسطراً سطراً ـ مع صفحات ميكيلُ دِي يُرْقانَتِيسُ.

لقد كتب إلي من بَايُونْ، في 30 سبتمبر 1934، يقول : وإن غرضي محض مذهل. وليس الحد النهائي لبرهنة تيولوجية أو ميتافيزيقية لل كالمالم الخارجي، أو الله، أو السببية، أو الأشكال الكونية للمؤينة عباقل قدما وشيوعاً من روايتي المتداولة. والفرق الوحيد هو أن الفلاسفة ينشرون في أشفار سائفة المراحل الوسطى من عملهم، أما أنا فقد قررت إضاعتها». وفعلاً، لم تتبق أية مسودة تشهد على هنا العمل الذي استفرق السنين.

كان المنهج الأولي الذي تغيله بسيطاً نسبياً. أن يتقن اللغة الاسهانية، ويستعيد العقيدة الكاثوليكية، ويحارب المورّوب أو الترك، وينسى تـاريخ أوروبا فيما بين سنوات 1602 و 1918، أي يصير ميكيل دي ثِرْقَانْتِيسُ. لقد درس پُييرُ مِينَارُ هذه الطريقة (وأنا أعلم أنه قد أفلح في إجادة إسهانية القرن السابع عشر بأمانة كافية) لكنه هجرها، بسبب سهولتها. سيقول القارئ : بالأحرى استحالتها. أجل، بيد أن المهمة كانت سلفاً مستحيلة. ومن بين كافة الطرائق المستحيلة لإنجازها، فإن هذه الطريقة كانت أقلها أهمية. لقد بدا له نقصاناً وتصغيراً أن يصير في القرن السابع عشر، كما بدا له التحول إلى ثِرْقَانْتِيسُ للوصول إلى الكيخوطي عملاً أقل وعورة \_ وبالتالي، أقل أهمية \_ من مارين إن هذه القناعة جملته يستبعد التمهيد الأوتوبيوغرافي من القسم الثاني من ضون مارين إن هذه القناعة جملته يستبعد التمهيد الأوتوبيوغرافي من القسم الثاني من ضون كيخوطي. ذلك أن إدراج هذا التمهيد كان يعني خلق شخصية أخرى \_ هي شخصية ثرقانتيس كيخوطي. ذلك كان سيعني تقديم الكيخوطي مرتبطاً بهذه الشخصية وليس بهينار، ومن الطبيعي أن

هذا الأخير رفض هذه السهولة). أقرأ في مكان آخر من رسالته: وإن مشروعي ليس صعباً من حيث جوهره. يكفيني أن أكون خالداً حتى أنجزه إلى غايته». فهل أعترف بأنني أتخيل غالباً أنه قد أفلح وأنجز مهمته وأنني أقرأ الكيخوطي - كاملاً - كما لو كان مينارُ هو الذي ابتكره ؟. لقد تعرفت، في بعض الأمامي، وأنا أتصفح الفصل السادس والعشرين - وهو الفصل الذي لم يحاول مينارُ كتابته - على أسلوب صديقنا، وسمت، في هذه الجملة البديمة، صوتاً أشبه بصوته: وحوريات الأنهار، والصدى المؤلم والمبتل، إن هذا الوصل الفعال بين نعت معنوي ونعت مادي يذكرني ببيت لشِكْشُيرُ ناقشناه ذات مساء:

### Where a malignant and a turbaned Turk...(\*)

سيقول قارئنا : ولماذا الكيخوطي بالضبط ؟. فهذا الاختيار لو صدر عن شخص إسباني لما كان له أن يكون متعذر الشرح؛ بيد أنه متعذر الشرح، لا ريب، حين يصدر عن شاعر رمزي من ونيم، متشيع أساساً لبوء الذي أنجب بُودُلِير، الذي أنجب مَالأَرْمِيه، الذي أنجب قاليري، الذي أنجب إذمُونُ تيسُتُ. إن الرسالة التي سبقت الإشارة إليها تُوضَّح هذه النقطة. يشرح مِينَارُ : «يهمني الكيخوطي بصورة عميقة، بيد أنه لا يبدو لي ـ كيف أعبَّر يا ترى ؟ ـ غير قابل للتلافي. إنني لا استطيع أن أتخيل الكون دون صيحة إذكارُ ألان بُو :

### Ah, bear in mind this garden was enchanted !(\*)

ودون « Le bateau ivre » أو اله « Ancient mariner » بيد أني أعرف نفسي قادراً على تخيله دُون الكيخوطي (وأنا أتحدث، بطبيعة الحال، عن قدرتي الشخصية وليس عن الصدى التاريخي للآثار). فالكيخوطي كتاب عارض، وليس ضرورياً. بإمكاني أن أترصد تأليفه، كما أستطيع كتابته دون السقوط في تحصيل الخاصل. لقد قرأته في الثانية أو الثالثة عشرة من عمري، ربما في نصه الكامل. ثم أعدت قراءة بعض الفصول بإممان، تلك الفصول التي لن أحاول كتابتها في الوقت الراهن. درست كذلك المخللات entremeses، والمسرحيات الفكاهية، وهالكلاطيية هي الوقت الراهن. درست كذلك المخللات واعمال بيرسيلس وسيكيشمونينا الفكاهية، وكذا «البَرْنَاسُو». إن ما أتذكره عموماً عن الكيخوطي، وقد بَسَطه النسيان واللا مبالاة، يمكن أن يعادل صورة مسبقة وغامضة عن كتاب لم يكتب بعد. إذا سلمنا بهذه الصورة (التي لا يمكن أن ينكرها عليً، عن حق، أي إنسان) صارت مشكلتي، ولا جدال، أشد

<sup>\*)</sup> حيث تركيٌّ خبيث ومُعَثَّم...

أو، لا تنس، هذه الحديقة كانت مسحورة.

صعوبة من مشكلة ثير قانتيس. ذلك أن سلني الرَّضِي لم يرفض قط مساعدة الحظ: فقد ألف عمله الخالد adiable قد تقريباً، مدفوعاً بقوى جمود اللغة والخلق. أمّا أنا، فقد عاقدت الواجب الخفي على إعادة تشكيل عمله التلقائي حرفياً. يتحكم في لعبتي المتوحدة قانونان قطبيان: يتيح لي أولهما فرصة إحداث تنويعات من نمط شكلي أو سيكلوجي؛ ويرغمني الشاني على تقديمها فداء للنص «الأصلي» وأبرهن على هذه الإبادة ببراهين لا تقبل الدحض... ويجب أن نضيف إلى هذه الموانع المصطنعة مانما آخر، هو المانع الفطري. فقد كان تأليف الكيخوطي في بداية القرن السابع عشر مهمة معقولة وضرورية، ولعلها لا رجمة فيها؛ أما في بداية القرن العثرين فإنها تكاد تكون مستحيلة. ذلك أنه لم يكن هباء مرور ثلاثمائة سنة، حافلة بوقائع بالنة التعقيد، مأكتفي بذكر واقعة واحدة منها: ظهور الكيخوطي ذاته».

ورغم هذه المقبات الثلاث، يتسم الكيخوطي الشذراتي الذي وضعه مينار بحذق أكبر من حنق ذلك الذي ألفه ثيرْقَانتيسُ. لقد كان هذا يوازن بخشونة بين قصص الفروسية والواقع العهوي الفقير لبلاده، بينما اختار مينار كه واقعه بلد «كَارْمِينُه إبان عصر «ليسَانطي» ولوبي دي ثيكا. أية أقوال أو أفعال إسهانية مميزة لم يكن هذا الاختيار لينصح بها مُورِيسُ بَارِيسُ أو الدكتور رُودْرِيكِيثُ لارّيَها! لقد تعلص منها مينار بشكل لا تكلف فيه. فلا نجد في كتابه طوائف عجرية، ولا غزاة، ولا نساك، ولا فيليب الثاني، ولا إعدام بالحرق : كان يهمل اللون المحلي ويلفيه. وهذا الازدراء يؤشر إلى شعور جديد للرواية التاريخية. هذا الازدراء يؤشر إلى شعور جديد للرواية التاريخية. هذا الازدراء يُدين «مالاً»

وليس أقل ادهاشاً من ذلك أن نتامل فصولاً معزولة. فلنفحص، على سبيل المشال، الفصل الشامن والشلاثين من القسم الأول «الذي يعالج الخطبة الغريبة التي ألقاها ضون كيخوطي عن الأسلحة والكلمات». من العملوم أن ضون كيخوطي (مثله مشل كيڤيددوفي المشهد المشابه والمتأخر من كتابه «La hora de todos») أصدر حكماً ضد الكلمات ولصالح الأسلحة. لقد كان ثيرڤائتيس عسكرياً سابقاً، ولذا فعثرته مفهومة. لكن كيف يرتكب ضون كيخوطي پُييرْ مينار وهو الرجل المعاصر لكتاب «La trahison des clercs» وليرتُرْزاندرَاسِلُ عنه الحذلقات المبهمة مجدداً! لقد رأت مدام بَاشُولْيي في ذلك خضوعاً بديماً ونعطياً من طرف الكاتب لسيكلوجية البطل؛ ورأى فيه آخرون (وقد حُرِموا تماماً من نفاذ الفكر) نشخاً للكيخوطي؛ بينما رأت البارونة دُوبَاكُورُ فيه تأثير نِيتْشِه. ولست أدري هل أجروً أن أضيف إلى هذا التأويل الثالث (الذي اعتبره متعذر الدحض) تأويلاً رابعاً يتلام بقوة مع تواضع پُيير

مِينَارُ الذي يكاد يكون إلهياً: أعني عادته الانقيادية أو الساخرة في نشر أفكار معارضة حرفياً للأفكار التي يُؤثِرها (فلنتذكر مجدداً أهجيته في پولُ قاليري، المنشورة في ورقة جاك رُبُولُ السريالية الفانية). إن نص ثِيرُقَانْتِيسُ ونص مِينَارُ متشابهان من الناحية اللفظية، بيد أن الثاني أشد ثراء بما لا حصر له (سيقول المشنعون: بل أكثر التباسا؛ بيد أن الالتباس غني).

إنه لكشف أن نقارن ضون كيخوطي الذي كتبه مِينَـار، بـذلـك الـذي كتبـه ثيرڤـانتيس. فلقد كتب هذا مثلاً («ضون كيخوطي» : القسم الأول، الفصل التاسع) :

«...الحقيقة التي التاريخ أمها، منافس الزمن، ومدَّخر الأفعال، وشاهد الماضي، ومثال الحاض ونصحته، والمحذر مما سيأتي».

لا يمدو هذا التعداد، وقد أملي في القرن السابع عشر ومن طرف «النــابغــة غير المتضلغ» ثيرڤانتيس، أن يكون إطراء بلاغياً للتاريخ. وعوض ذلك كتب مينّارُ :

«...الحقيقة التي التاريخ أمها، منافس الزمن، ومدّخر الأفعال، وشاهد الماضي، ومثال الحاض ونصيحته، والمحذر مما سيأتي».

فالتاريخ أم الحقيقة : إن الفكرة مذهلة. ذلك أن ميناً ثن معاصر وليمام جيمِسُ، لا يعرّف التاريخ بكونه استقصاء للواقع وإنما بكونه أصلاً له. والحقيقة التاريخية، في اعتباره، ليس ما حدث وإنما ما تُقدّر أنه حدث. إن عبارات الختام . وومثال الحاضر ونصيحته، والمحذر مما سيأتي» ـ هي عبارات براجماتية بصورة لا لبس فيها.

والتضاد بين الأسلوبين حاد بدوره. فأسلوب مينار الذي يحفل بالتعابير والألفاظ المهجورة والأجنبي في نهاية المطاف ويعتل ببعض التكلف. بينما يختلف الأمر بالنسبة لسلفه، الذي يستعمل الإسپانية الشائمة في عصره بظرف وخفة دم.

ليس هناك من تدريب عقلي لا يكون بدون جدوى في النهاية. هكذا يكون كل مذهب فلسفي، في بدايته، وصفاً محتملاً للكون؛ وتدور عجلة السنين فيفدو مجرد فصل - إن لم يكن مجرد فقرة أو امم - في تاريخ الفلسفة. ويتجلى هذا التقادم بشكل أوضح في الأدب. لقد قال لي مينار بأن الكيخوطي كان كتاباً ممتعاً قبل كل شيء؛ أما الآن فأصبح مُبَرَّراً لشرب أنخاب وطنية، وإعلان عجرفة نحوية، وإصدار طبعات أنيقة سفيهة. ألا إن المجدد سوء فهم، ولعله أدهى حالات سوء الفهم.

لا جديد في هذه البراهين العدمية؛ والفريد حقاً هو القرار الذي اشتقه پُييرُ مِينَارُ منهَا! لقد قرر أن يسبق الزهو الذي يترصد كل متاعب الإنسان، فشرع في عمل بالغ التعقيد وباطل مسبقاً. هكذا خصص وساوسه وأساره لإعادة إنتاج كتباب موجود سلفاً، وفي لفة أجنبية. ضاعف المسودات، وصحح بثبات ثم مزق آلاف الصفحات المخطوطة. (3) لم يسمح لأي كان بالاطلاع عليها وحرص على ألا تبقى إرثاً من بعده. سدى حاولت إعادة تركيبها.

لقد فكرت أنه من المشروع اعتبار الكيخوطي «النهائي» طِرْساً ينبغي أن تشف فيه آشار كتابة صديقنا «السابقة» ـ تلك الآثار الدقيقة وغير المتعذرة الفك. ولسوء الحظ فليس سوى فيير مينار ثان من يستطيع، بواسطة استثمار عمل السابق، نبش قبور هذه الطرواديات ليبتعنها حية...

كتب إلي أيضا : وليس التفكير والتحليل والابتكار أفعالاً شاذة، بل إنها تشكل التنفس العادي للذكاء. لذلك فتمجيد الإنجاز الظرفي لهذه الوظيفة، واكتناز الأفكار القديمة وأفكار النير، وتذكرنا بذهول غير المصدق أن الـ Doctor universalis قد فكر يمني الاعتراف بفتورنا وبربريتنا. فكل إنسان يجب أن يكون قادراً على كل الأفكار، وأظن أن سيكون كذلك في المستقبل.

لقد أثرى مِينَارُ (ربحا دون أن يدري) فن القراءة المسكوك والخَلِق بواسطة تقنية جديدة : تقنية المفارقة التاريخية المتعمدة والإسنادات الخاطئة. وهذه التقنية التي لا حصر لتطبيقها، تدعونا إلى تصفح «الأوديسا» كما لو كانت قد ظهرت بعد «الإنسدا»، وكتاب مدام هنري باشوليي « Le jardin du centaure » كما لو كان كتاب مدام هنري باشوليي. إنها تقنية تعمل على إعمار الكتب الأشد هدوماً بالمفامرات، ألا يُمتبر إسناد كتاب «محاكاة المسيح» إلى لوي فردينانُ سِلِينُ أو جِيمِسُ جُويُسُ تجديداً كافياً للنصائح الروحية الهزيلة التي يتوفر عليها هذا الأثر ؟

نِيمُ، 1939.

أتذكر دفاتره المخططة، وتشطيباته السوداء، ورموزه المطبعية الخاصة، وكتابته المتناهية الصغر. لقد كمان يحيد النجوال في أرباض نيم عند حلول السماء حيث يصطحب معه في العادة دفتراً ويوقد ناراً مرحة.

## مكُتَبَةُ بَابِل

By this art you may contemplate the variation of 23 letters...

the Anatomy of Melancholy Part 2, Sect. II, mem. IV

يتألف الكون (الذي يسيد آخرون المكتبة) من عدد غير محدد، وربما لا حصر له، من أروقة مسدسة الزوايا، بها آبار تهوية واسعة في الوسط، محاطة بحواجز بالغة الانخفاض. انطلاقاً من أية واحدة من هذه المسدسات الزوايا، يمكن رؤية الطوابق السفلى والعليا دونما نهاية. إن توزيع الأروقة غير متنوع. ذلك أن عشرين رفاً طويلاً، بمعدل خمسة أرفف في كل ناحية، تغطي كافة الجوانب، ما عدا جانبين اثنين؛ وارتفاعها، الذي هو ارتفاع الطوابق ناتها، لا يتجاوز قامة كتبي متوسط الهيأة. يؤدي كل منفذ من المنافذ إلى دهليز متعرج، يصب في رواق آخر، شبيه بالرواق الأول وبجميع الأروقة. إلى يمين الدهليز ويساره توجد حجرتان ضئيلتان : إحداهما تسمح بالنوم في هيأة واقف، وتسمح الأخرى بإرضاء الحاجات الجسدية. من هناك يمر السلم الحلزوني، الذي يهوي ويرتفع حتى لا يطاله النظر، وتوجد بالدهليز مرأة تضاعف الظواهر بأمانة. ويستنتج الناس من تلك المرأة أن المكتبة ليست غير متناهية (إذ لو كانت كذلك فعلاً، فما جدوى هذه المضاعفة الوهمية ؟). أما من جهتي، فإنني فواكه دائرية تسمى مصابيح، في كل مسدس زوايا مصباحان وضعا بشكل اعتراضي، وهما فواكه دائرية تسمى مصابيح، في كل مسدس زوايا مصباحان وضعا بشكل اعتراضي، وهما ينشران ضوءاً غير كاف، ولا ينقطم.

ككل رجال المكتبـة، سافرت في شبـابي؛ حججت بحثـاً عن كتـاب وربمـا عن فهرس الفهارس. والآن وقد غدت عيناي غير قادرتين تقريباً على فرز ما أكتبـه، فـإني أستعـد للموت على بعد فراسخ قليلة من مسدس الزوايا الذي ولدت فيه. فإذا مت، لن أعدم الأيدي الرؤوفة التي ستلقي بي من فوق الحاجز: سيكون قبري الهواء المتعند السبر، وسيتغلفل جسبي طويلاً، ويتعفن، وينحل في الريح التي تتولد عن السقوط النهائي. إنني أؤكد أن المكتبة لا نهاية لها. يعتقد المثاليون بأن الحجرات المسدسة الزوايا هي الشكل الضروري للفضاء المطلق، أو لحدسنا بالفضاء على الأقل؛ وهم يُقدِّرون بأنه من غير الممكن تصور حجرة مثلثة أو خماسية الزوايا (يزعم المتصوفة أن الشطحة تكشف لهم حجرة مستديرة بها كتاب مستدير ذر كمب متواصل يدور بالجدران كلها؛ بيد أن شهادتهم مشكوك فيها، وكلماتهم غامضة: فهنا الكتاب الدوري هو الله). فلأكتف اللحظة بترديد الفتوى الكلاسيكية: إن المكتبة دائرة، مركزها النضوط هو أي مسدس زوايا، ومحيطها متعذر الإدراك.

لكل جدار في كل مسدس زوايا خمسة أرفف؛ يحمل كل رف اثنين وثلاثين كتاباً من نفس الحجم؛ لكل كتاب أربعمائة وعثر صفحات؛ وفي كل صفحة أربعون سطراً، وفي كل سطر حوالي ثمانين حرفاً أسود اللون. توجد حروف أيضاً على ظهر كل كتاب؛ وهذه الحروف لا تثير ولا تشخص مسبقاً ما سوف تقوله الصفحات. إنني أعرف أن عدم التلاؤم هذا قد بدا غامضاً في بعض الأحيان. وقبل تلخيص الحل (الذي قد يكون اكتشافه، رغم انعكاساته الماساوية، حدثاً رئيسياً في التاريخ) أريد أن اتذكر بعض القواعد.

القاعدة الأولى: إن المكتبة موجودة ab aetemo. ولا يمكن لفكر عاقل أن يشك في هذه الحقيقة، التي من فروعها الملازمة الخلود المستقبل للمالم. إنه من المحتمل أن يكون الإنسان، أو الكتبي الناقص، من صنع الحظ أو من عمل خَالِقِينَ سيئي الطوية، أما الكون، بعدية الأنيقة من الأرفف، وأسفاره اللغزية، وسلالمه التي لا تكِلُّ بالنسبة للمسافر، ومراحيضه بالنسبة للكتبي الجالس، فلا يمكن أن يكون سوى صنيعة إله. ولقياس المسافة التي تفصل الإلهي عن البشري، يكفي مقارنة هذه الرموز الفظة والمترددة التي ترسمها يدي الواهنة على غلاف كتاب، بالأحرف العضوية التي في داخله: فهي منتظمة، دقيقة، ذات سواد عميق، ومتناظرة بشكل لا يضاهي.

القاعدة الثانية : عدد الرموز الكتابية خمسة وعشرون.(1) لقد كانت هذه الملاحظة هي ما مكن، منذ حوالي ثلاثمائة سنة، من صياغة نظرية عامة للمكتبة، ومن حل المشكل الذي

ا) لا تحتوي المخطوطة الأصل للنص الحالي على أرقام أو أحرف البدء المكبرة، واقتصرت علامات الوقف على الفاصلة والنقطية.
 إن هاتين الملامتين، فضلاً عن الفضاء وأحرف الأبجدية الاثنين والمشرين، هي الرموز الخمسة والمشرون الكافية التي أحصاها المجبول (ملاحظة الناش).

لم يستطع أي تخمين حله بصورة مرضية : مشكل الطبيعة الشائهة والسديمية لكل الكتب على وجه التقريب. أحد هذه الكتب، وقد عثر عليه أبي في مسدس زوايا من دائرة خمسة عشر أربعة وتسعون، يتضين الأحرف م ص د فقط مكررة بفساد من السطر الأول إلى الأخير. وهناك كتاب آخر (يُرْجَع إليه كثيراً في هذه المنطقة) هو محض متاهة أحرف، غير أننا نجد، في الصفحة ما قبل الأخيرة، هذه الجملة : أيّها الزّمن أهْرَامُك. أصبح معروفا أنه في مقابل سطر معقول، أو معلومة مضبوطة، هناك فراسخ وفراسخ من تنافر أصوات أخرق، واسهاب لفظي فارغ، وتناقضات. (أعرف منطقة وعرة يرفض فيها الكتبيون عادة البحث في الكتب عن أية معاني، معتبرين ذلك معتقداً باطلاً ولا جدوى منه، ويقارنون تلك العادة بعادة الرموز الطبيعية الخمسة والعشرين، لكنهم يؤكدون أن هذا التطبيق عرضي وأن الكتب لا المرموز الطبيعية الخمسة والعشرين، لكنهم يؤكدون أن هذا التطبيق عرضي وأن الكتب لا تعنى شيئاً في ذاتها. وهذا الرأي، كما سنرى، ليس خادعاً تماماً).

خلال زمن طويل ساد الاعتقاد بأن هذه الكتب المستعصية تطابق لغات منسية أو غابرة. صحيح أن أشد الناس قِدماً، وهم أوائل الكتبيين، كانوا يستعملون لغة مخالفة بما فيه الكفاية للغة التي نتحدثها الآن؛ وصحيح كذلك أن اللغة بعد بضعة أميال يميناً تصير لهجة، وأبها، بعد تسعين رُفا إلى أعلا، تصير متعذرة الفهم. أكرر أن كل ذلك صحيح. بيد أن أربعنائة وعثر صفحات من م ص د لا يدخلها التغيير أمر لا يمكن أن يطابق أية لغة مهما كانت دارجة أو بدائية. لقد لمّح البعض إلى أن كل حرف يمكن أن يؤثر في الحرف التالي وأن قيمة م ص د في السطر الثالث من صفحة 71 ليست ذات القيمة التي يمكن أن تكون لنفس السلسلة في وضع آخر، من صفحة أخرى. بيد أن هذه الأطروحة المبهمة لم تزدهر. وظن أخرون بأن الأمر يتعلق بكتابات سرية. وقد أصبح هذا التكهن مقبولاً عالمياً، وإن في معنى مغالف للمعنى الذي صاغه مكتشفوه.

منذ خمسمائة عام، وضع رئيس مسدس زوايها عال (2) يَدَهُ على كتباب مبهم كغيره، غير أنه كان يتوفر على صفحتين تقريباً من أسطر منسجمة. وعرض وجّادته على فكّاك خطوط متجول، فقال له بأن الصفحتين كتبتا بالبرتغالية؛ وقال آخرون إنهما كُتِبَتَا باليدُنِّيَّة لم يك يمر قرن حتى تمت معرفة اللسان الصحيح : كان الأمر يتعلق بلهجة سَامُويَّة ـ لِيتُوَانِيَّة من

<sup>2)</sup> من قبل كنان هنــاك رجل في كل ثلاث مـــدــــات الزوايــا. غير أن الانتحــار والأمراض الرئــويــة حطمت هــذا المعــــل. فــن ذكريات حزن يعجز عنه الوصف أنني حــث وسافرت ليالي وليـالي عبر دهاليز وسلالم مصقولة فلم ألتق كتبـياً واحــــاً.

لهجات الكواراني بها إمالات من العربية الفصعى. كما تم التعرف على المعتوى، فإذا هو مفاهيم تعليل تركيبي مُوضَعة بأمثلة متغيرات ذات تكرار لا حصر له. لقد مكنت هذه الأمثلة أحد الكتبيين العباقرة من اكتشاف القانون الأساسي للمكتبة، فلاحظ هذا المفكر بأن كل الكتب، مهما اختلفت، تتضن عناصر متساوية: الفضاء، والنقطة، والفاصلة، وأحرف الأبجدية الاثنين والعشرين. كما ذكر واقعة أكدها كل المسافرين: وهي أنه لا يوجد، في المكتبة الثاسعة، كتابان متشابهان. ومن هذه المقدمات التي لا تقبل الجدل استنتج بأن المكتبة شاملة، وأن أرففها تختزن جميع التركيبات الممكن استخلاصها من العشرين ونيف من الرموز الكتابية (وهو عدد، على سعته، ليس غير متناه)، أي كل ما يمكن التعبير عنه، في جميع اللغات. كل شيء: التاريخ المفصل لما سيأتي، وأو طوبيوغرافيات رؤساء الملائكة، وفهرس المكتبة الأمين، والآلاف المؤلفة من الفهارس الكاذبة، والبرهنة على زيف هذه الفهارس، والبرهنة على زيف النهرس الحقيقي، وإنجيل باسيليديس الفنوصي، والتعليق على هذا الإنجيل، وتعليق التوليق على هذا الإنجيل، والسرد الحقيقي لموتك، وترجمة كل كتاب إلى جميع الكتب.

عندما أعلن بأن المكتبة تتضن كل الكتب، كان رد الفعل الأول سعادة شاذة. وشَعر جميع الناس بأنهم سادة كنز خفي لم يُعس. فلم يكن هناك من مشكل شخصي أو عالمي لا وجود لحله البليغ في مكان ما : في مسدس زوايا ما. لقد وجد الكون نفسه مبرّرا، فاغتصب على حين غرة أبعاد الرجاء التي لا حدود لها. في ذلك الزمن، تم الحديث بكثرة عن والبراءات» : وهي كتب دفاع ونبوءة تبرر إلى الأبد أفعال كل إنسان في الكون، وتحتفظ لمستقبله بأسرار عجيبة. ألاف من الجشعين غادروا مسدس زوايا مسقط رؤوسهم الوديع، ووثبوا على السلالم الصاعدة إلى أعلى، مدفوعين بغرض وهمي هو العثور على براءتهم. تنازع هؤلاء الحجاج في الدهالين وتلفظوا بلعنات غامضة، وتشاجروا فيما بينهم داخل السلالم الإلهية، وقذفوا الكتب الخادعة إلى أعماق الأنفاق ثم هلكوا وقد رمى بهم إلى الهاوية رجال النواحي وقذفوا الكتب الخادعة إلى أعماق الأنفاق ثم هلكوا وقد رمى بهم إلى الهاوية رجال النواحي النائية. أما آخرون ففقدوا صوابهم... إن البراءات موجودة (ولقد رأيت منها براءتين تتملقان بشخصين مستقبلين، أو شخصين لعلهما غير متخيلين)، غير أن الباحثين عنها لا يتذكرون أن احتمال عثور الإنسان على براءته، أو على رواية خادعة منها، يعادل الصفر.

كان المؤمل حينئذ إضاءة الخفايا الأساس للبشرية أيضاً : أصل المكتبة وأصل الزمن. إنه من المحتمل أن يكون بالإمكان شرح هذه الخفايا الخطيرة بواسطة الكلمات : فإذا لم تكن لفة الفلاسفة كافية، لغدا بمستطاع المكتبة المتمددة الأشكال أن تنتج اللفة المطلوبة التي لم يُشْمَعُ بها، مع مفردات تلك اللغة وطرق إعرابها. لقد مضت أربعة قرون، والناس يذرعون مسدسات الزوايا... هناك باحثون رسيون، قضاة التحقيق. رأيتهم يمارسون مهامهم : فهم يَصِلُون دوماً متمبين؛ يتحدثون عن سلم دون أدراج كاد يدق أعناقهم؛ ويتحدثون إلى الكتبي عن الأروقة والدهاليز؛ وفي بعض الأحيان يأخذون أقرب الكتب إليهم ويتصفحونه بحثاً عن كلمات شائنة. ومن الواضح أن أحداً لم يكن يأمل أن يكتشف شيئاً.

كما هو طبيعي، حل محل الأمل المنفلت كآبة مغرطة. فاليقين بأن رُفّاما في مسدس زوايا ما ينطوي على كتب نادرة، وأن هذه الكتب النادرة يتعذر الوصول إليها، بدا أمراً يكاد لا يطاق. اقترحت طائفة مجدّفة وقف عمليات البحث وقيام كل الرجال بخلط الأحرف بالرموز إلى أن يتم التوصل، بواسطة هبة من العظ بعيدة الاحتمال، إلى إقامة هذه الكتب الأصولية. ووجدت السلطات نفسها مضطرة إلى إصدار أوامر مشدّدة. لقد اختفت الطائفة، بيد أني رأيت في طفولتي شيوخاً يختفون لأمد طويل في المراحيض يحملون أقراصاً معدنية صغيرة في قاع دلاء صغيرة محظورة، ويقلدون الفوضى الإلهية بصوت خافت.

واعتقد آخرون، خلافاً لذلك، أن الأساسيِّ محوّ الكتب غير الصالحة. لقد اجتاحوا مسدسات الزوايا، وهم يعرضون تصاريح ليست زائفة دوماً، فتصفحوا بملل مجلداً ثم خرّموا أرففاً كاملة: إلى هؤلاء وإلى هيجانهم التطهيري، والزهدي، يرجع سبب الضياع الأخرق لملايين الأسفار. إن اسهم معقوت، غير أن الذين يبكون على «الكنوز» التي أبيدت بواسطة سعارهم يهملون واقعتين بارزتين. الأولى: أن المكتبة هائلة إلى درجة أن كل بتر من مصدر إنساني لا يمكن أن يكون إلا متناهي الصغر. والثانية: كل نسخة فريدة، لا تعوض، لكن (بما أن المكتبة شاملة) هناك دائماً مئات الآلاف من نسخ طبق الأصل ناقصة، ولا تختلف عن الكتاب التام إلا بحرف أو بفاصلة. وخلافاً للرأي العام، أجرؤ أن افترض بأن عواقب الإهدار الذي اقترف المطرّون قد بولغ فيها بسبب الرعب الذي أثاره هؤلاء المتعصّبون. لقد كانوا مسكونين بهذيان غزو كتب «مسدس الزوايا القرمزي»: وهي كتب من حجم أصغر من الأحجام الطبيعية؛ جبارة، مزينة بالرسوم وساحرة.

إننا نعرف أيضاً معتقداً باطلاً آخر من تلك العصور : هو معتقد إنسان الكتاب. لقد عَلَل الناس بأنه فوق رف ما، في مسدس زوايا ما، لا بد أن يوجد كتاب هو عدد كل الكتب الأخرى، وملخصها الكامل : تصفحه كتبي فوجده نظير إله. ولا تزال في لغة هذه المنطقة آثار عبادة مُحِضَ بها هذا الموظف الفابر. لقد حج الكثيرون بحثاً عنه، وطيلة قرن ضربوا في مختلف الاتجاهات دون جدوى. فكيف يمكن تميين مسدس الزوايا السري والمبجّلِ الذي يستضيفه ؟ اقترح منهج تنازلي : فلتميين مكان الكتاب (أ) يجب مقدماً فحص الكتاب (ب) الذي يشير إلى مكان (أ)؛ ولتميين مكان الكتاب (ب)، ينبغي مقدماً فحص الكتاب (ج)، وهكذا إلى ما لا نهاية... في مفامرات شبيهة بتلك أتلفت قواي، واستنفدت أعوامي، وإنه لا يبدو لي بعيداً عن الاحتمال أن يكون هذا الكتاب الشامل(3) في رف ما من رفوف الكون؛ وإني لأرجو الآلهة المتجاهلة أن يكون إنسان ـ حتى لو كان إنساناً واحداً فقط، منذ آلاف السنين ! ـ قد فحصه أو قرأه . وإذا لم يكن الشرف والحكمة والسعادة من نصيبي، فلتكن من نصيب آخرين. ولتوجد البخنة، حتى لو كان مكاني الجحيم، وليكن حظي الإهانة والإبادة، على أن تُبرَّر مكتبتَك الهائلة في لحظة واحدة وكائن واحد.

يؤكد الزنادقة أن اللا معنى هو القاعدة في المكتبة، وأن المعقول (وحتى الانسجام المتواضع والخالص) يكاد يكون استثناء معجزا. يتحدثون (وأعلم ذلك) عن «المكتبة المحمومة التي تتعرض أسفارها المشئومة لخطر لا ينقطع، هو خطر التحول إلى غيرها، وأن كل شيء تؤكده وتنفيه وتخلطه مثل ألوهية في حالة هذيان». إن هذه الكلمات، التي لا تدين الفوض فحسب وإنما تجمل منها أسوة أيضاً، تبرهن بشكل بارز على وجود ذوق مقيت، وجهالة لا شفاء منها. والواقع أن المكتبة تتضن فعلاً كل البنيات اللفظية، وكل التنويعات التي تسمح بها الرموز الكتابية الخمسة والعشرون. لكن لا يوجد هراء مطلق واحد. وإنه من النافل ملاحظة أن أفضل الأسفار من بين العديد من مسدسات الزوايا التي أديرها تحمل عناوين من قبيل : «رعد متأنق، أو «تشنج الجص» أو «Axaxaxas mlö». وهذه الجمل، التي تبدو غير منسجمة للوهلة الأولى، تستحق ولا ريب تبريراً رمزياً أو اليغوريا؛ وبما أن هذا التبرير لفظي فهو، ex hypothesi موجود سلفاً في المكتبة. إنه ليس بإمكاني أن أركب بضعة أحرف مثل :

### د هـ ص م ر ل ض ط د ج

دون أن تكون المكتبة توقعت ذلك التركيب، ودون أن ينطبوي، في إحدى لغاتها السرية، على معنى رهيب. لا يستطيع امرؤ أن يتلفظ بمقطع صوتي لا يكون طافحاً بالحنان

 <sup>3)</sup> أكرر: يكفي أن يكون الكتاب قابلاً للتصور حتى يكون موجوداً. أما المستحيل تصوره فهو المستثنى. مشلاً: ليس هناك كتاب يكون سُلماً أيضاً، مع أنه توجد كتب ولا ريب تناقش هذه الإمكانية فتنفيها أو تبرهن عليها أو كتب أخرى لبنيتها علاقة ما بينية سلم.

والمخاوف، أو لا يكون، في إحدى هذه اللغات، الإسم القوي لأحد الآلهة. أن نتحدث معناه أن نرتكب تحصيل الحاصل. وهذه الرسالة اللا مجدية والمهنارة توجد مسبقاً في أحد الأسفار الثلاثين الموجودة بالأرفف الخمسة من إحدى مسدسات الزوايا العديدة ـ كما يوجد ما يفندها أيضاً (يستعمل عدد n من اللفات الممكنة نفس المفردات؛ ويستوعب رمز «مكتبة»، في بعض تلك اللفات، التعريف المضبوط التالي : «منظومة من أروقة مسدسة الزوايا كلية الحضور وأبدية». لكن «مكتبة «خبز» أو «هرم» أو أي شيء آخر، والكلمات السبع التي تعرفها لها قيمة أخرى، فياقارئي، هل أنت على يقين من فهم لغتي ؟).

إن الكتابة المنهجية تشغلني عن قدر البشر الحالي. واليقين بأن كل شيء قد كُتِبَ يمعونا أو يجعل منا أشباحاً. أعرف مقاطعات يسجد فيها شباب للكتب ويضعون بوحشية قبلاً على صفحاتها، دون أن يكونوا قادرين على فك حرف واحد منها. لقد أهلكت السكان الأوبئة، والخلافات الهرطوقية، وعمليات الحج التي تتدهور إلى مستوى التلصص. وأعتقد أني ذكرت الانتحارات، التي يزداد عددها كل عام. ربما ضللتني الشيخوخة أو الخوف، لكني أشك في أن يكون النوع الإنساني ـ الوحيد ـ قد أوشك على الاضحلال، بينما تستمر المكتبة : مضاءة، وحيدة، ولا متناهية، قارة تماماً، ومسلحة بأسفار نادرة، غير مجدية، وعيفة، وسرية.

لقد كتبت: لا متناهية. وأنا لم أحشر هذا النعت بسبب تدريب بلاغي، بل لأقول بأنه ليس من غير المنطقي التفكير في أن العالم غير متناه. فالذين اعتبروه محدوداً يسلمون بأن الدهاليز والسلالم ومسدسات الزوايا يمكن أن تنتهي وذلك عبث. أما الذين اعتبروه دون حدود فينسون أن عدد الكتب الممكنة ليس دون حدود، إنني أجرو على الإيعاز بهذا الحل للمشكل القديم: إن المكتبة لا حد لها ودورية. فلو أن مسافراً خالداً يعبرها في أي اتجاه لتأكّد، بعد مرور قرون، بأن نَفْسَ الأسفار تتكرر دائماً على نفس الوتيرة من الفوضى (التي، حينما تتكرر، تفدو نظاماً: هو النظام). إن وحدتي تتمزى بهذا الأمل الأنيق. (4)

### 1941، مَارُ دِيلُ بُلاَطا

<sup>4)</sup> لاحظت ليتيئيًا ألباريث دي طولدو أن المكتبة الشاسعة لا طائل وراءها : بالضبط يكفي سفر واحد، من حجم عادي مطبوع بحروف من بنط 9 أو 10، ويتضن عدماً لا متناهياً من أوراق لا حدً لدقتها (في بداية القرن السابع عشر، كان كانبالبيري يرى في كل جسم صلب تراكب عدد غير متناه من الأسطح). غير أن استعمال هذا «المختصر» الحريري لن يكون مريحاً : فكل صفحة ظاهرة فيه ستتفخ إلى صفحات مماثلة؛ ولن يكون للصفحة الوسطى المتعذرة التصور قفا.

## حديقة السبل المتشعبة

### مهداة إلى فيكتوريا أوكامهو

في صفحة 22 من كتباب «تباريخ الحرب الأوربية» له (ليستلُ هَارُتُ)، نقراً أن هجوماً لثلاث عثرة فرقة بريطانية (مدعمة بألف وأربعمائة قطعة مدفعية) على خط سِرْ - مُونْطُوبَانُ كان مقدراً أن يقع في 24 يوليو1916 ثم أَجِّلَ إلى صبيحة التاسع والعشرين منه. ويلاحظ لينتلُ هارْتُ أن هنا التأخير - الذي من المؤكّد أنه لم يكن ذا دلالة - أحدثته الأمطار الطوفانية. ويلقي التصريح التالي، الذي حَرِّره، وأعاد قراءته، ووقع عليه الدكتور يُوتُسَانُ (وهو أستاذ سابق للفة الإنجليزية في اله Hochschule بتُسِينُكُطَاقُ ضوءاً لا شك فيه على هذه المسألة. إن الصفحتين الأوليين منه، ناقصتان.

«...وأعدت السماعة. وبعد ذلك مباشرة، تعرفت على الصوت الذي أجاب بالألمانية. كان صوت القبطان ريتشارد ماذنُ. إن وجود ماذنُ، في شقة فيكتور رُونِبِيرُكُ، يعني نهاية همومنا وكذلك حياتينا ـ وإن كان هذا بدا لي ثانويا جداً أو كان يجب أن يبدو لي كذلك. كان ذلك يعني أن رُونِبِيرُكُ قد اعتقل أو اغْتِيل.(1) ومن المحتمل أن ألاقي نفس المصير، قبل مفيب شس هذا اليوم. لقد كان ماذن لا يرحم أو من الأفضل التول بأنه كان مرغماً أن يكون غير رحيم. فكيف، وهو الإيرلندي الذي يعمل تحت إمْرَة إنجلترا، والمتهم بالفتور وربما بالخيانة، لا يغتنم هذه الفرصة ويعترف بجميل هذه الهبة المعجزة : اكتشاف، واعتقال، وربما إعدام عميلين للا مبراطورية الألمانية ؟. صعدت إلى غرفتي، وأغلقت الباب بالمفتاح عبثاً،

 <sup>1)</sup> وهذا افتراض حقود ويذيء. فقد احتدى الجاموس أليروسي هانز رايينيش المدعو فيكثور رونييرك، على حامل الأمر بالأعتقال، النبطان ريشارة عادن، بمسدس أوتوماتيكي، الأمر الذي اضطر معه هذا الأخير إلى إحداث جروح بالجاموس أدت إلى موته (ملاحظة الناش).

ثم النيت بظهري على السرير الحديدي الضيق. وكانت في النافذة سطوحُ كل يوم، وشمر، السادسة المضببة. ولقد بدا لى متعذرَ التصديق أن يكون هذا اليوم ـ الذي لا نُذُر بـ ولا رموز \_ يوم موتى القاسى. هل سأموتُ الآن ؟ رغم موت أبي، ورغم كونى كنت طفلاً في حديقة متناظرة بهّائ فنْكُ. بعد ذلك فكرت أن كل ما يحدث للمرء، يحدث بالضبط الآن. قرون وقرون والوقائع لا تحدث إلا في الحاضر فقط؛ رجال لا حصر لهم في الأجواء، وعلى الأرض والنجر، وكل ما يقع فعلاً هو ما يقع لي... ومحا هذه التهويمات ذكري لا تطاق لوجـه مَـادَنُ الشبيلة بوجه الفرس. وفكرت، وسط حقدي وارتصابي (ليس يهمني الحديث، في الوقت الحاض، عن الرعب: الآن وقد خدعت ريتشارد مَادَنْ، والآن وقد اشتاقت حنجرتي إلى الحيل)، بأن هذا المحارب الصاخب، السعيد ولا ريب، لم يكن يشك في أنني أملك السر: إم المكان المحدد للمخزن الجديد للمدفعية البريطانية على نهر الأَنْكُر. وخدش السماء الرمادية طائر، فترجمته بصورة عشوائية إلى طائرة، وترجمت هذه إلى عدد كبير من الطائرات (في سهاء فرنسا) يمحق مخزن المدفعية بواسطة قنابل عمودية. أه لو استطاع فمي، قبل أن تقصفه رصاصة، الصراخ بذلك الإسم حتى يُسمع في ألمانيا... لقد كان صوتى البشري بالغ الفقر، والضعف. فكيف يمكن إيصاله إلى أذن الرئيس ؟. أذن ذلك الرجل المريض والحقود، الذي لا يعرف عن رُونِبيرُكُ وعني سوى أننا كنا في سُطَافُورُدُشِيرُ، وأنه ينتظر أخيارنا دون جدوى في مكتبه القاحل ببرلين، وهو يفحص الصحف دونما نهاية... قلت بجهارة : يجب أن أفر. استقمت دون ضجة، وفي صت كامل لا طائل وراءه، كما لو كان مَادنُ قد أخذ فعلا يترصّدني. وحفزني أمر ما العله رغبة خالصة في أن أؤكد لنفسي علانية بأن ثرواتي غدت صفراً ـ إلى فحص جيوبي، فوجدت بها ما كنت أعلم أنني واجده : ساعتي الأمريكية، وسلسلتها المصنوعة من معدن أبيض، والقطعة النقدية المربعة، وصرة المفاتيح التي تض مفاتيح شقة رونبيرك المثيرة للشبهة ولا جدوى منها، ودفتري ورسالة كنت قررت إتلافها (ولم أتلفها)، وكورونية واحدة وشِلِنَيْن اثنين وبعض البنْسَات، وَقِلْمِي الأَحمِر - الأَزرق، ومنديلي، ومسدسي المشحون برصاصة واحدة. أشهرته عبثاً ورجعتُه بيدي حتى يشحنني بالشجاعة. وفكرت على نحو مبهم بأنه من الممكن ساع طلقة مسدس عن بعد. ولم تكد تمضى عشر دقائق حتى كـان مخططي قـد استوى. ومنحني دليـل الهـاتف اسم الشخصيـة الـوحيـدة القادرة على نقل الخد: كانت تقطن بضاحية فَانْتُونْ، التي تبعد مسافـة نصف سـاعـة أو أقل بالقطار.

أنا جبان. أقول هذا الآن، الآن وقد أنجزتُ مخططاً لن يصفه امرؤ بأنه مخـاطرة. أعرف أن تنفيذ هذا المخطط كان رهيباً، بيد أني لم أفعل ذلك في سبيل ألمانيا، كلاً. فليس يهمني بلدٌ متبربرٌ أرغمني على مَعَرَّة أن أكون جاسوساً. فضلاً عن ذلك كنت أعرف رجلا من إنكَلترا ـ متواضعاً ـ لم يكن أقل درجة من غُوتُ لدي. لم أتحدث إليه أكثر من ساعة لكنه، خلال تلك الساعة، كمان غُوتُ... إنما فعلت ذلك لأنني شفرت بأن الرئيس كمان يخشى قليلاً رجال سَلَاتِي \_ ذلك المدد اللامتناهي من الأسلاف الذين يمتزجون فِيٍّ. كنت أريد أن أُؤكِّد له بأن رجلاً أصفر يستطيع إنقاذ جيوشه. فضلاً عن ذلك، كان على أن أفر من قبضة القبطان. فيداه وموته يمكن أن تدق بابي بين أونة وأخرى. ارتـديت ملابسي دون ضجـة، وودعت نفسي في المرآة، ونزلت، وفعصت الشارع الهادئ، ثم خرجت. لم تكن المحطة بعيدة عن مقر سكناي، ييد أنى قدرت أنه من الأفضل أن أستقل عربة زاعماً أنني، على هذا النحو، سأكون أقلُّ تعرضاً لخطر التمرف عليّ. والواقع أن المرور من شارع مقفر سيجعلني مرئيًّا وعطوبًا بشكل لا حصر لـه. أتـذكر أنني قلت للسِّائق أن يتوقف قبل المـدخل الرئيسي قليلاً. وهنـاك نـزلت بتبـاطـؤ مقصود ويكاد يكون مضنياً : كنت ذاهبا إلى قرية أشْكُرُوفْ غير أني ابتعت تذكرةً لمحطة أبعد. كان القطار سينطلق بعد بضع دقائق، أي في الثامنة وخمسين دقيقة. تعجلت، فقد كان القطار التالي ينطلق في التاسعة ونصف لم يكن على الرُّصيف من أحد تقريباً. مررت مالعربات : أتذكر بعض الفلاحين، وأمرأة تلبس الحداد، وشاباً يقرأ باستغراق «حوليات» تَاسِيتُ، وجنديا جريحاً وسميداً. أقلعت العربات أخيراً. وجرى رجل. تعرفت عليه، إلى منتهى الرصيف، دون جدوى : كان القبطان مَادَنْ، فتكورت، مرتعشاً ومنهكاً، في الطرف الآخر للمقعد بعيداً عن الزجاج المخوف.

وانتقلت من هذا الإنهاك إلى سعادة تكاد تكون مذمومة. وقلت لنفسي بأن المبارزة قد استهلت، وأنني فُزت بالجولة الأولى حين راوغت، ولو لمدة أربعين دقيقة، ولو بفضل الحظ، هجوم خصبي. وزعمت أن هذا النصر الضئيل يجسد مسبقاً النصر الشامل، ثم زعمت أنه لم يكن نصراً ضئيلاً إذ لولا ذلك الفرق الثمين الذي منحني إياه توقيت القطارين لكنت الآن في السجن أو ميتاً. كما زعمت (بسفسطة ليست أقل من مثيلتيها) أن سعادتي الجبائة تبرهن على أنني رجل سيحسن إنهاء المغامرة. واستخلصت من هذا الضعف قوى لم تفارقني. أتوقع أن الإنسان سيستسلم كل يوم لمهام متزايدة الفظاعة، وعما قريب لن يكون هناك غير المحاربين وقطاع الطرق. إنني أقدم لهم النصيحة التالية : على منفذ مهمة فظيمة أن يتخيل أنه أنجزها؛

وعليه أن يفرض على نفسه مستقبلاً متعذر التغيير كالماضي. لقد تصرفت على هذا النحو، بينما عيناي، عينا الرجل الذي قضى نحبه، تسجلان انصرام ذلك النهار الذي لعله النهار الأخير، وانتشار الليل. كان القطار يسير الهوينى بين نباتات الدُّرْدَار، ثم توقف، في قلب البادية تقريباً. لم يصرخ أحد بام المحطة. سألت بعض الأطفال على الرصيف: «هل هي آشكروف؟ وأحابوا: «أشكروف». ونزلت.

مصباح واحد كان يزين الرصيف، بيد أن وجوه الأطفال بقيت في مجال العتمة. وسالني أحدهم: «هل أنت ذاهب إلى منزل الپروفيسور ستيڤن ألبير ؟». ودون انتظار الإجابة، قال آخر: «المنزل بميد عن هنا، غير أنك لن تضل السبيل إذا ما اتخذت هذا الطريق يساراً، وإذا ما انعطفت يساراً عند كل مفترق طريق». قذفت إليهم بقطعة نقدية (كانت الأخيرة)، وززلت بضع درجات من حجر ثم دلفت إلى الطريق المتوحّد. وكان هذا ينحدر بيسر. كان من تربة أولية؛ وكانت الأغصان، من فوق، تتشابك بينما بدا قرص القمر المنخض والمستدير وهو يرافقني.

وفكرت هنيهة أن ريتشارد ماذن قد تغلفل إلى مخططي على نحو ما. ثم أدركت بسرعة أن ذلك مستحيل. وذكّرتني النصيحة بالانمطاف دوماً إلى اليسار بأن النسق المشترك لاكتشاف الفيناء الأوسط لبعض المتاهات هو من ذلك القبيل. كنت أفقه شيئاً في مسألة المتاهات هذه، فليس عبثاً أن أكون الحفيد المتاخّر لتُسوي بين الذي كان حاكم خُونَان فتخلى عن السلطة الزمنية ليكتب رواية كان من المفترض أن تكون أكثر اكتظاظاً من الجهدين المتعارضين، بيد أن يد أجنبي اغتالته وكانت روايته خرقاء ولم يعثر على المتاهة الجهدين المتعارضين، بيد أن يد أجنبي اغتالته وكانت روايته خرقاء ولم يعثر على المتاهة أحد. وأخذت أتأمل، تحت أشجار إنجليزية، تلك المتاهة الضائعة : تخيلتها لم تنتصب بل متناهية، لم تُؤلف من أكشاك مُثَمنة الزوايا وممرات تتكرر، وإنما من أنهار، وأقاليم، وممالك... فكرت في متاهة متاهات، متاهة متمرجة متنامية تحيط بالماضي والمستقبل وتقتضي الكواكب على نحو من الأنحاء. لقد نسيت، وأنا غارق في هذه الصور الوهبية، مصيري كرجل مطارد، ثم أحسست، خلال وقت غير محدد، أنني المدرك المجرد للعالم، وأثرت في البادية الغامصه والحية، والقمر، وبقايا المساء، وكنا الانحدار الذي يمحو كل تعب محتمل. كانت الأمسية حميمة، ولا متناهية، والطريق ينحدر ويتفرع داخل المراعي التي محتمل. كانت الأمسية حميمة، ولا متناهية، والطريق ينحدر ويتفرع داخل المراعي التي محتمل. كانت الأمسية حميمة، ولا متناهية، والطريق ينحدر ويتفرع داخل المراعي التي

غدت ملتبسة. موسيقى حادة، كأنها مقطعية، تقترب وتبتعد في جيئة الريح وذهابه، وقد طمستها الأوراق والمسافة. فكرت في أن الإنسان يمكن أن يكون عدو أناس آخرين، وعدو لعظات أناس آخرين، لكنه لا يمكن أن يكون عدوً بلد؛ عدوً الحباحب، والكلمسات، والعدائق، ومجاري المياه وساعات الغروب. هكذا بلغت بوابة كبيرة صدئة، فتبينت، من بين الشباييك، ممشى محفوفاً بأشجار الحور ونوعاً من رواق. وللتو أدركت أمرين، أولهما مبتذل والآخر يكاد لايصدق: كانت الموسيقى تصدر من الرواق، والموسيقى صينية؛ لذلك تقبّلتها بامتلاء ودون أن أعيرها انتباها. لست أتذكر ما إذا كان هنالك ناقوس أو زر أو أنني ناديت مفقاً بيدي. وتواصلت خشخشة الموسيقى.

لكن فانوساً، من عبق المنزل الحميم، كان يقترب: فانوس كانت جذوع الأشجار تخدشه أحياناً، وتُلفيه أحياناً أخرى. فانوس من ورق له شكل طبل ولون القمر. وكان يحمله رجل عظيم القامة. إنني لم أتبيّن وجهه، لأن النور كان يُعميني. وفتح البوابة ثم قال متحدثاً لفتى في بطه:

\_ أرى أن هْسِي پينْكُ الرؤوف يُصِرُّ على التخفيف من وحدتي. لاريب أنكم تريدون مثاهدة الحديقة ؟

تعرفتُ على اسم أحد قناصلنا. وأعدت وأنا في حيرة من أمري :

- \_ الحديقة ؟
- \_ الحديقة ذات السبل المتشقبة.
- واعتمل شيءً في ذكراي، فتلفظت باطمئنان غير مفهوم :
  - \_ حديقة سلفي تُسْوِي بِينْ.
  - \_ سلفكم ؟ سلفكم النابه الذكر ؟ فلتتفضَّلوا.

كان الطريق الرطب يتحرجل على شاكلة طرق طفولتي. وبلفنا خزانة كتب شرقية وغربية، فتعرفت، مُسَفِّرة في حرير أصفر، على بعض الأجزاء المخطوطة من «الموسوعة المفقودة» التي كان يديرها الإمبراطور الثالث من «الأسرة المالكة المضيئة» والتي لم تقدم قط للطبع. وكانت أسطوانة الحاكي تدور بجوار أبي هول من نحاس. أتذكّر كذلك مزهرية عظيمة من العائلة الوردية وأخرى، أقدم ببضعة قرون، ذات اللون الأزرق الذي حاكى فيه حروفيّونا الفخاريين الفرس...

كان سُتِيفَنُ أَلبِيرُ يراقبني مبتماً. لقد كان (كما قلت من قبل) طويلاً جداً، ذا ملامح مرهنة وعينين رماديتين ولحية رمادية. وكان يتوفر على بعض خصائص الراهب، وكمنا خصائص البحار؛ ولقد روى لي فيما بعد أنه عمل مبشراً في تُيَانْتُسِينُ «قبل أن أطمح في أن أكرنَ مختصاً بالشؤون الصينية».

جلسنا، أنا في ديوان واسع وواطئ، وهو مديراً ظهره إلى النافذة وإلى ساعة دائرية المقة. وقدرت أن مطاردي رِيتُشَارُدُ مَادنُ لن يصل قبل ساعة، وأن عزمي الذي لارجعة فيه يمكن أن ينتظر، وقال شيقةن ألبيرُ:

لكم كان مُغرباً مصير تُسُوي پينُ. كان حاكم المنطقة التي ولد بها، وفقيها في علم الفلك، وعلم التنجيم، وفي الترجمة التي لا تعرف الكلل للكتب الأصولية، ولاعباً للشطرنج، وشاعراً مشهوراوخطاطاً: ثم هجر كل ذلك ليؤلف كتاباً ويبني متاهة. تنازل عن ملنات القمع، والعدل، والغراش المتعدد، والولائم، وحتى الفقه، واعتزل خلال ثلاث عشرة سنة في دجناح العزلة الشفافة، وعند موته، لم يجد الورثة غير مخطوطات سديمية ولستم تجلهون، ولا ريب، أن عائلته أرادت أن تبحض النار ذلك الميراث: بيد أن مُنفّذ الوصية وهو راهب طاوي أو بوذي - ألح في أن يعمل على نشره

أحست :

\_\_ ولا زال الرجال من سلالة تُسُوي بين يعقنون ذلك الراهب. فقد كان الطبع عملاً أخرق. والكتاب كومة حائرة من مسودات متناقضة. ولقد محصته مرة فوجدت أن البطل يموت في الفصل الثالث، ليكون حياً في الفصل الذي يليه. أما فيما يتعلق بمهمة تُسُوي بِينُ الأخرى، متاهته...

قال، مشيراً إلى مكتب مبرنق:

\_ ها هي المتاهة.

وهتفتُ :

... متاهة من عاج! متاهةً مصفّرة...

نصحّح :

\_ متاهة رموز، متاهة زمن غير مرئية. لقد مُنِحْتُ، أنا الإنجليزي المتبربر، مهمة كشفر هذا السر الشفاف. إنه من المتعذر استرجاع التفاصيل بعد مضي أزيد من مائة سنة، لكن ليس من الصعب التكهن بما حدث. ينبغي أن يكون تُسُوِي پين قد قال ذات يوم : سأعتزل لتأليف كتاب. ثم قال في يوم آخر: ساعتزل لبناء متاهة. وظن الجميع أن هنالك عملين، ولم يتخيل أحد أن الكتاب والمتاهة كانا شيئاً واحداً. لقد كان «جناح العزلة الشفافة» ينتصب وسط حديقة مشتبكة؛ وربما أوحت هذه الواقعة للناس بأن المتاهة فيزيقية. ومات تُسُوي بِينُ فلم يعثر أحد، في الأراضي الشاسعة التي كانت ملكه، على المتاهة. غير أن الغموض المهيمن في الرواية جعلني أفترض بأن الكتاب هو المتاهة. ولقد أعطاني الحل الدقيق للمشكل أمران: أولهما، القصة الغريبة التي مفادها أن تُسُوي بينُ أقترح على نفسه إقامة متاهة غير متناهية على المدنى الحرفي للكلمة. والثاني، مقطع من رسالة عثرت علىها.

وقف ألبير وأدار لي ظهره خلال بضع لحظات ففتح درجاً في المكتب المذهب والمسود. ثم عاد يحمل ورقة كانت في الأصل قرمزية، وغدت الآن وردية، دقيقة وذات مربعات. كانت بالضبط مثالاً على شهرة تُسُوي بِينُ كخطاط. ولقد قرأت بحماس، ودون فهم، تلك الكلمات التي حررها رجل من أعراقي بريشة دقيقة : وأترك لمصائر متمددة (وليس للجميع) حديقتي ذات السبل المتشعبة، أعدت الورقة إلى ألبير، فواصل حديثه :

\_ قبل النبش عن هذه الرسالة، كنت قد تساءلت كيف يمكن لكتاب أن يكون غير متناه. ولم أخمن نسقاً آخر غير نسق سغّر دوري، دائري. سغْر تكون صفحته الأخيرة مطابقة للأولى، مع إمكانية الاستمرار إلى ما لا نهاية تذكرت كذلك تلك الليلة الموجودة وسط دائف ليلة وليلة، حيث تعمد الملكة شهرزاد (عن طريق شرود الناسخ شروداً سحريا) إلى حكاية قصة الألف ليلة وليلة نصاً، مع مجازفة الوصول مجدداً إلى نفس الليلة التي تحكي فيها تلك القصة، وهكذا إلى ما لا نهاية. لقد تخيلت أيضاً كتابا أفلاطونيا، وراثيا، ينقل خلفاً عن سلف، وحيث يضيف كل فرد جديد أو يُصَحِّعُ بعناية تقية، فصلاً أو صفحة تركها أسلافه الكبار. شفلتني هذه التكهنات، بيد أن واحداً منهالم يَبُدُ مطابقاً، حتى من بعيد، لفصول تشوي بين المتناقضة. وبينما أنا في خضم هذه الحيرة، توصلت من أوكشفورد بالمخطوط الذي فحصة. بطبيعة الحال، توقفت عند عبارة : «أترك لمصائر متعددة (وليس للجميع) حديقتي في الرواية السديمية؛ وأما جملة دمصائر متعددة (وليس للجميع)» فقد أوحت إلى بصورة في الزمن، لا في المكان. ولقد أثبتت لي قراءة أخرى، عامة، للكتاب صحة هذه النظرية. فالمعروف في القصص كافة أنه كلما عرضت إمكانات مختلفة، تبنى الإنسان أحدها النفى غيره؛ أما في قصة تُسُوي بين المتفرة الحل تقريباً، فإنه يتبنى الإمكانات جميعاً في والفى غيره؛ أما في قصة تُسُوي بين المتفرة الحل تقريباً، فإنه يتبنى الإمكانات جميعاً في

نات الوقت. هكذا وخَلَقَ، مصائر متعددة، وأزمنة متباينة، تتكاثر وتتشعب. من هنا نشأت تتاقضات الرواية. فلنقل بأن فَانْكُ يطوي أحشاءه على سر؛ ويدق بابه مجهول، فيقرّر فانْكُ قتله. هناك، بطبيعة الحال، حلول متعددة ممكنة : إن فَانْكُ يمكن أن يقتل الدخيل، والدخيل يمكن أن يقتل قائكُ، ويمكن للرجلين أن ينجوا معاً، ويمكن أن يموت كلاهما، الغ. أما في كتاب تُسُوِي بينُ فإن جميع الحلول تقع؛ وكل حل يشكل نقطة انطلاق تفرعات أخرى. وفي بعض الأحيان، تتلاقى سبل هذه المتاهة : مثلاً إنكم تصلون إلى منزلي، فتكونون في أحد المواضي الممكنة عدواً لي، وفي ماضٍ آخر صديقاً. فإذا قبلتم طريقة تلفظي التي لاشفاء منها، قرأنا معاً بضع صفحات.

لا ريب أن وجهه، في دائرة المصباح الحية، كان وجه عجوز، وإن كان يتوفر على شيء ما وطيد، بل غير فان. قرأ بدقة بطيئة إنشاء ين لفصل ملحمي واحد. في الإنشاء الأول، يسير جيش إلى المعركة عبر جبل مُقْفِر: ويدفعه رعب الأحجار والظل إلى احتقار الحياة فيظفر بالنصر بسمولة. وفي الثاني، يعبر نفس الجيش قصراً يقام به احتفال؛ وتبدو له المعركة المتألقة استمراراً للاحتفال فيظفر بالنصر. انصت بوقار صادق إلى هذه القصص القديمة، التي ربما كانت أقل روعة من كون دمي تصورها، وأن رجلاً من إمبراطورية نائية أعادها إلى خلال مفامرة يائسة في جزيرة غربية. مازلت أتذكر كلمات الختام، التي تتكرر في كل إنشاء، مثل وصية سرية: «هكذا قاتل الأبطال، فانقادوا للقتال والموت والقلب رائع ومطمئن، والسيف عنيف».

منذ تلك اللحظة، شعرت من حولي وفي ظلمات جسدي بتجمهر غير مرئي، ومتعذر اللمس. لم يكن تجمهر الجيوش المتخالفة، والمتوازية، والمتحالفة في النهاية. وإنما هو اضطراب أشد تعذراً، وأشد صيمية، تجسده تلك الجيوش مقدماً على نحو ما. وواصل سُتِيقَنُ اللهُ:

... لست أعتقد بأن سلفكم الذائع الصيت قد عمل على التلاعب بالمتغيرات لأمر باطل. ولا أقضي باحتمال أن يكون قد ضحى بثلاث عشرة سنة من عمره في سبيل إنجاز لا متناء لتجربة بلاغية. إن الرواية، في بلدكم، نوع تابع؛ وخلال ذلك الوقت كانت نوعاً مستهاناً به. لقد كان تُسوي پين روائياً عبقرياً، بيد أنه كان أيضاً رجل آداب لا يعتبر نفسه، دون شك، مجرد روائي. وتؤكد شهادة معاصريه، - كما تؤكد حياته أيضاً - أذواقه الميتافزيقية، والصوفية، ومن البين أن الجدال الفلسفي يستبد بجزء هام من روايته. إنني أعلم أنه من بين جميع العشاكل التي شغلته لم يُقلقه مشكل، ولم يسبب له العناء، قدر مشكل أنه من بين جميع العشاكل التي شغلته لم يُقلقه مشكل، ولم يسبب له العناء، قدر مشكل

الزمن العميق. حسناً، إن هذا هو المشكل الوحيد الذي لا يتجلى في صفحات «الحديقة»، بل إن الكاتب لا يستعمل حتى الكلمة التي تعني الزمن. فكيف تفسّرون هذا الرأي الإرادي ؟

اقترحت حلولاً عديدة، وكانت جميعها غير مرضية. ناقشناهـا سويـة؛ وفي الأخير، قـال لي سُتِيڤڻُ ٱلبِيرُ :

ما الكلمة التي يُخظر ذكرها في أحجية موضوعها لعبة الشطرنج ؟
 فكرت لحظة وأجبت :

\_ كلمة شطرنج.

قال ألبيز:

بالضبط. إن «حديقة السبل المتشعبة» هي أحجية هائلة أو مثلٌ موضوعه الزمن؛ وهنا السبب الخفي هو ما منع سلفكم من ذكر اسهه. إن الحذف المستمر لكلمة معينة، واللجوء إلى استعارات خرقاء وتلميجات بديهية، قد يكون أبلغ طريقة للإشارة إلى تلك الكلمة. إنها الطريقة الملتوية التي اختارها تُسُوي پِينُ المنحرف في كل منعطفات روايت، التي لا تكل. لقد قارنت بين مئات المخطوطات، وصححت الأخطاء التي أدرجها إهمال النُسَّاخ، وتكهنت بمخطط هذا السديم، فأعدت النظام الأولي إلى نصابه (أو اعتقدت أنني أعدت)، وترجمت الكتاب رمته : لاحظت أن النص لا يستعمل كلمة زمن إطلاقاً. وتفسير ذلك جلى. إن وحديقة السبل المتشعبة، هي صورة ناقصة . وإن لم تكن زائفة ـ للكون كما تصوره ـ تُسْوِي بِينْ. فخلافاً لنُيُوتَنْ وشُوپنْهَاوَرْ، لم يكن سلفكم يعتقند بوجود زمن متسق، ومطلق، بل كان يعتقد بوجود سلاسل لا حصر لها من الأزمان، في شكل شبكة متشامية ومتعرجة من أزمان متفارقة، ومتلاقية، ومتوازية. وسداةُ هذه الأزمنة، في تقاربها وتفرعها وتقاطعها وتجاهل بعضها بعضًا خلال قرون، تنطوي على جميع الاحتمالات. إنَّنَا لا نوجـد في أكثريـة هذه الأزمنة؛ قد توجدون أنتم في بعضها ولا أوجد، وأوجد في غيرها ولا توجدون؛ وقد نوجد كلانا في بعضها الآخر. في هذا الزمن الأخير، الذي أتاحه لى حظ مناسب، تصلون أنتم إلى منـزلي؛ وتجـدونني في آخر، وأنتم تعبرون الحـديقـة، مقتـولاً؛ وفي زمن آخر أقـول عين هـذه الكلمات، لكنني أكون خطأ أو شبحاً.

وتلفظت، ليس دونما ارتعاشة:

في جميعها، أقدر إعادة خلقكم لحديقة تُشوي بِينْ، وأشكركم.

### همس هو مبتسماً :

\_\_ ليس فيها جميعاً. فالزمن يتفرع دون توقف صوب مصائر لاحصر لهـا. وفي أحــدهـا أكون عدواً.

شعرت مجدداً بذلك التجمهر الذي تحدثت عنه. وبدا لي أن الحديقة الرطبة التي تحيط بالمنزل كانت مشبعة إلى ما لا نهاية بشخصيات لا تُرى. وهذه الشخصيات كانت ألبير وأنا، وقد غدونا سِرِّين، منهمكين، ومتمدّدي الأشكال في أبعاد أخرى للزمن. رفعت بصري فتلاشي الكابوس الغفيف. وكان هنالك في الحديقة السوداء والصفراء رجل واحد؛ بيد أن هذا الرجل كان قوياً مثل تمثال، وكان هنا الرجل يتقدّم في الممر، وكان القبطان رِيتُشَارُدُ مَاذنُ.

\_ الآتي غدا موجوداً، بيد أنّي صديقك. هل أستطيع فحص الرسالة مُجدّداً ؟

نهض ألبِيرُ. كان طويلاً يفتح درج المكتب الطويل، فأعطاني ظهره لحظة. كنت قد هيأت مسدسي. أطلقت الرصاصة بحرص بالغ: وإنهار ألبِيرُ حيناً دون شكوى واحدة. أقسم أن موته كان في لمح البصر: صفقةً.

أما ما عدا ذلك فكان غير واقعي، ولا دلالة له أقتعم المكان مَادَنُ، واعتقلني. وحُكم علي بالشنق. لقد انتصرت بشناعة : أبلغت بَرْلِينْ بالاسم السري للمدينة التي يجب عليهم مهاجمتها. ولقد تمت قَنْبَلَتُها أمس: قرأت ذلك في نفس الصخف التي قدمت لإنجلترا لُفْزَ موت العالم المتخصص في الشؤون الصينية، سُتِيقُنْ أَلْبِينْ مَعْتَالاً من طرف نكرة، يدعى يُوتْسَنْ. وفك الرئيس شفرة ذلك اللغز. إنه يعرف أن مشكلتي تتلخص في الإشارة (خلال جلبة الحرب) إلى المدينة التي تسمى ألبير، وأنني لم أجد وسيلة أخرى غير قتل رجل يحمل نفس الاسم. لكنه لا يعرف (ولا أحد يستطيع أن يعرف) ندمي ومللي اللذين لا يَحْصَيَان».

## الصبَّاعُ المقنِّع، حكيمُ مَرُو

مهداة إلى أنْخِيلِيكَا أُوكَامُهُو

مَالِمُ أَخطئ، فإن المصادر الأصلية للأخبار المتعلقة بالمقنّع، نبيّ خراسان، تتلخص في أربعة :

أ) المقاطع التي حافظ عليها البّلاَذُري من وتاريخ الخلفاء».

ب) «مختصر العملاق» أو دكتاب التحقيق والتنقيح» لمؤرخ العباسيّين الرسمي ابن أبي طَيْر طَرْفُورْ.

جـ) المخطوط العربي المُعَنُون «مَحْق الوردة»، حيث يتم دحض البِدَع المستنكرة في كتـاب «الوردة المظلمة» أو «الوردة الخفية» ـ الذي يشكل الكتابَ القانوني للنبيّ.

د) بعض القطع النقدية التي لا رسم عليها، والتي أخرجها من أرماسها المهندس أندرُو سُوفُ عند إحدى عمليات فك القطار عابر القزوين. لقد حُفظت هذه القطع النقدية في ديوان النقود بطهران، وهي تتضن أبياتاً شعرية فارسية تُلخّص وتُصحّح فقرات معينة من كتاب «المحق». إن الوردة الأصلية ضاعت، أما المخطوط الذي عُشر عليه سنة1899، ونَشَرَتُهُ الدي المسرودة الأصلية ضاعت، أما تسرّع، فاعتبرَهُ هُورُنُ ثم السّير بيربي سَايْكُسُ ملفقاً.

أما شهرة النبيّ في الغرب، فيعود الفضل فيها إلى قصيدة مدوية لدُور، طافحة باشتياقات متآمر إيرلندي وتأوهاته.

#### الأرجوازنة القرمزية

حوالي سنة 120 للهجرة و 736 من تاريخ الصليب، وُلد بتركستان الرجل حكيم الذي سيطلق عليه، فيما بعد، رجال ذلك الزمان وذلك المكان لقب المحجب. لقد كان مسقط رأسه في مدينة مَرُو القديمة، التي تنظر بساتينُها وحقول كرمها ومراعيها إلى الصحراء بحزن. إن منتصف النهار فيها أبيض وباهر، ما لم تعمل على تَعْتِيمِهِ سحب من الغبار تأخذ بخناق الناس وتترك، فوق العناقيد المسودة، طبقة ضاربة إلى البياض.

نشأ حكيم في هذه المدينة المتعبة. وقد بلغنا أن أحد إخوة أبيه دَرِّبَة على مهنة الصباغة: فنّ الزنادقة، والمزورين، والمنافقين الذي أوحى إليه الحِرَمَ الأولى من سيرته الضالة. يقول في صفحة مشهورة من كتاب «المحق»: «وجهي من ذهب، بيد أني نقعت الأرجوان وغطست في الليلة الثانية الصوف الذي لم يُخلَخ، وأشبعت في الليلة الثالثة الصوف الممتد، ولا يزال أباطرة الجزر يختصون حول هذا القميص المدمّى. هكذا أثمت في سنوات الشباب وبدّلت الألوان الحقيقية للخلائق. لقد حدثني الملاك بأن الأكباش لم تكن في لون النمور، وحدثني الشيطان بأن القادر أراد أن تكون كذلك فاستغل مكري وقرمزيتي. وأعلم الآن أن الملاك والشيطان ضلاً عن الحق وأن جميع الألوان يعتريها الملل».

وفي سنة 146 للهجرة، اختفى حكيمُ من مسقط رأسه. وقد عُثِرَ على جرار التغطيس ودلائه محطمةً، كما عُثِر على سيف من شيراز ومرأة من برونز.

# الشور

عند متم شهر شعبان، من سنة 158، كان هواء الصحراء بالغ الصفاء. وكان الرجال ينظرون إلى الغسق يستجلون هلال رمضان، الذي يعلن الشروع في الصيام. كانوا عبيداً، ومتسولين، وتجار خيول، ولصوص جمال، وجزارين يقتعدون الأرض بوقار وينتظرون العلامة من بوابة مَحَطَّ قوافل على طريق مرو. كانوا ينظرون إلى الغروب،وكان لون الغروب شبيها بلون الرمال.

من أعماق الصحراء المدوِّخة (التي تصيب شمسها بالحمى، كما يثير قمرها الذهول) رأوا ثلاث هيآت تتقدم، وقد بدت بالغة الطول. كانت الهيآتُ بشرية، وكانت الهيأة الوسطى تحمل رأس ثور. وعندما اقترب الثلاثة، رأى الرجال بأن هذا الشخص كان يرسل على وجهه قناعاً، وأن الشخصين الآخرين كانا أعميين. وكما يحدث في حكايات ألف ليلة وليلة، استقصى أحدهم علة هذه الأعجوبة، فصرح رجل القناع : «لقد عميا، لأنهما أبصرا وجهي».

#### القهد

يروي مسجل وقائع العباسيين أن رجل الصحراء (وكان صوته فريد المذوبة أو بدا كذلك بسبب اختلافه عن خشونة قناعه) قال للرجال بأنهم ينتظرون علامة شهر التوبة، أما هو فيبشر بعلامة أفضل : علامة حياة كلهاتوبة، وموت لاتشوبه شائبة. وأخبرهم أنه حكيم بن عثمان، وأنه، في سنة 146 للهجرة، دخل إلى منزله رجل، فبعد أن توضأ وصلى بتر رأسه بعدية وحمله إلى السماء. وكان رأسه أمام الله محمولاً على كف الرجل اليمنى (الذي كان الملاك جبريل) فكلفه بعهمة النبوءة، وعلمه كلمات بالغة القدم بحيث يحرق ترديدها الشفاء، وسكب فيه ضياء مجيداً لاتطبقه عيون الفانين. تلك هي علة القناع. وحين يؤمن كافة رجال الأرض بالقانون الجديد، سيرفع لهم حجاب الوجه، وسيغدو بإمكانهم عبادته دون خطر مثلما تتعبده الملائكة. وبعدما أعلن حكيم مهمته، استنهض الرجال إلى الجهاد وإلى الشهادة اللائقة المترتبة عنه.

ورفض العبيد، والمتسولون، وتجار الخيول، ولصوص الجمال، والجزّارون دعوته، فصرخ صوتً «ساحر، وصرخ آخر «دجّال».

أحضر أحدهم فهداً ـ ربما كان نسخة من تلك السلالة الهيفاء الدموية التي يتعهدها القناصون الفرس. والمؤكد أن الفهد حطم قيده فتدافع الناس طلباً للنجاة خَلاَ النبيّ المقنع ومساعديه. وحينما عادوا، كان قد أعمى الحيوان المفترس. فسجد الرجال لحكيم، أمام العينين الميثنين الميتنين، واعترفوا بفضيلته الباهرة.

### النبي المحجب

يروي المؤرخ الربمي للعباسيين، دون حماسة كبيرة، انتصارات حكيم المحجب في خراسان. فلقد اعتنق هذا الإقليم ـ المتأثر بنكبة وصلب زعيمه الذائع الصيت ـ أعتنق بحماسة يأئسة مذهب الوجه المضيء وأجزاة دمه وذهبه (منذ ذلك الوقت، استبعد حكيم رسمه العنيفة بحجاب من حرير أبيض، رباعي العدد، مطرز بالأحجار. وحيث أن اللون الرسمي لبني المباس كان السواد، فقد اختار حكيم اللون الأبيض ـ النقيض ـ للحجاب السّاتر، والرايات، والعمامات). بدأت الحملة بداية حسنة. صحيح أن أعلام الخليفة، حسب كتاب «التحقيق»

كان النصر حليفها في كل مكان، لكن بما أن النتيجة الغالبة لهذه الانتصارات هي عزل قواد وهجرٌ قلاع حصينة، فإن القارئ اللبيب يدرك بماذا يعتدٌ. في نهاية شهر رجب من سنة 161، فتحت مدينة نيساتور الشهيرة أبوابها المعدنية للمقنّع؛ وفعلت أسطرًاتِهادُ نظير ذلك سنة 162.

فتحت مدينة نيستابور الشهيرة ابوابها المعدنية للمقنع؛ وفعلت اسطرابان نظير دلك سنة 162.
وكان السلوك المسكري لحكيم (كما هو شأن نبيّ آخر أعظم حظوة) يقتصر على التضرع التم المهموت صادح، لكنه يرتفع إلى الله من فوق ظهر ناقة شهباء، في قلب الممارك المهماج.
وكانت السهام تَشْفَر فيما حوله، دون أن تصيبه بأذى على الإطلاق. لقد كان يبدو وكأنه
يبحث عن الخطر: فنات ليلة، طاف بعض المجذومين المهانين بقصره، فأمرهم بالمثول بين
يديه، وقبًل أعطافهم، ووهبهم فشة وذهباً.

فوض أعباء الحكم إلى ستة أو سبعة من تابيعه، وشرع يُديمُ النظر في التأمل والسلام: لقد كان حريم مؤلف من 114 امرأة ضريرة يحاول إخماد حاجات جسده الربَّاني. عدد سررانمُ آن

#### المرايا الفظيعة

ما لم تكن كلماتهم ناقضة للإيمان السني، فإن الإسلام كان متسامحاً إزاء ظهور خِلاَن الله المقربين، مهما كانوا متهورين أو متوعدين، وما كان للنبيّ، بالأحرى، أن يحتقر أفضال هذه الأنفة، غير أن أنصاره، وانتصاراته، والفضب العلني للخليفة ـ الذي كان محمداً المهدي ـ، كل ذلك دفع به إلى البدعة. لقد دمّره هذا الشقاق، بيد أنه أتاح له، قبل ذلك، تحديد بنود دين شخصى، لا يخلو من تأثيرات بديهية مصدرها ما قبل التاريخ الغنوصي.

في مبدإ نشأة الكون، لدى حكيم، يوجد رب شبح. وقد عَدِم هذا الرب الأصلَ بجلال، كما عَدِم الاسمَ والوجة. إنه رب لا يتزجزح عن مكانه، بيد أن صورته ألقت بسبعة ظلال زيّنت بلطفها السماء الأولى وقامت عليها. وصدر عن هذا الإكليل الرباني الأول إكليل ثان، ذو ملائكة وأرواح عاملة وعروش، فأسس هؤلاء ساء أخرى أشد دنوا هي المضاعف المناسب للسماء الأولى. تناسخ هذا المجمع الثاني في ثالث، وهذا في رابع أدنى، وهكذا إلى غاية 199. إن سيد ساء الأعماق، ظل ظلال أخرى، هو من يباثر الحكم، ويميل حظه من الألوهية إلى الصّغر.

إن الأرض التي نسكنها خطأ، ومحاكاة ساخرة لاتنم عن مهارة. والمرايا والأبوة مظهران فظيمان لكونهما يضاعفانها ويؤكدانها. والفضيلة الأساسية التَّقْزُر. وهناك مذهبان (ترك النبيّ للناس حرية الاختيار بينهما) يمكن أن يقوداننا إليها : الزهد أو الانكباب على الشهوات، ممارسة حاجيات الجسد أو التعفف عنها. وليست جنة حكيم ولا جعيمه بأقل من ذلك يأساً. ورد في لعنة تمّت المحافظة عليها من كتاب «الوردة الخفية» : «إنني أعد الذين لا يؤمنون بالكلمة، وينكرون الوجة والحجاب الموشى بالجواهر \_ اعدهم جعيما عجيماً، إذ سَيّمَلك كل واحد منهم على 999 إمبراطورية من نار، في كل إمبراطورية 999 جبلاً من نار، وفي كل جبل 999 برجاً من نار، وفي كل برج وطابقاً من نار، وفي كل طابق 999 فراشاً من نار، وفي كل فراش سيكون الموعود صحبة وجهد وصوته) تقوم بتعذيبه إلى ما شاء الله، ويؤكد النبي في مكان آخر: ستمانون في هذه الحياة داخل جسم واحد، وعند الموت والجزاء داخل أحسام لاحصر لها، أما الجنة في أقل وضوحاً. «بها ليل دائم وأحواض من حجر، والسعادة في هذه الجنة هي المعادة المميزة للحظات الوداع، والرفض؛ سعادة من يعلمون أنهم نائمون».

#### الوجه

في السنة 163 للهجرة، والخامسة من تاريخ الوجه المضيء، حوصر حكيم في مدينة صنّم من طرف جيش الخليفة. لم يتوقف الزاد، ولا تناقص عدد الشهداء. وكان الناس ينتظرون نجدة وشيكة من زمرة ملائكة من نور. كانوا على هذه الحال عندما طافت بالقصر إشاعة مريعة. فقد حُكي أن بفياً من الحريم، قبل أن تُغمد أنفاسها من طرف الخصيان، صرخت بأن اليد اليمنى للنبيّ ينقصها البِنْصَر وأن الأصابع الأخرى لليد لا أظافر فيها، فانتشرت الإشاعة بين المؤمنين. وكان حكيم، في شرفة مرتفعة تحت وهج الشس، يلتمس من الإله الأليف نصراً أو علامة، عندما جاء ضابطان منكسي الرأس، ذليلين \_ كما لو كانا يصارعان مطراً \_

في البداية حدثت رجَّة. ذلك أن وجُه الرسول الموعود، وجهه الذي كان في السماوات، كان في السماوات، كان في الحقيقة أبيض، لكن بلون ذلك البياض الخاص بالبرص المبقَّع. كان الوجه منتفخا انتفاخاً لا يُصدِّق، إلى حد أنه بدا للرجلين أشبه بقناع. لم تكن له حواجب، وكانت الجفن السفلى للمين اليمنى تتدلى على الخد الشائخ، وعنقود ثقيل من الصديد يلتهم شفتيد. أما الأنف اللا إنسانية والفطساء فكانت أشبه بمنخر سبم.

وحاول صوت حكيم إنجاز خدعة أخيرة، فشرع يقول : «إن إثمكم المربع يمنعكم من التملّي بضيائي..».

لم يستمع إليه الرجلان، واخترقاة بالزماح.

# الائتظار

تركته السيارة عند رقم أربعة وأربعة آلاف، في ذلك الشارع الشمالي الغربي. لم تكن الساعة قد دقت التاسعة صباحاً. ولاحظ الرجل باستحسان أشجار الموز الملطخة، والمربع الترابي عند جذع كل واحدة منها. والمنازل المتواضعة ذات الشرفة الصغيرة، والصيدلية المجاورة، ومعيني دكان الصباغة ودكان الأدوات الحديدية الباهتين. وكان جدار مستشفى طويل ولا منفذ فيه يسد الطريق المقابل، والشمس تلتمع، بعيداً، فوق بعض الدفيئات. وفكر الرجل أن هذه الأشياء (التي تبدو الآن اعتباطية وطارئة وفي نظام ما، مثل تلك التي تتجلى في الحلم) ستصير مع الوقت، إن شاء الله، قارة وضرورية ومستأنسة. على زجاج الصيدلية يمكن قراءة الم (بريسلاور) مكتوبا بأحرف خزفية : لقد كان اليهود يحلون محل الطليان، الذين حلوا محل الكريول. وهذا أفضل، فالرجل لم يكن يفضل معاشرة قوم من عرقه.

ساعده السائق على إنزال الصندوق، وفتحت أمرأة الباب في النهاية، وهي تبدو منشغلة البال أو متعبة. ورد له السائق من مقعده إحدى القطع النقدية، وهي أوروغوية من فئة عشرين سنتيماً بقيت في جيبه منذ تلك الليلة في الفندق لدى «ميلو». فسلم له الرجل أربعين سنتيماً، وفكر لتوه : «من الواجب علي أن أتصرف على نحو يجمل الجميع ينساني. لقد ارتكبت خطأين : أعطيت قطعة نقدية تنتمي إلى بلد آخر، وجملت البعض يظن أن الخطأ يهمني».

وعبر الصوان والبهو الأول، تتبعه المرأة. وكانت الحجرة التي حجزت لـه تطـل، لحسن الحظ، على البهو الثاني. كان السّرير من حديد، شوهـه المزخرفون بمنحنيـات غريبـة، تصور أغصاناً وجفون كرم. وكان هنـالـك، أيضاً، خزانـة ملابس من خشب الصنوبر، وطـاولـة يوضع

عليها مصباح، ورف كتب على مستوى الأرض، ومقعدان غير زوجين، ومفسل بطشته وجرته وآنية صابونه، وقنينة ذات زجاج مكدر. وكانت خارطة لإقليم بوينوس آيريس وصليب يزينان الحائط، بينما كان الورق الذي يغطيه قرمزيا، عليه رسوم طواويس متكررة، أذيالها مشرعة. أما الباب الوحيد فكان يطل على البهو، وكان من الضروري تغيير وضع المقعدين حتى يفسح مجال للصندوق. واستحسن المستأجر كل شيء، وعندما سألته المرأة عن اسمه قال : قيياري، ليس كتحد سري، ولا للتخفيف من إهانة لم يكن، حقا، يشعر بها، وإنما لأن هذا الاسم كان يعتمل فيه، ولأنه كان من المستحيل عليه التفكير في غيره. ومن المؤكد أنه لم يستهوه الخطا الأدبي من تخيل أن ادعاء اسم الخصم يمكن أن يكون حيلة.

في البداية لم يكن السيد ثيباري يغادر المنزل، وحينما مضت بضعة أسابيع شرع في الخروج، هنيهة، عندما يحل الطلام. ودخل ذات ليلة إلى قاعة سينما توجد على بعد ثلاثة ماني سكنية. لم يتعد أبدا الصف الأخير، وكان ينهض دائما قبل قليل من نهاية العرض. شاهد قصص أوباش مأساوية، وكانت هذه تنطوي، حتما، على أخطاء كانت تتضن، دون شك، صوراً هي أيضا صور حياته السالفة. ولم يلاحظ ثيباري ذلك لأن فكرة التصادف بين الفن والواقع كانت غريبة عنه. وحاول بوداعة أن تعجبه الأشياء، بل أراد أن يسبق النية التي تعرض بها عليه. وخلافا للذين قرأوا روايات، لم يكن قط يرى نفسه مثل شخصية فنية.

لم تصله رسالة أبداً، ولا حتى منشور، غير أنه كان يقرأ بأمل غير واضح المعالم أحد أبواب الجريدة اليومية. وعند المساء، كان يقرب من الباب أحد المقعدين، ويحتسي شراب الماطي بوقار، بينما تركزت عيناه في النبات الذي يتسلق جدار المنزل الملاصق المتعدد الطوابق. لقد علمته سنوات العزلة أن الأيام، في الذاكرة، تعيل إلى أن تصير متشابهة، بيد أنه ليس هناك من يوم، حتى يوم السجن أو المستشفى، لا يحمل مفاجآت ولا يكون، عند السبر، شبكة من مفاجآت متناهية الصغر. لقد استسلم في عزلات أخرى إلى غواية عد الأيام والساعات، غير أن العزلة الحالية مختلفة، لأنها دون منتهى عدا أن تحمل الجريدة، فأت صباح، نبأ وفاة أليخاندرو فيياري. من الممكن كذلك أن يكون فيياري قد مات سلفاً، وعندئذ فإن هذه الحياة لن تكون سوى حلم. كان هذا الإمكان يثير قلقه، لأنه لم يتوصل إلى أبيام مينا أو ثلاثة لارجمة فيها، كان قد بعيدة، وإن كانت أقل بعدا في سيرورة الوقت من فعلين أو ثلاثة لارجمة فيها، كان قد متهي أمورا عديدة بحب لا تشوبه شائبة، غير أن هذه الإرادة القوية، التي حركت حقد

الرجال وحب امرأة ما، لم تعد ترجو أموراً خاصة : انها تريد أن تبقى، لا أن تكون خاتمة شيء. وكان طعم العشب، وطعم التبغ الأسود، وحافة الظل المتنامية التي تزحف على البهو - كل ذلك كان حوافز كافية.

كان بالمنزل كلب من فصيلة النئاب، عجوز، فأستأنس به فيياري. كان يحدثه بالإسبانية والإيطالية وبالكلمات القليلة التي تبقت لديه من لهجة طفولته القروية. كان في يحاول أن يعيش في محض الحاض، دون ذكريات أو توقعات، وكانت الأوليات أقل أهمية لديه من الأخيرات. وظن بغموض أنه حدس بأن الماضي يشكل الجوهر الذي صيغ منه الزمن، ولذا يصير ماضيا بسرعة. وشابه تعبه السعادة ذات يوم، وفي لحظات من هذا القبيل لم يكن أبلغ تعقيداً من الكلب.

ذات ليلة، تركته شحنة ألم ذاتية في عمق الفم منزعجا ومرتعشا. وعاودته المعجزة الرهيبة بعد بضع دقائق ومرة أخرى عند انفلاق الفجر.وفي اليوم التالي، أرسل فيياري من يبحث له عن سيارة وضعته عند عيادة أسنان بحي أحد عشر. وهناك انتزعوا ضرسه، ولم يكن في هذه اللحظة الحرجة أكثر جبنا ولا أشد هدوءاً من أشخاص آخرين.

ذات ليلة أخرى، لدى عودته من السينما، شعر بأن البعض يدفعه. وبغيظ، وغضب، وارتياح، جابه المعتدي، وبصق عليه شيمة بذيئة، فتعتم الآخر، مندهشا، باعتذار. كان رجلاً طويل القامة، شاباً، ذا شعر غامق وبصحبته امرأة هيأتها ألمانية. وردد ڤيياري لنفسه، تلك الليلة أنه لايعرفهما، ومع ذلك، فقد مضت أربعة أيام وخمسة قبل أن يخرج إلى الشارع.

وكان بين كتب الرف نسخة من «الكوميديا الإلهية»، مع تعليق قديم عليها كتبه أندريولي، فتصدى فيياري لقراءة هذا الكتاب الأساسي مدفوعا بشعور بالواجب أكثر منه بحب الاستطلاع. قبل الأكل كان يقرأ نشيدا وبعد ذلك الملاحظات في نظام صارم. ولم يقض بأن عقوبات الجحيم غير ممكنة أو مبالغ فيها، ولم يفكر في أن دانتي كان سيحكم عليه بالدائرة الأخيرة حيث تنهش أسنان أوغولينو، إلى مالانهاية، رقبة روجياري.

ويبدو أن طواويس الورق القرمزي كانت موجهة لتطعيم كوابيس عنيدة، بيد أن السيد قيياري لم يحلم قط بفسحة عريش مرعبة صيغت من طيور حية مشتبكة. ففي الاسحار كان يرى حلما ذا عمق واحد وظروف متنوعة. يدخل رجلان صحبة قيياري وهم يحملون مسدسات إلى الحجرة، أو يعتدون عليه لدى خروجه من السينما، أو كانوا، ثلاثتهم في وقت واحد، الرجل الفريب الذي دهسه، أو ينتظرونه بحزن في البهو ويبدو أنهم لايعرفونه، وفي نهاية

الحلم، يخرج المسدس من درج الطاولة الملاصقة التي عليها المصباح (وبالفعل كان يخفي في ذلك الدرج مسدسا) ثم يفرغه على الرجال. يوقظه دوي السلاح، لكن الأمر كان دائما حلما وفي حلم آخر كان عليه أن يعود إلى قتلهم.

في صباح كدر من شهر يوليو، أيقظه حضور غريبين (وليس ضجيج الباب حين فتحاها). كانا طويلين في عتمة الحجرة، مبسطين فيها بشكل يثير الفضول (وكانوا دائما في أحلام المخوف أشد وضوحا)، يقظين، ثابتين، صبورين، عيونهما حاسرة كما لو أن ثقل الأسلحة أحناها: لقد أدركه اليخاندرو ڤيياري أخيرا صحبة رجل غريب. وبإشارة طلب منهما أن يتمهلا. ثم التف في مواجهة الحائط كما لو كان يسترجع الحلم. هل فعل ذلك لاستدرار الشفقة معن تتلاه، أم لأن تحمل حدث مرعب، أقل قسوة من تصوره واستبقائه إلى مالانهاية، أم (وهذا، ربما، هو أكثر التخمينات احتمالا) لكي يكون القاتلان حلما مثلما كاناه مرات من قبل، في نفس المكان، ونفس الماعة ؟

وكان في خضم هذا السحر عندما محقته شحنة الرصاص.

# الظاهر

والظاهرة في بُوينُوسُ آيُريسُ قطعة نقدية شائعة، من فئة عشرين سنتاً؛ محت آثار مدّية أو مبراة حرفي النون والتاء والرقم اثنين؛ والتاريخُ المنقوشُ على صفحة وجهها هو 1929. (في أواخر القرن الثامن عشر، كان أحد النمور، بكُوثِيرَاتُ، يدعى الظاهر؛ ويطلق الإم ذاته على أعمى مسجد سُورَاكَارُط، بِجَاوَا، الذي رجمه المصلون؛ وعلى اصطرلاب، بفارس، أمر ناذ شأة بالقائه في البحر؛ وعلى بوصلة صغيرة، مَسها رُودُولُف كَازُلُ قُونُ شُلاتِينُ، بسجون المهدي حوالي سنة 1892، ملفوفة في مِزْقة عمامة؛ وعلى عَصَب من رخام يوجد، حسب زوتينبركُ، في واحد من أعمدة جامع قرطبة البالغ عددها ألفاً ومائتين؛ وعلى قاع البئر في مَلاً تطوان). اليوم هو الثالث عشر من نفمبر؛ وفي اليوم السابع من يونيو، عند الفجر، وقع الظاهر في يدي. إنني لم أعد من كنته إذ ذاك، بيد أني أستطيع أن أتذكر ما جرى، وقد أرويه. فما زلت بُورُخِيسُ، وإن بصفة جزئية.

توفيت تُيُودِيلِينَا فييارُ في السادس من يونيو. وحوالي سنة 1930، كانت صورها تخنق المجلات الشعبية؛ ولعل هذه الغزارة ساهمت في أن تعتبر المرأة بالغة الجمال، وإن لم تكن كل الصور لتدعم هذه الفرضية دون شروط. فيما عدا ذلك، كانت تُيُودِيلينَاڤِييَارُ تهتم بالكمال أكثر من اهتمامها بالجمال. لقد قَنَّن المبرانيون والصينيون سائر الأوضاع البشرية؛ هكذا نقرأ في «المشناه» بأنه كلما استهل غروب السبت فإن خياطاً ما كان له أن يخرج إلى الشارع وفي يده إبرة؛ كما نقراً في «كتاب الطقوس» أن الضيف، عندما يتقبل الكأس الأولى، يجب أن يتقمص هيأة جادة، وحينما يتقبل الثانية، عليه أن يتقمص هيأة سعادة وقورة. نظير ذلك، وإن بدقة أكبر، ما تستلزمه تُيُودِيلينَاڤِييَارُ من صرامة. كانت تنشد، شأنها في ذلك شأن مُريد

كونفوشيوس أو شأن تلمودي، الصواب الذي لاشية فيه لكل فعل. بيد أن شغلها الشاغل كان أكثر إثارة للإعجاب وأشد وعورة، لأن قواعدَ معتقدها لم تكن أبديةً، وإنما تنثني حسب أهواء باريس أو هوليود. تُبرز تُيُوديلينَا قِييَارُ نفسها في أماكن مضبوطة، في وقت مضبوط، وبخصال مضبوطة، وفتور مضبوط. بيد أن الفتورَ والخصالَ والوقتَ والأَماكنَ كـان يعتريهـا التقادم مباشرة على وجه التقريب فتفدو صالحة (على لسان تُيُو دِيلينَا فِييارُ) لتعريف المتكلُّف. لقد كانت تبحث عن المطلق، شأن فْلُوبِين، ولكنه المطلق فيما هو آنيٌّ عابر. وكانت حياتها نموذجية، بيد أنه مما لا ريب فيه أن ياسا باطنيا كان يتأكُّلها. جربت مسوخات متواصلةً، كما لو هرباً من ذاتها؛ فكـان لونُ شعرهـا وكــنا أشكـالُ تصفيفـه مشهورةً بعدم الاستقرار. كذلك كانت تتغير الابتسامةُ، والسحنـةُ، ووجهـةُ العينين. ومنـذ 1932، غـدت نحيلةً على نحو مُضْن... ثم وهبتها الحربُ الكثيرَ مما تنشغلُ به. كان الألمان قد احتلوا بَارِيسْ، فكيف يمكن متابعة تقلبات الموضة ؟. وسح أجنبي لنفسه، لم تكن هي لتمحضه ثقتها، أن يستغل طيبوبتها فباعها حصةً من قبعاتِ أسطوانية؛ وفي نفس السنة، أشيع بأن هذه الأشياءَ الشنيعةَ لم تُلبس في باريس قط، وتبعاً لذلك فهي ليست قبعات وإنسا نزوات اعتباطية وغير مشروعة. إن البلايا لا تأتى فرادى؛ فقد اضطر الدكتور ڤييَـارُ للانتقـال إلى شارع أزاؤث، وزينت صورة ابنته إعلانات الدُّهون والسيارات (الدهون التي ما أكثر ما استعملتها، والسيارات التي لم تعد تملكها بعد). كانت تدرك أن ممارسة لائقة لفنها تتطلب ثروةً طائلة؛ ففضلت الانسحاب مستسلمة. وفضلاً عن ذلك، كان يوجعها أن تتنافس وفتيات غريرات تافهات. ثم تبين أن شقة أرّاؤتُ المشئومة باهظة التكاليف: ففي السادس من يونيو، ارتكبت تُيُودِيلينا خطل الموت في قلب «الحي الجنوبي». فهل أعترف أنني، بدافع من أصدق شغف أرجنتيني هو الخيلاء، كنت مغرماً بها وأن موتها مَسَّني إلى حد جريان الدموع ؟. لعل القارئ قد خمن ذلك.

خلال السهر إلى جانب أجداث الموتى، يعمل تقدم التعفن على أن يستعيد الميت وجوفه السالفة. ففي مرحلة غير محددة من ليلة اليوم السادس، غدت تيوديلينا فيينان، وعلى نحو ساحر، ما كَانَتُهُ منذ عشرين عاماً؛ إذ استرجعت ملامحها السلطة التي يمنحها الكِبْر، والمال، والشباب، والشعورُ بتتويج هرم، ونقصانُ الخيال، وحدود الموهبة، والفباوة. فكرت على هذه الشاكلة أو قريباً منها : لا صيغة من صِيَغ هذا الوجه، الذي كثيراً ما أقلقني، ستبقى في ذاكرتي قدر هذه الصيغة؛ وبما أنها كانت الأولى، فمن اللائق أن تكون الأخيرة. وتركتها

جامدة بين الزهور، وقد تَفنَنتُ في إِثْقَانِ احتقارِها للموت. كانت الساعة حوالي الثانية صباحاً عندما خرجت. وفي الخارج كانت الصفوف المتوقعة للمنازل الواطئة والبيوت ذات الطابق الواحد قد اكتست ذلك الجو المجرد الذي اعتادت أن تكتسيه ليلاً، عندما يهون من شأنها الظلُّ والصت. هكذا مشيت وسط الشوارع، وأنا ثملٌ بشفقة تكاد تكون غير شخصية. وفي زاوية تقاطع شارعي الشيلي وتَاكُورَايُ أبصرتُ حانوتاً مفتوحاً. ولسوء حظي، وجدت بالحانوت ثلاثة رجال يلمبون الورق فيغشُ بعضهم بعضاً.

في الوجه البلاغي المدعو الاستمارة العنادية؛ يُوضعُ لكلمة معينة نعت يبدو وكأنه يناقضها؛ هكذا تحدث الفُنُوصيون عن ضوءٍ معتم، والخيميائيون عن شبس سوداء. إن خروجي من آخر زيارة لتُيُوديلينَاڤييَالُ وشربي قدحاً بحانوت هو نوع من الاستمارة المنادية؛ ولقد أغوتني فظاظمة الفعل وسهولته (وزاد من حجم التناقض وجود لاعبي الورق أوائلك). طلبت قَدَحَ بُراندي، فكان الظَّاهِرُ بين القطع النقدية التي رُدَّت إلىَّ. نظرتُ إليه برهـةَ ثم دلفت إلى الشارع، ولمل بي بداية حمى. فكرت في أنه لا توجد قطعة تقدية لم تكن رمزا لقطم نقدية لا يتوانى التماعها في التاريخ والخرافة. فكرتُ في فلس كَارُونْطي؛ وفي الفلس الذي طلبه بليسَارُيُو؛ وفي دنانير يَهُوذَا الثلاثين؛ وفي النقود الصافية لساحر «ألف ليلة وليلة»، التي غدت بمد ذلك أقراصاً من ورق؛ وفي دينمار إسْحَاق الأكيديمُ الذي لا يتلاشى؛ وفي الستين ألف قطعة فضية (لكل بيت من أبيات الملحمة قطعة مزجاة) التي ردها الفردوسي لأحد الملوك لأنها لم تكن قِطْعاً من ذهب؛ وفي الأوقية الـذهبيـة التي أمر أهَّابُ بتسميرهـا في صَار؛ وفي فُلُورِينُ لَيُويُولُدُبُلُومُ المتعذر التحويل؛ وفي قطعة اللويسُ التي نَمُّ وجهها، قريباً من قَـارينُ، عن الهارب لويس السادس عشر. كما في حلم، بدت لي فكرةُ أن كلُّ عملةٍ تسمح بتوارد هـذه الإيحاءات النابهة بعيدة الأهمية، وإن كانت متعذرة الشرح. قطعت الشوارع والساحات المقفرة بسرعة متنامية، وتركني النُّصَبُ عند أحد المنعطفات. أبصرت حاجزًا حديديًا مشبكًا بأناة؛ وبعد ذلك رأيتُ بلاطات فنـاء لاكُونْتَيْنْيُونُ البيضاء والسوداء، فـاكتشفت أنني همت على نحو دائري وأنني لم أكن أبعد إلاَّ قليلاً عن الحانوت الذي أعطى لي فيه الظاهر.

التنفت عائداً؛ وأخبرني الثُمنُ المعتم، على بعد، بأن الحانوت كان قد أغلق أبواتِه. المتطيت، عند شارع بِلْكُرَانُو، متن سيارة أجرة، وفكرت وأنا مؤرق، مُوسُوّس، وسعيد تقريباً، أنه لا يوجد ثمة شيءً أقل مادية من النقود. ذلك أن أية قطعة نقدية (فلنقل : قطعة من فئة عشرين سِنْتاً) هي، بالقوة، لائحة بمصائر مُمكنة : إذ يمكن أن تكون أمسية في الضواحي، أو تكون موسيقي بُرَامُزْ، أو تكون خرائه، أو تكون شطرنجاً، أو تكون قهوة، أو تكون كلمات

إِيكُتِيتُ التي تَعلَم احتقارَ الذهب؛ إنها پُرُوتِيو أكثر تقلباً من ذلك الموجود بجزيرة فَارُوسُ. زمنَ غيرُ متوقيع هي، زمن بِيرُكُسُونُ، لازمن الإسلام أو زمن الرَّواقِ الصلب الثابت. إنَّ الجبريين ينكرون أن توجد بالعالم واقعة واحدة ممكنة، id est واقعة يمكن أن تحدث أو لا تعدث؛ والقطعة النقدية ترمز إلى اختيارنا الحر (لم أكن لأرتاب في أن هذه والأفكار، كانت زُخرفاً ضد الظاهر، كما كانت شكلاً أولياً لمَدَّ شيطاني). نمت بعد تأملات عنيدة، بيد أني رايت فيما يرى النائم أنني القِطع النقدية التي يحرسها المقاب ـ الأسد.

في اليوم التالي قررت أني كنت ثملاً، كما عزمتُ على التخلُّص من القطمة النقدية التي ما أشد ما أقضَّت مضجعي. نظرتُ إليها : لم يكن هناك ما يميزها، عدا بعض الخدوش. إن إقبارها في العديقة أو إخفاءها في إحدى زوايا المكتبة سيكون أفضل حل، بيد أني أردت الابتعاد عن مَتَارِهَا كلية فاخترت فقدانها. لم أذهب إلى الهيلاَّر، ذلك الصباح، ولا إلى المقبرة؛ بل ذهبت، بواسطة المترو، إلى الكونتيه بيُون، ومن الكونتيه تُنيه أن الى سان خُوان وبويكو، نزلت، دون تفكير، في أوركيناً؛ ثم اتجهت غرباً وجنوباً؛ خلطت، بفوض متعمدة، بين بعض المنعطفات وفي شارع بدا لي أشبه بجميع الشوارع، دخلت إلى أي حانوت زَرِيّ، وطلبت قدحاً دفعت الظاهر ثمناً له. أغمضت عيني شبه إغماضة وراء الزجاج المضبّب، فتمكنت من عدم رؤية أرقام المنازل أو رقم الشارع، في تلك الليلة، تناولت حبة فيرونال فغشيني سبات مطمئن.

حتى أواخر شهر يونيو، شغلتني مهمة تأليف حكاية حارقة. وكانت هذه تتضن تلميحين لغزيين أو ثلاثه - فبدلاً من «دم» هناك «ساء السيف»، وعوض «ذهب» «مضجع الأفمى» - وقد كُتبت بغيير المتكلم. إن الراوي رجل زاهد يتحاشى معاشرة الناس ويعيش في شبه قَثْر (ام هذا المكان كُنِيتَاهِيدُنُ). ونظراً لبساطة حياته وسذاجتها، فقد حسبه بعضهم ملاكا؛ وتلك مبالغة شفوقة، إذ لا يوجد إنسان دون خطيئة. وحتى لا نبحث عن أسباب قاصية، فقد ذبح هو نفسه أباه. والحق أن هذا كان ساحراً مشهوراً تمكن، بواسطة أضاليل سحرية، من السيطرة على كنز لا حد له. وهكذا نذر زاهدنا حياته لحماية ذلكم الكنز من جنون جشع البشر؛ فحرسه النهار وقام عليه الليل. قريباً، بل ربما قريباً جداً، تنتهي هذه الحراسة : ذلك أن النجوم أنبأته بأن السيف الذي سيضع لها حداً وإلى الأبد قد تَشكُل (وكُرَامُ هو ام ذلك السيف). وفي أسلوب يتزايد التواوّه، يتفحص الراوي لمعان جسده ومرونته؛ وفي فو ام ذلك السيف). وفي أسلوب يتزايد التواوّه، يتفحص الراوي لمعان جسده ومرونته؛ وفي فقرة ما يتحدث ساهياً عن حرشفات السهك؛ وفي غير هذه الفقرة يقول بأن الكنز الذي يحميه فقرة ما يتحدث ساهياً عن حرشفات السهك؛ وفي غير هذه الفقرة يقول بأن الكنز الذي يحميه

من ذهب متوقد ومن خواتم حمراء. ونفهم في الختام بأن الزاهد هو الأفمى فَافْنِيرُ، وأن الكنزَ الذي يجْثو عليه هو كنزُ النَّيبِيلُوْنِكيِّينُ. إن ظهور سِيكُورُدُ يقطع تسلسل القصة على نحو مباغت.

لقد قلت بأن إنجاز هذه الترهة (التي أدرجْتُ خلالها، بِتَفَقّهِ مزعوم، بيتاً من أبيات والفافنيشماله) أتاح لي فرصة نسيان القطعة النقدية. مرت بي ليال كنت أظن فيها بثقة أنني قادر على نسيانها إلى درجة أنني كنت أتذكرها قصداً. والمؤكد هو أنني تعسفت في استعمال هذه الهنيهات، ذلك أن وضع بداية لها تجلى أسهل من إيجاد نهاية. وعبثاً كررت لنفسي بأن ذلك القرص العمدني الشائم لا يختلف عن غيره من الأقراص التي تتداولها الأيدي، فهي، جميعاً، متساوية، غير متناهية ولا مؤذيةً. حاولت، تحت تأثير هذه الفكرة، التفكير في قطعة نقدية أخرى، بيد أني لم أفلح. أتذكر كذلك تجربة محبطة قمت بها على شانين من فئة خمسة وعشرة سنتات، وعلى فينتين شرقي. وفي السادس عشر من يوليو حصلت على ليرة استرلينية؛ لم أنظر إليها خلال النهار، وعند تلك الليلة (وعند أخريات) وضعتها تحت زجاج استرلينية؛ لم أنظر إليها خلال النهار، وعند تلك الليلة (وعند أخريات) وضعتها تحت زجاج ورقة، فلم يُجديني نفعاً لمعائها ولا التنين ولا السان جُورُجُ : لقد عجزت عن تغيير الفكرة ورقة، فلم يُجديني نفعاً لمعائها ولا التنين ولا السان جُورُجُ : لقد عجزت عن تغيير الفكرة البلعاح.

في شهر غشت، قررت استشارة طبيب نفساني. إنني لم أَبَحُ له بكامل قصتي المثيرة للسخرية، بل قلت بأن الأرق يعذبني وأن صورة شيء ما تتعقبني دائماً، فلنقل : قطعة نرد أو صورة قطعة نقود... إثر ذلك بقليل، نقبت في مكتبة بشارع صارمينطو فعثرت على نسخة من كتاب «Urkunden zur Geschichte der Zahir Sage» (بريسلاو، 1899) لصاحبه يُوليوسُ بَارُلاَخُ.

ففي ذلك الكتاب وقع التصريح بدائي. لقد قرر مؤلفه، حسب المقدمة، «أن يجمع في سفر مطواع، من القطع الثُمْنِي الكبير، كافة الوثائق التي تحيل على معتقد الظاهر الباطل، بما في ذلك أربع قطع تنتمي إلى سجلات هاييشت والمخطوط الأصلي لبيان فيلين ميدور طائلره. إن الاعتقاد في شأن الظاهر إسلامي، والراجح أن تاريخه يرجع إلى القرن الثامن عشر (وهنا يُفنّد بَارُلاَخ المقاطع التي ينسبها زُوتِينْبِرُك إلى أبُو الفِدَا). وكلمة «الظاهر» في اللغة العربية، تعني النابه والمرئي؛ وفي هذا المعنى فهو أحد التسعة وتسعين اساً من أساء الله. وتطلقه المامة، في أرض الإسلام، على «الكائنات أو الأشياء التي تتوفر على خصلة

رهبية، وهي كونها متعذرة النسيان تصيب صورتُها الناسَ بالجنون». والشهادةُ الأولى التي لا جدال فيها هي شهادة الفارس المدعو لطُّف عَلى أَتُورُ. ففي الصفحات ذات السنمد من الموسوعة البيوغرافية الموسومة «معبد النار»، يروى ذلك القالمُ المشارك والدرويشُ بأنه كان يوجد في مدرسة، بشيراز، اصطرلابٌ من نحاس «قد رُكِّب على هيأة بحيث أن من نظر إليه مِرةً فلن يفكر في شيء عداه. وهكذا أمر الملك أن يُقْذَف في أعمق أعماق البحر حتى لا ينسى الناسُ الكون. والأكثر توسماً من ذلك بَلاغُ ميدُوزُ طَائِلُرُ، الذي خدم نظام حَيْدَرُ آتاهُ ووضع الرواية الذائعة الصيت « Confessions of a Thug ». فحوالي سنــة 1832، سمع طَــايْلُرُ في أرباض بُوخُ المثل الشاذ وقد رأى النمر، الذي يقال للدلالة على الجنون أو القداسة. لقد قبل له بأن المعنى نمر عجيبٌ كان هلاك كل من رآه، ولو على بعد، لأن الجميع ظلوا يفكرون فيه إلى نهاية أيامهم. ويقول بعضهم بأن أحد هؤلاء الأشقياء فر إلى ميسُورُ، حيث ربم صورة النمر على جدران قصر. وحدث، سنوات بعد ذلك، أن زار طَائِلُرُ سجون تلك المملكة؛ وفي سجن نيطُورُ أراهُ الحاكمُ زَنزانةٌ على أرضيتها وحيطانها وقبتها رم ناسكٌ مسلمٌ (بألوان بدائيـة، دَقَّقهـا الزمنُ قبل أن يُقْدمَ على محوهًا) نوعاً من نمر لا نهائي. لقد صيغ هذا النمر من عديد من النمور، على نحو مُدَوِّخ؛ تخترقه نمور، وتُخطِّطُه نمور، وينطبوي على بحار وهمَالا يَات وجيوش تبدو وكأنها نمور أخرى. توفي الرسام منذ سنوات عديدة، في هذه الزنزانة عينها؛ وكان قد قَدِمَ من السُّنْد أو لعلم أتى من الكُوثيرات ويُغْيَتُه الأولى أن يضع خريطةً للمالم. ولا تزال آثار من تلك النَّية في الصورة الفظيمة. وقـد روى طَـائِلُ القصـةَ لمحمـد اليمني، من حصن وِلْيَـامُ، فَأَخْبَرُهُ هَـذَا الأَخْيَرُ بَأَنَّهُ لا يُوجِّدُ مَخْلُونٌ عَلَى ظَهْرُ البَّسِيطَـةُ لا يميـل إلى الـ Zaheer) بيد أن الله الرحمان الرحيم لم يسمح بأن يوجد شيئان من ذلك في آن، إذ الشيءُ الواحدُ قَمِينٌ بأن يَفْتِنَ الحشد الكبير. وقال بأن الظاهر موجود دائمًا وأنه كان في الجاهلية المعبود الذي يدعى يَمُوق، وبعد ذلك أطلق الام على نبي، من خراسان، كان يستعمل حجاباً مرصماً بالأحجار أو قناعاً من ذهب.(2) كما قال بأن الله متعذر الشّبر.

قرأتُ مونوغرافيةَ بَارُلاَخُ عدة مرات. لا أستطيع أن استبطن ماذا كانت أحاسيدي؛ إنما أتذكر الياسَ الذي اعتراني عندما أدركتُ أن شيئاً لن ينجيني بعدُ، والراحةَ المتجدَّرةَ من جراء معرفتي بأنني لم أكن مصدر شقائي، والحسدَ الـذي خـالجني نحو أولئـك القوم الـذين لم يكن

على هذا النحو يكتب طَائِلُو الكلمة.

 <sup>2)</sup> يلاحظ بَازْلاخ بأن يَمُونَ مذكور في القرآن (71، 23) وأن النبي هو «المقتّع» (المعجب) وأنه لا أحد، خلا مراسل فيليپ ميـدُوز طائل المدهن، لم يريطهما إلى مسألة الطاهر.

«ظاهِرَ» هُمْ قطعة نقدية بل قطعة من رُخام أو نمراً. وفكرت: لكم هي مهمة سهلة ألا أفكر في نمر. كما أتذكر القلق الفذ الذي شملني وأنا أقرا هذه الفقرة: «يقول مُعَلِّقٌ على «كولشان إي رازْه بأن من رأى الظاهر فسيرى «الوردة» عما قريب. ثم استشهد ببيت دُسُّ انتحالاً في «أسرار نامه» (كتاب الأمور المجهولة) للعطار، يقول: إن الظاهر ظلَّ «الوردة» وفَتْقَـةُ «الحجاب».

في الليلة التي سهرنا على جثمان تُيُودِيلِينَا، دُهِشْتُ لكوني لم أَرَ بين الحاضرين السيدة أَبَاسُكَالُ، أَختها الصغرى. وفي أكتوبر حدثتني عنها صديقةً لها فقالت :

. مسكينة خُولِيتا، (3) لقد أُخذت تتصرف تصرفات بالغة الشذوذ، مما اضطرهم إلى إدخالها مصحة الْبُوش. لَكُمْ تُذيقُ الممرضات اللواتي يُطعمنها أفانينَ العذاب. إنها لا تكف عن ذكر قطعة تقدية، تماماً مثلما يفعل chauffeur مُورينَا سَاكُمَانُ.

إن الزمن، الذي يخفف من وقع الذكريات، يرفع من حدة ذكرى الظاهر. من قبل، كنت أتغيل وجهه ثم قفاه؛ أما الآن، فأرى كليهما في آن معاً. لا يحدث ذلك كما لو كان الظاهر من زجاج والوجه والقفا ينطبق أحدهما على الآخر؛ إنما يحدث كما لو كانت الرؤية كروية والظاهر يرتّع فيها عند الوسط. إن ماعدا الظاهر يأتيني متشظياً وكما لو كان بعيداً: صورة ثيّوديلينا الأبية، والألم الفيزيقي. لقد قال تنيسون بأننا لو استطعنا فهم زهرة واحدة لعلمنا من نحن وما هو العالم. ولعله كان يريد القول بأنه لا توجد واقعة، مهما يكن شأنها حقيراً، لا تقتضي التاريخ الكوني والتسلسل اللا نهائي لعلله ومعلولاته. بل لعله كان يريد القول بأن العالم المرئي يُعطي نفسه كأمِلاً في كلّ مشخص، مثلما تُقدّم الإرادة نفسها كاملة، القول بأن العالم المرئي يُعطي نفسه كأمِلاً في كلّ مشخص، مثلما تُقدّم الإرادة نفسها كاملة، حسب شوينها زبل الإنسان كون مُصغّر، ومرأة رمزية للكون؛ وسيصير كل شيء على ذلك المنوال، حسب تِنيسون : كل شيء، بما في ذلك الظاهر الذي لا يُطاق.

قبل سنة 1948، سيكون مصير خُولْيَا قد أدركني. فسيكون عليهم إطعامي وإلباسي، ولن أعرف هذا الوقت مساء أم صباحاً، كما لن أعرف من كان بُورْخِيسْ. وإنه لمكر وصف هذا المصير بأنه رهيب، ما دام ظرف من ظروفه لن يوجد بالنسبة لي. والأصح القول بأن الرهيبَ أَلمُ مُبَنَّج يفتحون عظم قحفته. ها إنني لن أحصِّل الكون، وأحصَّل الظاهر. ترى تعاليم المذهب المثالي أن العيش والحلم فعلان مترادفان بصرامة؛ من آلاف الظواهر سأنتقل إلى

تصفير خُوليًا (المترجم).

واحدة؛ ومن حلم بالغ التعقيد سأنتقل إلى حلم مفرط البساطة. سيحلم أخرون بأنني مجنون وسأحلم بالظاهر، وحينما يفكر كافة أقوام الأرض، ليلاً ونهاراً، في شأن الظاهر، فأيهما يكون الحلم وأيهما الواقع : الأرض أم الظاهر ؟.

ما زلت أستطيع، في ساعات الليل المقفرة، المثني عبر الشوارع. وقد اعتاد الفجر أن يفاجئني وأنا على مقعد بساحة كارّائي، أفكر (أو أسعى إلى التفكير) في تلك الفقرة من «أسرار نامه، حيث يقال بأن الظّاهِرَ ظلَّ «الوردة» وفتقة «الحجاب». أصل ذلك القول بهذه المعلومة : إن المتصوفة، بُغية الفَناء في ذات الله، يكررون أساءهم الخاصة أو التسعة وتسمين اساً إلهيا إلى أن تققد هذه الأساء معانيها. إنني أتشوق إلى اجتياز هذا السبيل. فلعلني بالغ أن أستنفد الطّاهِرَ من شدة التفكير وإعادة التفكير فيه؛ ولعل وراء القطمة النقدية أن يكون الله.

مهداة إلى قالي ثينير

# مُلْحَقّان

# 1. «بورخیس وأنا»

إِنَّهُ لَلْآخَرُ، لَبُورِخيس، من تَقَعُ الوقائع. إنني أسير خلال بُوينُوسٌ ـ آيْريسُ، فأتـوقف، لماني بصورة الية، لمشاهدة قوس دهليز، أو الباب المثلث المصاريم. تصلني أخبار بورخيس بواسطة البريد، وأرى اسمه في لائحة كراسي علمية أو في مُعْجَم تَرَاجِم. أحب ساعات الرمل، والخرائط، وطباعة القرن الشامن عشر، وطعم القهوة، ونثر ستيقَنْسُونُ؛ ويشاركني الآخر هذه الميولات ولكن على نحو مفرور يجعل منها ميزات ممثل. سيكون من المبالغ فيه الادعاء بأن علاقتنا عدائية؛ فأنا أحيا، وأترك نفسي تحيا كي يستطيع بورخيس حبـك أدبـه، وهـذا الأدب يبررني. إنه لا يضيرني شيئًا أن أعترف بأنه تمكَّن من كتابة صفحات قليلة قَيِّمة؛ بيد أن هذه الصفحات لاتستطيع إنقاذي، ربما لأن الجميل لم يعد ملكاً لأحد، بما في ذلك الآخر، وإنما هو مِلك للغة والتراث. عدا ذلك، فإن قدري الضياع، بصورة نهائية، وسوف لن يبقى في الآخر غيرُ لحظة مامِني. رويداً رويداً أتنازل له عن كل شيء، وإن كانت عادته الفَتَّانـة في التزوير والتضخيم تكلفني المشقة. لقد فهم شهيئُوزًا بأن الأشياء تريد البقاء في كينونتها، فالحجرة تريد أن تظل حجرة إلى الأبد والنمر يريد أن يبقى نمراً! أما أنا فعلى أن أبقى في بورخيس، وليس في ذاتي (إن كنت أحدا). ومع ذلك فإنني أتعرف على نفسي في كتب أقل مما أتعرف عليها في كتب أخرى عديدة أو في العزف المنهمك على قيثار. منذ سنوات حاولت تخليص نفسي منه، فتحولت عن أساطير الأرباض إلى التسلي بالزمن واللا متناهي. غير أن هذه التسالي غدت في ملك بورخيس الآن، ويجدر بي أن أتَحْيَل أموراً غيرها. هكـذا حياتي هروب، وأنا أفقد كل شيء، وكل الأشياء تغدو في ملك النسيان أو في ملك الآخر. لست أعلم أي الإثنين يكتب هذه الصفحة.

#### 2. «نبذة بيوغرافية»

خشية من ارتكاب مفارقة تاريخية، وهي الجنحة التي لايتوقعها القانون الجنائي وإن كان حساب الاحتمالات والعرف يدينانها، سننسخ مادة من الها «Enciclo pedia» «Sudamericana» التي ستنشر بمدينة سانتياكو بالشيلي عام 2074. لقد حذفنا إحدى الفقرات التي يعتمل أن تعتبر جارحة، كما وسمنا بالقدم طريقة الكتابة التي لاتتوافق، في كل الأحوال، وحياجيات القارئ المعاصر. يظهر النص على النحو التالي : «بورخيس، خورخي فرانشيكو إيميدورو لويس : كاتب وعصامي من مواليد مدينة بوينوس ايريس، عاصة الأرجنتين إذ ذاك، سنة 1899. لا يُعلم تاريخ وفاته، نظرا لأن الصحف، وهي نوع أدبي ينتم, إلى تلك العقية، قد تلاشت خلال الصراعات الواسعة التي يرويها لنا اليوم المؤرخون الجهويون. كان أبره أستاذاً للسيكلوجيا، وكان هو أخا لنورا بورخيس(1) وكانت ميولاته الأدب، والفلسفة، ونظرية الأخلاق. غير أن ماوصل إلينا من أعماله يخبرنا، بما فيه الكفاية، عن الميل الأول، كما يسم لنا بملاحظة بعض النواقص التي لاشفاء منها. هكذا لم يتوصل قط إلى تثمين الأداب الناطقة بالإسبانية، رغم ممارسة طويلة لـ (كيڤيدو).(2) لقد كان مواليا لأطروحة صديقه لويس روساليس القائلة بأن كاتب «أعمال ييرسيليس وسيكيسموندا»(3) المتعذرة الشرح، ما كان له أن يكتب المكيخوطي. عدا ذلك فإن هذه الرواية كانت إحدى الروابات القليلة التي استحقت رأفة بورخيس، بالإضافة إلى روايات ڤولتير، وستيڤنسون، وكوزاد، واسادى كبروث. كان يلتذ بسرد العكايات، وهي خاصية تذكرنا بعبارة (يو) There is no such thing as a long poem [ليس هناك شيء يشبه قصيدة طويلة]، التي تؤكدها العادات الشعرية ليعض الأمم الشرقية. أما فيما يتعلق بالمتنافيزيقيا فحسبنا أن نذكر «مفتاح باروخ سينوزاء 1975. (4) لقد حصل على كراسي الأستاذية في جامعات بونيوس آيريس، وهارفارد، وطيكساس، دون أن تكون له من شهادة رسية غير باكالوريا مبهمة من جنيث، لايزال النقد يتساءل بصدها. كما كان دكتورا شرفيا Honoris Causa لجامعتي كويو وأوكسفورد. وتروي الأخبار أنه لم يكن يضع السؤال إطلاقاً أثناء الامتحانات بل يدعو التلاميذ

<sup>1)</sup> أخت يورخيس الوحيدة. رسامة موهوبة. لا تزال على قيد العياة.

<sup>2)</sup> كاتب إسباني (1580 ـ 1645).

د) الكتاب الذي عثر عليه بين أوراق ثيرڤانتيس. وهو رواية عن الفروسية التي سبق له أن سخر منها في «الكيخوطي».

<sup>4)</sup> يجب تنبيه القارئ إلى أن النص الذي بين يديه نشر سنة 1974 والكتاب المشار إليه هنا لا وجود له.

إلى اختيار جانب ما من أي موضوع ثم وضعه بعين الاعتبار، كما لم يكن يطالبهم بالتواريخ زاعما أنه ذاته كان على جهل بها. وكان يمقت البيبليوغرافيا التي تُبعد الطلاب عن المصادر.

لقد كان يسر بالانتماء إلى البرجوازية، كما يؤكد ذلك اسه. أما طبقتا العامة والارستوقراطية، بسبب عشقهما للعب، والمال، والرياضة، والوطنية، والنجاح والدعاية، فقد كانتا تبدوان له متشابهتين تقريبا. وحوالي سنة 1960، سجل نفسه بالحزب المحافظ نظراً لأنه (حسب قوله) «(الحزب) الوحيد الذي ليس بمستطاعه، ولا ريب، أن ينجب أي تعصب».

إن الشهرة التي عرفها بورخيس طيلة حياته، والتي يؤكدها ركام من المونوغرافيات والسجالات، ماتفتاً اليوم تثير دهشتنا. ونحن لانشك في أنه كان أول من يدهش لذلك: فقد كان يرتاع دائما من أن يعتبر دجالا أو هازلا أو خليطاً فذا من كليهما. وسنحاول البحث في علل هذه الشهرة التي تبدو لنا اليوم غامضة.

بادىء ذي بده، يجب ألا ننسى أن سنين بورخيس وافقت اضحلال البلاد. لقد كان ينتسب إلى أرومة عسكرية، فكان يعاني من حنين إلى المصير الملحمي لأسلافه، ويعتقد بأن الشجاعة هي إحدى الفضائل النادرة التي تجدر بالرجال. بيد أن عبادته هذه قادته، كما قادت آخرين، إلى إجلال رجال الأحياء البئيسة دون روية. على هذا النحو كانت أكثر حكاياته مقروئية حكاية ورجل الزاوية الوردية، التي يقوم مجرم بدور الراوي فيها. لقد ألف كلمات ميلونكا smilonga أن تحيى ذكرى نظرائه في الجريمة، كما تبتعث مقاطعه الشعرية الشعبية، التي تردد صدى اسكاسوبي، (6) ذكرى الطاعنين بالمدى الذين طواهم النسيان عن حق. ولقد أملى بيوغرافية بارة لشاعر مفمور (7) مأثرته الوحيدة كانت اكتشاف الإمكانيات البلاغية أملى بيوغرافية بالسكان. إن كتاب الساينيطات (8) Saineteros قد هيأوا مسبقا عالماً كان في الجوهر عالم بورخيس، بيد أن الجمهور المثقف ما كان له أن يستمتع بعروضهم مطمئن الضير. ولذلك سيُغفر لهذا الجمهور أنه صفق لذلك الذي جعل لذته هاته أمرا مباحاً. لقد كان علمه السري، وربما غير الواعي، يتركز في حبك أسطورة لبوينوس آيريس لم توجد بتاتاً. على هذا النحو، ومع مرور الأيام، ساهم، دون دراية منه بل ودون ريبة، في عملية تهييج على هذا النحو، ومع مرور الأيام، ساهم، دون دراية منه بل ودون ريبة، في عملية تهييج الهمجية التي بلغت أوجها في عبادة الكاوتشو وأرطيكاس وروساس.

ا شمر شمر

شاعر أرجنتني. واحد مبتكري الشعر الكاوتشي (1807 ـ 1875).

<sup>7)</sup> مِو (إيثاريسطُو كارييكُو). صدرت البيوغرافية سنة 1930.

أغانى شعبية.

لنفحص الوجه الآخر. فرغم كتاب «القوى الغريبة» (1906) لـ (لوكونيس)، (9) كان النثر السردي الأرجنتيني يعتني، في عمومه، بالتلميح والهجاء وتسجيل العادات، وقد رفعه بورخيس، تحت وصاية قراءاته الشمالية، (10) إلى مستوى الخارق. لقد علمه (كروساك) (11) و (ريس) (12) تبسيط المعجم الذي كان إذ ذاك محرجا بتشويهات غريبة من قبيل : معقد، عدوانية، استلاب، بحث، توعية، توصيل، توصيلي ، مولد، جمعوي، متفاوض بشأنه، تنمية النات، استقبال، الشعور بالوازع، الشعور بالتحقق، وضعوية، عمودوية، تعايش. ولم تبد الأكاديميات حراكا، مع أنه كان بوسعها أن تنصح بمدم استعمال نظير هذه التوافه. أما الذين أبدوا تسامحا إزاء تلك الرطانة فقد مدحوا أسلوب بورخيس علانية.

ترى هل شعر بورخيس بالشقاق الحميم الذي ميز مصيره ؟ يمكننا أن نظن ذلك. فهو لم يكن يومن بالخيار الحر، وكان يحب ترديد عبارة كارلايل هذه : «ان التاريخ الكوني نص نحن مرغمون على قراءته وكتابته دون توقف، وحيث نكتب فيه بدورنا أيضاه.

يمكن مراجعة «أعماله الكاملة» في طبعة Emecé. الصادرة ببوينوس أيريس سنة 1974(13) والتي تحذو حذو النظام الزمني بصرامة كافية».

<sup>9)</sup> عصامي وصحني وشاعر (1874 ـ 1938).

<sup>10)</sup> إشارة إلى اهتمام بورخيس بأهب أمريكا الثمالية. وأداب أوروبا (خصوصاً الأدب الإنجليزي، والسكندناني والألماني).

<sup>11)</sup> عمل مديراً للمكتبة الوطنية، بيوينوس أيريس، قبل بورخيس، وكان مثله أعمى.

<sup>12)</sup> كاتب مكسيكي (1889 ـ 1959) كان أحد الذين شجّموا بورخيس في بداياته.

<sup>13)</sup> لا تتضن هذه الطُّبعة كما لا يخفى، جميع آثار بورخيس. فقد أملى، بعد سنة 1974، العديد من القصائد وبعض القمص.

# فهرس

.

| 5  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|----|---------------------------------------|
| 13 | ملكان ومتاهتان                        |
| 14 | حكاية العالمين                        |
| 16 | كتاب الرمل كتاب الرمل                 |
| 21 | بحث ابن رشد                           |
| 28 | الخرائب الدائرية                      |
| 33 | الأخس الأخس                           |
| 41 | موضوعة الخائن والبطل                  |
| 45 | پيير مينار، مؤلف «الكيخوطي»           |
| 53 | مكتبة بابل                            |
| 60 | حديقة السبل المتشعبة                  |
| 70 | الصبّاغ المقنع، حكيم مرو              |
| 75 | الانتظار                              |
| 79 | الظاهر                                |
|    | ملحقان :                              |
| 87 | ملحق 1: «بورخیس وأنا»                 |
| 88 | ملحق 2 : «نبذة بيوغرافية»             |

.

دار توبقال للنشر

بمستواها العربي تختارُ لك كتباً أنت بحاجةٍ إليها

صدر

#### المعرفة الأدبية

- جيرار جنيت
- 0 مدخل لجامع النّص (طبعة ثانية)
  - ورولان بارط
- ٥ درس السيميولوجيا (طبعة ثانية)
  - پخائیل باختین
  - ٥ شعرية دوستويفسكي
  - عبد اللطيف اللعبي
    - حرقة الأسئلة
    - يُمنى العيد
    - نى القول الشعري
  - تزفيطان طودوروف
    - 0 الشُّعرية
    - رولان بارط
      - الذة النّص
    - جان كوهن
  - 0 بنية اللغة الشعرية

## --- دار توبقال للنشر ---بمستواها العربي تختارٌ لك كتباً أنت بحاجةٍ إليها

#### صدر

- 🛘 سلسلة : معالم
- ع. العروي. ع. كيليطو. ع. الفاسي. م.ع. الجابري
  - ٥ المنهجية في الأدب والعلوم الإنسانية
    - ميخائيل باختين
    - الماركسية وفلسفة اللغة

ترجمة محمد البكري ويمنى العيد

- جان بياجي
- 0 علم النفس وفن التربية

ترجمة محمد بردوزي

- جماعة من الباحثين
- ٥ قضايا المنهج في اللغة والأدب
  - جماعة من الباحثين
- إشكاليات المنهاج في الفكر العربي والعلوم الإنسانية

#### □ سلسلة: المعرفة التاريخية

- في النهضة والتراكم (دراسات في النهضة العربية وتاريخ المغرب)
  - نخبة من الباحثين الجامعيين
  - ٥ كتابات ماركسية حول المغرب
    - عبد الله ساعف

ترجمة السعيد المعتصم

- ٥ مراجعات حول المجتمع والثقافة بالمغرب الوسيط
  - محمد القبلي

توزیع (۱۲۲) سوشبریس



دار توبقال للنشر

بمستواها العربي تختارُ لك كتباً أنت بحاجةٍ إليها

صدر

ال سلسلة : نصوص أدبية

• محمد بنیس

0 مواسم الشرق (شعر)

شوقي عبد الأمير

٥ حديث النهر (شعر)

• سيف الرحبي

(أس المسافر (شعر)

• عبد الكبير الخطيبي

المناضل الطبقي على الطريقة التاوية (شعر)

• محمود درویش

0 وردُ أقلُ (شعر)

محمد الخمار الكُنوني

٥ رماد هسبریس (شعر)

• إدمون عمران المليح

٥ أيلان (رواية)

• الطاهر بن جلون

ليلة القدر

• محمد الشركى

العشاء السفلي

يروي السؤرج العربني الاستعالني هده الواقفة :

يحكى رحال نقات إوالله وحدد العميم القدير الرحمان الدن لا تأخذه سنةً ولا نووإ أنه كان برجكر دو در زات. وكان فيسوط البيد مشجرراً فأضاعها جميعاً عبدا بيت أبينه. واصطر إلى بالخويك بيومه. فاؤهق حشى فاجاه الشوء ذات نسلة تبعث تسمه بحديقته، فراي في البيناء للحرج من قميه قطعة نفود من ذهب ويقول له : الروتك في فارس بأصفهان، فياذهب المستقبط الرحار عبد الفحر السوالي، وشرع في السفر الطنوبيل، فنواجه أخطار ﴿الْكُرُّ صِيبًا. وعَمَدُكُ الْأُولَانِ، وَالْأَنْهَارِ، وَالسِّبُّ؟، وَالْرَجَّالِ. وَوَصِنَ الى أصفهمان بنه عليه ليوراها فاصطحه لللوم في باحة مسجد، وقيانات يجوار البنسجيد دارًا، خير . للمز السبل (الم لجد عصابة لصوص وندخل البدار. واستبقيظ الفولا السالمون بقعل ب، التصوير لا والمحقائدة إلى بالرح الجيران أبدساً الى أن اللجنة صابيط عسس قلك المقطامة هيو ورجاله الني الملكان. فقر اللعكمانين بجنودهو عبر السطح أمر الضايط بتقتيين البسجد، فيتمتر فيه على الرحل الدادة من الفاهلولل. وأشبع بعرب مهراوات الحباران حلمي شاد ان بهذاك. بعد يومين. المسابطة/وقال/كه : أمر أيت ومن أي أرض حلت ناء أعمن ستنعاد البرجان وعبيه فالسنعين فاستدر لاحراء أيسر أمر أمديب القاهرة التلهلون بإنهلي لهجيد البغرين متأله الصابط وأصافا أتن يبك لى فيارس الله فياحسار الأخر جانب العين هاغ وقتات أله : المعرسي رجيل في المنسام أن التي إلى سمهال، لأن بها فروقمی النا لأن تنبي استنهال وارق

ل سيد الد المد ديمل النصب إلى عالم الكلاء، على المسلمات حالي يرزك أنه إلى رائسة الله ختو د المد المدينة المدينة المدينة التصديق، القد حلالت والشاخ الرائد بدر الم العدينة القاهرة، في د المدينة المدينة المدينة المدينة الموراء الساخة الشركية للمدين المالى التبيشة والسيطان لا المدينة المدينة المدينة الى مدينة، لا المفعد الا إدراديات المحدولة المدينة الكاريد الارائية للها المدينة المدينة

حد المرجد المشتود. وعبار إلى وطلب، والن الحدد غيين فتاء حسديفانسه والألم. فمي عمال ألحلو بمد بداره الدرج المنصر الدفنين. هلندا يسرئله الله، رأجزاه والنم. عليد: أن الله كالرقم المام المركبة. ذاذ

from the second of the second