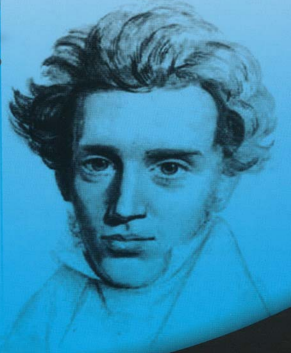
سورين كيركجارد

# المرض طريق الموا



29.2.2016



ترجمة: د. أسامة القفاش



Twitter: @ketab\_n

### سورين كيركجارد

# 

ترجمة: د. أسامة القفاش



يُسعدنا أن نسمع منك. رجاءً أرسل تعليقاتك حول هذا الكتاب والتي ستنال كل عناية على kids@el-kalema.com شكرًا الك.

⊙ جميع حقوق الطبعة العربية محفوظة للناشر
 مكنة دار الكلة Logos

020161373298 🖠

02025798414

020182456644

020186548388

www.el-kalema.com

sales@el-kalema.com

Originally published in the Kjøbenhavn 1849. under the title: Sygdommen til Døden. En christelig psychologisk Udvikling til Opbyggelse og Opvækkelse by Sören Kierkegaard

Translated by [Dr. Ossama elqfash]

#### الطبعة الأولى 2013

الطباعة والتنضيد: سان مارك

02 46100589

الفهرسة بدار الكتب المصرية كيركيجارد، سورين.

المرض طريق الموات: عرض مسيحي نفسي للتنوير والبناء/ سورين كيركيجارد؛ ترجمة: د. أسامة القفاش- ط1 القاهرة: مكتبة دار الكلمة للنشر والتوزيع، 2012

200 ص؛ 22 سم

ندمك 5 283 977 384 978

الخطايا والرزائل

الياس (المسيحية)
 القفاش، أسامة (مترجم)

ب. العنوان

ان

274.13

رقم الإيداع: 20520 / 2012

ISBN:978-977-384-283-5

#### المحتويات

مقدمة تاريخية IX

#### المرض طريق الموات

استهلال .....

المقدمة .....

الجزء الأول

المرض للموت هو اليأس

i

اليأس .. المرض للموت ١٥

أ. اليأس هو مرض الروح، والنفس، ووفقًا لذلك فهو
 يُمكن أن يأخذ ثلاثة أشكال: اليأس ليس بأن تكون شاعرًا
 بإمتلاك الذات؛ في اليأس بألاً تُريد أن تكون الذات؛ في
 اليأس الإرادة لتكون الذات

Ļ

عالمية هذا المرض (اليأس) ٢٩

. ح

أشكال هذا المرض (اليأس) ٣٩

أ. اعتبار الياس بصرف النظر عن كونه شعوريًا أم لا، وعلى

#### ذلك فقط بالنظر للهيئات المكونة للتوليفة ٤٠

i. اليأس على النحو الذي حددته المحدودية/ اللاتناهي · ٤

١. يأس اللاتناهي هو افتقاد المحدودية ٤١

٢. اليأس المحدود هو إفتقاد االلامحدود ٤٥

ب. اليأس كما يعرّف عبر الإمكانية/الضرورة ٤٨

١. يأس الإمكانية هو افتقاد الضرورة ٤٨

أس الضرورة هو افتقاد الإمكانية ٥٢.

ب. اليأس مُعرفًا من خلال الوعي والشعور ٥٩

أ. اليأس الذي يجهل أنه يأس، أو جهل البأس بنفسه ونفسه الحالية ٥٩

ب. اليأس الذي يدرك أنه يأس، وبالتالي يدرك أن ثمة نفس بها شيء من قبس أبدي سرمدي، ومن ثم في يأس يرفض إرادة أن يكون ذاته أو في يأس يريد أن يكون ذاته ٦٦ ١. في اليأس عندما لا يريد أن يكون نفسه، يأس الضعف

i. اليأس على شيء دنيوي أو عبر دنيوي ٧١ ii. اليأس من الأبدي أو من النفس ٨٥ ٢. في اليأس أن ترغب في أن تكون نفسك.. التمرد ٩٤

#### الجزء الثاني

#### أ. اليأس خطيئة ١٠٧

١. درجات وعي النفس (كيفية التواجد أمام الله) ١١١

ملحق: إن تعريف الخطيئة يشمل إمكانية التعدي ١١٧

٢. التعريف السقراطي للخطيئة ١٢٥

٣. الخطيئة ليست نفيًا وإنما تموضع ١٣٩

تذييل على أ. لكن أليس هذا بمعني ما يؤدي إلى أن الخطيئة نادرة جدًا؟ (الأخلاقي) ١٤٥

ب.إستمرارية الخطيئة ١٥١

١. خطيئة اليأس على خطيئة المرء ١٥٩

٢. خطيئة اليأس من غفران الخطايا (التعدي) ١٦٥

۳. خطيئة رفض المسيحية الخطايا modo ponendo
 ابشكل قطعى]، إعلان أنها باطلة ١٨٣

— مفتاح المراجع ١٩٣

— صفحة العنوان الأصلي ١٩٦

— مقتطفات مختارة من المجلات وأوراق كيركيجارد ذات صلة بـ المرض طريق الموات ١٩٩

Twitter: @ketab\_n

### مقدمة تاريخبة

أوائل عام 1849، وقبل بضعة أشهر من نشر المرض في طريق الموات (30 يوليو، 1849)، قال كيركيجارد إن الأعمال التي نشرت بالاسم المستعار ''أنتي كليماكوس 'Anti-Climacus" ("المرض طريق الموات والمارسة في المسيحية") ''هي أعمال قيمة جدًا"'').

وقد كتب "المرض طريق الموات" في فترة جد قصيرة، ولا سيما خلال الفترة من مارس إلى مايو من عام 1848م. كانت الاختلافات بين المسودة النهائية والمخطوطة ومسودة الطباعة جد طفيفة، بالرغم من أن بعض هذه التغيرات كانت ذات أهمية بالغة حتى بالنسبة لكيركيجارد نفسه.

ولاشك أن سرعة إنجاز هذا العمل وسهولته يرجعان إلى انشغال كيركيجارد طويلًا بمسألة طبيعة ومعنى الحصر<sup>(2)</sup> واليأس في علاقتها بصيرورة الذات، وهي أسئلة شغلته لأكثر من عقد من الزمان قبل كتابة <sup>20</sup>المرض طريق الموات".

<sup>(2)</sup> الحصر هي ترجمة anxiety التي اختارها أ. د. مصطفى صفوان في كتابه فرويد (2) الحصر هي ترجمة anxiety التي اختارها أ. د. مصطفى صفوان في كتابه فرويد "تفسير الاحلام" وهي تدل على حالة اليأس والشلل والموات التي تنتاب الإنسان مع الحصر المر— المترجم.

كتب كيركيجارد في خطابه جيليليجي Gillelje عام 1835 (عندما كان كيركيجارد في الثانية والعشرين من عمره)، على الشخص أن "يتعلم أولا أن يعرف نفسه قبل تعلم أي شيء آخر (γνωθι σεαυτον)<sup>(3)</sup>. وفي عام 1836 كتب "عصرنا هذا هو عصر اليأس"<sup>(4)</sup> ونجد أن اليأس والغفران هما موضوع مقاله الذي كتبه عام 1827م<sup>(5)</sup>، ويتكرر ذلك عام 1838 في عدة مقالات، وسنجد في أحدها إشارة إلى أليعازر والمرض طريق الموات<sup>(6)</sup>. وفي مقدمة كتابه الاول، "من أوراق شخص مازال حيًّا From the Papers of One Still Living"، يُميّز كيركيجارد بين ما دعاه لاحقًا "الذات الاولى" و "الذات الاعمق "(7) و في نقده لعمل هانز كريستيان أندرسن "مجرد عازف كمان Only a Fiddler" بوصفه مُحسَّنَات جمالية تعتمد على ظروف خارجية عن النص، نجد كيركيجارد يشير لفئة اليأس دونما استخدام للمصطلح ذاته. على أية حال، وبعد قراءة ما كتبه مفكرو العصور الوسطى عن اللذوعة والملاتحوليا (acedia and tristitia) تذكر كبركيجارد "ما دعاه أبي: اليأس الهادئ "(8). وبعد ذلك بفترة وجيزة، وعندماكان يتأمل تأكيد "كانط" و"هيجل" على العقل ونظرية المعرفة أشار كيركيجارد إلى "التأمل الانثروبولوجي الاصيل، الذي لم يحدث قط حتى الآن<sup>"(9)</sup>. ويمكننا، في الواقع، رؤية كل مؤلفات كيركيجارد

<sup>(3)</sup> JP VI 5100 (Pap. I A 75).

<sup>(4)</sup> JP I 737 (Pap. I A 181).

<sup>(5)</sup> JP 111 3994 (Pap. 11 A 63).

<sup>(6)</sup> JP IV 4001-2 (Pap. 11 A 310).

<sup>(7)</sup> KW I (SV XIII 46) See Four Upbuilding Discourses (1844), in Eighteen Upbuilding Discourses, KW V (SV V 94-99).

<sup>(8) (8)</sup> JP I 739-40 (Pap. 1 I A 484-85). See also JP I 754 (Pap. V A 33).

<sup>(9)</sup> JP I 73 (Pap. I I I A 3).

كنتيجة لاضطلاعه بهذه المهمة، وما كتابه "المرض طريق الموات" سوى ذروة "تأمله الانثروبولوجي"، حيث اليأس هو المفتاح المركزي للانثروبولوجية الخاصة به.

تبلورت كل شذرات الأفكار سالفة الذكر في خطبة طلابية ألقاها في 12 يناير 1841 — هي سطور يمكن أن تكون بمثابة جدول محتويات كتاب "المرض طريق الموات":

مُستمعى، ألم يمر بك وقتًا كنت فيه سعيدًا بلا هموم مع السعداء، وباكيا مع الباكين، وعندما تشوشت فَكرة الرب بلا تمييز مع غيرها من المفاهيم، اختلطت بسعادتك دون رفعها لدرجة متسامية واختلطت بحزنك ولم تخفف منه؟

وفيما بعد، ألم يمر بك وقت تلاشت فيه تلك الحياة الهادئة بلا إحساس بالذنب والتي لم يدر بخلدك فيها وقت أن ثمة حساب؟ ألم يمر بك وقت عقم فيه تهلع وتوقف عن الإثمار، وباتت إرادتك عاجزة عن أي خير، وصارت مشاعرك باردة وضعيفة، ومات الامل في صبرك، وقبضت أصابع الذاكرة المؤلمة على ذكريات قليلة منعزلة من لحظات سعادة سرعان ما تلاشت بدورها، عندما أصبح لا شيء يهم بالنسبة لك، ووجدت أسس الراحة العلمانية سبيلها إلى روحك فقط كي تزيد من جراح ذهنك المجهد الذي استدار عنها في فراغ صبر وبمرارة شديدة؛ ألم يمر بك وقت لم تجد فيه أي امرئ تلجأ إليه، وخيم ظلام اليأس المصمت على روحك ولم تكن لديك شجاعة لطرده لكنك تعلقت به وفكرت أنت

في يأسك بيأس؟ عندما كانت السياء مغلقة أمامك وماتت الصلوات على شفتيك أو صارت الدعوات صرخات حصر تطالب السماء بحساب، بيد أنك أحيانا كنت تجد بداخلك شوقًا، حميمية تحاول أن تعطيها معنى لكن سرعان ما سحقت بدورها على يد فكرة أنك لا شيء وأن روحك قد ضاعت في الفضاء اللانهائي؟ ألم يمر بك وقت أحسست فيه أن العالم لا يفهم حزنك ولا يستطيع أن يعالجه ولا يستطيع منحك أي سلام، وان هذا لابد وأن يحدث في السهاء، هذا لو استطعت أن تجد السماء في أي مكان. ولكن الأسف بدا لك أن المسافة بين السياء والارض لا نهائية، ومثلما فقدت آنت ذاتك في محاولة تأمل العالم الذي لا يمكن قياسه، فإن الرب قد نساك ولم يعد يأبه لك؟ وبالرغم من كل هذا كان الكبر بداخلك يمنعك من أن تتواضع ليد الجبار الباطشة؟ أليس الأمر كذلك؟ وماذا تسمي هذه الحال إن لم تدعوها مواتا وكيف تصفها الا بالظلامية؟ لكن عندما يأتي الأمل...(10)

لو اعتبرنا هذه السطور ذروة التأمل الأنثروبولوجي عند كيركيجارد إلى هذا التاريخ، فإن مفهوم الحصر (17 يونيو 1844) لفيجيليوس هاوتيس Vigilius Haufniensis، والمرض طريق الموات يمكن أن يعتبرا بمثابة شرح على متى هذه الذروة من طورين. يرتكز كلا العملين على مفهوم الإنسان بوصفه المحدود وغير المحدود والدنيوي والابدى. "الحصر دوخة الحرية، التي تحدث عندما تتوقد الروح لإيقاف التحليق، وتنظر

الحرية من عُلَّ لامكانيتها وهي تتمسك بالمحدود لدعم ذاتها"(11). المرض طريق الموات يطرح الحصر بوصفه فرضية قبلية لكنه يستثناه من الاعتبار، حيث يعتبر اليأس طور أكثر تقدمًا: "في كل اليأس ثمة تفاعل ما بين المحدودية واللاتناهي، وبين الإلهي والإنساني، وبين الحرية والضرورة "(12). وقد عرج على الحصر باختصار شديد في المرض طريق الموات لإظهار تناظر الدوخة،(<sup>(13)</sup> ولكن شدد على استبعاد اعتبار الحصر عند الوصول لتحليل اليأس من خلال ازالة ذكر الحصر والمفهوم المرتبط به وهو الخطيئة المتوارثة<sup>(14)</sup>. بيد أنه أشار إلى العلاقة بين الحصر، واليأس، والخطيئة، في إطار "جدلية الخطيئة "(15)، لأن "الخطيئة تفترض ذاتها" عبر الحصر.

ويظهر حل جدلية اليأس/ الملتئم في مقال بدون اسم مستعار نشر كرفق "لمفهوم الحصر The Concept of Anxiety": "إن الحاجة للرب هي أقصى درجات كمال الكائن البشري "(16). ويرد تكثيف لهذه الفكرة في "الوريقة": "لو لم تكن حاجة الإنسان للرب مطلقة، فإنه لا يستطيع: (1) أن يعرف نفسه — يحقق إدراك الذات (2) أن يكون خالدًا <sup>(17)</sup>. وأعيدت صياغة هذا المفهوم في الختام المكثف "للمرض طريق الموات": "أن الصيغة التي تصف حالة النفس عندما يستاصل الياس كلية هي تلك: بربط ذاتها بذاتها والراغبة في أن تكون ذاتها،

<sup>(11)</sup> The Concept of Anxiety, p. 61, KW VIII (SV IV 331).

<sup>(12)</sup> الملحق, ص. 205-204 (168:6 Pap. VIII<sup>2</sup> B 168:6). (13) ص. 17.

<sup>(27)</sup> ص. 17. [ (14) انظر الملحق، ص. 205-209 (166 B 169 VIII). (15) ص. 117, 120. (16) انظر الملاحظة 6. 105 V V 81). (16)

<sup>(17)</sup> JP 1 53 (Pap. V B 196).

وترتاح النفس بشكل شفاف في القوة التي أسستها". وفي المقالات التي كتبت في فترة ما قبل نشر "المرض طريق الموات" ثمة مداخل تطور هذه الأطروحة (١٤٥)، وتصل لذروتها في المدخل العميق المؤثر عن المغفرة وأن يصير المرء روحًا (١٤٥)، وهو مدخل كتب قبل أن يعمل كيركيجارد بشكل مكثف على مخطوطة "المرض طريق الموات".

وعبر الهم الطويل والانشغال المستمر بطبيعة الحصر، والخطيئة، واليأس، وأشكالها المحتملة يبلورت فكرة "المرض طريق الموات" وأول ما ظهرت في يوميات عام 1847. فنجد في مدخل محاط بمداخل ومقتطفات من الصحف، في الفترة ما بين 5 و 26 إبريل، ما يلي: "في البداية يقترف الشخص الخطيئة نتيجة للضعف، ويخضع للضعف (للأسف، فضعفك هو قوة الشهوة، والخضوع، والوله، والخطيئة)؛ لكن بعدئذ يصير محمومًا محسورًا على خطيئة حتى أنه قد يخطأ مرارًا وتكرارًا لليأس "(20). ونجد صدى هذا في المداخل اللاحقة (21)، ويحتوي مدخل، يفترض أنه في فبراير 1848، على السطور ويحتوي مدخل، يفترض أنه في فبراير 1848، على السطور التالية:

لابد من كتابة كتاب جديد بعنوان: أفكار تشفي شفاءً ناجعًا، العلاج المسيحي ,Thoughts that Cure Radically .. وأن يتضمن هذا الكتاب جزئين، فمن الأفضل أن يكون ثلاثة.

<sup>(18)</sup> See JP III 3698; IV 4010, 4594 (Pap. VIII<sup>1</sup> A 130, 32, 64).

<sup>(19)</sup> JP 167 (Pap. Vili A 673).

<sup>(20)</sup> JP IV 4010 (Pap. VIII' A 64). (21) انظر على سبيل المثال، 497 A 1119 (Pap. VIII' A 497) حوالي نهاية العام 1847.

- (1) أولًا تأتي: أفكار تجرح من الخلف<sup>(22)</sup> من أجل البناء...
  - (1) [تغيير: (2)] حول الوعي بالخطيئة، المرض طريق الموات الححادثات المسيحية
  - (2) [تغير من: (3)] شفاء جذري [التغيّر من: أفكار تشفي شفاءً جذريًا] الشفاء المسيحي الكفّارة<sup>(23)</sup>

ونظرًا لفترة الحضانة الطويلة، فلابد أن فكرة "المرض طريق الموات" قد وجدت شكلها وتطورها بسهولة. إن الشكل جبري (24) على نفس خطوط نظيره الأسبق، مفهوم الحصر Anxiety، ومن بين كل الأعمال الأخرى، يقف هذا العمل متميزًا بوضوح لأنه طوّر بجلاء وتكثيف أطروحة منفردة.

بالنسبة للمضمون، ثمة علاقة وثيقة بين المرض طريق الموات (1849) ومفهوم الحصر (1844) من خلال أن اليأس هو طور متأخر متجاوز للحصر. والشذرات الفلسفية (1844) هو فرضية: لو افترضنا تقدمًا على أساس سقراط، فاذا سيلي؟ يقدم كتاب مخطوطات متأخرة ختامية غير علمية (1846) الرؤية الإنسانية

<sup>(22)</sup> مستعمل كامتداد للجزء الثالث من محادثات مسيحية (26 أبريل، 1848)، KW. (27) مستعمل كامتداد للجزء الثالث من محادثات مسيحية (35 أبريل، 1848)، XVII (SV X 163)

الجزء (2) أصبح فيا بعد "المارسة المسيحية (2) أصبح فيا بعد "المارسة المسيحية (23) / Practice in Christianity

<sup>(24)</sup> يشير الشكل الجبري إلى الشكل المكثف الجدلي المجرد للأعمال مثل مفهوم الحصر، وشذرات فلسفية، والمرض طريق الموات. أنظر VII (S V IV 254), VIII (IV ) نظر SV VII (S V IV 254), VIII (IV ) 382, 395, 403), XIX (XI 194, Bogstavregning)

العمومية (السقراطية) والمسيحية في شكل إعتلاء إيجابي. وفيا يطرح المرض طريق الموات السقراطية والمسيحية في علاقة متناسبة من الانفصام التكاملي. إلا أنه في المارسة في المسيحية (1850)، يطور كيركيجارد عملًا مستقلًا يطرح فيه أخلاق جلية تعبيرية، بالمقارنة مع الداخلية الخفية في المرض طريق الموات.

بعد أن أكمل كيركيجارد مسودة المرض طريق الموات، فكر في إعادة قولبة الكتاب كخطاب شعري في صيغة أكثر بلاغية. كتب في مدخل في يومياته بتاريخ 13 مايو 1848 بعنوان "تقرير عن "المرض طريق الموات":

ثمة صعوبة وحيدة بهذا الكتاب: هو أنه جدلي مفرط في جدليته وغريب عن الاستخدام الخطابي، المثير للروح، والممسك بها. فالعنوان نفسه يبدو كما لوكان يشير إلى وجود محادثات — العنوان شعري.

ربما لا يمكن أن يستخدم مطلقًا، لكن على أي حال من الأحوال هو غني بخطة ممتازة يمكن استخدامها دامًا، لكنه أقل غنى بالخطابات الواضحة. المشكلة أنني لا أستطيع حقًا استخدام الأسلوب الخطابي قبل أن يتدفق الجدلي حقًا في سيل متدفق، لابد وأن أعده عدة مرات. لكن لم تكن هذه هي الحالة هنا (25).

وأضاف في الهامش:

لو بنى الكتاب على بنية خطابية فلابد من بنائه خطابيًا تحت عدة عناوين رئيسية.كل منها خطاب بذاته... رقم

(25) JP V 6136 (Pap. VIII1 A 651).

1 خفاءه... رقم 2 عموميته... رقم 3 إستمراريته... رقم 4 أين يقع؟ في النفس... المشكلة أن هذه معضلة أكبر من أن ترتب في شكل خطابي، لأنه في هذه الحالة لابد وأن نضع كل شكل فرد مفرد في شكل شاعري. الجدل الجبري [Bogstavregning] أفضل (26).

وبالرغم من أن كيركيجارد فكر بعدئذ في إعادة قولبة العمل (27) الإ أنه التزم بحكمه الأخير "الجدل الجبري أفضل". الأهم أنه بالإضافة للعمل على ما صار يعرف فيما بعد باسم المارسة في المسيحية، انخرط بشدة في تأملات عميقة تتعلق بالكف عن الكتابة ونشر الأعمال الجاهزة والكتابة والنشر تحت اسم مستعار، وحول إمكانية التقاعد في مزرعة ريفية.

كان السبب الظاهري الخارجي الذي أدى للتأملات المؤلمة المطولة هو صدور الطبعة الثانية من إما/ أو (28) — التي ظهرت في مايو 1849. وكان يفكر في إضافة ملحق للعمل في الطبعة الجديدة. وبالرغم من أنه لم يفعل، فكر كيركيجارد "أنه ليس من الصواب على الإطلاق ظهور الطبعة الثانية من إما/ أو دون شيء يصاحبها. لابد أن يكون التوكيد هو أنني قد قر قرارى أن أكون مؤلفًا دينيًا...

"علاوة على ذلك، فإن الكتب الأخرى ("المرض طريق الموات" و"تعالى هنأ" و"طوبى لمن لا يُعثَر "((29) هي كتب جد قيمة. في أحدها((30) بصفة خاصة سمح لي بأن

<sup>(26)</sup> JP V 6137 (Pap. VIII1 A 652).

<sup>(27)</sup> See JP V 6138 (Pap. VIII A 653).

<sup>(28)</sup> See Letters. Letters 152-57, KW XXV. (29) الكتاب الثاني والكتاب الثالث صارا جزءً من المارسة في المسيحية. المارسة في المسيحية Practice in Christianity

ألقى ضوءً على المسيحية بقدر أكبر مماكنت أحلم به حتى، فثمة فئات حاسمة موضحة بشكل مباشر ولذا لابد من نشره...

لكن الطبعة الثانية مِن إما/ أو هي نقطة حاسمة (كما أراها في الواقع من الأصل وقد كتبت "وجمة النظر"كي تنشر في نفس الوقت معها وإلا ما عنيت قط بنشر هذه الطبعة الثانية) لن تظهر مرة اخرى ابدًا. لو لم تستغل هذه الفرصة فكل ماكتبته كعمل مجمل شامل سيندرج ليكون مجرد شكل جالي(31).

"كان عزمي هو نشر جميع المخطوطات التامة (المرض طريق الموات، وأجزاء من المارسة في المسيحية، ووجمة نظر، والحياد المسلح، ومقالات في الاخلاق - الدينية) في مجلد واحد، وكلها باسمي، وعندئذ أكون قد أديت دوري "(32). في نفس الفترة، كان كيركيجارد يفكر تفكيرًا جديًا في إمكانية الذهاب إلى مزرعة ريفية، لكن في النهاية أصبح واضحا له أن من العسير عليه، بل مما يتجاوز قدراته أن "يؤدي الاثنان في ذات الوقت "<sup>(33)</sup>.

بيد أنه في النهاية تمحورت التأملات التفكيرية حول موضوعات متشعبة تشمل الاسم المستعار، والتوتر القائم بين المثالية الشاعرية والواقعية الشخصية، وفي مفاهيم وممارسات "الشاعر الديني". فمن جمة، اعتقد كيركيجارد بأن ما هو ضروري هو "انفصال الشعراء، الذين يغرقون تحت متطلبات

<sup>(31)</sup> JP VI 6361 (Pap. X1 A 147).

<sup>(32)</sup> JP VI 6361 (Pap. X1 A 147).

المثالي، بوهج حب حزين أكيد يبنون المثال... لابد أن يتحلى أولئك الشعراء الدينيون بخاصية خاصة لكي يكتبوا نوع الكتابة التي تساعد الناس على الخروج في التيار "(34). وعلى الجانب الآخر، فإن "طريق الخطأ جد قريب: الرغبة في الإصلاح، لإثارة العالم بأكله — بدلًا من ذاتك، فهذا بالتأكيد الطريق الخطأ لأصحاب الأدمغة الساخنة الذين يمتلكون الكثير من الخيال "(35). وأخيراً استقر كيركيجارد على قرار، لكن جذرية وتركيبة كل تلك الأطروحات المعقدة تظهر حتى في الصفحات وتركيبة كل تلك الأطروحات المعقدة تظهر حتى في الصفحات الافتتاحية من الجزء الثاني من المرض طريق الموات (36).

بعد أن قرر كيركيجارد على "أن أضع جانبًا كل شيء كتبته وانتهت منه"، وقال أنه قرَّر مرة أخرى "ربما ليس من العدل بالنسبة لي وغير مبرِّر أن أترك هذه الكتابات هنا..." (بما سيكون من الأفضل نشر كل الكتب الأربعة الأخيرة ("المرض طريق الموات" و"تعالى إلي" و"طوبى لمن لا يُعثر" و"الحياد المسلح") في مجلد واحد تحت عنوان: "الأعمال المجمَّعة المكتملة" جُعل مع "المرض طريق الموات" كالجزء الأول (38).

بعد ذلك بفترة وجيزة إتسع المجال، وقال أنه ربما "يمكن أيضًا استخدام كل الكتابات التي انتهيت منها (وهي أثمن ما أنتجت في حياتي)، لكن، من أجل الله، بمثل هذه الطريقة تضمن

<sup>(34)</sup> JP VI 6521 (Pap. X2 A 157).

<sup>(35)</sup> JP VI 6432 (Pap. X<sup>1</sup> A 513).

<sup>(36)</sup> Pp. 77-78.
أنخلت باثر رجمي في نوفمبر عام 1849، بعد فترة وجيزة (Pap. X2 A 147) (73) المرات (37) من نشر "المرض طرق الموات".

<sup>(38)</sup> JP VI 6271 (Pap. IX A 390).

الحفاظ على شاعريتها لأنها صحوة شاعرية "(39). كان القرار قبل الاخير فيما يخص النشر هو الحفاظ على الاسم المستعار وقصر عدد الاعمال المطبوعة بحيث يستبعد كل ما يتضمن اشارة شخصية مباشرة.

ومثلها يفعل نهر الوادي الكبير في بعض الأماكن حيث يغوص تحت الارض ثم يعاود الظهور مرة أخرى. لذا لا بد لي الان أن أتوارى خلف اسم مستعار، لكني أدرك أيضًا كيف سأعاود الظهور تحت اسمي الخاص. المهم الان هو أن تفعل شيئًا بصدد البحث عن وظيفة ومن ثم السفر.

(1) الثلاث مقالات الاخلاقية- الدينية القصيرة، تنشر تحت اسم مستعار وهذا هو الإقرار الاول. (2) "المرض طريق الموات" سيكون أيضًا تحت اسم مستعار ويتعين النظر فيه بحيث لا يرد به اسمى، أو ما أشبه. (3) الاعمال الثلاثة "تعالوا إلى جميعكم" و"طوبي لمن لا يعثر" و"متى ارتفع يجذب إليه الجميع" تنشر تحت اسم مستعار. إما في مجلد واحد تحت عنوان "المارسة في المسيحية، محاولة من جانب..."، أو كل واحد على حدة. ولا بد من مراجعتهم بحيث يتم التحقق من استبعاد اسمي وأي شيء يتعلق بي، كما هو الحال مع رقم 3. (4) لا يمكن نشر أي شيء تحت عنوان "وجمة نظر لعملي كمؤلف"، و"مذكرة"، و"ثلاث مذكرات"، و"الحياد المسلح"(<sup>(40)</sup>.

<sup>(39)</sup> JP VI 6337 (Pap. X1 A 95). يونيو، 1849, قبل ثلاثة أسابيع من تسليم 4 (40) JP VI 6416 (Pap. X¹ A 422), 4 . مخطوطة المرض طريق الموات الي المطبعة

بالرغم من بقاء شيء من التناقض الوجداني بصدد النشر وبالرغم من قوله "لا داعي للتعجل في النشر"، فقد تكلم كيركيجارد مع الناشر كارل أ. ريتزل "الذي قال إنه لا يجروء على أن يأخذ أي شيء جديد للنشر "(14). وكان هذا مدعاة لضيق شديد لكيركيجارد لأنه كان قد فكر طويلًا بصدد العديد من القضايا. "بالطبع، كانت لديّ بعض الشكوك، من قبل"، كما كتب هذا في مدخل بعد الموضوع وأكمل "وهي تعاودني دائمًا: ما الذي عليّ فعله بكلّ الكتابات المنتهية. لو حصلت على موعد أولًا، فلابد أنها لن تنشر على الإطلاق..." في هذه الآونة، حاول مقابلة وكيل الكنيسة والتعليم والأسقف مينستر متسع من الوقت حين أتى إليه كيركيجارد لمقابلته.

أثناء هذه الفترة كنت أقرأ فنلون Fénelon وترستيجن Tersteegen. وكلاهما أحدث تأثيرًا عميقًا قويًا عليّ. وقد أذهلني حقًا سطرًا كتبه فنلون يقول فيه: لابد وأن الامر كان سيصير مروعًا للإنسان إذا ما توقع الله منه ما هو أكثر من ذلك. لقد أيقظت الشكوك بتمام قوتها حتى أنني أتساءل عما إذا كان من الممكن أن يحدث تغيرًا كهذا في حياتي. على الجانب الآخر، أنا مؤهل لأكون مؤلفًا، ولا يزال لديّ المال. ويبدو لي أنني قد سمحت بوقوعي فريسة للذعر بأسرع مما يجب، وأنني كنت أرغب فيما أصبو إليه ولا أدركه، ومن ثم ربما أنني قد صنعت خلطًا كبيرًا.

ومن ثم كتبت إلى المطبعة فقالوا لي إنهم في انتظار المخطوط ويمكن إرساله في الغد. نادرًا ما يتم اتخاذ قرارات بهذه السرعة (42).

كان لدى كيركيجارد ما يكفي من المشاكل العملية والقضايا المبدئية لأن تشغله لدرجة الشلل ناهيك عن الكتابة. ثم علم في مساء اليوم السابق على تسليم المخطوط للمطبعة، أن والدريجين أولسن قد مات.

لقد أثَّر هذا فيَّ تأثيراً عميقاً. والغريب أنه توفي قبل يومين ولم أعلم بهذا، وعلمت به بعد أن رتبت أموري مع المطبعة. قلت لنفسي: لو كنت علمت بهذا قبل أن أكتب للمطبعة، لربما كنت سأتراجع لأرى ما إذا كان ثمة معنى للأمر، بالرغم من كل اعتقادي الجازم أنه من المؤلم أن أكلمها، بالتحديد لأنني قد خدعتها بادعائي أنني كنت مخادع (43).

ولم يزره النوم تلك الليلة إلا لمامًا، وتخيل أنه يتحدث مع شخص ما أو أنه كان يُكلّم نفسه في محادثة ليلية.

أتذكر نص الكلمات: أنظر كيف يزمع على دماره بنفسه. لكن لا يمكنني القول بيقين ما إذا كان هذا لأنني كنت أريد التراجع عن إرسال المخطوط للمطبعة، وكتابة شيئًا لها، أو العكس، لأنني أنا مَن أصر بعزم على إرسال المخطوط للمطبعة. أستطيع أن أتذكر أيضًا العبارة: رغم كل شيء، ليس من شاني أن مستشار أولسن قد مات (ولكن لا يمكنني أن أتذكر بالضبط الضمير المتعلق مات (ولكن لا يمكنني أن أتذكر بالضبط الضمير المتعلق

<sup>(42)</sup> JP VI 6762 (Pap. X<sup>4</sup> A 299). (43) Ibid. فيما يتعلق بأسلوب تعامله مع ريجين، راجع الرسائل , KW XXV, Letters 235-39.

بشأن هل كان ضمير المخاطب أم المتكلم) أستطيع تذكر الكلمات ولكن ليس الضمير أهو أنا أم أنت — يمكنني الانتظار لمدة أسبوع في الواقع. أستطيع أن أتذكر الرد: من يظن نفسه ؟ (44)

ثمة أمر مرعب بصدد المحادثة الليلية. يبدو كما لو أنه يخشى من شيء ويريد الفرار منه. شيئًا يود لو اعتذر عنه بنفسه، لكنه في نفس الوقت فكر "يُرعب الله المرء وهذا لا يعني دائمًا أن هذا هو الأمر الذي عليه أن يتركه بل إن عليه أن يفعل هذا الأمر، ولابد أن يصدم المرء ليتعلم أن يفعله في تقوى وخشية".

وهكذا أرسلت المخطوطة للمطبعة. وصليت للرب ليعرفني بحيث أستطيع أن أتعلم عبر توتر الواقع إلى أي مدى يجب أن أذهب. كنت بحاجة ماسة إلى قرار، بل كان توترًا مرعبًا أن تظل هذه المخطوطات أمامي وأفكر كل يوم في نشرها، وأصحح كلمة هنا أو حرف هناك. ومن ثم جعلت الكتاب [المرض طريق الموات] تحت اسم مستعار. وألغيت كل شيء آخر (45).

وينعكس التعليم الذاتي الذي اكتسبه كيركيجارد في كتابه المرض طريق الموات في التغييرات الأخيرة التي أجراها على نسخة العمل القادمة من المطبعة، مما أدّى إلى استخدام أنتي كلياكوس Anti-Climacus كالاسم المستعار للمؤلف وتسمية

<sup>(44)</sup> JP VI 6762 (Pap. X4 A 299).

<sup>(45)</sup> Ibid

<sup>(46)</sup> JP VI 6820 (Pap. X<sup>4</sup> A 647).

كيركيجارد كمحرر (47). لقد تواضع كيركيجارد بسبب مثالية العمل، لدرجة أنه لم يستطع المغامرة بنشره باسمه. "إن هذا الشعر ومن ثم حياتي، ولخجلي، لابد أن أعبر وبشكل واضح عن العكس، الأقل شأنًا "(48).

إنه لامر صحيح، لابد من استخدام اسم مستعار. عندما تريد تقديم متطلبات مثالية في صورتها القصوى، عندئذ لا بد وأن يحرص المرء أشد الحرص ألا يُخلط معها وكأنه هو المثل الأعلى نفسه. يمكن استخدام الاحتجاجات لتجنب هذا. لكن الطريق الأكيد الوحيد هو هذا النوع من الازدواج.

الفرق بين هذا الاسم المستعار والاسهاء المستعارة الأخرى بسيط لكنه أساسًا هذا، أنا لا أتراجع في كل ما فعلت بشكل فكاهي (49) لكني أتعيّن فيه بنفسي بصفتي شخص يطمح إليه (50).

لم يكن استخدام الاسم المستعار أنتي كليماكوس مجرد علامة دالة على نهاية حاسمة لفترة طالت لعام ونيف من التأملات الذاتية والتفكير العميق المؤلم والمداولات حول النشر، بل أيضًا كإنعطافة هامة في كل فكرة التأليف. "لذا أقوم بإغلاق الصنبور، وهذا يعني أن الاسم المستعار أنتي كليماكوس، قد إنهى "(51). هذا ما كتبه في يوليو، أثناء طباعة "المرض طريق

<sup>(47)</sup> انظر الملحق، ص 137، 139 (صفحة العنوان; 1-15 ا Pap. VIII' B ارائطر الملحق، ص 137، 149 (صفحة العنوان; 1-15) (48) الإشارة هنا الى يوهانز كليهاكوس الذي كتب في نهاية كتاب "تذبيل غير علمي ختامي (49) الإشارة هنا الى يوهانز كليهاكوس الذي كتب في نهاية كتاب "تذبيل غير علمي ختامي "Concluding Unscientific Postscript" إن الكتاب فارخ ولا يجب أن يستشهد به أي فرد كسلطة مرجعية هو أمر ثقيل على الكاتب الساخر. ومن ثم الكتاب بلا خاتمة فقط مراجعة. انظر (SV VII 537-43, Appendix) ومن ثم الكتاب بلا خاتمة فقط مراجعة. انظر (50) JP VI 6450 (Pap. XI A 557).

الموات". النهاية تشير إلى انعطافة كيفية في التأليف، وإلى التوقف الذي أجرى عليه تحت تأثير نقد الكتابات وليس لمجرد نهاية الكتابة والنشر.

محمتي هي طرح لغز اليقظة والصحوة: إنتاج ديني وجالي متوازن في آن واحد.

وقد تمّ ذلك فعلًا. وثمة اتزان حتّى في الكم، وكتاب "تذييل غير علمي ..." هو نقطة الوسط.

ماذا يمكن أن يأتي بعد ذلك، لا يمكن اعتباره خاتمة واستنتاج في نفاذ صبر، لأنه من الناحية الجدلية هذا بالتحديد صوابًا أن تكون هذه هي النهاية (52).

وفي مدخل في أكتوبر 1849 أوضح أكثر ما عناه بالنهاية الجدلية: "يشير المرء إلى شيء أعلى، شيء يفحص الإنسان فحصًا نقديًا ويجبره على الرجوع إلى حدوده" (53). وعندما طبع كتاب "المرض طريق الموات"، حدّد كيركيجارد مستويات التأليف المتعلقه به (54): "ثمة امتداد هو أنا؛ البناء (55) وقبله

قبل المرض طريق الموات بعدة أسابيم. انظر الحاشية رقم 61. (55) والاسماء المستعارة الاقل هي فيكتور ارميتا Victor Eremita والسيد أي. جدج ويليام Mr. A, Judge William ويوهانس دي سيلنيتو Johannes de Silentio وكونتانتين كونستانيوس Constantin Constantio ويوهانس كلماكوس Johannes Climacus وفيجليوس

<sup>(52)</sup> JP VI 6347 (Pap. X<sup>1</sup> A 118).

<sup>(54)</sup> في مقدمة خطابان بنائيان (1843) Two Upbuilding Discourses (1843) وفي مقدمات المجلمات المجلسات المجلسات وفي مقدمات المجلسات المحسس المحسس المجلسات (1844) يقول إن الكتاب قد سمي "خطاب" وليس مجود خطاب المجلسات المخلف ليس إله الحق في الوعظ، وسمي "بنائيا" وليس مجود خطاب المبناء لان المتحدث لا يدعي أنه معلم باية حال من الأجوال. وقد كتب كيركيجارد في مدخل اليوميات ما يتعلق بالمرض طريق الموات "لان للبناء أعلى فئة من فئات الشاعر: البنائي" (1841-1843) Eighteen Upbuilding Discourses (KW V) الثاني متعلدة: وثلاث الثاني مناسبات متعيلة (Emistian Discourses on Imagined Occasions (KW XVI) وأعال المبنات المتعلق وطابات مسيحية (KW XVII) وأعال المبنات المتعلق وطابات بنائية بطرق متعددة: وثلاث المبنات ألمنا وخطابات مسيحية (The Lity of the Field and the Bird of the Air(KW XVIII) وفشرت والتي تشير إلى مقدمة خطابان بنائيان (1843)

وبعده سنجد الأسهاء المستعارة الأدنى والأعلى، البناء ملكي (55)، لكن ليس الجمالي (57)، وليس العمل المنشور تحت اسم مستعار للبناء (58) أيضًا، وحتى أقل من تلك الموجودة في الصحوة "(59).

من الواضح طبعًا أن الاسم المستعار أنتي كليماكوس له علاقة خاصة بالاسم المستعار يوهانس كليماكوس مؤلف كتب "شذرات فلسفية" و "تذييل غير علمي ختامي". قد تكون البادئة "Anti" هنا مضللة، فهي لا تعني "ضد" هنا. فهي الشكل القديم للصورة "ante" (من قبل before)، وتعني أيضًا قبل كما في كلمة "استباق anticipate" وأيضًا كنوع من المرتبة الأعلى كما في "أمامي Before me" في الوصية الأولى من الوصايا العشر.

هاوفنسيس Vigilius Haufniensis ونيكولاس نوتابينا Prater Taciturmus وهيلاريموس بوكيندر Hilarius Bookbinder وفرائرتا كيتفورنوس Frater Taciturmus وانتر آت انتر والمتعادر أو مع محررو أو مؤلفو كل أو جزء من إما/ أو وخشية ورجفة والتكرار والشذرات وتذيل غير علمي ومفهوم الحصر ومقدمات والجوار الإزمة وازمة في حياة بمثلة. وعلى الغلاف وضع اسم كيركيجارد بوصفه محرر الاعمال الاولى من صفات

شَخْصِ مازالَ حَيَّا ولم يستَخدم اسم مَستعار. (56) والاسباء المستعارة الاعلى هي اتش. اتش. مولف مقالان أخلاقيان دينيان (نشر 19 مايو 1849 بعد المرض بستة أسابيع، وأنتي كلياكوس. انظر الحاشية أعلاه 58؛

والملحق ص 140 (Pap. X<sup>a</sup>, B 48; X<sup>a</sup> 530), JP V 6349, 6462 (Pap. X<sup>a</sup>, B 48; X<sup>a</sup> 594). (57) وكان كيركيجارد يرى إن كل الاعال التي كتبها بالاسباء المستعارة الاقل (انظر

انظر (520, 520, 520) انظر (PVI 6431, 6436, 6438, Pap. X'A 510, 520, 529) انظر (59) الله "للصحوة المحتوة المحتوة المحتوة المحتوة المحتوة المحتوة المحتوة المحتوة المحتوة الله المحتوة الله المحتوة الله المحتوة الله المحتوة ا

وثمة أشياء عديدة مشتركة بين أنتي كلياكوس ويوهانس كلياكوس، لكن الفرق أنه في حين يضع يوهانس كلياكوس نفسه متواضع الحال جدًا حتى أنه يقول عن نفسه أنه ليس مسيحيًا (60)، يبدو أنه بإمكان المرء إكتشاف أن أنتي كلياكوس يعتبر نفسه مسيحي من مستوى جد عال.... وأود أن أضع نفسي أعلى من يوهانس كلياكوس، وأدنى من أنتى كلياكوس (61).

وقد حدث التحول إلى أنتي كلياكوس كمؤلف وكيركيجارد كمحرر لمنع أي التباس بين كيركيجارد ذاته ومثالية الكتاب. ولمزيد من الحيطة، فكر كيركيجارد في وضع "ملاحظة المحرر" في نهاية الكتاب وكتب عددًا من المسودات. ولم يستخدم أي منها لعدة أسباب: إمكانية سوء الفهم والتفسير المغلوط، ووجود عدة إشارات مرجعية في المرض طريق الموات إلى الشاعر الديني (الذي يلمح إلى كيركيجارد نفسه)، وأيضًا فهم أعمق للإسم المستعار الجديد، ولأن هذه الملحوظة تناقض جزءً من كتاب المارسة في المسيحية حول كتابة الملاحظات (63).

في ديسمبر 1848، وبعد بضعة أشهر من الكتابة الأولية للمرض طريق الموات وقبل ستة أشهر من اتخاذ القرار بطباعته، رسم كيركيجارد خطة وكتب مقدمة (<sup>64)</sup> حتى "لعدة خطابات تتعامل مع أجمل وأنبل أشكال اليأس بالمعنى الإنساني..." (<sup>65)</sup> وبالرغم من تحقق أحد الطروحات في المارسة

<sup>(60)</sup> Postscript, KW XII (SV VII 537, 539).

<sup>(61)</sup> JP VI 6433 (Pap. X' A 517). See Letterx, KW XXV, Letter 213 (July 1849). (62) انظر الملحق، ص 200-201 (62). (62)

<sup>(63)</sup> KW XX (SV XII 213-17).

<sup>(64)</sup> انظر الملحق، ص 200 (Pap. IX A 498-500). (65) انظر الملحق، ص 225 (Pap. IX A 421).

في المسيحية (66) فإن الخطة لم تتحقق قط. لو كانت هذه الحطة قد تمت لكانت نقيض المرض طريق الموات. هونج

## المرضطريق المُوَات

عرض مسيحي نفسي للتنوير والبناء

بقلمأنتي كليماكوس

Twitter: @ketab\_n

Herr! gieb uns blöde Augen für Dinge, die nichts taugen, und Augen voller Klarheit in alle deine Wahrheit.

"يا الهي هبنا بصرًا ضعيفًا لكي لا نرى الأشياء الضئيلة القيمة، وبصرًا حديدًا نيرًا لنرى كل حقَّك"

Twitter: @ketab\_n

 $\Gamma$ witter: (a)ketab n

عجد العديد من الناس شكل هذا "العرض" غريبًا، بل قد يبدو لهم صارمًا بشكل يتعثَّر معه أن يكون بناءً، أو هو بناءً متفائلًا بشكل يصعب معه أن يكون أكاديميًا تمامًا. فيما يتعلق بالاخير، ليس لدى أي رأى. أما بالنسبة للاول، فأود أن أختلف، لوكان حقًا جد صارم بحيث يتعسَّر أن يكون بناءً لاعتبرت هذا العمل خطأ. وهو، بالطبع، لامر جد مختلف ألا يكون بناءً بالنسبة لكل فرد، لانه ليس كل فرد مؤهل لنيل مبتغاه وتأدية محامه، لكن إن كان له سمة البنائية فهذا أمر آخر مرة أخرى. من وجمة النظر المسيحية، لابد أن يخدم كل شيء، كل شيء حقًا، للتنوير<sup>(1)</sup>. فنوع التعليم الذي لا يحقق بالضبط السبيل الاخير، أي المعرفة التي لا تبني هى بالتحديد غير مسيحية. فكل شيء مسيحي في جوهره لابد وأن يُشابه عند عرضه وتقديمه الطريقة التي يتكلم بها الطبيب مع مريضه وهو على فراش المرض: ولو أنه لم يفهمه الإ خبير بمجال الطبّ، فلابد ألا ينسى أنه يتكلم مع مريض على فراش المرض، وأن ثمة شخص مريض. هذه هي بالضبط علاقة

(1) رومية 8: 28. انظر أيضًا آكرنتوس 14: 26

المسيحية بالحياة أو الجانب الأخلاق في المسيحية هو البناء (بالمقارنة بالابتعاد الأكاديمي (2) عن الحياة)، حيث أن الأمر يختلف تمامًا مهما كانت صرامته، إنه اختلاف كيفي، عن هذا النوع من الأكاديمية والعلمية الذي يتميز "باللامبالاة"، ويعتبرها بطولته العظيمة التي هي بعيدة تمامًا عن المنظور المسيحي الخالي من وجود بطولة، ويراها المنظور المسيحي نوعًا لا إنسانيًا من الفضول. فالبطولة المسيحية (وهي نادرًا ما تُرى) أن تخاطر كليةً في أن تكون نفسك، كإنسان فرد، هذا الفرد الإنساني المتفرّد، وحده أمام وجه الله، مُحملًا بكل أمانته وثقل مسئوليته، لكنه ليس من البطولة المسيحية أن تأخذنا فكرة الإنسان في المجرد أو نحاول أن نلعب لعبة المعجزات مع تاريخ العالم<sup>(3)</sup>. لابد أن تكون كل المعرفة المسيحية، مماكانت صرامتها، محتمة بالفرد، لان هذا الإهتمام تحديدًا هو البناء. يمثل الإهتمام العلاقة مع الحياة، ومع الواقع في الوجود الشخصي، ومن ثم فالصراحة العلمية، من وجمة النظر المسيحية، وأسلوب اللامبالاة المعرفي، من وجمة النظر المسيحية، هما أمران بعيدان كل البُعد عن أن يكونا صراحة أو أمانة - من وجمة نظر المسيحية إنها مجرد فطنة وذكاوة. الصراحة في الحقيقة هي البناء.

> ΙX 118

ومن ثم فقد كتب هذا الكتاب كما لوكان بوسع طالب جامعي أن يكتبه؛ ولكنه أيضًا مكتوب كما لو لم يكن باستطاعة

<sup>(2)</sup> انظر 77-3854 17 19. (3) المصطلحان المستخدمان: الانسان في المجرد وتاريخ العالم هما بلا شك اشارة الى فلسفة هيجل وعلى الاخص لعمله "علم ظهور العقل" (ترجمه إلى العربية الدكتور مصطفى صفوان)، و عمله "فلسفة التاريخ" -- المترجم

أى أستاذ كبير أن يكتبه. لكن اختيار شكل الكتابة قد حدث بعد تمعن وتمحيص (4)، ويبدو صوابا من الناحية النفسية. ثمة أسلوب شكلي مُفرط في شكلانيته لدرجة أنه غير ذي دلالة، ومتى ما خبرناه وشاع يصير بلا معنى حقًا.

ملاحظة أخيرة، وبلاشك غير ضرورية، لكني سأكتبها رغم ذلك: مرة أخرى، وأود أن تكون الاخيرة، أود لو أشرت بأن اليأس طوال هذا الكتاب، وكما يبدو في العنوان بوضوح، بأنه مرض وليس شفاء. اليأس في الواقع أمر جدلي. ومن ثم ففي المصطلح المسيحي يعتبر الموت تعبيرًا حقًا عن حالة لاعمق التمزقات الروحية، بيد أن الشفاء ببساطة هو أن نموت، نموت "عن العالم"<sup>(5)</sup>.

1848

<sup>(4)</sup> انظر الملحق، ص. 200 (Pap. X¹ A 530) . .(5) من أجل عدم استخدام الصلاة الحتامية، انظر الملحق، ص. 201 (B143 B143).

Twitter: @ketab\_n

 $\Gamma$ witter:  $@ketab\_n$ 

، الْمَرَضُ لَنْ يُؤَدِّي أَلَى الْمَوْتِ (يوحنا 11: 4) هَذَا وبالرغم من ذلك مات لعازر، وعندما أساء التلاميذ (الحواريون) فهم ما قاله السيد المسيح فيما بعد، "لِعَازَرُ حَبِيبُنَا نَامَ، وَلَكِتَّى أَذْهَبُ لأُوقِظَهُ" (يوحنا 11: 11) قال لهم بوضوح، "لِعَازَرُ مَاتَ" (يوحنا 11: 14). ومن ثم قد مات لعازر بيد أن هذا المرض لا يؤدى للموت. الان نحن نعرف أن المسيح كان يفكر في المعجزة التي تسمح للمُعَاينين، "إن آمنوا، يرون مجد الله" (11: 40)، المعجزة التي أقام فيها المسيح لعازر من الموت، بيد أنّ "هذا المرض" ماكان فقط لا يؤدي للموت، ولكنه كان أيضًا كما تنبأ السيد المسيح "بَلْ لأَجْل مَجْدِ اللهِ، لِيَتَمَجَّدَ ابْنُ اللهِ بِهِ" (11: 4). أوه، لكن حتى لو لم يُقِمُ المسيح لعازر من الموت، أليس من الحق أيضًا أن هذا المرض، وذلك الموت ذاته، أماكان مرض يؤدي للموت؟ وفيما يقترب المسيح من القبر صاح بصوت عال "لِعَازَرُ، هَلُمُّ خَارِجًا!" (11: 43) أَلَم يكن واضحًا أَن "هذا" المرض ليس للموت؟ لكن حتى لو لم يَقُل المسيح هذه الكلمات - أليس هو بالحقيقة "الْقِيَامَةُ وَالْحَيَاةُ" (11:

25)، ها قد اقترب من القبر، لكن ليس ذلك إشارة كافية بأن هذا المرض ليس للموت، أليس وجود المسيح يعني بأن هذا المرض ليس للموت؟ ما هي فائدة إقامة لعازر من الموت، إن كانت النهاية يجب أن تنتهي بموته في كل الاحوال — ما الفائدة التي سيجنيها لعازر، إن لم يعش القيامة والحياة لكل من يؤمن به! لا، وليس ذلك لان لعازر بُعث من الموت، يجعل أي شخص قادرًا على القول بأن هذا المرض ليس للموت؛ لكن لانه حي، ومن ثم فهذا المرض ليس للموت. من وجمة النظر الانسانية، فالموت نهاية المطاف؛ ومن وجمة النظر الإنسانية أيضًا، هناك أمل فقط طالما هناك حياة. لكن الموت بحسب المفهوم المسيحي لا يعني نهاية المطاف إطلاقًا، من ثم فهو حدث بسيط ضمن سياق الكل، الحياة الابديّة؛ وفي المفهوم المسيحى ثمَّة رجاء لا نهائي في الموت وأكبر مما هو في وجمة النظر الانسانية - ليس فقط عندما تكون الحياة موجودة بالمعنى الإنساني لكن هذه الحياة المُتبدية في الصحة والحيوية الأكملين.

من ثم، في الفهم المسيحي له يؤدي بنا إلى معرفة أنه حتى الموت ذاته ليس بالمرض المؤدي للموت. وبالتأكيد كل ما يدخل في فئة المعاناة البشرية الدنيوية الزمنية: كالحاجة، والمرض، والبؤس، والمعاناة، والمصائب، والعذابات، والآلام النفسية، والحزن العميق، والأسى، فكلها ليست المرض المؤدي للموت. وحتى لو كانت هذه الأشياء من الشدة بمكان وجد مؤلة حتى إننا نحن البشر، أو على الأقل من يتعذب

ويعاني، سيصرخ "هذا أسوأ من الموت" - فما تزال كل هذه الاشياء التي ليست مرضًا، إلا أننا يمكن أن تُقارن بالمرض، في الفهم المسيحي الصحيح لها، ليست المرض المؤدي للموت. هكذا علَّمتُ المسيحية المؤمن المسيحي أن يتسامى في تفكيره فوق المسائل الأرضية والامور الدنيوية، بضمن ذلك الموت.كما لو أنه من حق المسيحي الافتخار بهذا الرقي الفخور فوق كل شيء يدعوه الإنسان عادة سوء الحظ عمومًا، أو ما يدعوه الناس بالشر الاعظم. بيد أن المسيحية اكتشفت حالة من البؤس لا يدري الإنسان في ذاته عنها شيئًا ولا يُدرك وجودها؛ هذا البؤس هو المرض طريق الموات. عندما ينتهي الإنسان العادي من تعدادكل ما يعتبره بؤسًا وضررًا ولا يعود لديه ما يذكره، يجد المسيحي هذا مجرد دعابة. تلك هي العلاقة بين الإنسان العادي والمسيحي؛ إنها كالعلاقة بين الطفل والبالغ..... فما يجعل الطفل يرتعب ويرتجف، يعتبره البالغ لا شيء. فالطفل لا يدرك ما هو المرعب؛ والبالغ يعرفه، ويرتجف منه. إن عدم تمام الطفل يَتضمَّنُ، أولا وقبل كل شيء، عدم إدراك ما هو مُرعب حقًا، ومن ثم متضمنًا في ذلك، عدم

إدراكه كمعني، وذلك بالارتجاف مما هو ليس برعب. وكذا الحال مع الشخص العادي. فهو يجهل ما هو مرعب حقًّا، ومن ثم لا نجده معفي من الارتجاف، والانكفاء — لا، إنه يرتجف مما ليس مرعبًا، إنها مثل علاقة عبدة الأوثان بالرب: فهم لا يدركون الله الحقيقي، لكن ليضيفوا للطين بلة نراهم يعبدون وثنًا بوصفه الله.

ΧI

123

وحده المسيحي<sup>(6)</sup> يعرف ما المقصود بالمرض المؤدي للموات. فهو كمسيحي قد إكتسب شجاعة لا يدركها الإنسان العادي— وأنه إكتسب تلك الشجاعة عبر معرفته أن يخشى شيئًا أكثر روعًا. وتلك هي الطريقة التي يكتسب بها المرء الشجاعة؛ فعندما يخشى شخصًا خطرًا أعظم، نجده دامًّا يمتلك الشجاعة لمواجحة الخطر الأقل، وعندما يخشى بشدة من خطر ما يكون الآخر غير موجود. لكن أشد الأخطار التي تعلم المسيحى معرفتها هو "المرض طريق الموات".

<sup>(6)</sup> يستخدم كيركيجارد مفهوم المسيحي بمعنى المؤمن العارف بربه ودينه وليس بمعنى المعتنق للديانة المسيحية ولا بالمعنى الطائفي — المترجم

## الجزء الأول

المرض للموت هو اليأس المرض للموت هو اليأس

Twitter: @ketab\_n

### الياس . . مرض للموات<sup>(I)</sup>

أ . الياس مرض في الروح، مرضٍ في النفس، لذا يمكنه أن يَفترض صيغة ثلاثية: عند اليأس لا تعي ولا تشعر بوجود النفس (ليس الياس بالمعني الشائع)؛ أو عند الياس بالا ترغب في أن تكون نفسك؛ أو عند الياس تختار أن تكون نفسك.

الإنسان روح. لكن ما الروح؟ الروح هي النفس. لكن ما هي النفس؟ النفس هي علاقة الذات بذاتها أو هي العلاقة [التي تكون مسؤولة عن] التي تقوم بين الذات والذات نفسها؛ النفس ليست العلاقة لكنها [تتضمن في الحقيقة] علاقة ذاتها بذاتها. والإنسان تركيبة من اللانهائي والنهائي، الزماني والابدى، من الحرية والضرورة، باختصار، توليفة (2). والتوليفة

(1) لأجزاء غيّرت وأدمجت بالمسودة النهائية بهذا القسم، انظر الملحق، ص 141-42

<sup>(2)</sup> تُولِيفة هي المصطلح الَّذِي آخترناه لترجمة كلمة synthesis وقد طرح كيركيجارد المفهوم في كتابه مفهوم المفارقة (The Concept of Irony, KW II (SV XIII 163 حيث تكلم عَّن الانسان بوصفه تركيبةٍ من الزمني أو المؤقت و الابدي أو السرمدي و استخدمهُ فيماً بعد في كتابيه إما/ أو Either/Or,II, KW IV (SV II 38) ومفهوم الحصر The Concept of Anxiety, KWVIII (SV IV 315, 319-20, 323, 328, 331, 334-35,

هي العلاقة بين عاملين. بهذه الطريقة لا يعتبر الإنسان نفسًا بعد.

في العلاقة بين اثنين، العلاقة هي المصطلح الثالث بوصفه وحدة سلبية<sup>(3)</sup>، والاثنان لها علاقة بالعلاقة، وهما في علاقة مع العلاقة داخل العلاقة؛ كتلك العلاقة التي بين الروح والجسم، متى اعتبر الإنسان روحًا. ومن ثم ففي إطار النفس فالعلاقة بين النفسي والمادي هي علاقة. لكن لو وجدت العلاقة ذاتها في علاقة مع ذاتها، فهذه العلاقة هي الثالث الإيجابي، وتلك هي النفس(4).

مثل هذه العلاقة التِي تربط بين نفسها بنفسها (أي، النفس) يجب أمَّا أن تُشكل نفسها أو تُشكل بآخر. فإذا كانت هذه العلاقة التي تربط بين نفسها ونفسها قد شُكلت بأخرى، تكون العلاقة بلا شك المصطلح الثالث، لكن هذه العلاقة (المصطلح الثالث) تباعًا علاقة تربط بين نفسها والتي شكلت مكونة العلاقة الكاملة.

النفس الانسانية هي هكذا علاقة مستقرة مشتقة، علاقة تربط بين نفسها ونفسها، وفيما تكون في علاقة بنفسها مع نفسها فهي تقيم علاقة بين نفسها وأخرى. لذا؛ فلا يمكن حقًا وجود إلا نوعين من الياس بالمعنى الحقيقي. فإذا شكلت النفس XI 128

<sup>338, 341, 349-50, 355, 358, 360-62, 385, 390, 408, 421)؛</sup> الحاشية ,Stages KW XI (SV VI 97, 103, 106, 118, 151, 290, 382)؛ المراحل Posiscripi, KW XII (SV VII 42-43, 63, 73)؛ وجمة نظر SVXIII)؛ The Point of View, KW XXII 567); JP 1 55; VI 5792 (Pap. VLA 102, B 18).

<sup>(3)</sup> انظر "الذات الاولى the first self،" في ثمان حوارات بنائية Eighteen Upbuilding .Discourses, KW V (SV V 95-96)

<sup>(4)</sup> أنظر "الذات ألاعمق the deeper self،" مرجع سابق(99-95 SV V).

الانسانية نفسها، يُمْكنُ أَنْ يكون هناك سؤال منْ صيغةِ واحدة فقط: ألا تريد أن تكون نفسها، إن تريد أن تتخلص من نفسها لكن لا يمكن وجود سؤال الرغبة بشكل يأس في: أن تريد أن تكون نفسها، فهذه الصياغة الثانية [أي تَشكل النفس بآخري] هي تحديدًا تعبير عن الاعتماد الكلي على العلاقة (علاقة النفس)، إنها التعبير عن عدم قدرة النفس على الوصول إلى أو الوجود في الاتزان والراحة بذاتها، لكن فقط عبر إرجاع ذاتها لذاتها أو عبر إرجاع ذاتها إلى ذاك الذي أقر العلاقة بأكملها. حقًا، فإن هذا الشكل الثاني من اليأس (في اليأس تريد أن تكون ذاتك) بعيد كل البعد عن وصف مجرد شكل من أشكال اليأس المحدد، بل على العكس يمكننا في نهاية المطاف أن نرجع كل أنواع الياس إليه ونجد حلها فيه. إذا وعى اليأس يأسه كما يعتقد أنه يفعل، ولم يتكلم عنه بلا جدوی ولا معنی وکانه شیء قد حدث له (کها لو تکلم من يعاني من الدوار <sup>(5)</sup> عن ثقل تنوء رأسه بحمله في تعبيرات عصبية وهمية أو عن شيء حل به أو هبط عليه إلخ.، إنها ثقل أو ضغط لا يأتيان من الخارج وإنما إنعكاس معكوس لخبرة داخلية)، وحاول الان وبكل قوته أن يكسر اليأس بنفسه ولوحده فقط— فإنه لايزال في حالة من اليأس، وبالرغم من كل مجهوده المزعوم فإنه يغوص في اليأس بشكل أعمق وأعمق. العلاقة الخاطئة في اليأس ليست علاقة خاطئة بسيطة لكنها علاقة خاطئة في علاقة مرجعيتها لنفسها وبنفسها وأقرت من

<sup>(5)</sup> انظر مفهوم الحصر The Concept of Anxiety, KW VIII (SV IV 331, 464); Three انظر مفهوم الحصر Discourses at the Communion on Fridays, KW XVIII (SV XI 266). راجع المقدمة التاريخية، ص. XIII؛ والملحق، ص. 205-209 (£168) Pap. VIII B.

خلال آخر، بحيث أن العلاقة الخاطئة في هذه العلاقة القائمة بذاتها وفي ذاتها (6) تعكس نفسها إلى ما لا نهاية في العلاقة بالقوة التي أقرتها. الصياغة التي تصف حالة النفس عندما ينتزع اليأس تمامًا منها هي ما يلي: عندما ترجع النفس نفسها إلى نفسها وتريد أن تكون نفسها، تستقر النفس في شفافية في القوة التي أقرتها.

#### ب. إمكانية وفاعلية اليأس<sup>(7)</sup>

XI 129

اليأس ميزة أم هو نقيصة؟ من وجمة جدلية بحتة، في اليأس انه كليها معًا. لو نظرنا للفكرة المُجرّدة عن اليأس فقط، دونما أي اعتبار لشخص في حالة يأس، فعلينا أن نعتبر اليأس ميزة حقًا. إمكانية هذا المرض تكمن في تفوق الإنسان على الحيوان، وهذا التفوق يميزه بطريقة أخرى تمامًا عن التميز الحادث عبر السير على قدمين منتصب القامة، لأنه تميز يشير إلى استقامته اللانهائية أو تساميه، أي إنه روح (8). إنَّ إمكانية

(6) الفرد بوصفه ثنائية النفس و الجسد هو "الفرد في ذاته" و عندما يرجع الفرد ذاته الى ذاته تصير الثنائية الناتها. و نجد فكرة مشابهة عند سار تر soi and pour soi في كتابه الوجود و العدم Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness, tr. Hazel E. Barnes الوجود و العدم (New York: Philosophical Library, 1956), pp. 73-220, 617-28

 (7) بخصوص إصدار هذا العوان في المشروع النهائي، مع تركيزه على المسؤولية، انظر الملحق، ص. 203 (1703 Pap. VIII و Pap. VIII).

(8) لادر آجما في مشروع نسخة أطول من هذه الجملة، انظر الملحق، ص. 143 (Pap.) 143. ي 168.2 B (VIII) مما يمثل تكملة هامة جدا المخطوط في وقت لاحق على نقلة نوعية بين الله والإنسان (ص 99، و117، و121، و126، و 127). هذا المرض نابعة من تفوق الإنسان على الحيوان؛ وإدراك هذا المرض هو التفوق المسيحي على الإنسان الطبيعي؛ والنعمة المسيحية هي أن يُشفى من هذا المرض.

ونتيجة لذلك، فإن القدرة على اليأس هي مزية عظمى لا تقدّر بثمن؛ بيد أن تياس ليس فقط أسوأ قدر رهيب يحل بك، وهو البؤس بعينه بل هو الخراب ذاته. عمومًا ليس هذا هو الحال مع العلاقة بين الإمكانية والفاعلية (9). لو كان ميزة حقًا أن تستطيع أن تكون هذا أو ذاك، فتلك ميزة أكبر من أن تكون ذاك، وبقول آخر، أن تكون هو بمثابة صعود لاعلى وارتقاء بالمقارنة بامكانية أن تكون. بيد أنه، لو اعتبرنا اليأس، فإن تكون هو نوع من الهبوط والانحدار عند مقارنته بامكانية أن تكون والانحدار منحط بمقدار ما تكون الإمكانية تميز، وارتقاء، وسمو. ومن ثم، فإنه بالنظر لليأس، ألا تكون يائسًا هو الصعود، والارتقاء. ولكن مرة أخرى فهذه الفئة متوازنة. فلا تكون يائسًا لا يساوي ألا تكون أعرجًا، أو أعمى إلخ. لو كان معنى ألا تكون يائسًا هو فقط ألا تكون يائسًا، بلا زيادة أن نقصان، فهذا يعني تحديدًا أن تكون يائسًا، لابد وأن تعني عبارة ألا تكون يائسًا، تدمير إمكانية أن تستطيع أن تكون يائسًا. ولوكان بوسع المرء ألا يكون حقًا يائسًا، فلابد له أن يدمر هذه الإمكانية في كل لحظة. وعامة ليست تلك هي حالة العلاقة بين الإمكانية والفعلية. صحيح إن المفكرين يقولون: إن الفعلية هي إلغاء الإمكانية أو الإمكانية الملغاة، بيد أن هذا ليس صحيحًا تمامًا، فهي الإمكانية الفعالة والمتحققة(10). هنا نجد

<sup>(9)</sup> انظر (36) JP IV 4030 (Pap. X² A 436. (10) انظر الشظايا (37) Fragments, KW VII.

الأمر على العكس فالفعلية (ألا تكون يائسًا) هي الإمكانية العقيمة المحطمة، ومن ثم فهي نفي أيضًا، بالرغم من أن الفعلية هي دائمًا توكيد وإثبات للإمكانية، فهي هنا نفي وإنكار.

اليأس هو العلاقة الخاطئة في علاقة تركيبة ترجع نفسها الى نفسها<sup>(11)</sup>. لكن التركيبة ليست العلاقة الخاطئة، فهي مجرد إمكانية أو في التركيبة توجد إمكانية العلاقة الخاطئة (12). لو كانت التركيبة هي العلاقة الخاطئة لما وجد اليأس على الاطلاق، وعندئذ سيكون اليأس شيئًا كامنًا في الطبيعة البشرية بذاتها. أي إنه لن يكون اليأس، بل سيكون شيئًا يحدث للانسان، شيئًا يعاني منه المرء، مثل مرض يستسلم له أو كالموت الذي هو غاية كل حي ... لا، لا ليس الامر هكذا. أن نيأس أمر يكن داخل الإنسان ذاته. لو لم يكن المرء تركيبة (13) لما كان الياس على الإطلاق، كذا لا يستطيع أن يبًس إن لم تكن التركيبة في حالتها الاصلية كما خلقها الرب في أفضل علاقة وأحسن تكوين.

(14) من أين، إذن، يأتي اليأس؟ من العلاقة حيث التركيبة ترجع نفسها إلى علاقة مع نفسها، بقدر ما يحرر الله الإنسان، الذي أنشأه كعلاقة من قبضته كهاكان - أي بقدر ما ترجع العلاقة نفسها إلى نفسها. ولان العلاقة هي الروح، وهي النفس، فعليها تقع مسؤولية اليأس كاملة في كل لحظة من لحظات وجودها، مهما تكلم الشخص اليائس عن ياسه بوصفه

<sup>(11)</sup> انظر الملحق، ص. 143 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 168:3). (12) انظر الملحق، ص. 143 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 170:4). (13) بالإشارة إلى ما تبقى من الجملة والجملة الاولى في الفقرة التالية، انظر الملحق، ص. (Pap. VIII2 B 168:5) 143

<sup>(14)</sup> بَالاِشَارَةِ الى الْفقرةِ التاليَّةِ، أنظر الملحق، ص. 144 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 170:5).

قَدَر أَحمق حَلَّ به، ومُهما استطاع أن يخدع نفسه والآخرين، بشكل ذكي، فيخلط بين اليأس وبين حالة الدوخة والتوهان سالفة الذكر، والتي يشابهها اليَّاس كثيرًا بالرغم من اختلافهما الكيفي، حيث يناظر حالة الدوخة والتوهان على مستوى فئة النفسى ما يناظره (15) اليأس على مستوى فئة الروحي، وبالتالي فثمة الكثير من المشابهة الظاهرية بين تلك الحالة وبين اليأس.

ومتى حلت العلاقة الخاطئة، اليَّاس، هل يستمر في سياق محتم؟ لا، إنه لا يستمر في سياق محتم، لو استمرت العلاقة الخاطئة لا يرجع هذا للعلاقة الخاطئة وإنما يرجع للعلاقة التي ترجع ذاتها إلى ذاتها. بمعنى إنه في كل لحظة تكشف فيها العلاقة الخاطئة عن نفسها وفي كل لحظة من لحظات تواجدها فلابد من تقصيها للعلاقة ذاتها. على سبيل المثال؛ نقول إن أحدهم قد أصيب بمرض، ربما بسبب اللا مبالاة. يستقر المرض ويمسك بتلابيب المرء، يؤمئذ يضطرم ويقوى فهو في حالة فعلية أصلها يتراجع ويعود لماض سحيق. ومن القاسي حقًا بل وغير الإنساني أن تقول للمريض: "أيها المريض، أنت في خضم عملية الإصابة بالمرض الان". فهذا الكلام يعادل محاولة دائمة لتحويل فعليه المرض إلى إمكانيته. صحيح إنه المسؤول عن إصابته بالمرض بوصفه السبب، لقد جلبه على نفسه، لكن لا يمكننا أن نقول إنه ما يزال يجلبه على نفسه. الامر يختلف تمامًا مع اليأس. فكل لحظة يأس فعلية يمكن تقصى مصدرها الماضي: في كل لحظة يأس فعلية يحمل الشخص اليائس كل (15) نظر ص. 17 والحاشية رقم 5 أعلاه.

الماضي بوصفه حاضر بالإمكانية. وسبب هذا أن اليأس حالة روحية ويتعلق بما هو أبدي خالد في الإنسان. لكن ليس بوسع الإنسان أن يخلص نفسه من كل الابدية. لا يمكنه أن يلقيها ويتخلى عنها مرة واحدة إلى الابد، فلا شيء أكثر استحالة من هذا. فكل لحظة لا يمتلك الإنسان فيها الابدية فلابد أنه تخلص منها، أو ألقاها، أو في سبيله لفعل ذلك — لكنها تأتى اليه ثانية وتعاوده، أي إنه في كل لحظة يأس يعيشها يجلب المرء الياًس إلى نفسه. حيث أن الياًس لا يعود إلى العلاقة الخاطئة وإنما إلى العلاقة التي ترجع نفسها لنفسها. ولا يسع المرء أن يتخلص من علاقته مع نفسه مثلها لا يسعه أن يتخلص من نفسه، فها رغم كل شيء، شيء واحد، حيث أن النفس هي العلاقة مع نفس المرء.(16)

#### ج(تاً). اليأسهو «مرض للموات"

ΧI 131

أنه ينبغي لنا أن نفهم مفهوم المرض طريق الموات بطريقة خاصة. فحرفيًا هو يعني مرض حيث النهاية والنتيجة هي الموت. لذا نستخدم تعبيرات "مرض الموت" أو "المرض القاتل" وكانها مرادفان للمرض طريق الموات. لكن (16) للحصول على مقاطع حُذفت من هذا الجزء قبل القسم ج.، انظر الملحق، ص 

بهذا المعنى لا يمكننا أن ندعو اليأس المرض طريق الموات. فلو فهمنا الموت فهمًا مسيحيًا فما هو إلا انتقال لحياة. ومن ثم، فمن وجمة نظر مسيحية، ليس هناك مرض مادي فيزيقي دنيوي هو المرض طريق الموات، حيث أن الموت حقًا هو نهاية المرض، ولكنه ليس النهاية. لوكان ثمة رغبة في معرفة المرض طريق الموات بالمعنى الصحيح فلابد إنه مرض نهايته الموت والموت هو النهاية. وهذا تحديدًا هو اليأس.

لكن اليأس بالتأكيد هو المرض طريق الموات لو عرفناه كذلك بطريقة أخرى. فحرفيًا لا توجد حتى امكانية ضئيلة في أن يموت المرء من هذا المرض، أو إن ذاك المرض سينتهي إلى موت مادي. على العكس من ذلك، عذاب اليأس هو تحديدًا عدم القدرة على الموت تلك. ومن ثم فهو يشابه حالة ذاك المريض الذي على شفا الموت قابعًا في سريره يصارع الموت ولا يستطيع أن يموت. وهكذا أن تكون مريضًا على طريق الموات يعني ألا تستطيع الموت، لكن لا يعني هذا أن ثمة أمل في الحياة، لا، فإنعدام الامل يصل لدرجة عدم وجود الامل المطلق، أي الموت. وعندما يكون الموت هو الخطر الاعظم نتمنى الحياة ونأملها، لكن عندما نتعلم أن ندرك الخطر الاعظم حقًا، نتمنى الموت ونأمله. وعندما يكون الخطر في أقصاه بحيث يصير الموت هو الرجاء، عندئذ يكون اليأس هو إنعدام الامل حتى في القدرة على الموت.

وبهذا المعنى الأخير اليأس هو المرض طريق الموات، إنه هذا التناقض المعذَّب، مرض النفس هذا، أن تظل دامًا أبدًا

χſ 132

تموت، تموت بيد أنك لا تموت، أي أن يموت الموت. فأن تموت يعني أن كل شيء قد انتهى، ولو مررت بتلك الخبرة، ولو للحظة واحدة، أي خبرة أن تموت، فإن المرء يمرّ بها إلى الآبد. ولوكان للمرء أن يموت يأسًا مثلها يموت من المرض، فلابد وأن يستطيع الأبدي فيه، أي النفس، أن يموت مثلما يستطيع الجسد أن يموت من المرض: لكن هذا مستحيل، من ثم يتحول الموت من اليأس إلى حياة. لا يمكن للمرء اليائس أن يموت "مثلها لا يمكن للسيف أن يذبح الافكار "(18) فلا يمكن للياًس أن يلتهم الابدي، النفس عند جذر اليأس، فهذه العلة لا تموت وجرثومتها لا ترتوي (19). بالرغم من هذا فالياًس يلتهم النفس حقًا، لكنه إلتهام عقيم لا يغني من جوع ولا يؤدي الِي ما يود أن ينتهي اليه. ما يود أن ينتهي اليه، وهو أن يلتهم ذاته، وهو أمر لا يستطيع أن يفعله، وهذا العقم وتلك العنة هي شكل جديد من الإستغراق الذاتي، الذي فيه، مرة أخرى، لا يستطيع اليأس أن يفعل ما يود أن يفعله. أي أن يلتهم ذاته ويلتهم روحه، فما هو إلا تضخيم، أو قانون التضخيم والتعظيم. هذه هي قيمة المرارة أو النار الباردة في اليأس، إنه هذا القضم المستمر الذي يتوغل في الاعماق في محاولة بائسة عقيمة لاِلتهام النفس والتهام ذاته. ولا تعطى عدم قدرة اليأس على التهام ذاته أي راحة للشخص اليائس، إنها تفعل العكس تمامًا هذه الراحة هي بالتحديد العذاب، إنها تحديدًا ما يحفظ لهذا القرض المستمر حياته ويضخ في القرض نبض الحياة، لأنه كشخص يبأس تحديدًا من هذا (ليس كمن يأس وانتهى): إنه (18) انظر الملحق، ص. 148 (145:3 Pap. VIII² B انظر الملحق،

(19) See Mark 9:48.

لا يستطيع أن يلتهم ذاته، لا يستطيع التخلص من ذاته، لا يستطيع أن يختزل ذاته إلى لا شيء. تلك هي صيغة اليأس مرفوعة إلى سلطة أعلى، إنها الحمى المتصاعدة ... مرض النفس البارد.

ΧI 133 الشخص اليائس يأس من شيء ما. هذا ما يبدو لنا للحظة، لكن للحظة فقط، وفي نفس اللحظة يكشف اليأس الحقيقي أو اليأس في شكله الحقيقي عن ذاته. عندما يأس من شيء فإنه يأس حقًا من ذاته، والان يود لو تخلص من ذاته. على سبيل المثال: عندما لا يحصل الشخص الطموح الذي يرفع شعار "إما القيصر أو لا شيء<sup>،،(20)</sup> على ما يطلبه ولا يسعه أن يصير قيصرًا فإنه يبأس من هذا. في الواقع هو لم ييأس لانه لم يستطع أن يصير قيصرًا، لكنه ييأس من نفسه لانه فشل في أن يصير قيصرًا. هذه الذات التي كانت ستحلق في السياء السابعة، لو صارت قيصرًا (وهي حالة بالمناسبة تعادل حالة الياس)، هذه الذات غير محتملة بالنسبة للشخص هذا. بمعنى أعمق، ليس فشله في أن يصير قيصرًا هو الامر غير المحتمل، لكن تلك الذات التي لم تصر قيصرًا هي التي صارت غير محتملة، أو بتحديد أدق ما صار غير محتملا بالنسبة لهذا الشخص هو أنه لا يستطيع التخلص من ذاته. لوكان قد صار قيصرًا لتخلُّص في راحة من نفسه، لكنه لا يستطيع أن يكون قيصرًا، ومن ثم لا يستطيع التخلص من نفسه. واساسًا هو يائس لانه لايمتلك نفسه، إنه ليس نفسه. لم يكن

<sup>(20)</sup> Aut Caesar aut nihil, انظر المراحل Caesar Borgia شعار قيصر بورجيا Stages, KW XI (S V VI 144).

يسعه أن يكون نفسه عبر أن يصير قيصرًا لكنه كان سيتخلص من نفسه، وعندما لم يستطع أن يكون قيصرًا، يبأس لأنه لا يستطيع التخلص من نفسه. ومن ثم فمن الشطح أن نقول (وغالبًا من يقول هذا لم ير شخصًا في يأس حتى ولا نفسه) عن شخص في حالة يأس: إنه يلتهم نفسه، لكن هذه هي الحالة بالتحديد عند اليأس: إنه يريد أن يلتهم نفسه، وهذا بالتحديد ما لا يسعه فعله، حيث أن اليأس قد أشعل شيئًا لا يمكن أن يحترق أو يحرق داخل النفس.

وبناء على ذلك، فإن اليأس من شيء ليس اليأس الحقيقي. إنه بداية أوكما قد يقول الطبيب عن المرض، إنه لم يظهر بعد ولم يكشف عن نفسه كالبرد المكتوم. الخطوة التالية هي اليأس المعلن المفصح عنه، وهو اليأس في النفس. تيأس فتاة شابة من الحب، أي تيأس من فقدان حبيبها، سواء بموته أو بخيانته لها. هذا ليس يأسًا مكشوفًا، لا، إنها تيأس من نفسها. هذه النفس التي تمتلكها والتي كانت ستتخلص منها أو ستفقدها بأجمل طريقة لو صارت محبوبته، تصير هذه النفس عذابا لها لو قدر لها أن تكون نفسها بدونه. هذه النفس التي كانت ستصبح كنزها الغالي (بالرغم من أن هذا، وبمعني آخر، ما هو إلا يأس) أصبحت الآن بالنسبة لها فراغًا بغيضًا منذ "أن" مات، أو صارت ذكرى مقززة لانها تذكرها بخيانته وغفلتها. جرب هذا، أو قل لمثل تلك الفتاة "أنت تلتهمين نفسك" وستسمع إجابتها "آه، لكن العذاب حقًا إنني لا أستطيع أن أفعل هذا".

XI 134 أن نيأس من نفسنا، أي في اليأس نريد أن نتخلص من ذاتنا، هي صيغة لكل أنواع اليأس. ومن ثم، فيمكننا تقصي شكل اليأس الاخر، أي أن نريد أن نكون نفسنا عند اليأس، إلى هذا الشكل الاولي، أي في اليأس لا تريد أن تكون نفسك، مثلم حللنا من قبل شكل في الياس لا تريد أن تكون نفسك، إلى شكل في اليأس تريد أن تكون نفسك (انظر أ). الشخص اليائس يحاول يائسًا أن يريد أن يكون نفسه. لكن لوكان يريد يائسًا أن يكون نفسه فبالتأكيد هو لا يريد التخلص من نفسه. حسنًا هذا هو الظاهر. لكن الفحص الدقيق يظهر أن التناقض ما يزال كما هو. النفس التي يريد أن يكونها هي في الحقيقة نفس ليست نفسه (لان أن تريد أن تكون النفس التي أنت هي هو نقيض اليأس تمامًا)، أي إنه يريد أن يفصم ذاته تمامًا عن القوة التي أقررتها. وبالرغم من كل يأسه لا يستطيع فعل هذا بالرغم من كل مجهوداته اليائسة، فتلك القوة أقوى وتجبره على أن يكون النفس التي لا يريد أن يكونها. لكن هذه هي طريقته في الرغبة في التخلص من نفسه، أو بالاحرى في تخليص نفسه من النفس التي هي هو من أجل أن يكون النفس التي حلم بها. سيكون في السماء السابعة لو صار النفس التي يريد أن يكونها (بالرغم من أنه، بشكل آخر، سيظل في يأس مماثل)، لكن أن يُجبر على أن يكون النفس التي لا يريد أن يكونها، فهذا هو عذابه فلا يستطيع التخلص من نفسه.

لقد أوضح سقراط خلود الروح من خلال حقيقة أن مرض الروح (الخطيئة) لا يلتهم مثلها يفعل مرض الجسد مع (21) انظر الملحق، ص. 49-148 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 168:8).

الجسد.(22) ومن ثم، يمكننا الثبات الخالد في الشخص عبر واقعة أن اليأس لا يمكنه التهام النفس، وهذا بالتحديد هو عذاب التناقض في الياس. لو لم يوجد شيء أبدي خالد في الإنسان لن يكون بوسعه الياس على الإطلاق، حيث سيلتهم الياس نفسه، وعندئذ لن يوجد الياس.

تلك هي طبيعة اليأس، مرض النفس، المرض طريق الموات. الشخص اليائس على شفا الموت أبدًا. وبمعنى مختلف تمامًا عن حالة أي مرض لقد هاجم هذا المرض أهم الاعضاء لكن ياللاسف لا يكنه الموت. الموت ليس نهاية المرض، لكن الموات هو النهاية المستمرة أبدًا. أن ينقذك الموت من هذا المرض هو أمر مستحيل، لان المرض وعذابه والموات هم بالتحديد هذا: أي إنعدام القدرة على الموت.

XI 135

تلك هي الحال عند اليأس. مما حاول الشخص اليائس تجنب هذا، ومما نجح في فقدان نفسه تمامًا (وخاصة في حالة اليأس الذي هو جهل بأنك يائس) وفقد نفسه بطريقة بحيث لا يمكن إدراك الفقد على الإطلاق - فرغم كل هذا - ستظهره الابدية وتكشف عنه وتبدي له حالته: إنه في ياس وستلصقه بنفسه، بحيث يكون عذابه هو أنه لا يستطيع التخلص من نفسه، أو لا يستطيع تخليص نفسه من نفسه، وسيظهر بوضوح انه كان يتخيل إنه قد نجح في فعل هذا. إن الابدية مجبرة على هذا لان إمتلاك النفس، أو أن تكون نفسًا هو أكبر أمانة أعطيت للإنسان وهي أمانة خالدة لكنه أيضًا فرض الابدية على الانسان.

(22) Plato, Republic, X, 608 c-610; Platonis quae extant opera, I-IX, ed. F. Astius (Leipzig: 1819-32; ASKB 1144-54), V, pp. 79-85.



# عالميّةُ هذا المرض (اليأس)

قد يقول الطبيب إنه لا يوجد شخص واحد سليم مثلما معاف تمامًا دوغا أدنى ذرة من مرض، فكذا فإن كل من يعرف الجنس البشري قد يقول إنه لا يوجد إنسان واحد لا ييأس ولو قليلا، لا يوجد إنسان واحد لم يعان ولو قليلا من عدم الراحة، والصراع الداخلي وعدم التناغم، أو لم يجرب حصرًا من شيء مجهول أو شيء لا يجروء حقًا على محاولة معرفة كنهه، أو حصر بسبب امكانية ما في الوجود أو حصر عن نفسه، بحيث يماثل ما يقوله الطبيب عن التحرك في وجود مرض جسدي، فهو يتحرك حاملا مرضًا، مرضًا في الروح يعطى إشارات على وجوده في لحظات نادرة متباعدة في شكل حصر لا يمكن تفسيره. على أية حال، لم يوجد قط كائن بشري، ولا يوجد من يحيا خارج المسيحية ولم ييأس، ولا يوجد من هو داخل المسيحية إذا لم يكن مسيحيًا حقًا، وبقدر ما أنه ليس كليًّا كذلك، فهو لا يزال إلى حد ما في اليأس.

لاشك أن هذه الملاحظة ستصدم العديد من الناس بوصفها مفارقة، أو مبالغة، أو ثقة مفرطة محمّلة بوجمة نظر تشاؤمية كثيبة. لكنها ليست كذلك على الإطلاق. إنها ليست تشاؤمية مظلمة، لانها على العكس من ذلك، تحاول تسليط الضوء على ما يترك عادة في الظلام إلى حد ما، وهي ليست كئيبة لكنها ترفع المعنويات، لأنها ترى كل كائن بشري في إطار علاقته بالرب على أنه روح، كما أنها ليست مفارقة، بل على العكس، إنها هي وجمة نظر متماسكة متطورة، وبالتالي فهي لليست من باب المبالغة.

ΧI

137

ومع ذلك، فإن الرؤية الشائعة لليأس لا تتجاوز المظهر، ومن ثم فهي رؤية سطحية، أي أنها ليست رؤية على الإطلاق. انها تفترض أن كل إنسان لابد أن يعرف بنفسه أفضل سواء كان يائسًا أم لا. وكل من يقول إنه يائس ينظر إليه على أنه يائس. وكل من يعتقد أنه ليس كذلك يعتبر أنه ليس كذلك. وكنتيجة لذلك، نجد أن ظاهرة اليأس نادرة بدلا من أن تكون جد شائعة. ألا يكون المرء في يأس ليس أمرًا نادرًا، لا إنما النادر بل والنادر جدًا هو أن يكون المرء حقًا غير يائس.

تفهم وجمة النظر الشائعة المرض فهمًا جد فقير بائس. وهي تتغاضى تمامًا، ضمن ما تتغاضى عنه من أمور، (ومن هنا إنما نذكر أمرًا واحدًا لو فهمناه فهمًا صحيحًا لوجدنا الآلاف المؤلفة بل الملايين من البشر في يأس)، هو ما تتغاضى تمامًا عن أنه ألا تكون في يأس وألا تدرك أنك في يأس، هو بالتحديد شكل من أشكال اليأس. وبمعنى أكثر عمقًا، فإن الرؤية الشائعة في

تفسير اليأس تشابه الرؤية الشائعة فيما يتعلق بتحديد مرض شخص من عدمه، وبشكل أكثر عمقًا سبب هذا هو أن الرؤية الشائعة لا تفهم ما هو الروح (وبسبب عدم الفهم هذا، لا يمكن للمرء فهم اليأس أيضًا) مثلها لا تفهم ما هو المرض وما هي الصحة. كقاعدة عامة، يعتبر الشخص عندما لا يقول بذاته إنه مريض، ناهيك عن أنه يقول عن نفسه إنه على ما يرام. لكن الطبيب لديه رؤية مختلفة عن المرض. لماذا؟ لان الطبيب لديه تصور محدد ومتطور عما تعنيه الصحة ومن ثم فهو يحدد حالة الإنسان وفقًا لذلك. يعلم الطبيب جيدًا أنه مثلما هناك مرض الوهم فكذلك ثمة الصحة المتوهمة، وفي الحالة الاخيرة يتخذ التدابير للكشف عن المرض. وبصفة عامة، ليس على الطبيب، تحديدًا لأنه طبيب (عالم بالأمور) أن يثق ثقة عمياء فيا يقوله المرء عن حالته. فلو كان ما يقوله المرء عن حالته سواء كانت مرضًا أم صحة هو أمر موثوق فيه، لكان من الوهم وجود أطباء. إن مهمة الطبيب ليست مجرد وصف العلاج ولكنها تحديدًا وقبل كل شيء تشخيص المرض، ومن ثم فإن محمته الاولى هي تحديد ما إذا كان المريض المفترض مريضًا حقًا أو ما إذا كان الشخص السليم المفترض سليًما حقًا. وتلك هي علاقة طبيب الروح باليأس. إنه يعرف ما هو اليأس ويدركه ومن ثم فلا يقبل باعلان الشخص أنه ليس يائسًا ولا باعلانه أنه يائس. ولابد هنا من أن نشير إلى أنه بمعنى ما ليس كل من يقول إنه يائس يكون حقًا في حالة يأس.

اليأس إحساس يمكن إحساسه ولأنه من خصائص الروح، يجوز أيضًا أن نظن أنه حالة أخرى وقد نخلط ببنه وبين كل

ΧI

138

الحالات الانتقالية مثل الرفض والصراع الداخلي والتي تمر بدون أن تتطور كي تتحول إلى يأس. لكن طبيب الروح يعتبر هذه الحالات أيضًا من أشكال اليأس. إنه يرى جيدًا إنها أحاسيس ومشاعر. بيد أن هذه المشاعر والاحاسيس هي اليأس، إنه يرى بجلاء أن هذا الرفض إلخ.. ليس بذي معنى حقًا، لكن لهذا السبب تحديدًا - أي لانها بلا معنى وأكتسبت معنى جد ضئيل — فهو يأس.

أيضًا تتغاضي الرؤية الشائعة عن أن اليأس يختلف إختلافًا جدليًا عما نسميه مرضًا، لأنه مرض الروح. ولو فهمنا هذه الجدلية فهمًا صحيحًا لوجدنا آلافًا مؤلفة في حالة يأس، ولإندرج الملايين من البشر تحت تعريف اليأس. لو قرر الطبيب بعد فحص دقيق أن شخصًا ما في وقت معين أنه بصحة جيدة، وبعدئذ صار هذا الشخص مريضًا، فمن حق الطبيب أن يقول أن هذا الشخص كان سليًا ثم مرض. والامر ليس كذلك في حالة اليَّاس. فحالما يظهر اليَّاس، يظهر لنا بجلاء أن الشخص كان في يأس. ومن ثم فلا توجد نقطة من الممكن عندها أن نقرر أي شيء عن شخص لم ينقذ بل كان في يأس لأنه حالما يظهر هذا الذي أشعل شرارة يأسه يتضح على الفور أنه كان في يأس طوال حياته. لكن على الجانب الاخر، عندما يصاب شخص ما بحمى، فإنه لا يمكن بأي حال من الأحوال أن يقال أنه أصبح الآن واضحًا أنه كان محمومًا طوال حياته. اليأس من سهات الروح، وهو يتعلق بالابدي، ومن ثم ففي جدله ثمة شيء من الابدى الخالد.

لا يختلف اليأس عن المرض اختلافًا جدليًا فقط، بل إن كل أعراضه أيضًا جدلية، ومن ثم فمن السهل خداع النظرة السطحية بسهولة عند تقرير ما إذا كان اليأس موجودًا أم غير موجود. فألا تكون يائسًا يمكن في الواقع يمكن أن تحمل دلالة على وجه التحديد بأن تكون يائسًا، وقد تعني أنك قد أنقذت من حالة اليأس. قد تعنى حالة من الامان والسكينة أنك في يأس، بل بالتحديد قد يكون هذا الإحساس بالامن والسكينة هو اليأس، ولكنها قد تعني أيضًا أنك انتصرت على اليأس وحظيت بالسلام. ألا تكون يائسًا لا تماثل إلا تكون مريضًا، لأن عدم كونك مريضًا لا يمكن أن تعادل أن تكون مريضًا، بينها ألا تكون يائسًا قد تكون نفس حالة أن تكون يائسًا. الامر لا يتساوى في حالة اليأس وحالة المرض حيث الإحساس بالاعياء هو المرض. لا ليس الامر كذلك على الإطلاق. مرة أخرى الوعكة جدلية عندما لا تحس قط بهذه الوعكة فهذا بالتحديد هو اليأس.

XI 139

هذا يعني أن حالة الإنسان، باعتباره روح هي حالة حرجة باستمرار ويعتمد هذا على حقيقة أن الإنسان روح (ولو سألنا أنفسنا عن اليأس لابد من النظر إلى الإنسان بوصفه روح). ونحن نتكلم عن أزمة في حالة المرض ولكن ليس في حالة الصحة والعافية. لماذا لا؟ لأن الصحة الجسدية هي سمة مباشرة تصير جدلية أولًا في حالة المرض، حيث يطرح سؤال الازمة نفسه. من الناحية الروحية، أو. عندما نعتبر الإنسان روح، فإن كلاً من الصحة والمرض أمر حرج، فلا وجود لحالة الصحة الفورية للروح.

حالمًا يتوقف الإنسان عن اعتبار نفسه محددًا بالروح (وهنا لا يمكن لنا أن نذكر اليأس أيضًا) لكن فقط بوصفه توليفة نفسية جسدية، فإن الصحة هي السمة المباشرة، والمرض النفسي أو البدني هو السمة الجدلية فقط (23). لكن ألا تدرك أنك محدّد بالروح هو بالتحديد اليأس. حتى لوكان هذا اليأس من وجمة النظر البشرية، جميل ومحبوب للغاية - شباب امرأة وهو سلام وتجانس وفرح تام - فمازال يأسًا برغم ذلك. أكيد إنه سعادة، لكن السعادة ليست من سهات الروح، وفي أعمق أعاق أكثر الأماكن الخفية السرية في السعادة يكمن الحصر أيضًا وهو اليَّاس، إنه يرغب بشدة في أن يظل هناك، لأنه بالنسبة لليأس فإن أفضل مكان مرغوب فيه هو قلب السعادة. بالرغم من الامن الوهمي والسكينة المتوهمة فكل الفعل الاني العفوي هو حصر، ومن ثم في توافق تام. إنه أشد حصرًا لأنه بلا سبب. إن الوصف الابشع لاي شيء مرعب لا يحوله الاني لحصر، فبقدر عمق الحصر الناجم عن إشارة عميقة، وربما تبدو بلا مبالاة بيد أنها في الواقع متعمدة ومحسوبة إلى شيء غير محدد - في الواقع يتحول الاني إلى أشد الحصر عبر التضمين العميق الذي يعرف جيدًا ما يجري الحديث عنه. الاني قد لا يعرف هذا على الأغلب، لكن التفكير لا يفشل في صنع شيء من لا شيء، وهذا التفكير الإنعكاسي لا يصل إلى قمته إلا عندما يكون لا شيء، وهو هو إنعكاس اللانهائية. ونتيجة لذلك، يحتاج الامر لتفكير جد عميق، أو بالأدق والأصوب يحتاج الأمر إلى إيمان عظيم كي يتمكن المرء من تحمل التفكير

<sup>(23)</sup> انظر الملحق، ص. 149 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 148:4).

في لا شيء — أي التفكير اللانهائي. ومن ثم؛ فحتى ما هو جد جميل، محبوب، مثل شباب المرأة مايزال يأس، حتى في السعادة. ولهذا السبب، لا يمكن الانزلاق عبر الحياة على هذه الانية. ولو نجحت هذه السعادة في الانزلاق، حسنًا، فائدتها جد قليلة لانها يأس. وبالتحديد لان مرض الياًس جدلي تمامًا، فإن أسوأ شيء، وأسوأ حظ هو ألا تعاني من هذا المرض: إنه هبة من السهاء أن تصاب به، بالرغم من إنه أخطر الامراض، إن لم يرد أحد أن يشفي منه. عمومًا يعتبر من حسن الحظ أن تشفى من المرض، والمرض في ذاته سوء حظ.

ومن ثم، (24) فالرؤية الشائعة بأن اليأس نادر هي رؤية خاطئة تمامًا، فهو على العكس من ذلك تمامًا، جد شائع وعمومي. والرؤية الشائعة، التي تفترض أن كل من لا يعتقد أو يشعر أنه في ليس في يأس أو إنه فقط من يقول إنه في يأس هو في ياس، فهي رؤية زائفة خاطئة تمامًا. على العكس من ذلك تمامًا، فالشخص الذي يقول دون تكلف انه في ياس هو اقرب قليلا، وبشكل جدلي، إلى الشفاء من كل من لا يعتبرون كذلك ومن كل من لا يرون أنفسهم في يأس. وبالتأكيد سيتفق معي أطباء الروح، إنه بشكل عام، فإن معظم البشر يعيشون حياتهم دون أن يقتربوا من إدراك أن قدرهم إنهم أرواح<sup>(25)</sup>— ومن ثم، كل ما يسمَّى الامان، والسعادة في الحياة، وما إلى ذلك، هي في الواقع يأس. وعلى جانب آخر، فإن أولئك الذين يقولون إنهم في يأس هم عادة أولئك الذين لديهم طبيعة جد

<sup>(24)</sup> انظر الملحق، ص. 149 (148:4) Pap. VIII² B 148:4). (25) انظر ص. 57، 100 - 101. 157 (Pap. X¹ A 679)

عميقة حتى إنهم مقدور عليهم أن يدركوا كونهم أرواح أو أولئك التي ساعدتهم الخبرات المريرة والقرارات الخاطئة على أن يدركوا أنهم أرواح: سواء هذا أو ذاك، فإن الشخص الذي يخلو من اليأس حقًا هو شخص نادر الوجود حقًا.

ثمة الكثير من الكلام عن الحزن البشري والمعاناة - وأنا أحاول أن أفهمه ولي خبرة لصيقة به - ثمة كلام كثير عن تضييع الحياة، لكن حياة الإنسان تضيع فقط إن استمر مخدوعًا بأفراح الحياة أو أتراحما بحيث لا يدرك بوضوح وإلى الابد روحه، ونفسه، أو ما يساوي هذا، وهو ألا يدرك قط وبالمعنى الأعمق ويكتسب انطباعًا بأن هناك إله، وأنه "هو"، هو ذاته بنفسه، حاضر أمام هذا الإله - خير كثير لا حدود له ولا يمكن اكتسابه الا عبر اليأس. يالبؤس أولئك الذين يعيشون بهذه الطريقة، وينخدعون عن أجمل الافكار وأسمى النعم تلك! ياله من بؤس أننا نغمر أنفسنا في هذا ونشجع الآخرين كي ينغمسوا فيه، ونستخدمهم كطاقة لإتمام مسرحية الحياة ولا نذكرهم قط بهذه النعمة. يالها من معاناة وياله من بؤس أن يتجمّع الناس معًا في كتلة واحدة، وتنخدع بدلا من أن تنقسم إلى أفراد بحيث يستطيع كل فرد أن يكتسب القدر الأعلى، الشئ الوحيد الذي يستحق أن تعيش من أجله والذي يكفى كى تعيش إلى الابد. أعتقد أن بوسعى أن أبكي إلى الابد على مثل هذا البؤس. وبالنسبة لي، فإن التعبير الأكثر رعبًا عن هذا المرض الرهيب والبؤس المخيف هو أنه مخفى - ليس فقط أن الشخص الذي يعاني منه قد يرغب في اخفائه، وربما ينجح،

ΧI 141

ليس فقط أنه يجوز أن يعيش في الإنسان بحيث لا يكتشفه أحد قط، ليس هذا فقط بل يجوز أن يختفي داخل المرء بحيث أنه هو نفسه لا يدرك وجود هذا المرض! أو عندما تمر الساعات وينفذ الوقت، زمن التوقيت، عندما يتوقف طنبن الحياة الدنيوية ويصمت، وعندما تنتهي فاعليتها غير المؤثرة القلقة، وعندما يتوقف كل شيء حولك، كما هي حال الابدية - عندئذ سواء كنت رجل أم امرأة، ثرى أم فقير، اعتادي أم مستقل، محظوظ أم سيء الحظ، سواء كنت من ضمن الملوك وتلبس تاج الدولة اللامع أوكنت من ضمن السوقة المجهولين تحمل عبء حرارة النهار ، سواء ظل اسمك مذكورًا ما استمر العالم موجودًا أو سواء كنت مجهولا مع استمرار العالم ضمن العديد من ربوات المجهولين الذين لا يحصون، وسواء كان البهاء والدواء الذي يكتنفك يتجاوز كل الوصف أو سواء حل بك أسوء وأفظع قدر بشري - فإن الابدية تسألك، ومعك الملايين والملايين غبرك من أفراد البشر، سؤالا واحدًا: هل عشت في يأس أم لا، هل يأست جذه الطريقة بحيث لم يسعك أن تدرك أنك في يأس أو بتلك الطريقة بحيث حملت هذا المرض بداخلك كسر يلتهم أعضاءك الداخلية، وكثمرة حب خاطئ في قلبك المفعم، أو بتلك الطريقة بحيث أنك رغم الاخرين انفجرت في نبران اليأس. ولو حدث هذا، لو عشت حياتك في ياس، فبصرف النظر عما جنيته أو خبرته، فقد خسرت كل شيء، ولن تعرفك الابدية لانها لم تعرفك قط، أو الافظع عرفتك كما عرفت نفسك وهي تربط بينك وبين نفسك في ياس.

Twitter: @ketab\_n

## أشكالهذا المرض (البأس)

الوصول لأشكال اليأس بشكل تجريدي عبر التفكير المتعمق في المكونات التي تتركب فيها النفس كتوليفة. تتآلف النفس من اللاتناهي والمحدودية. بيد أن، هذه التوليفة هي علاقة، وهي علاقة، على الرغم من أنها مشتقة، الا أنها تصل نفسها بنفسها، وتلك هي الحرية (26). النفس هي الحرية. لكن الحرية هي الجانب الجدلي من فئتي الامكانية والضرورة.

لكن قبل كل شيء، لابد من اعتبار اليأس أساسًا ضمن فئة الوعى والشعور، فإن الوعي باليأس أو عدم الوعي به يمثل فارقًا كيفيًا بين يأس ويأس. صحيح إن كل اليأس في إطار مصطلحات المفهوم هو وعي، لكّن هذا لا يعني أن الشخص الذي يعتبر، وفقًا للمفهوم في يأس، يعي ذلك في نفسه، ومن ثم الوعي أمر حاسم. وبصفة عامة، الوعى، هو هنا الوعى بالنفس وإدراكها - أمر حاسم بالنظر للنفس. وكلما إزداد الوعى كلما وجدت النفس، وكلما إزداد الوعى، إزدادت (26) حول الاشتقاق والحرية انظر (Pap. X' A 679) 1251 II المربة

الإرادة، وكلما زادت الإرادة، زادت النفس. فالشخص بلا إرادة على الإطلاق ليس نفسًا، لكن كلما إزدادت إرادته إزداد وعيه بنفسه أيضًا.

ؤ. وحتبار وهیاس بھرف وہنقر میں کونہ شعوریا
 ؤمرہ وحلی وہر ر فقط باہنقر ہلہیںاک ولائلونہ
 فائر ر فقط باہنقر ہلہیںاک ولائلونہ

أ. اليأس على النحو الذي حددته المحدودية /
 اللاتناهي

النفس هي التوليفة الشعورية الواعية من اللاتناهي والمحدود والتي تتعلق نفسها بنفسها، وتتمثّل محمتها في أن تكون نفسها، وهذا لا يتم سوي بالعلاقة مع الله. أن تصير نفسك هو أن تصير محددًا واضحًا. لكن أن تكون واضحًا لا يعادل أن تكون محدودًا أو أن تكون لا متناهي، لانه في الواقع أن تكون محددًا واضحًا هو تركيبة. وبناء على ذلك، لابد أن يكون تقدم عملية الصيرورة ابتعاد لا نهائي غير محدود عن نفسها، في خضم لا محدودية النفس، وأيضًا ارتداد لا نهائي غير متناهي إلى نفسها في خضم محدودية النفس، وأيضًا ارتداد لا نهائي غير متناهي إلى نفسها في خضم محدودية النفس - لكن لو لم تصر النفس نفسها، تتواجد فيها النفس فهي في عملية صيرورة، لأن النفس نفسها، تتواجد فيها النفس فهي في عملية صيرورة، لأن النفس نفسها محدود غيا النفس فهي في عملية صيرورة، لأن النفس نفسها ما يجب أن تكون عليه. ومن ثم، إن لم تصر النفس نفسها فهي يجب أن تكون عليه. ومن ثم، إن لم تصر النفس نفسها فهي ليست نفسها، لكن ألا تكون نفسها هو بالتحديد اليأس.

XI 143

#### 1. يأس اللاتناهي هو افتقاد المحدودية

هذا لان النفس كتوليفة تحتوى بداخلها على جدلية، ومن ثم فكل مكون هو نقيض الاخر. ولا يمكن تحديد أي شكل من أشكال اليأس تحديدًا مباشرًا (أي، بشكل غير جدلي) هذا الامر ممكن فقط بالتأمل في النقيض. قد يمكن وصف حالة الشخص اليائس وصفًا مباشرًا، مثلما يفعل الشاعر في الواقع حين يضع على لسان الأول أبياتًا يقولها (27). لكن اليأس يمكن تحديده فقط عبر نقيضه، ولو كان للابيات أيّة فيمة شاعرية، فلابد أن يحتوى التعبير الملون على إنعكاس للنقيض الجدلي. ومن ثم، فإن كل وجود بشري يفترض أنه صار لا محدود أو ببساطة يود أن يصير لا محدود، في الواقع، فكل لحظة يصير فيها وجود إنساني أو ببساطة يود أن يصير لا محدود، هي لحظة يأس. لان النفس هي تركيبة حيث المحدود هو المركب المحدد واللامحدود هو المركب الممتد. من ثم، فإن يأس اللامحدود هو الخيالي، وغير المحدد، لان النفس تسلم وتتحرر من اليأس تحديدًا فقط عندما تيأس وتمر باليأس، إلا أنها تستقر وتدخل بشفافية في الله.

الخيالي، بطيبعة الحال، هو أقرب ما يمكن للخيال [Phantasie]، لكن الخيال بدوره يتعلق بالإحساس، والمعرفة، والإرادة، بالتالي يمكن للشخص أن يمتلك إحساس، ومعرفة، وارادة متخيلة. وكقاعدة غامة، الخيال هو وسيط عملية اللانهائية، بل إنه ليس القدرة، كما هو الحال مع (27) حول أهمية الناطقين، انظر، على سبيل المثال، خوف وارتجاف، III (SV III) KW VI

ΧI 144 الآخرين، هذا لو أراد المرء أن يستخدم هذه المصطلحات، إنه قدرة instar omnium [كل القدرات]. عندما تنتهي الكلمات عن الإحساس، والمعرفة، والإرادة، يعتمد الإنسان الفرد على الخيال الذي يمتلكه، ويتفكر الإنسان في نفسه ويفكها - أي يعتمد على الخيال. الخيال تفكير تأملي لا نهائي، ومن ثم، فقد افترض الحكيم فيخته (28) إفتراضًا جد صحيح بانه حتى فئات المعرفة تنبع من الخيال. النفس تفكير إنعكاسي تأملي، والخيال تفكير إنعكاسي تأملي، إنه تحويل النفس إلى إمكانية النفس. الخيال هو إمكانية أي تفكير وكل تفكير، وشدة هذا الوسيط هي إمكانية شدة النفس أو شدة النفس بالإمكانية.

الخيالي هو عمومًا هذا الذي يقود الشخص إلى رحاب اللانهائي بطريقة تبعده عن نفسه، ومن ثم تمنعه من العودة إلى نفسه.

عندما يصير الإحساس خيالي بهذه الطريقة، تزداد صيرورة النفس في شكل أثيري طيار وتصل في النهاية لتصبح نوعًا من العاطفية المجردة، وتنتمي بشكل لا إنساني إلى لا إنسان، لكنها تجمع بشكل عاطفي لا إنساني، حيث أنهاكذلك مع قدر من تجرد - على سبيل المثال الإنسانية في المجرد. ومثلما لا يتحكم المصاب بالروماتزم في أحاسيسه المادية التي تتأثر بتغيرات الريح والمناخ حتى يكون بوسعه اكتشاف أي تغيير في المناخ

<sup>(28)</sup> فيلسوف ألماني من القرن الثامن عشر وقد وصف فيختة القدرة المنتجة للخيال بوُصفهاً مصدر مُفهوم العالمُ الخارجي و انها اصل الفئات الاساسية في الفكر. و اسهب كيركيجارد في كتابه المهارسة في المسيحية مفهوم Indbildningskraft أو الحجيلة بوصفه القدرة على التمثل أو بناء المثال و شرح العلاقة بين الاخلاقي و الحيال، وللَّمزيد J. G. Fichte, Grundriss des Eigenthümlichen der Wissenschaftslehre, انظر، Sämmtliche Werke, I-XI (Berlin, Bonn: 1834-46; ASKB 489-99), I, I, pp. 38687 (المترجم)

إلخ، كذا أيضًا يتحول الشخص الذي صارت أحاسيسه خيالية إلى لانهائي، بشكل ما، لكن ليس بطريقة تجعله يصبح نفسه بشكل أكبر، لأنه يفقد نفسه أكثر فأكثر.

وكذا الحال مع المعرفة، عندما تصبح خيالية. إن قانون تطوير النفس بالنظر للمعرفة، فيا يتعلق بحالة أن تصبر النفس نفسها، هوكلما إزدادت المعرفة تزداد معرفة الذات بنفسها. لو لم يحدث هذا كلما إزدادت المعرفة كلما صارت نوعًا من المعرفة اللاإنسانية، وعندما تحصل عليها النفس تتداعى مثلما يتداعى الناس تحت ثقل الحجر الكبير المستخدم في بناء الاهرامات، أُوكُما يحدث في حالة فرقة الآلات النحاسية الروسية حيث يعزف المرء نوتة واحدة لا أكثر ولا أقل(29).

بالمثل تتطاير النفس بشكل تدريجي عندما تصير الإرادة خيالية. الارادة، عندئذ لا تصير صلبة بشكل يتناسب مع كونها مجردة، بحيث تصير لا نهائية في الغرض والعزم، ويزداد تواجدها وتصير أكثر آنية في الجزء الاصغر من أي محمة تقوم بها في الحال، من ثم عندما تتحول الإرادة إلى لا نهائية تعود الي نفسها بالمعني الأكثر تصلبًا<sup>(30)</sup>، أي أنه عندما تكون أبعد ما يمكن عن نفسها، عندما تصير لا نهائية في الغرض والعزم، تصير في نفس الان وعلى المستوى الشخصي أقرب ما يمكن لاتمام الجزء الضئيل من أي عمل، أي في هذا الوقت، وهذا اليوم، وهذه الساعة، وهذه اللحظة.

ΧI

145

<sup>(29)</sup> الفرقة الموسيقية النحاسية الروسية تتكون من عدد من العازفين يصل الى 60 عازفًا وكلُّ منهم يقوم بعزف نوتَّةً وحيدة لا أكثر ولا اقل على بُوق لا يستطيع الا اداء هذه النوتة الوحيدة. (المترجم) (30) مع الإشارة الى ما تبقى من الفقرة، انظر الملحق، ص. 149 (150:6 Pap. VIII²B).

عندما يصير الإحساس أو المعرفة أو الارادة خيالي، يجوز للنفس برمتها أن تصير هكذا، سواء بالشكل الأكثر فعالية عبر الإنخراط كلية في التخيل أو بالشكل الأكثر سلبية بأن تترك نفسهاكي تحملها الرياح، لكن في كلتا الحالتين فالشخص مسؤول. عندئذ تعيش النفس حياة خيالية ووجود متخيل في المجرد اللانهائي الحالي أو في عزلة مجردة، وتفتقد نفسها باستمرار حيث تبتعد عنها أكثر وأكثر. على سبيل المثال، دعنا ننظر في المجال الديني. العلاقة مع الله علاقة لا نهائية لكن في الخيال، قد يأخذ هذا اللانهائي الإنسان فيجعله يشطح ويصل به إلى حد النشوة. فالوجود في الحضرة الإلهية قد يبدو أمرًا غير محتمل بالنسبة للإنسان لأنه لا يستطيع أن يكون نفسه ولا يستطيع أن يعود لنفسه أو يصير نفسه. وقد يقول هذا الشخص الديني المتخيل (لتشخيص نفسه عبر بعض الكلمات): "بوسع العصفور الحياة وهذا أمر مفهوم، فهو لا يدرك أنه في حضرة الله. لكن أن تعرف أنك موجود في حضرة الله، ثم لا تجن على الفور أو تغرق في العدم"!

XI 146

لكن أن تصير خياليًا بهذه الطريقة، ومن ثم تصير في يأس، لا يعني، بالرغم من أن هذا عادة يكون واضعًا، إنه لا يسع الشخص أن يستمر في الحياة بشكل جيد ويبدو كإنسان وينشغل بالأمور الوقتية، ويتزوج، وينجب، ويقدّر الناس ويقدّره الآخرون — وقد لا يدرك أحد إنه بمعنى أعمق يفتقد هذا الشخص النفس. مثل هذه الأشياء لا تحرك العالم كثيرًا، لأن النفس هي آخر شيء يأبه له العالم، ومن أشد المخاطر أن

يظهر الشخص ما يدل على أنه يمتلكه. فأعظم المشاكل، وهي فقدان النفس، يمكن أن يحدث بهدوء في العالم كما لو كان لا شيء. لا يوجد فقدان آخر يحدث بهذا الهدوء، كل فقدان آخر مثل فقدان يد، أو رجل، أو 5 جنيهات، أو زوجة، إلخ.. لابد وأن نلاحظه بالتأكيد.

ΧI 146

### 2. اليأس المحدود هو افتقاد اللامحدود

إن هذا ناتج (كما أشرنا في 1) إلى الجدل الكامن في النفس بوصفها توليفة، ومن ثم فكل مركب فيها هو نقيضه وضده.

أن نفتقد اللانهائي هو اليأس الاختزالي والتضييق. بالطبع، نحن نعني هنا التضييق والمحدودية الاخلاقية. وفي الواقع فإن العالم لا يهتم إلا بالحدود العقلية أو الجمالية أو باللامبالاة (وثمة كمية هائلة من هذه متوفرة في العالم)، لان الذهنية العلمانية ليست إلا إرجاع اللانهائي إلى اللامبالاة. وتتعلق دامًا النظرة العلمانية تعلقًا شديدًا بالفرق بين الإنسان والاخر ومن الطبيعي ألا تفهم الامر الوحيد الضروري<sup>(31)</sup> (كان تفهم هذا هو من الروحانية)، ومن ثم لا تفهم الاختزالية والتضييق الداخلين في فقدان المرء لنفسه، وليس عبر التسامي والتطاير في اللانهائي واللامحدود، لكن عبر التحول إلى المحدودية المنتهية تمامًا، أي ان تصبر رقمًا وليس نفسًا، مجرد شخص آخر ، مجرد تكرار أكثر من هذا Einerlei [الشيء المستمر ذاته].

اليأس الضيق هو افتقاد الطزاجة أو بالأحرى سلب المرء لذاته من طزاجتها، أو إخصاء الذات بالمعنى الروحي. والمقصود

<sup>(31)</sup> انظر الانجيل بحسب لوقا 10: 42

أن كل كائن بشري ينزع أولًا لأن يكون نفسًا، ومقدر له أن يكون نفسه، وبقدر ما تكون كل نفس بالتأكيد ذات حدود فإن هذا يعنى أساسًا أن لها شكل راسخ وليس أنها مستقرة على شيء، أو أنها تتشكل خوفًا من البشر فلا تجرؤ على أن تصير نفسها في أكثر أشكالها خصوصية (وهذا بالتأكيد لن يستقر بسهولة)، حيث لا يزال الإنسان نفسه لنفسه. لكن بينها يقفز أحد أنواع الياس قفزة وحشية في اللامتناهي فيفقد نفسه، يبدو أن ثمة نوع آخر من اليأس يسمح لنفسه بالانخداع عن نفسه عن طريق الاخرين. فمثل هذا الإنسان المحاط بالبشر ذرافات ووحدانا، من كل الصنوف والضروب، والمستوعب في كل مناحي الحياة الدنيوية، والمستغرق باستمرار في كل سبل العالم، يجد نفسه نسيًا منسيًا، ينسى اسمه، وينسى ربه، ولا يجرؤ على الإيمان بنفسه، ويجد أن من الخطر أن يكون نفسه، ومن الأيسر عليه والأسهل له أن يكون مثل الآخرين،

العسه، ومن الايسر عليه والاسهل له أن يعون من الاحرين، أن يصير نسخة، رقمًا، رجل من العامة.
وياللعجب، فهذا النوع من اليأس يمر بلا أدنى ملاحظة تحت سمع وبصر العالم. فبمجرد أن يفقد الإنسان نفسه بهذه الطريقة يكسب هذا الإنسان قدرة متزايدة على النجاح الساحق في عالم المال والأعمال والحياة الاجتماعية. وفي الواقع، يصير المرء هكذا مؤهلًا للنجاح في الحياة. هنا لا مجال للتأخر، ولا للتردد، ولا للتراجع، لا مشاكل مع نفسه وانسحاقها وتحولها الذري، إنه يتدحرج كجلمود صخر حطه السيل من عُلِّ وينتقل من يد لخرى كقطعة نقود تتداولها الأيدي وتتخاطفها. ولا ينظر إليه

XI 147

قط على أنه شخص يعاني من اليأس، بل يراه الناس على أنه مثال لما يجب أن يكون عليه الإنسان. فمن الطبيعي أن العالم لا يدري حقًا ما هو المثير وما هو الجذاب. واليأس الذي لا يسبب أدنى مضايقة لصاحبه في الحياة، بل ييسر عليه حياته ويسهل عليه أموره، لا يمكن أن ينظر إليه، بأية حال من الاحوال، على أنه يأس. وسنجد أن وجمة النظر الكونية تلك موجودة في كل الحكم والامثال تقريبًا، وهذا هو الواقع. على سبيل المثال، يُقال انِه إذا كان الكلام من فضة فالسكوت من ذهب.. فلماذا؟ لأن الحقيقة أن النطق والإفصاح يؤدي إلى وقوع المرء في مشاكل، وهذا هو الواقع. لكن أن نصمت! أليس هذا هو أشد الأمور خطرًا حيث أن الصموت هو شخص منكفاً على ذاته، والواقع لا يساعده على الاعتدال، بل يحذره من مغبته ويعرفه أن العواقب وخيمة لو خرج منه الكلام، لذا فمن الافضل أن يظل صموتا في هذه الحالة. لكن العارف يخشى حقًا وصدقًا من الخطأ الذي يدخل إلى النفس، والخطيئة التي تتسلل للذات بدون أن تعبر عن نفسها للخارج ولا تترك أثارًا. لكن العالم يعتبر أنه من الخطر المغامرة بالكلام. لماذا؟ لانه من المحتمل أن يخسر المرء، ألا تغامر فضيلة، لكن وبالتحديد عندما ترفض أن تغامر، تخسر الشيئ الذي تصعب خسارته لان تعویضه غیر ممکن، لانه نفس المرء. لو غامرت واجتهدت وأخطأت تساعدنا الحياة بمعاقبتنا، لكن لو لم أخطأ كيف أجد من يساعدني؟ والأهم من ذلك، ماذا على لو كسبت كل كنوز الأرض بعدم المغامرة وخسرت نفسي الحقة!(<sup>(32)</sup>

ΧI 148

(32) انظر الانجيل بحسب متى 16: 26

من ثم فمع المحدودية يأتي اليأس. والإنسان في هذا النوع من اليأس يمكنه أن يعيش حياة جيدة ولو لفترة، وفي الواقع، يحيا في رغد من العيش، ويظهر آنه إنسان متحقق ويحظى بتقدير اجتماعي، وينال مراتب عليا، ويبجل وتبتلعه كل الاهداف الوقتية. (33) وفي الواقع، تتكون الذهنية العلمانية من جماع هؤلاء البشر الذين يبيعون أنفسهم، لو جاز لنا القول، إلى العالم. إنهم يستخدمون قدراتهم، ويكنزون الذهب والفضة، وينجحون في مشاريعهم الدنيوية، ويحسبون بدقة واقتدار بل وقد يسطرون اسمًا لهم في التاريخ، لكنهم ليسوا أنفسًا بالمعنى الروحي، إنهم بلا نفس، بلا ذات، ولا روح يمكن من أجلها المغامرة بكل شيء، لا روح لهم تقف أمام الله وتخشع في حضرته ، حتى لو بدا أنهم قد تحققوا في أي مجال آخر.

## ب. اليأسكما يعرف عبر الإمكانية/ الضرورة

ΧI 148

تتساوى الإمكانية والضرورة في مقدار أهميتها للصيرورة (ومهمة النفس أن تصير نفسها في حرية). تنتمي كلا من الامكانية والضرورة الى النفس تمامًا مثل انتماء المحدود واللامحدود ἄπειρον/πέρας ([اللامحدود/المحدود]). والنفس بلا إمكانية في يأس، مثلها مثل النفس بلا ضرورة.

## 1. يأس الإمكانية هو افتقاد الضرورة

ΧI 148

هذا أمر، كما أسلفنا، يعود للجدل الموروث في النفس بوصفها توليفة.

(33) مع الإشارة إلى ما تبقى من الفقرة، انظر الملحق، ص. 150 (Pap. VIII²B) 150:7.

ومثلها أن المحدود هو الجانب المحدد في العلاقة مع اللا محدود، فإن الضرورة أيضًا هي المحدد في العلاقة مع الإمكانية. وبذلك تتأسس النفس كتوليفة من المحدود واللا محدود، فهي κατὰ δύναμιν (عكنة)، لأجل أن تصير النفس نفسها وهي تعكس نفسها عبر وسيط الخيال، ومن ثم تتضح الإمكانية غير المحدودة. النفس بالإمكانية مشها، ومن ثم تتضح الإمكانية مثلها هي ضرورية، لأنها في الواقع نفسها، لكن محمتها هي أن تصير نفسها، فهي ضرورية، ولكن حيث أن نصير نفسها، فهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي أن تصير نفسها مهي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها هي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي محمتها هي أن تصير نفسها مهي أن تصير نفسها مه نفسها مهي أن تصير نفسها مهي أن تصير المهي أن المهي أن تصير المهي أن المهي أن تصير المهي أن المهي أن

XI 149

لكن لو تجاوزت الإمكانية الضرورة، بحيث تهرب النفس من نفسها، تنعدم الضرورة التي لابد وأن تعود إليها، وهذا هو يأس الإمكانية. تصير هذه النفس إمكانية مجردة، فتهيم في فضاء الإمكانية حتى تستنفذ وتنهك، حتى لا تتحرك فقط من المكان الذي تراوح فيه ولا تصل أبدًا لاي مكان، حيث أن الضرورة هي تحديدًا مكان الوصول، إلى النفس نفسها هو تحديد الحركة نحو هذا المكان. فالضرورة حركة بعيدًا عن المكان، لكن أن تصير النفس نفسها هو أن تصل إلى هذا المكان وتستقر فيه.

وبالتالي تبدو الإمكانية للنفس أكبر فأكبر، وتتضخم أكثر فأكثر أمامحا وهذا لأن ليس ثمة ما يتحقق حقًا. وفي النهاية يبدو أن كل شيء ممكن، بيد أن هذه تحديدًا هي نقطة الهاوية. النقطة التي تبتلع فيها الهوة السحيقة النفس. ولكي تتحقق كل إمكانية وتصير واقعًا وتحتاج للوقت. وبالتالي، يتناقص الزمن

الضروري للتحقق بمضي الوقت، فيصير كل شيء لحظي آني وتتكثف الإمكانية وتزداد حدتها في إطار الإمكانية، وليس في إطار التحقق لأن التكثف والحدة في إطار التحقق هو التمكن من تحقيق بعض مما هو ممكن. حالما يبدو أن بالإمكان حدوث شيء، تتاح إمكانية جديدة. وأخيرًا تتوالى التخيلات المرعبة (34) اللذيذة في تتابع سريع حتى يبدو أن كل شيء ممكن ومتاح، وتلك تحديدًا هي اللحظة الآخيرة، لحظة تحول الفرد ذاته الى سراب.

ما تفتقر إليه النفس في هذه اللحظة هو تحديدًا التحقق، وبلغة العامة نقول أن هذا الشخص صار خياليًا. بيد أن التمعن وتمحيص الامر بدقة يظهر لنا أن ما يفتقر إليه المرء حقًا هو الضرورة. لقد أخطأ الفلاسفة حين فسروا الضرورة على أنها وحدة ما بين الإمكانية والتحقق - لا، فالصحيح هو ان التحقق هو وحدة ما بين الإمكانية والضرورة(35). وعندما تضيع النفس في بحر الإمكانية بهذه الطريقة فليس هذا لمجرد افتقادها للطاقة، أو على الاقل لا ينبغي تفسير هذا الامر بهذه الطريقة المعتادة. فما ينقصنا هنا هو في الاساس القدرة على الطاعة، اي على الخضوع للضرورة في حياة المرء، بعبارة آخرى ما قد يدعى بمحدودية الإنسان. ومن ثم، فالمأساة ليست في أن هذه النفس لم تحقق شيئًا وتدرك سقفًا في هذا العالم، لا بل المأساة هي أن المرء لم يدرك نفسه، لم يدرك أن النفس، التي هي هو، هي شيء محدود، ومن ثم يدرك الضرورة. بدلا من

(34) التخيلات المرعبة اللذيذة هي الترجمة التي اخترناها لمصطلح Fantasmagoria وهو شكل دراًي مليء بالخيال الجامح والرَّعب مثل مسرحية بير جنت لابسر. See, for example, Plato, *Philebus*, 30 a; *Platonis opera*, III, p. 316.

هذا فقد نفسه لأن هذه النفس عكست نفسها بشكل خيالي في مرآة الامكانية. فحتى عندما ينظر المرء لنفسه في المرآة عليه أن يتعرف على نفسه فلو لم يحدث هذا لن يرى المرء نفسه بل يبصر إنسانا ما. ومرآة الإمكانية ليست مرآة عادية، لابد من استخدامها بحرص شديدة ففي أعلى المعاني لا تخبرنا هذه المرآة بالحقيقة. أن تبدو النفس كنا وكنا في إطار الإمكانية المتاحة لها هو نصف الحقيقة فقط، لان إمكانية النفس، أو بعبارة أخرى النفس بالإمكانية، لا تزال بعيدة عن النفس أو لنقُل أنها ليست سوى نصف النفس. ومن ثم، فالسؤال هو: كيف تحدد ضرورة هذه النفس المعينة نفسها تحديدًا بأكثر دقة ؟ إنها الإمكانية مثل دعوة طفل لحفلة، فالطفل يوافق على الفور، لكن السؤال الذي يطرح نفسه هو ما إذا كان الاباء سيوافقون ومثلما الامر مع الآباء كذا هو مع الضرورة.

في الإمكانية كل شيء ممكن. ولهذا السبب، من الممكن أن نضيع في الإمكانية بشتى طرق الضياع، بيد أن ثمة طريقين أساسيين. الاول يتخذ شكل الرغبة والشوق، ويتخذ الاخر شكل السوداوية- التخيلية (الامل والرجاء/ والحصر والخوف). تحكى لنا الاساطير والحواديت قصة ذاك الفارس الذي يرى الطير النادر على حين غرة ويطارده، لانه يبدو له لاول وهلة سانح شديد القرب. لكن الطير المراوغ يطير ويفر، وعندما يسدل الليل ستاره يجد الفارس نفسه منفصلا عن رجاله ورفقته ضائعًا تائهًا في البرية حيث هو الان. والامر بالمثل في حالة الإمكانية والرغبة. فبدلا من تحويل الإمكانية

ΧI

150

الى ضرورة مرة أخرى. يجري المرء خلف الإمكانية وفي النهاية لا يجد طريق العودة إلى نفسه. في السوداوية يحدث العكس وبنفس الطريقة تقريبًا. فالمرء يقع في غرام الإمكانية بشكل سوداوي، فيطارد إمكانيات الحصر التي تصل به في النهاية إلى الابتعاد عن نفسه فيصير ضحية للحصر أو ضحية لما يخشى أن يحصر منه ويخاف أن يتغلب عليه.

## 2. يأس الضرورة هو افتقاد الامكانية

لوكان بالإمكان مقارنة ضياع المرء في الإمكانية بتفوه الطفل بأصوات الصوائت، فإن افتقاد الإمكانية هو نفسه أن يصير الإنسان آخرسًا. فالضروري مثل الصامت الخالص الساكن، لابد للتعبير عنه والتفوه به، من وجود الإمكانية لافتقدنا هذه الوصلة الوجود الإنساني إلى نقطة افتقاد الإمكانية، فالمرء في يأس طالما افتقد الامكانية.

وثمة اعتقاد شائع أن هناك سن محدد يمتليء بالأمل، ونقول أحيانا أنه في سن معين، وفي لحظة معينة من العمر، فالمرء مفعم بالامل أوكان مفعمًا بالامل والإمكانية. بيد أن كل هذا ما هو إلا أقاويل بشرية لا تصل إلى كبد الحقيقة، فكل هذا الامل، وكل هذا اليأس ليس أملا حقيقيًا ولا يأسًا حقيقيًا.

الأمر الحاسم هو أن كل شيء ممكن لدى الله.

وهذا أمر حقيقي سرمدي ومن ثم فهو حقيقي في كل لحظة. وهي حقيقة مقبولة بشكل عام، وتم التعبير عنها بهذا الشكل، لكن القرار الحاسم لا يتخذ إلا عندما يصل المرء إلى منتهاه،

أى بلغة البشر عندما تنعدم الإمكانية، وهنا يصير السؤال المطروح: هل سيؤمن بأن كل شيء ممكن بالنسبة لله، أي بمعنى آخر هل سيؤمن؟ لكن هذه الصيغة هي صيغة فقدان الفهم عينها، فأن تؤمن هو تحديدًا أن تفقد الفهم لاجل أن تكسب الله. فلننظر في هذا القياس. تخيل وجود شخصي له القدرة على تخيل كوابيس مرعبة، وقد رأى نفسه في مواقف رهيبة أو مخيفة لا يطيقها على الإطلاق. وفقًا لكلام البشر، فانهياره محتوم، وفي يأس يحارب يأس روحه لاجل أن يتاح له أن ييأس، أو لو شئت أن يصل إلى حالة اليأس المتماسك ويحصل على موافقة شخصيته الصريحة غير المشروطةكي ييأس ويكون في حالة يأس. ومن ثم، فإن الشخص الذي يحاول أن يمنعه من اليأس هو أشد أعدائه وأقساهم على نفسه كما عبر عنها الشاعر في أبياته الرشيقة (Richard II, III, 3)(36):

Verwünscht sei Vetter, der mich abgelenkt Von dem bequemen Wege zur Verzweiflung.

> تبًا لك يا ابن العم يا من أخرجني من طريق اليأس الحلو الذي كنت فيه!

عند هذه النقطة، فإن الخلاص، من وجمة نظر بشرية، مستحيل تمامًا، لكن كل شيء ممكن لدى الله! وتلك هي معركة الإيمان وغزوته، أنها الحرب الضروس التي ستخوضها، إن شئت، من أجل أمل الامكانية، لان الامكانية هي الخلاص الوحيد. عندما يسقط أحدهم مغشيًا عليه، نطلب الماء أو الكولونيا، أو أملاح عطرية، أو نشادر، لكن عندما (36) ريتشارد الثاني من مسرحيات شكسبير التاريخية مثل ريتشارد الثالث وهي مجموعة من المسرحيات التي دون فيها التاريخ الآنجليزيُّ بشكلٌ درايُّ (المترجم)

يريد أحدهم أن ييأس، فالحل هو: أبحث عن إمكانية، أبحث عن إمكانية، فالامكانية هي الخلاص الوحيد! وجدت إمكانية-حسنًا، يتنفس اليائس الصعداء، فقد استعاد روحه، لانه دون امكانية لا يبدو أن بامكان الشخص التنفس. وأحيانا، يمكن أن يمتد ذكاء الحيال البشري بحيث يصل لنقطة توليد امكانية، ولكن المرد الاخير يأتي عندما يرتكز المرء على الايمان-فالذي يساعد المرء حقًا هو أن كل شيء ممكن لدى الله، أي ان كل شيء بمشيئته تعالى<sup>(37)</sup>.

وهكذا يستمر الصراع، سقوط ويعتمد المصارع من عدمه أساسًا على قدرته على الحصول على الامكانية، أي ما إذا كان سيؤمن، لكنه يفهم أنه، من وجمحة النظر البشرية، أن سقوطه محتوم. بيد أن هذا هو جدل الإيمان. وكقاعدة، يعرف المرء أن هذا لن يحدث غالبًا، أو على الأغلب أو الأكثر احتمالًا إلخ.. لكن لو حدث فإنه سيكون سقوطه. يندفع خفيف العقل، ضعيف الايمان، نحو الخطر مسلحًا بهذه الإمكانية، أو تلك، ولو حدث وتحققت سقط وياس. يرى المؤمن ويدرك سقوطه، من وجمة النظر البشرية (فيما حدث له، أو فيما غامر به)، لكنه يؤمن. ولذا، لا يسقط. يترك الامر تمامًا بيد الله، ويستعين به. وهو يؤمن بأن كل شيء ممكن لدى الله، وكل شيء بمشيئته تعالى. أن يؤمن بسقوطه أمر مستحيل. أن يدرك سقوطه من وجمة نظر بشريته، وبالرغم من هذا، يظل مؤمنًا

<sup>(37)</sup> See Spinoza, Ethics, V, 36, 40; Opera philosophica omnia, ed. A. Gfroerer (Stuttgart: 1830; ASKB 788); Either/Or, I, KW III (SKI 23); Postscript, KW XII (SV VII 63).

بالإمكانية فهذا هو الإيمان. ومن ثم يعينه الله سبحانه – ربما بإن يجعله يطيق الرعب، أو يتيح له تجنبه، أو ربما عبر الرعب ذاته- وهنا، ودون توقع، بل في شكل معجزة إلهية يأتي العون من حيث لا يحتسب المرء. معجزة، لأنه من خصوصيات الإيمان الاعتقاد بحدوث المعجزات للناس. وتعتمد إمكانية العون عبر المعجزة أساسًا على ما يُسمى بشغف الفهم الذي من خلاله يفهم المرء أن العون مستحيل، وتعتمد ثانية على مدى إخلاصه تجاه القدرة التي تعينه بالرغم من هذا. وكقاعدة صرفة، لا يفعل البشر لا الأساس ولا الآخر. فهم يصرخون بأن العون مستحيل بدون أن يلجموا فهمهم مرة واحدة بحثًا عن العون، وبعدئذ يكذبون في وقاحة وبلا حياء.

يمتلك المؤمن الترياق الناجح الوحيد ضد اليأس- أي الإمكانية- لأن كل شيء ممكن لدى الله في كل لحظة. وهذا هو مضمون الإيمان الصحيح الذي يحل كل التناقضات. التناقض هنا هو ما يلي، من وجمة النظر البشرية، السقوط أكيد، لكن بالرغم من هذا ثمة إمكانية. تعني الصحة الجيدة بشكل عام القدرة على حل التناقضات. مثلًا، في مجال الصحة البدنية، فإن الجلوس في تيار الهواء أمر متناقض الأثر، لأن التيار، سواء كان ساخنًا أم باردًا، يؤثر على الجسم، لكن الجسم السليم، الصحيح لا يتأثر بهذا التيار ولا يحس به. وكذا الأمر بالنسبة للإيمان.

إن افتقاد الإمكانية يعني إما أن كل شيء قد صار ضرورة بالنسبة للمرء، أو أن كل شيء قد صار بلا معنى وتافه.

XI 153

التحتيمي، والقدري، كلاهها على حد سواء في يأس وقد فقدا روحيها، مثلما يحدث لليائس لان كل شيء بالنسبة لما قد صار ضرورة. فهو مثل ذلك الملك الذي مات جوعًا لان كل طعامه قد تحوّل إلى ذهب(38). الشخصية ما هي إلا توليفة من الإمكانية والضرورة. وما وجودها المستمر إلا كمثل التنفس، حيث يخرج النفس ويدخل في شهيق وزفير جالبًا معه الحياة للنفس. ونفس التحتيمي/ القدري لا يمكنها التنفس، لانه من المستحيل أن تتنفس الضرورة وحدها، لأن هذا سيخنق تمامًا نفس المرء. التحتيمي العلماني في يأس، لأنه فقد الإله، وبالتالي نفسه، لان من ليس لديه رب ليس لديه نفس أيضًا. والقدري أيضًا ليس لديه رب، أو بمعني آخر يصل بنا لنفس الغرض، فالإله عنده ضرورة حيث أن كل شيء ممكن لدى الله، ومن ثم الله هو كل شيء ممكن. ولذا فإن القدري يعبد الله على حرف، أنه في خضوع أخرس، ولا يقدر على الصلاة أو الدعاء باخلاص. فالصلاة والدعاء تنفس، والإمكانية للنفس مثل الأكسجين للنفس. الحاصل أن الإمكانية وحدها أو الضرورة وحدها لا يمكن أن يقيما الصلاة والدعاء، مثلها لا يقيم الأُكسجين أو النتروجين بمفرده، فلكي نصلي لابد وأن يكون هناك إله ونفس- بالإمكانية- أو نفس ذات إمكانية محتملة أوحبلي بالإمكانية ان جاز القول، لان كينونة الإله تعني أنكل شيء ممكن، وبالتالي فإنكل شيء ممكن يعني الكينونة

ΧI 154

(38) الشخصية التي يتحدث عنها كيركيجارد هنا هي شخصية الملك الاسطوري الاغريقي ميداس الذي تخبرنا الاسطورة أنه كان مولعا بالذهب و جمعه حتى انه تمنى ان يُصيّرُ كُلُّ مايلمسة ذهباً و حققت آلهة الأوليمب له امنيته في مفارقة ساخرة. وانتهى به الأمر الى الندم الشديد لانه حول ابنه ذهبا و لم يعد يستطيع الكلل لأن الطعام كان يتحول الى ذهب ايضا (المترجم)

الإلهية. وهذا الذي ارتقت كينونته حتى صار روحًا عبر فهم أن كل شيء ممكن، هو من يستطيع أن يخلق الصلة مع الله. إن معرفتي أن مشيئة الله هي الممكنة، تجعلني قادرًا على الصلاة، ولو لم يوجد أي شيء سوى الضرورة والحتمية، لصار الإنسان كالدواب والبهائم.

انه لأمر مختلف تمامًا عن العقلية البورجوازية المداهنة المرائية، أي التافهة، والتي تفتقد أساسًا إلى الإمكانية. إن العقلية البورجوازية المداهنة تفتقر إلى الروح، وما الحتمية والقدرية المميزتان لها إلاً يأس الروح، وكذا افتقاد الروح يأس. تفتقد العقلية البورجوازية المداهنة كل خصائص الروح وهي مغلقة تمامًا بالإحتمالية حيث تجد الإمكانية ركنًا صغيرًا، أو من ثم، تفتقد لكل إمكانية لإدراك الإله. والبورجوازي المداهن لديه خيال ناضب، ضحل، سواء كان صانع أحذية أو رئيس وزراء، فهو يعيش في إطار محدود تافه من الخبرات المتعلقة بالامور الحياتية، وما هو ممكن وماذا يحدث عادة. وبهذه الطريقة يفقد البورجوازي المداهن نفسه وربه. فلكي يعرف المرء نفسه وربه لابد أن يرتقى خياله به إلى مستوى أعلى من مستوى الاحتمال المنحط، لابد أن ينتزعه انتزاعًا من أرض الاحتمالات تلك، ويعلمه كيف يأمل وكيف يخشى، ولنقل كيف يخشى وكيف يأمل، أي يجعله يعرف إمكانية حدوث كل ما يتجاوز الكم الكافي في أي تجربة. لكن العقلية البورجوازية المداهنة لا تمتلك الخيال، ولا تريده، وتكرهه. وليس ثمة حيلة في هذا. ولو تعرضنا مع الوقت لتجارب مرعبة، تتجاوز تلك

الحكمةالببغاوية التي تخرِج من التجربة المعتادة، تيأس الذهنية البورجوازية المداهنة، ويصير من الواضح أنه اليأس، فهي تفتقد إمكانية الإيمان التي تعني أن تستطيع أن تنقذ النفس من السقوط المحتم بفضل الله.

بيد أن الحتمية والقدرية يمتلكان خيالًا لا يكفى كي ييأسا من الإمكانية، وإمكانية تكفي لاكتشاف الإستحالة، وتطمئن الذهنية البورجوازية المداهنة نفسها بكل ما هو واقعى واضح، وهي في يأس حق، سواء استقر لها الامر أم أدبرت عنها الدنيا. تفتقد الحتمية والقدرية إمكانية الراحة، والتأمل، وصقل الضرورة، ومن ثم تفتقد الإمكانية للتأمل. وتعتقد العقلية البورجوازية التافهة المداهنة أنها تتحكم في الامكانية، وأنها قد خدعت هذه المرونة الموروثة ووضعتها في مصيدة الاحتمال، أو بالاحرى مصحة الامراض العقلية المدعوة احتالات، وتعتقد أنها قد سجنتها، وتحمل الامكانية مسجونه في قفص الاحتمال لتعرضها، أينما ذهبت، وتتخيل أنها السيد المتسلط، ولا تدرك، أو لا تدرى، أنها بفعلها هذا تحديدًا قد سجنت نفسها في زنزانة إنعدام الروح، وأنها أشد الناس شقاءً. الشخص الذي يضيع في الإمكانية يحلق عاليًا في شجاعة اليأس، بينا هذا الذي يصير كل شيء بالنسبة له ضرورة يلجم نفسه في الحياة ويحطمه الياس، لكن العقلية البور جوازية المداهنة تنتصر وتلتهم الروح!

# ر. والياس مُعرفًا س خلال والوهي ووالشعور

تعتمد حدة وشدة اليأس على درجة الوعى والشعور أو لنقل أنها تتناسب طرديا مع زيادة الشعور والوعي: أي أنه كلما إزدادت درجة الوعي والشعور إزدادت حدة اليأس. وهذا أمر واضح لكل ذي عيان، ويتضح كاجلى ما يمكن في حده الأقصى والادني. فيأس إبليس هو أقصى درجات اليأس حدة لأن اِبلیس نار خالصة، ومن ثم فهو وعی غیر متجسد شفاف، ولا وجود للغموض أو العتامة في إبليس بحيث يجوز له أن يستخدمُها كمبرر لفعله، ومن ثم؛ فإن يأسه هو التمرد المطلق والاعلى. هذا هو اليأس في حده الاقصى. بينما اليأس في حده الادنى هو حالة ما، بحيث يجوز حتى للمرء أن يقول، بشكل إنساني بريء نوعًا ما، أن اليائس لا يدرك هذه الحالة. هناك أدنى يأس عندما تصل درجة عدم الوعى هذه إلى أقصاها، بل إن الامر هنا، في صيغته الجدلية، يجعلنا نتساءل حقًا عن مدى صحة أو جدوى أن ندعو هذه الحالة يأسًا.

XI 155

## أ. اليأس الذي يجهل أنه يأس، أو جهل اليأس بنفسه ونفسه الخالدة

كون أن هذه الحالة هي يأس فلا شك في ذلك، وهي بحق تسمى كذلك وهذا ما يوضح لنا ما يسمى بانبلاج الحق (39). فالحق هو مرجعية ذاته، وكذلك مرجعية الباطل (40). لكن الحق الأبلج يحتكر دامًا، وهو بالمثل ليس على الإطلاق

<sup>(39)</sup> اخترنا انبلاح الحق ترجمة لمصطلح obstinacy of truth (40) اقتباس بتصرف من كتاب الاخلاق لسبينوزا

الكيفية التي يرى بها بنو البشر الحق وعلاقتهم به. أي عندما يربطون بين أنفسهم وبين الحق كاعلى مراتب الخير، وهو أيضًا أبعد ما يمكن عن أن تكون حقًا، حتى إن الناس ترى، وبشكل سقراطي النزعة، أن الخطأ في هذه المسألة هو أسوأ ما يمكن حدوثه، فالحدسي الشعوري عند البشر يفوق كثيرًا ما هو عقلاني منطقي فيهم. على سبيل المثال، لو افترضنا أن ثمة رجل سعيد، ويتصور نفسه سعيدًا بالرغم من أنه في عين الحق ليس سعيدًا، فعادة هو أبعد ما يمكن عن أن يتمنى الخروج من خطأه، بل على العكس يصير عنيدًا متعنتًا. ويرى في كل من يقول له إنه مخطيء ألد أعدائه، بل يرى هذا الكلام بمثابة عدوان يكاد يعادل القتل، بمعنى ما يقوله الناس: إن هذا يقتل سعادته. لماذا لانه خاضع تمامًا لسطوة الشعوري والحدسي والنفسي ولانه يعيش في فئات ومراقي الحسى، تصنيف يقول له هذا يجلب السعادة وذاك يجلب الخوف ومن ثم يقول وداعًا للروح والحق إلخ... لانه حسى بدرجة تمنعه من المغامرة والخروج وتحمل أن يكون روحًا. ومماكان الإنسان متكبرًا أو متغطرسًا فإنه ينظر إلى نفسه نظرة تحط من شأنها كثيرًا، حيث أنه لا يرى نفسه أبدًا كروح، أي الشيء المطلق الذي يمكن أن يكونه الإنسان. وهذا، بالرغم من كل الكبر والغطرسة التي قد يحملها. لنفترض وجود منزل به قبو، وطابق أول، وطابق ثاني، مصمم بحيث يحتل كل طابق سكان وفقًا لمكانتهم الاجتاعية، والان إذا قارنا بين الحالة الإنسانية وبين هذا المنزل، فللأسف الشديد سنجد أن معظم الناس تفضل أن تعيش في منزلها بالقبو أو البدرون، وتلك هي الحقيقة المرَّة.

كل إنسان هو توليفة نفسية طبيعية يزمع لها أن تكون روحًا، هذا هو البناء، لكن الإنسان الظلوم الجهول يفضل أن يعيش في البدرون أي في الحالة الحسية. الأكثر من هذا إن المرء لا يفضل فقط بحياة في البدرون، لكنه أيضًا يعشق هذا حتى أنه يغضب لو اقترح عليه أحدهم أن ينتقل للطابق الثاني الفاخر، الفارغ، الشاغر، الذي هو تحت تصرفه، حيث أنه، بالرغم من هذا، منزله الذي يعيش فيه.

للأسف، بشكل غير سقراطي، ما يخشاه البشر أكثر من أي شيء هو أن يكونوا على خطأ. ثمة أمثلة مذهلة توضح هذا الكلام. يقيم أحد المفكرين بناءً ضخمًا، وصرحًا هائلًا، يضم الكون كله، وتاريخ العالم إلج. ولو نظرنا لحياته الشخصية نكتشف، لدهشتنا الكبيرة، أنه لا يعيش بذاته في هذا القصر الحافل الضخم، لكنه يقيم في كوخ صغير بجانبه، أو حتى يقطن بسقيفة الكلب، أو في أفضل الأحوال في مأوى البواب. ولو ذكرنا له التناقص الواقع فيه، ولو بكلمة واحدة، لشعر بالإهانة. لأنه لا يخشى أن يقع في الخطأ لو كان بوسعه أن يتم النسق بمساعدة هذا الخطأ.

من ثم، فلا فرق بين أن يجهل الشخص اليائس أن حالته هي اليأس، أو يدري، فسيظل في يأس بنفس الحال. ولو كان اليأس هو التخبط [Forvildelse]، فالجهل باليأس يضيف فقط الخلط إلى التخبط [Vildfarelse]. وتماثل العلاقة بين اليأس والجهل تلك القائمة بين الجهل والحصر (ارجع لكتاب مفهوم

الحصر (41) لفيجليوس هادفنسيس The Concept of Anxiety by Vigilius Haufniensis) فالحصر الذي يميز الفتور [انعدام الروح] يمكن التعرف عليه تحديدًا من خلال الإحساس عديم الروح بالآمان الذي يسود من يعيش فيه. بيد أن الحصر يقبع تحت هذا الإحساس الزائف، وبالمثل، يكمن اليأس في أسفل الإحساس بالراحة، وعندما يزول الوهم، وتنتهي سكرة الغيبوبة، وعندما يبدأ الوجود بالتداعي، عندئذ يعاود الياس الظهور على الفور لأنه كان دائمًا قابع بالأسفل.

ولو قارنا بين الشخص الذي يدرك ويعي يأسه، فإن الفرد اليائس الذي لا يعي يأسه ويجهله، هو ببساطة إنسان بعيد عن الحقيقة والخلاص، وفي حالة استلاب. فاليأس في ذاته سلب، والجهل به استلاب مضاعف. لكن كي نصل إلى الحقيقة لابد وأن نجتاز عبركل سلب واستلاب، لأن الاسطورة السابقة التي تحدثنا عن كسر السحر وفكه هي حقيقة. فلابد من أن نعيد الكلمات بالمقلوب، وإلا لا تنفك الرقية ولا تنكسر التعويذة (42). بيد أنه لا توجد سوى رؤية واحدة هي الرؤية الجدلية التي تجعلنا نرى أن الفرد الذي يجهل يأسه يبتعد عن الحقيقة والخلاص بقدر أكبر من ابتعاد

(14) انظر سفر رؤيا يوحنا 3: 16 (42) انظر مرقس 2: 7: لوقا 5: 32؛ رومية 8: 30؛ 9: 24؛ كورنثوس الأولم 1: 9: 7: -15 24؛ علاطية 5: 13؛ أفسس 4: 14: كولوسي 3: 15؛ تسالونيكي الأولى 2: 12؛ 4: 7؛ 5: 24؛ تسالونيكي الثانية 6: 12؛ تيموثأوس الأولى 6: 12؛ تيموثاوس الثانية 1: 9؛ عبرانيين 2: 11؛ 9: 15؛ بطرس الاولى 1: 15؛ 2: 9، 21؛ 3: 9؛ 5: 10؛ بطرس الثانية 1: 3. لا يجادل كيركيجارد الجماعة اللوثرية عن الأدوار المفيدة للدعوة المسيَّحيَّة الواحدة المشتركة، لكنه يحتج على التقليل من قيمة هذه الدعوة أو الدعوَّة إلى وظيفةٍ أوَّ محنة أو شكل معين لهذا القليلُ في استخدَّام التخصصية التَّابعةُ لله "الدعوة" في أحد المواعيد الكنسية. انظر Upbuilding Discourses in Various Spirits, Part One, "Purity of Heart," KWXV (S V VIII 228-37), JP I 227-39;

.IV 494649, 5009-15

ذاك الذي يعرفه، ولكن يظل غارق فيه، لأنه من وجمة نظر أخلاقية – جدلية، فإن الشخص المدرك ليأسه والباقي عليه بعيد عن الخلاص لأن يأسه أكثر حدة وأشد قوة. بيد أن الجهل لا يمكنه البتة أن يهزم اليأس أو يغيره إلى غير حال، حتى إنه قد يكون في الواقع أخطر أنواع اليأس. فبالإضافة لقوة تأثيره الإحباطي فإن الشخص الذي يجهل أنه في يأس محصن بشكل ما ضد إدراكه ليأسه، أي أنه في حصن حصين من اليأس التام.

فالفرد أبعد ما يمكن عن إدراك ذاته كروح عندما يجهل أنه في يأس. لكن هذا تحديدًا، أي عدم إدراك الذات يكون هو اليأس الذي هو إنعدام الروح، سواء كانت الحالة هي المرض السقيم، أو مجرد العيش دون حياة، مثل: النبات، أو في حياة صاخبة مليئة بالطاقة، فكل هذا سره هو اليأس. والحالة الأخيرة تشبه حال ذلك المصدور (مريض السل)، فعندما يصل المرض لمنتهاه، ويدخل الحالة الحرجة، يشعر بالتحسن ويعتقد أنه في أحسن صحة، بل ربما ظن الآخرين حتى أنه يشع صحة.

هذا النوع من اليأس (الذي هو الجهل باليأس) هو الأكثر شيوعًا في العالم، في الواقع فإن ما ندعوه العالم، أو تحديدًا ما تدعوه المسيحية العالم الوثني والإنسان الطبيعي في ملكوت المسيحية، الوثنية كما كانت تاريخيًّا وهو (الوثنية في المسيحية هي بالضبط هذا النوع من اليأس) تحديدًا ذلك النوع وهو اليأس الذي يجهل اليأس. في الواقع أنه من الأكيد إن الوثني أو

الإنسان الطبيعي يميز بين اليأس وعدم اليأس- أي يتكلمون عن اليأس كما لو أن هناك بعض اليائسين. بيد أن أن هذا التمييز خيال مُضلل، مثله مثل التمييز الذي يظن الوثني أو الإنسان الطبيعي أنه موجود بين الحب وحب النفس، كما لو أن كل هذا الحب ليس في الاساس حب للنفس. لا يمكن للوثني أو الإنسان الطبيعي تجاوز هذا التمييز، لأن خاصية هذا اليأس المميزة هي أن تجهل كونك في يأس.

من اليسير علينا إذن أن نستخلص مما سبق كله أن المفهوم الجمالي لإنعدام الروح (الفتور) لا يوفر لنا، بأي حال من الأحوال، معيارًا للحكم من خلاله على ما هو يأس وما ليس كذلك، وهذا لعمري أمر جد مفهوم، لانه إذا كان من غير الممكن تعريف الروح تعريفًا جماليًا كيف يمكن للجمالي الإجابة على سؤال غير موجود بالنسبة له! ومن العناء أيضًا أن ننكر أن الوثنيين الافراد، وكذا الام الوثنية برمتها قد أنجزت انجازات مذهلة ألهمت الشعراء والفنانين، من المستحيل إنكار أن الوثنية تمتلك إنجازات جالية لا يمكننا الإعجاب بها. أيضًا من الغباء أن ننكر أن بوسع الإنسان الطبيعي أن يحيا في وثنيته حياة ثرية مليئة بالمتعة الجمالية، ويستخدم حواسه بطرق جذابة ويجعل العلم والفن في خدمته ورفعة حياته. لا، لا يمكن استخدام النسق الجمالي الموجود في إنعدام الروح كمعيار لقياس ومعرفة ما هو يأس وما ليس كذلك. ما يجب استخدامه هو النسق الاخلاقي الديني: الروح أو بشكل سلبي فقدان الروح أو إنعدام الروح. في هذا النسق، كل وجود بشري لا يعي ذاته بوصفها روح، وأمام الله روح، أي كل وجود بشري لا

يستقر في شفافية بين يدي الله ولكن يرتاح في غموض مريب ويتماهى مع بعض العموميات المجردة (كالدولة أو القومية أو الامة الخ...) أو، في ظلام النفس الدامس، وينظر لقدراته على أنها مجرد طاقات للإنتاج، وبدون أن يعي بعمق من أين أتت هذه القدرات، وينظر لذاته كما لوكانت شيئًا غير محدد هذا لو أراد أساسًا أن يضفى عليها معنى--كل وجود مثل هذا، بصرف النظر عما يحققه، ممماكان مذهلا حقًا، ومما استطاع أن يشرح، حتى لو شرح كل الحياة والوجود، ومما كان مستمعًا بشدة بالحياة بشكل جهالي — نقول إن كل وجود مثل هذا هو يأس محض. وهذا آباء الكنيسة الأوائل (<sup>43)</sup> عندما قالوا إن فضائل الوثنيين ما هي إلا رذائل تلمع، كانوا يقصدون أن لب الوثنية يأس بواح، وأن الوثنية لا تعي أنها روح أمام الله. ولهذا يحكم الوثني على الإنتحار بانعدام مسئولية فردية حَمًّا (وهذا لاننا نستمر في سياق هذا المثال بالرغم من أن الموضوع يتعلق بكلية البحث بشكل أعمق) أنه يقرظ الانتحار ويمدحه، بينما الانتحار بالنسبة للروح هو الخطيئة الكبرى، إنه الهروب من الوجود في خسة، والتمرد على الإله. والوثنية تفتقر إلى تعريف النفس بوصفها روح، ومن ثم يحكم على الانتحار (أي قتل الذات) بهذه الطريقة الحمقاء الشنعاء، ونفس الوثنى الذي يرى الانتحار بهذه الطريقة نجده يعطينا احكامًا أخلاقية للسرقة وعدم العفة إلخ... يفتقر الوثني لرؤية الانتحار لانه يفتقر للعلاقة مع الإله والذات، فالانتحار بالمفهوم الوثنى الخالص هو أمر عادي محايد، أمر مرجعه لذة ومتعة

<sup>(43)</sup> عن الجزء الذي حذفه من مخطوطة الطباعة، راجع الملحق، ص 156-57 (.Pap .(VIII2 B 171:15

كل فرد، لأنه لا شأن لأي شخص آخر به. لو أردنا أن نرفض الانتحار من وجمة نظر الوثنية لاضطررنا لسلوك هذا الطريق الطويل الملتف الذي يظهر أن الانتحار يخرق علاقة الالتزام تجاه الاخرين. لا يستطيع الوثني إدراك أن الانتحار أساسًا هو جريمة في حق الاإله. ومن ثم لا يدرك الوثنى أن الانتحار يأس، فهذا الإدراك بلا معنى بالنسبة له.

لكن هنا يسعنا القول أن الوثني يدرك الانتحار في يأس. بيد أن ثمة فرق موجود مستمر. وهو فرق كيفي بين الوثنية بمعناها الحرفي والوثنية في العالم المسيحي، وهو الفرق الذي أظهره وأشار إليه فيجليوس هوفنسيس (44) بالنظر للحصر، وهو تحديدًا أن الوثنية تفتقد للروح ولكنها ما تزال مؤهلة على طريق الروح بينما الوثنية المسيحية تفتقد للروح وهي تبتعد عن الروح في طريقها للهاوية. ومن ثم، فهي إنعدام الروح بالمعنى الحرفي.

ب. اليأس الذي يدرك أنه يأس، وبالتالي يدرك أن ثمة نفس بها شيء من قبس أبدي سرمدي، ومن ثم في يأس يرفض إرادة أن يكون ذاته أو في يأس يريد أن يكون ذاته

ΧI 159

هنا، بالطبع، علينا أن نميّز بين ما إذاكان الشخص المدرك ليأسه يمتلك المفهوم الحقيقي لمعنى اليأس أم لا. وإحقاقًا للحق قد يكون المرء على حق تمامًا وفقًا لفكرته عن اليأس عندما يقوله إنه يائس قد يكون محقًا بخصوص حالته اليائسة، لكن هذا لا يعني أن مفهومه عن الياس حقيقي. لو إعتبرنا حياته

(44) رومية 14: 23

وفقًا لمفهوم اليأس الحق، يجوز أنه ينبغي على المرء أن يقول انت غارق في اليأس أكثر مما تعي وتدرك، وأنت تغرق فيه أعمق وأعمق. كما هي الحال مع الوثني (لو استعدنا المثال السابق) عندما ينظر إلى نفسه ويرى أنه في يأس بمقارنة حاله بالآخرين، قد يكون على الأغلب محقًا في اعتقاده أنه في يأس، لكنه على خطأ عندما ينظر للآخرين بوصفهم ليسوا في يأس، أي أن مفهومه عن اليأس خاطىء.

XI 160 من ثم، فلا مناص من وجود المفهوم الحق لليأس للوصول إلى إدراك اليأس. لكن، من جانب آخر، من الضروري الوعى بالذات بشكل واضح، أي بالقدر الذي يمكن من تواجد الوضوح مع اليأس. إلى أي مدى يمكن الجمع بين الوضوح التام بصدد الذات وكونها في يأس وبين التواجد في حالة يأس، بمعنى آخر ألا تخرج هذه المعرفة الواضحة والمعرفة بالذات ببساطة المرء إخراجًا من اليأس وتنتشله منه إنتشالًا؟ ألا تجعله يخشى نفسه لدرجة أن يتوقف عن اليأس؟ لن نحاول الإجابة هنا، بل حتى لن نخطو خطوة في هذا الإتجاه حيث سنتمحّص هذا الموضوع فيما بعد. وبدون متابعة الفكرة للوصول إلى طرفها الجدلي الاقصى هذا نود فقط الإشارة هنا إلى أنه كما يمكن أن يتنوع الوعي بماهية اليأس تنوعًا كميًا وكيفيًا كبيرًا، يمكن أيضًا أن يتنوع إدراك المرء بحالته الشخصية وكونها يأس. والحياة الواقعية جد معقدة ومركبة، ومن العسير أن نشير إلى تضاد مجرد مثل ذلك القائم بين يأس لا يدرك على الإطلاق بوصفه يأس وبين يأس يدرك حاله تمامًا. المعتاد أن يدرك الشخص في يأس إدراكا غائمًا حالته، وهذا بالرغم من وجود ألوف التنويعات هنا أيضًا، يدرك المرء، بدرجة ما، كونه في يأس ويشعر بهذا مثلما يحس الشخص الذي يحمل مرضه الجسدي معه، ولكنه لا يريد أن يحدده.

في لحظة ما، يكاد يكون موقنًا أنه في يأس، وفي اللحظة التالية يبدو أن همّه قد أتى من مصدر آخر خارج ذاته، ولو عكسنا الامور وغيرنا الوضع لن يعود في يأس. أو قد يحاول أن يبقى نفسه في العتمة فيما يخص حالته عبر الهروب والتهرب وبطرق عديدة، مثلا عبر الإنشغال بالعمل وأن يكون مشغولا بوظيفته بوصفها محربًا، ولكن يحدث هذا بطريقة لا تجعله يدرك حقًا أنه يهرب ولماذا يفعل أي بطريقة تبقى عليه في الظلام أو حتى قد يدرك المرء أنه يفعل هذا من أجل أن يغرق روحه في الظلام بل ويفعل هذا باستغراق كلى وحسابات دقيقة، وفي حدس نفسي، لكن وبمعنى أعمق، لا يدرك المرء هنا حقًا ماذا يفعل صدقًا، ولا مدى اليأس الذي وصلت اليه نفسه .... إلخ. في الواقع ثمة علاقة جدلية متبادلة في كل أنواع الإرادة والمعرفة وقد يخطىء المرء أحيانًا عندما يحاول تفهم الشخص عبر تعميق المعرفة فقط أو الإرادة فقط.

وكما أوضحنا من قبل، يعمق مستوى الوعي من شدة اليأس. كلما كان لدى المرء تصوّر أكثر صدقًا فيما يخص اليأس، وكلماكان أكثر إدراكا ووعيًا بوضوح لكونه في يأس، سنجد أن اليأس أشد وكثر كثافة. فالشخص الذي يدرك أن الانتحار يأس، ولديه مفهوم حقيقي بالياس وطبيعته، ويقدم على الانتحار، فهو يعاني شدة من اليأس أكثر من ذلك

161

الذي ينتحر بدون فكرة واضحة عن أن الانتحار هو يأس، وبالعكس، كلما قلت صدقية إدراكه لمفهوم اليأس، قلت حدة يأسه. لكن على الجانب الآخر، فالمرء الذي ينتحر وهو على درجة رائعة من الوعي بذاته (الوعي الذاتي) هو في ياس عميق أكثر بكثير من ذلك الذي تعاني روحه من الخلط والإرتباك.

وسأحاول (45) الآن أن أفحص شكلي اليأس الواعي بطريقة تحاول أن تشير أيضًا لعملية إزدياد الوعى بالياس وبالوعى بطبيعته. إن حالة المرء هي يأس أو ما يمكننا أن نطلق عليه بعبارة أخرى إرتفاع في وعي المرء بذاته. بعكس أن يكون المرء في يأس هو أن يمتلك المرء الإيمان. ومن ثم، فإن الصيغة السابقة التي تصف حالة لا وجود فيها لياس على الإطلاق هي صيغة صائبة كل الصواب، وهي صيغة الإيمان أيضًا: عندما تصيغ النفس علاقة بذاتها وعندما تريد النفس أن تكون ذاتها، تدخل النفس الشفافة الراضية المرضية في جنات القدرة التي خلقتها.

#### ΧI 1. في اليأس عندما لا يريد المرء أن يكون نفسه، 161 يأس الضعف

عندما ندعو هذا النوع اليأس في ضعف نلقى على الفور ضوءًا على الشكل الثاني، أو النوع الآخر في اليأس، عندما يريد المرء أن يكون ذاته. ومن ثم فالاضداد أمر نسسي. لا يوجد حقاً يأس يخلو من تحدي، وتمرد، ورفض، وفي الواقع فإن العبارة السابقة "عندما لا يريد أن يكون" تتضمن رفضًا (45) من أجل أشكال مسودة الفقرة التالية، انظر الملحق، ص. 151 (Pap. VIII² B

وتحديًا وتمردًا. على الجانب الآخر فإن أعظم أنواع التمرد والتحدي والرفض في اليأس لا يخلو حقًا من بعض الضعف. ومِن ثم فالتمييز نسبي فقط. لنقل أن أحد النوعين هو اليأس الأنثوي والنوع الآخر هو اليأس الذكوري(66).

التحليل السالف له علاقة بالعلاقة بين اليأس الذكوري واليأس الأنثوي. لكن علينا دائمًا أن نذكر أن هذا لا يتعلق بتكريس الذات للإله أو العلاقة مع الله، وهذا سنبحثه في (46) تؤكد النظرة النفسية على وقائع الحياة من حين لآخر تلك الفكرة وهي فكرة صائبة كفكرة ومن ثم سنثبت ولابد أن بثبت إنها صحيحة، وقد ثبت حقاً وصدقًا إنها صحيحة ويستؤكد أن هذا التصنيف يتضمن حقاكل واقعية الياس κατα δύναμτν [المحتمل] لَّإِن سُوء الَّخلق وسرعة الغضب لا يرتبطانَ بَالياس بل بالاطفال لان علينا أن نفترضُ أن السرمدي موجود بالإمكانية في الطفل وليس علينا إن نطالبِ الطِفل به، كما نطالب البالغ الذي تُعرفِ أو نظِنْ أنه يمِتلُّكه ِ وأنا لا أعنى إطلاقاً أنني أنكر أن النساء لا يعيشِن حَالَاتَ مَن الَيَّاسُ الذَّكُورِي أَو العَكَس أَي أَنْ الرجال يَعيشُونَ حَالَات مِن الْيَاسُ الإنوي لكن تلك هي الاستثناءات. وبالطبع فإن النموذج المثال نادر أن لم يوجد أُسَاسًا ، التمييز المثالي هذا مجرد نموذج لفهم الياس. وتُما كانت المراة أكثر حساسية ورقة من الرجل ُفَهَى لا تَمتلكِ ذلَكَ المُفهُومِ الْاناني عِن النفس ولا الثقافية بالمعنى الحاسم. الطَّبيعَة الْانثويَّة هِي التكريس والعطَّاء ولو لَمْ تِكُن كِذَلِكَ لَكَانِت غير أنثويةً. الغريبُ أن المرء بوسعة أن يكون عسير المنال صعب الإرضاء (وهذا التعبير قد صيغ خصيصًا للُّنساءً) مثل النسَّاء- بَيْدَ أنه بالطبيعةِ الناتية فالمُرَاةِ هي الإخلاص والتكريس و(تلك هي المعجزة)كِل ما سبق يعبر عن ان طبيعة المراة هي التكريس لان المراة تحمل في دأَّخلها هذا التكريس الجاّلص فقد زودتها الطبيعة بأسلّحة شعورية عن حِب هي غريزة جد حساسة حتى إن أي إنعكاس ذُكوري لا يمكن مقارنته معهّا. هذا تكريس ألخالصّ مِن جانب النساءَ أوَّ لو تَكَلَّمِنا كُمَّاكَانَ ٱلْأَغْرِيقِ يَتَكَلِّمُونَ فإن هذه المنحة الإلَّهية وهإنَّا الكنز الروحاني هو لعمري أمر عظيم لا يُجبُ القائه كِضَاعةً على قارعة الطريقُ بيد أن أصحاب البصر الحديد من البشر لا يمكنهم رؤية هذا الكنز بوضوح يكفي لاستغلاله استغلالاً تامًا. ولذا اعترت الطبيعة بالمراة: فحتى لو غطينا بصرها ترى المراة ببصيرتها رؤية جلية أكثر جلاءًا من اشد الرجال ترى ببصيرتها الغريزية ما يجب عليها ان تقدره وَتَكْرَسُهُ. النَّكُرَيْسِ الْجَالُصُّ هِي الصَّفَةِ المُتَفَّرَةُ النَّيُّ تَتَمَّعَ بِهَا ٱلمَرَاةُ وَلَذَا أَخَذَت الطبيعَةُ على عاتقها حاية المراة. هذا أيضًا هو ما دعي لأن تحضر الانوثة عبر عملية تحول، , تحضر عندما يُعبر الحجل الانثوي غير المحدود عن نفسه في شكل التكريس الخَالُصِ. وَبُطبِيعته فإنَّ التَّكريس النسائيُّ الحالص يدِّخل ايضًا في ياس ويتحول لشكلِّ من أشكالُ اليَّاس فعُندِما تكّرسَ المرأة نَّفسها تِمَامًا تكريْسًا خالصًا تفقَّد نفسهَا ومن ثمَّ تصير يسعيدة وهيذا لوكانت نفسها تمامًا فالمراة السعيدة دونما تكريس لذاتها تمامًا إي بمعنَّى آخر دوغاً أن تهبُّ ذاتها بالكامل هي بلَّإ أنوثة تمامًا – يكرسُ الرَّجلُ نفسه أيضًا ويهب ذاته- ومن لا يفعل هذا فيا ليؤسه حقا – لكن ذاته ليست تكريسًا( ان هذا الإ التعبير عن التكريس الخالص الانثوي الموضوعي) وهو لا يكسب ناته بالتكريس إلحالص مثلماً هِي الحَالَ مع المرآة بمعنى آخرِ الرجلُّ لديه ذاته. يهب الرجل نفسه بيد أنه ذاته تظل كمَّا هي حلف ادراك وآع للتكريس بينما المرآة بانثوية حقيقية تتخلِّي عن ذاتها وتلقى بذاتها في خصم ما كُرست نفسها له. ولو أُخِنتُ هذا الإخلاص والتكريس منها ستذهب ذاتها ويصبر ياسها هو: ألا ترغب في إن تكون نفسها. لا يهب الرجل نفسه بهذه الطريقة لكن الشبكل الثاني من أشكال ألياس يعبر أيضًا عن نفسه بشكل ذكوري اي الياس بالرغبة أن تكون تُفسكُ

الجزء الثاني، فمعنى العلاقة مع الله، حيث تتلاشى الفوارق بين الذكر والانثى، فإن التكريس لرجل مثلها هو للانثى، هو بذل الذات لكسب الذات. وهذا يتساوى سواء كنا رجالا أم نساءً، بالرغم من أن الواقع في أغلب الاحيان، أن المرأة ترى الله وترتبط به عادة من خلال الرجل.

## (i) اليأس على شيء دنيوي أو عبر دنيوي

يمثل هذا الانية الخالصة التي تحتوى على تأمل كمي. وهنا لا يوجد وعي لا نهائي غير محدود بالذات، ولا بماهية اليأس، ولا بحالة المرء عندما يكون في ياس. الياس ليس سوى معاناة واستسلام وخضوع لضغوط عوامل خارجية؛ وهو لا يأتي بأية حال من الداخل كفعل. وتظهر كلمات مثل "النفس" و"اليأس" في لغة الآنية نتيجة امتهان ساذج للغة، لو جاز لنا القول، إنها نوع من اللعب بالكلمات. كما يلعب الأطفال عسكر وحرامية.

إن رجل الآنية مؤهل نفسيًا فقط ليكون ذاته (هذا إذا افترضنا إمكان وجود آنية بدون تفكر على الإطلاق)؛ فهو ذاته، عبارة عن شيء مصاحب لشيء ما ضمن أبعاد الزمانية والدنيوية، في اتصال مباشر بالاخر (το ἔτερον)، وليس لديه الإ مظهر وهمي يرتبط بوجود شيء أبدي فيه. ترتبط الانا في الانية بالاخر في الرغبة، والشغف، والتوق، والمتعة وما إلى ذلك، وبشكل سلبي مفغولي كطفل. وجدلها هو: الممتع، والمؤذي؛ ومفاهيمها هي: الحظ الحسن، والحظ السيء، والقدر .

ΧI

163

الآن يحدث شيء ما لهذه النفس الآنية ويجعلها تيأس أو يدخلها في يأس. بمعنى آخر؛ لا يمكن حدوث شيئًا كهذا، حيث أن الذات لا تمتلك أي إنعكاس أو تفكر. لابد عندئذ من وجود حافز خارجي لليأس، وما اليأس سوى خضوع. "بضربة حظ" هي حياة الرجل الآني كلها، أو لوكان لديه شيء قليل من فكر، فهي الشيء الذي يرتبط به ويتعلق في حياته، بضربة حظ يؤاخذ نفسه، باختصار، يصير حزينًا، كما يقول، أي أن تلقائيته وآنيته قد تلقت ضربة حاسمة فلم يعد بوسعها إعادة إنتاج ذاتها فيصيبه اليأس. وجدليًا ثمة منظومة جيدة بالرغم من أنها غير واقعية أو نادرًا ما تقع حيث هذا اليأس الاني ينبثق مما يدعوه رجل الانية ضربة حظ حسن مذهلة. لان الانية في ذاتها إنها هي أمر جد رهيف هش، وأي

quid nimis [إفراط] فيها يؤدي لتفكير يجلب اليأس.

ومن ثم ييأس — أي، على عكس المتوقع، وعلى النقيض تمامًا من ذاته، ويسمى هذا يأسًا. لكن اليأس هو فقدان الابدي السرمدي، لكنه لا يتكلم إطلاقًا عن هذه الخسارة لانه غير مدرك بها. فقدان الاشياء الدنيوية في حد ذاته ليس يأسًا، لكن هذا هو ما يشغله، ويتكلم عنه، وهذا ما يدعوه يأسًا. بمعنى ما ففي قوله شيء من حقيقة لكنه ليس بالمعنى الذي يفهمه هذا الرجل، أنه قائم على رأسه مقلوب الحال ولابد لنا من تأويل ما يقول كي نصل لكنه يصف الرجل ويشير لما يدعوه يأسًا، وهو ليس في الحقيقة يأس، وفي نفس الوقت فإن الأكيد أن اليأس يحوطه ويلفه بدون أن يدري. كمن يعطي

ظهره لمبنى البلدية ويشير أمامه قائلًا: هذا هو مبنى البلدية، إنه مصيب، فالمبنى هو هذا لو أدار ظهره. (<sup>47)</sup> أنه غير يائس-وهذا ليس صحيحًا- لكنه على صواب عندما يقول أنه يائس. بيد أنه غارق في اليأس ويرى نفسه ميتًا وليس سوى شبح لماكان عليه. لكنه ليس ميتًا، فبوسع المرء أن يقول لا يزال في الرجل بصيص من حياة. فلو تغيرت كل المتغيرات الخارجية على حين غرة، ولبيت رغباته، عندئذ ستعاوده الحياة وتتزايد تلقائيته وآنيته وسيعود للحياة من جديد. وتلك هي الطريقة الوحيدة التي تعرف من خلالها الآنية كيف تزدهر. إنها الشيء الوحيد الذي تعرفه: تيأس ويغشى عليها. بيد أن هذا الذي يعرفه الرجل الآني هو أقل جوانب اليأس أهمية. ييأس ويغشي عليه ويرقد ساكنًا كما لوكان ميتًا، وهو يلعب لعبة الميت، مشابًا الحيوانات التي تترصد فرائسها بهذه الطريقة، أو تهرب من الصائد بهذه الوسيلة والحيلة التي لا تملك غيرها.

وفي ذات الوقت، يمضي الوقت. لو وصلت النجدة الخارجية، تعطيه إكسير الحياة ويبدأ من النقطة التي توقف عندها: ذات ليست هو، وذات لم يعدها، لكنه يظل يحيا، وتدعمه فقط الآنية. إن لم تأت المعونة الخارجية، يحدث شيئًا آخر في الحياة عادة. فبالرغم من كل شيء، لايزال هناك بصيص أو قبس من الحياة في الشخص، لكنه يعلن: "أنه لن يكون ذاته مرة أخرى". يفهم الآن الحياة بعض الفهم عن الحياة، يتعلم كيف ينسخ الآخرين، وكيف يستطيع هؤلاء إدارة حياتهم، وينطلق ينسخ الآخرين، وكيف يستطيع هؤلاء إدارة حياتهم، وينطلق

(47) مع الإشارة إلى ما تبقى من هذه الجملة ، انظر الملحق ، ص. 152 ( Pap. VIII² ) .

1 willer:

ΧI

165

ليحيا على نفس منوالهم. هو متدين مع المتدينين، يذهب للكنيسة يوم الاحد، ويصغي للقس الواعظ، وفي الواقع يفهان بعضها البعض أحسن الفهم، وعندما يموت يقرأ عليه الواعظ سواء كان قسًا أو شيخًا الادعية، ويدعو له بالجنة لكنه لم يكن نفسًا قط ولم يصر نفسًا أبدًا.

هذا النوع من اليأس هو: اليأس بعدم الرغبة في أن يكون ذاته. أو حتى أقل من هذا: اليأس في ألا تريد أن تكون ذاتًا من الأساس. أو أدنى الأنواع درجة وأحطها: أن تريد في يأسك أن تكون شخصًا آخر وتتمنى ذاتًا جديدة. الانية في الواقع بلا ذات فهي لا تعرف ذاتها ومن ثم لا يمكنها إدراك ذاتها وينتهى بها الحال عادة إلى التخيل. فعندما تيأس الآنية لا تجد بمعيتها ما يكفى من ذات التأمل، أو تتمنى، أو حتى تحلم بأنها قد صارت ما لم تستطع أن تصيره. على العكس يعين رجل الآنية ذاته بطريقة آخرى: إنه يتمنى أن يصير شخصًا آخر. ومن السهل إثبات هذا عبر مراقبة وملاحظة الاشخاص التلقائيين الانيين، فعندما ييأسون سنلاحظ أنه لا يوجد شيء يتوقون إليه أكثر من أن يصيروا شخصًا آخر، أو لو أنهم كانوا شخصًا آخر غير أنفسهم. على أية حال، من الصعب ألا نضحك من شخص بيأس بهذه الطريقة، فهو بكل المقاييس البشرية، وبالرغم من كونه يائس، فهو شخص شديدة البراءة. وكقاعدة عامة، فإن من ييأس بهذه الطريقة هو شخص مضحك للغاية. فلنتخيل ذات (وبعد الله فلا وجود لشيء سرمدي مثل النفس)، ثم تخيل أنه قد هبط على تلك النات

فجأة وحياكي تصير ذاتًا أخرى، غير ذاتها. المذهل حقًا إن المرء الذي يعيش في يأس، بهذه الكيفية المجنونة، حيث أفني آماله وطموحاته، هو هذا التحول الأكثر جنونًا، يعتقد أن من السير جدًا تحقيق وهم هذا التغير، ومثلما يغير المرء ملابسه رجل الآنية لا يعرف ذاته، أنه يعرف نفسه تحديدًا أو بشكل واضح غير ما يرتديه من ملابس، أنه يعرف روحه عبر أشياء خارجية (وهو أمر لعمري جد مضحك). ولا توجد غلطة أكبر من هذا، حيث أن النفس تتمايز بوضوح لا نهائي عن أي أمر خارجي. من ثم، عندما تتغير الامور الخارجية تمامًا بالنسبة لرجل الانية، يتخذ في يأسه خطوة أخرى، ويفكر كما يلي، بل ويصر هذا أمله المنشود وأمنيته المنشودة. ماذا لو صرت شخصًا آخر، وحظيت لنفسي بنفس أخرى؟ حسنًا، ماذا لو حدث حقًا وأن صار شخصا آخر ؟ أتعجب؛ هل سيمكنه إدراك ذاته؟ ومعرفة نفسه. هنا تحضرني قصة الفلاح الحافي الذي ذهب للمدينة ليسكر ويبتاع لنفسه حذاءًا أو جوربًا، وعند عودته ضل طريقه وسقط نامًا متعبًا من السُكر في الطريق، ومرت به عربة وصاح به السائق: تنح عن الطريق يا هذا وإلا دهست العربة ساقيك، استيقظ الفلاح السكران ونظر لساقيه ولم يعرفها في الحذاء والجورب، فقال للسائق: "انطلق يا هذا إدهسها فها ليسا ساقي"! عندما ييأس رجل الانية، فمن المستحيل ألا نصفه وصفًا حقًا بلا سخرية، ولو كان بوسعي فأفضل ما يقال: أن استخدام هذا الأسلوب لوصف النفس واليأس هو في ذاته أشد أنواع السخرية.

عندما تمتلك الآنية بعضًا من التفكر، كما يفترض، يتحور اليأس بطريقة ما، حيث يحضر وعيًا أكبر بالنفس، ومن ثم، يزداد الوعى بطبيعة اليأس وبحالة المرء اليائسة. ويصبح من المهم لمثل هذا الشخص أن يتكلم عن يأسه، لكن يظل اليأس أساسًا هو يأس الضعف، وهو معاناة، وشكله هو: ألا يرغب المرء وهو يائس في أن يكون نفسه.

ويعبر الاختلاف من الانية المحضة عن نفسه على الفور في حقيقة أن اليأس لا يأتي دائمًا من ضربة قدر، أو حدث فظيع، لكنه قد ينجم عن قدرة المرء على التفكر، ومن ثم فإن اليأس عند وجوده ليس مجرد معاناة أو خضوع للظروف الخارجية، ولكنه بدرجة أو بأخرى تمثيل!! في الواقع، نلاحظ هنا وجود درجة ما من التفكر، ومن ثم وجود درجة من التأمل الذاتي. من هنا يبدأ فعل الانفصال، حيث تعتبر النفس واعية بنفسها تختلف إختلافًا جذريًا عما حولها من ظروف محيطة، وأحداث خارجية، وكذا عن تأثير كل هذا عليها، لكن هذا إلى درجة معينة محددة. عندما تصير النفس إلى درجة معينة قادرة على أن تقوم بمسئولية نفسها قد تواجه صعوبة ما مدمجة في بنيه النفس وفي ضرورة النفس. لانه مثلما لا يوجد جسد إنساني فائق الكمال فلا وجود لنفس كاملة. ومحما كانت تلك الصعوبة فإنها تجعل المرء يجفل، ويجبن، ويتراجع. لأنه قد يحدث له شيء يؤثر في آنيته أكبر من قدرته على التفكير، أو يكتشف خياله إمكانية لو تحدث كحدث واقعي قد تمثل الخلاص من الانية.

من ثم ييأس. وعلى النقيض من يأس توكيد الذات، فإن يأسه هو يأس الضعف، يأس معاناة النفس، لكن بمساعدة من التأمل النسبي، يحاول المرء عبثًا أن يتماسك، وهذا يمثل فرقًا جوهريا آخر عن الرجل الاني الخالص. يدرك المرء أن ترك النفس خلط ومن ثم لا يصاب بالشلل عندما تصيبه الضربة، مثلما يحدث للرجل أو الشخص الاني. يعينه التفكر على إدراك أن ثمة الكثير الذي يمكنه أن يخسره، قبل أن يخسر ذاته. ويقدم تنازلات فبوسعه فعل هذا — لماذا؟ لانه إلى درجة ما، استطاع أن يفصل نفسه عن الامور الخارجية التي يناطحها، لأن لديه فكرة، ولو مشوهة، عن إحتمال وجود قبس من السرمدي في الذات. بالرغم من ذلك فكفاحه كله عبث بلا طائل، فالمشكلة التي يواجمها، أو التي يناطحها، تتطلب فصم تام لعرى علاقته بالانية، وهو لا يمتلك قدرة التأمل الذاتي، ولا التأمل الأخلاقي الضرورية لهذا. أنه لا يمتلك الوعي الكافي بالنفس، وهو الأمر الذي نكتسبه عبر القدرة المستمرة اللانهائية، غير المحدودة، على التجريد، والتجرد، والتخلي عن كل ما هو خارجي تافه، هذه الذات العارية المجردة، التي بمقارنها بالذات التلقائية الآنية كاملة الهندام، هي الشكل الاول للنفس اللانهائية غير المحدودة، وهي الدفع والعزم الضروري اللازم في كل العملية، حيث من خلالها تصير الذات مسئولة مسئولية لا محدودة عن ذاتها الحقيقية، بكل مصاعبها، ومثالبها، ومميزاتها.

من ثم ييأس، ويأسه هو: ألا يرغب أن يكون نفسه. لكنه بالتأكيد لا يستطيع أن يتحمل المقولة الفارغة بأن يتمنى أن

يكون شخصًا آخر، وأنه يحتفظ بعلاقته مع نفسه. فالتأمل مكنه من الإرتباط بذاته إلى هذه الدرجة. علاقته بنفسه مثل علاقة شخص بمحل اقامته، ومحل تواجده. (الجانب الهزلي هنا هي أن النفس ليس من خواصها تكوين علاقات مع نفسها مثل تلك العلاقة التعاقدية بين المرء ومحل إقامته وموطنه)،عندئذ تصبر زغلا ولا تطاق بسبب تصاعد الابخرة، أو امتلاء المكان بالغبار، مهما كان السبب. ومن ثم يتركه، لكنه لا ينتقل منه ولا يختار موطنًا آخر للاقامة. لا يزال يعتبر محل الإقامة القديم عنوانه، ويفترض أن المشكلة ستنحل وتنتهي. وهذه هي حال الشخص اليائس طالما استمرت المشكلة لا يجرؤ على أن يجد ذاته، مثلما يقولون في المثال بدقة حقًا. إنه لا يريد أن يكون نفسه ويفترض أن هذا الامر سينتهي أو أن تغيرًا سيحدث. والأُغلب الأُعم أن هذه المأساة ستنسى. ومن ثم طالما استمر الحال على ما هو عليه، يزور نفسه من حين لاخر، إن جاز القول، ليرى ما إذا كان التغير قد حدث. وما أن يبدء التغيير، يعود لداره، ويعاود أن يكون ذاته، كما اعتاد أن يقول، لكن هذا يعني ببساطة أنه عاد إلى حيث كان - أنه نفس بدرجة ما ولم يتجاوز هذا.

XI

ان لم يحدث تغيير، يبحث عن دواء آخر. فيتحول بالكامل عن الطريق الاستبطاني الذي كان عليه أن يسير عليه ليصير حقًا وصدقًا ذاتا. وبمعنى أعمق، يتحول كل التساؤل عن الذات إلى نوع من الباب الوهمي الذي لا يوجد خلفه شيء ويقبع في خلفية روحه. أنه يدرك ما يسميه بلغته "نفسه"، ويعني هذاكل القدرات والمواهب والخبرات التي يملكها، يدرك هذا ويقدره ولكن بشكل ما يتجه للخارج نحو العالم، أو ما يسمونه الحياة الواقعية الفعالة. يتصرف بكل حزم بقدر ما يملك من تأمل ضئيل في داخلياته، وهو يخشى أن هذا الكامن في باطنه قد ينبثق مرة أخرى. وشيئًا فشيئًا ينجح في نسيانه وبمضى الوقت يبدء بالتفكير فيه كانه شيء سخيف، وخاصة عندما يكون مع آخرين من مكوني الحياة الواقعية الفعّالة من البشر والذين يتوقون للحياة الواقعية. يا له من أمر مذهل ساحر! تزوج وعاش سعيدًا طوال فترة طويلة من الزمن، وهو رجل نشط فعّال، وأب ومواطن صالح، وربما مهم أيضًا، في منزله يناديه الخدم بكلمة "سيدي"، أو يخاطبه الناس في المدينة "بحضرة المحترم"، يقوم سلوكه على إحترام الافراد والاشخاص، أو على الطريقة التي يرى بها الاخرين النفس والناس تحكم على النفس من خلال المكانة الاجتماعية. هو مسيحي متدين ضمن المتدينين (48) (بنفس القدر الذي يكون فيه وثني بين الوثنيين أو هولندي بين الهولنديين)، أنه مسيحي متدين مثقف. عادة ما يشغله السؤال عن الخلود، وقد سأل رجل الدين [القسّ] أكثر من مرة عن معنى الخلود، حقيقة وهل سيعرف المرء ذاته مرة أخرى — وهو أمر مثير لعمرى حيث أنه لا يمتلك ذات حقة!

فمن المستحيل حقًا أن نتكلم عن هذا النوع من اليأس دونما مسحة من سخرية. من المضحك أنه يريد الكلام عن كونه قد كان في يأس والمدهش إنه في يأس بعد أن ظن أنه تغلب على اليأس حقًا وصدقًا. ولو فهمنا الامور على حقيقتها لرأينا (48) See, for example, Postscript, KW XII (SV VII 37-38); JP I 372, 407 (Pap. VIII1 A 392; XI1 A 503).

السخرية المرّة التي توجد أمام أعيننا تدعونا كي نراها، والكامنة في الغباء المطبق الذي يتستر خلف حكمة الدهر التي يختفي بها في العالم، والتي تنطق معبرة عن نفسها في شكل النصائح التقليدية الشيطانية، مثل: لتنظر، وترى، ولا تعلق، وإنس الموضوع. المدهش حقًا هو هذا الغباء الاخلاقي المطبق.

اليأس بسبب ما هو دنيوي أو لأمر دنيوي هو أكثر أنواع الياس شيوعًا، وخاصة في شكله الثاني، أي الانية التلقائية مع مسحة من التأمل الكمي. كلما فكرنا في اليأس بعمق، رأينا ندرته، وكذا ندر وجوده في العالم. وهذا لا يثبت إطلاقًا أن الغالبية العظمي من البشر لم تيأس. فهذا يثبت فقط أن البشر لم تتعمق في يأسها قط. قلة حقًا هي التي تحيا ضمن معطيات الروح، وفي الواقع لا يوجد كثيرون ممن يحاولون تجربة هذه الحياة، ومعظم من يحاول سرعان ما يتراجع. لم يتعلموا أن يخافوا، لم يتعلموا أن يلتزموا دونما اعتماد أو إجبار على أي شيء، أو على أي كائن كان. من ثم؛ لا يسعهم تحمل أو قبول ما يعتقدون إعتقادًا جازمًا أنه تناقض، بينما هو بيّن واضح وضوح الشمس لكل ذي عينين مع قليل من التأمل فيما حولنا. ومن ثم؛ يصير أن يريد المرء أن يكون روحًا، ويرغب، ويتوق في الإهتمام بروحه من قبل تضييعه الوقت في هذا العالم. مضيعة للوقت لا يمكن الدخول فيها، بل ويجب أن أمكن سن قانون للعقاب عليها. وهي في الواقع جريمة يعاقب عليها، في كل الاحوال، بالامتعاض والاحتقار، لانها خيانة للجنس البشري، ولانها جنون بواح يشغل الوقت بلا شيء. وللاسف تأتي لحظة في حياة البشر وهي أفضل لحظة في

حياتهم فيتأملون في ذواتهم الداخلية. عندئذ وعندما يواجمون اول الصعوبات تهلع قلوبهم وينفرطون حيث يبدو لهم ان هذا الطريق يؤدي بهم إلى صحراء جدباء —und rings umher liegt schöne grüne Weide [بينها الحقول الخضراء اليانعة تنتظر هم]. (<sup>(49)</sup> ومن ثم يهربون وسرعان ما ينسون هذه اللحظة، والتي هي أجمل وأفضل لحظة في حياتهم، للاسف الشديد ينسونها وكانها لحظة من لحظات الطفولة الساذجة. هم مسيحيون متدينون أيضًا إذ أكد لهم الدعاة ورجال الدين أنهم على طريق الخلاص. وكها قلنا فهذا اليأس أكثر أنواع اليأس شيوعًا، شائع لحد أنه يمكن استخدامه كتفسير وحيد، فريد، لمقولة شائعة هي: أن اليأس جزء من شباب المرء، وأنه شيء يمر به الإنسان في مقتبل عمره، ويتجاوزه الناضج الذي وصل لسن التمييز. هذا خطأ يائس، أو على الادق خطأ يائس يتغاضي عن حقيقة واضحة هي أن معظم الناس لا يتجاوزون قط ماكانوا عليه في طفولتهم وشبابهم: أي الآنية التلقائية مع بعض من تأمل قليل، يتغاضى عن أن ما هو مسكوت عنه هو في الواقع أفضل ما يمكن قوله عن الناس، لان عادة ما يحدث هو شيء اسوا من ذلك بكثير! لا ليس اليأس أبدًا شيء يحدث فقط في الشباب، وهو ليس شيئًا يتجاوزه المرء مع النضوج مثلما يتجاوز أوهامه، ليس الامر كذلك على الإطلاق، بالرغم من أن المرء قد يكون من الغباء بمكان فيصدق هذا الهراء. على العكس تمامًا، فبوسعنا عادة أن نقابل كبار في السن محترمين محملين، سواء ذَكُورًا كَانُوا أَو إِنَاثًا، بنفس القدر من أوهام الطفولة الذي يحمله

<sup>(49)</sup> Goethe, Faust, Part I, Sc. IV (Mephistopheles); Goethe's Werke, I-LV (Stuttgart, Tübingen: 1828-33, ASKB 1641-48), XII, p. 91.

أي طفل غرير. نحن عادة ما نتغاضي عن حقيقة أن الوهم عادة ما يتخذ شكلين: وهم الامل ووهم الذكريات. يحمل الشباب وهم الامل، بينما يحمل البالغ وهم الذكريات، ولكن لانه يحمل هذا الوهم تحديدًا نجده يؤمن إيمانا جازمًا قاطعًا بوهم متحيز شنيع هو ان الوهم الوحيد الموجود هو وهم الامل. بالطبع لا يشغل وهم الامل ذلك البالغ ولايقلقه، بل على العكس فهو مشغول بوهم النظر إلى الامال، وأوهام الشباب، والتحسر عليها، وهذا من ضمن مشاغله الاخرى، وهو يظن أنه قد تحرّر منها، وآنه يلقى نظره متحسرة عليها من عُل. للشباب أوهامه وطموحاته في اشياء خارقة تتجاوز الحياة، وتتجاوزه بالمقابل، وكتعويض يجد البالغ أوهامه في ذكرياته عن شبابه. فلو كلمنا إمرأة مسنة عن ذكريات شبابها لوجدناها قد تجاوزت الوهم، مثلها مثل أي فتاة صغيرة، ولراحت تحكي لنا ذكرياتها عن صباها(50)، وكيف كانت سعيدة، وكم كانت جميلة، ويفترض أنها قد تجاوزت الاوهام! وهم الماضي وكيف كنا الذي يعيشه البالغون يعادل إن لم يفق وهم المستقبل عند الشباب: فكلا الوهمين كذبة أو حدوتة مخترعة.

بيد أن تلك المقولة الخاطئة عن مدى يأس الشباب ومدى انخراطه في اليأس هي مقولة بائسة يائسة بطريقة أخرى. وعلاوة على ذلك، فهي أيضًا سخيفة وتظهر ببساطة نقص في الإدراك وفي فهم ماهية الروح— وأيضًا فشل في إدراك أن الإنسان روح وليس مجرد حيوان— وهي تعتقد في سذاجة

<sup>(50) &</sup>quot;We Trojans, with Ilium and all its Teucrian glory, / Are things of the past" (Virgil, Aeneid, II, 325; The Aeneid of Virgil, I-II, tr. C. Day Lewis, [London: Hogarth Press, 1954], I, p. 40).

أن الإيمان والحكمة يأتيان بسهولة، وأنهما مسألة حتمية نصل اليها مثلها تظهر الأسنان للاطفال على مر الأيام، وتنبت اللحية للشباب بمضى الزمان. لا، بالتأكيد ليس الإيمان ولا الحكمة من الأشياء الحتمية التي تأتي للمرء وتظهر له مع مر الأيام، وتعاقب الحدثان. وفي الواقع، ومن وجمة نظر روحية، لا يحدث شيء للإنسان بمضى الزمان بشكل حتمي. فهذا المفهوم هو النقيض المباشر لمفهوم الروح. على العكس، من السهل جدًا أن تخسر شيئًا بشكل حتمي وتتركه خلفك بمضى الزمان. وبمرور الوقت قد يتخلى الفرد عن التوق، والذوق، والاحساس، والخيال القليل الذي كان لديه، ويحدث هذا بشكل حتمي، وفي خضم تبنيه بشكل حتمي طبيعي فهم معين للحياة لا يرى إلا التفاهات (لان التفاهات تأتي إلينا بشكل طبيعي حتمي). هذا الشيء (المحسن) الذي هو يأس خالص، والذي علينا أن نكون متأكدين من أنه وصل إليه بمضى الايام، بالنسبة له هو أمر جيد، وهو يطمئن نفسه دامًا (وهو أمر مطمئن حقًا بشكل مضحك) أنه قد وصل الان إلى حصانه من اليأس، لقد أمَّنَ نفسه. لكنه يائس خال من المعنى والروح، وفي يأس. وإني لاعجب، لماذاكان سقراط يحب الشباب إذا لم يكن بسبب أنه يعرف الإنسان!

إن لم يقع الإنسان عبر السنين في هوة هذا النوع التافه من اليأس، فلا يعني هذا إطلاقًا أن اليأس مقصور على الشباب وحده. لو نما الإنسان حقًا مع الايام، وإذا صار ناضجًا بمعنى الوعي الحقيقي بالنفس، قد يقع عندئذ في اليأس في شكل أعلى. ولم يتحاور مع الايام حقًا، ولم يسقط تمامًا في هوة

ΧI

التفاهات، أي إن لم يتطور حقًا عن كونه شاب غرير بالرغم من أنه بالغ، وأن رأسه مليء بالشعر الآبيض الذي وخطه الشيب، أي مازال محتفظا ببعض من خير الشباب سيكون معرضًا بالمثل لليأس بسبب الدنيوي أو لامر دنيوي.

قد يكون هناك أيضًا فرق بين يأس الشخص البالغ مثل هذا ويأس شاب في مقتبل العمر، لكنه فرق ظاهري وليس رئيسي. يبأس الشاب بشأن المستقبل كوجود مستقبلي، فثمة شيء في المستقبل لا يريد الشاب له أن يتحقق ولا يستطيع تحمله، ومن ثم لا يريد أن يكون نفسه ويياًس البالغ على præterito [الماضي]، كوجود ماضوي يرفض أن يتقوقع للماضي وينتكس لان يأسه ليس منسيًا تمامًا. قد يكون هذا الماضي أمر يجب حقًا الندم عليه والتوبة عنه. لكن لو قدر للتوبه أن تحدث لابد أولا من حدوث اليأس الفعَّال، اليأس الجذري، حتى تتحرر حياة الروح من أثقالها وتتسامي صاعدة. لكنه في ياسه لا يجرؤ على أن يصل لمثل هذا القرار. يقف في مكانه مراوحًا ويمر به الزمان- إلاّ أنه استطاع وبيأس أكبر أن ينجح في مداواة ياسه عبر نسيانه ومن ثم بدلا أن يندم يصير موزعًا للمسروقات(<sup>(51)</sup> Hæler التي سرقها هو نفسه. لكن في الموضوع يظل يأس الشاب والبالغ واحد في الاساس. لا يحدث قط تحول يتيح لإدراك الابدي في النفس التسامي والإنطلاق حتى تبدأ المعركة التي إما أن تزيد من اليأس بشكل أرقى وأسمى او تؤدي إلى الإيمان.

ΧI 172

من ثم، لا يوجد فرق جوهري بين التعبيرين اللذين استخدما وكانها مترادفين حتى الان: أي اليأس على الدنيوي (فى كلياته وعمومياته) أو اليأس على شيء دنيوي (في جزئيته وخصوصيته)، في الواقع ثمة فرق. عندما تقع النفس في تخيل الياس بشوق لا نهائي على أمر دنيوي من هذا العالم، يحول شوقها اللانهائي هذا الشيء، هذا الشيء ذاته إلى العالم بكليته، أي تنتمي فئة الكليانية إلى الشخص اليائس وتتموضع فيه. وبالتحديد يتداعى الدنيوي والاني في ذاتها ويتحللا إلى جزئيات أو شيء جزئي. في الواقع، من المستحيل فقدان أو الحرمان من كل شيء دنيوي، حيث أن فئة الكلية هي فئة من فئات الافكار. ومن ثم تضخم النفس تضخمًا لا نهائيًا الحسارة الحقيقية، وتيأس، وتتحسر عندئذ على الدنيوي كله. بيد أنه طالما نصل إلى الحفاظ على الفرق الملحوظ هذا بين اليأس على الدنيوي والياس على شيء دنيوي. ثمة أيضًا تطور أساسي في الوعي بالذات، وهذا القانون أي اليأس على الدنيوي هو إذن التعبير الجدلي الاولي عن الشكل المقبل لليأس.

#### (ii) اليأس من الأبدي أو من النفس <sup>(52)</sup>

في الواقع فاليأس على الدنيوي أو على شيء دنيوي هو شكل من أشكال اليأس الأبدي أو من النفس، حيث أنه يأس. لان هذا هو قانون كل اليأس<sup>(53)</sup>.

(52) للاشارة إلى العنوان وإلى الفقرتين التاليتين، انظر الملحق، ص. 152-53

<sup>(</sup>Pap. VIII² B 155). من ثم من الصواب لغويًا أن نقول: اليأس على الدنيوي (الوقتي) في الأبدي وعلى (53) النفس ذاتهاً. لأر هذا هو تعبيرا آخر عن حالة اليأس الَّتي هي مَن التعريف الحدي دائما جزء من الأبدي بينما ما نيأس بسببه قد يتنوع تنوعًا شديدًا. نحن نيأس على ذاك الذي يربطنا في يأس -كالكارثة أو شيء دنيوي أو خسارة مادية الخ. لكن نحن

لكن الفرد اليائس، كما وصفناه آنفًا، لا يدرك حقًا ما يحدث خلفه. فهو يعتقد أنه يأس على شيء دنيوي ويتكلم على ما يئس عليه باستمرار بيد أنه حقاً قد يأس من الابدي، لان حقيقة أنه يعطى قيمة عُظمى كهذه لشيء دنيوي هي دِليل واقعي ملموس على اليأس من الابدي، أو بعبارة أشمل وأدق، أن يعطي المرء لشيء دنيوي العظمة أو بالاحرى يجعل من الدنيوي الدنيء في كل العالم ثم يرفعه إلى مرتبة العظمة، فهذا كما قلنا دليل اليأس من الابدى.

وهذا اليأس خطوة ملحوظة محمة إلى الامام. حيث لوكان الياس السابق هو الياس في ضعف، فهذا ياس على ضعف المرء ولكنه ما زال في فئة اليأس في ضعف بما هو متميز عن فئة اليَّاس في تحدي(ب) ومن ثم فثمة فرق نسبي فقط الا وهو تحديدًا أن الشكل الاسبق يتميز بأن وعي الضعف هو الشكل النهائي للوعى فيه، بينما هذا الشكل الذي نتكلم عنه من أشكال الياًس لا يتوقف الوعي عند هذا الحد المذكور لكن يرتفع لوعي جديد أنه الوعي بالضعف الذاتي. هنا يفهم المرء اليائس بنفسه أن من الضعف أن تجعل من الدنيوي بهذه الاهمية، أو أن تضفي أهمِية قصوى على الدنيوي، وأن من الضعف أن تيأس. ولكن بدلا من التحول من اليَّاس إلى الإيمان، وتحقير الذات لضعفها وتأنيبها على أمرها بالسوء، يقوم المرء بالتخندق في الياس ويياس على ضعفه. وعندما يفعل المرء هذا، تستدير رؤيته على عقبها دورة كاملة، ويصير عندئذ أكثر إدراكا ليأسه.

نيأس فعلًا نما لو فهمناه حقًا يخلصنا من اليأس أي من الايدي من الحلاص من قوتنا الح. بالنظر للنفس نقول نيأس على أنفسنا ومِن أنفسنا لان النفس جدلية مزدوجة. والغموض الموجود بخاصة في كلُّ أشكال اليأس الدنيا وفي تقريبًا كل شخص يائس أنه يرى بَشِغفَ دَنيوي ويعرف ما يئس عليه لكن ما يئس منه يبتعد عنه. وظرف العلاج دائما هو التوبة وبشكل فلسفي خالص يمكننا القول أن أعمق القضايا أمكانية أن يباس المرء ويدرك تمامًا مايئس منه!

وأكثر وعيًا به أنه يأس من الأبدي، وهو بيأس حزنًا على نفسه، ييأس لانه جد ضعيف، لانه يضفي هذه القيمة الكبري على الدنيوي، الذي يتحول عندئذ بالنسبة له، لعلاقة اليأس الدالة على أنه فقد الابدى وفقد نفسه.

ويكون تطور الأمر على النحو التالي. أولًا يأتي الوعي بالنفس، لأنه من المستحيل اليأس ِمن الابدي بدون وجود مفهوم للنفس، ووجود شيء من الابدي فيها، أو أنه كان بها قبس من الابدي. لو كان للمرء أن ييأس على نفسه، لابد أن يدرك أن له نفس، بيد أن هذا هو ما يجعله يأس عليه وليس على الدنيوي، أو شيء دنيوي، لكن على نفسه. وعلاوة على ذلك، ثمة وعي أعلى بماهية اليأس هنا، لأن اليأس حقًا هو فقدان الاَبدي وفقدان النفس. وبالتأكيد ثمة وعي أكبر بَان حالة المرء هي اليأس. ومن ثم، فاليأس هنا ليس مجرد معاناة وتألم، وإنما فعلي عندما يؤخذ العالم من النفس، ويقع المرء في اليأس، يبدو كما لو أن اليأس قد أثر من الخارج، بالرغم من أنه يأتي دامًّا من النفس. لكن عندما تيأس النفس على حالها، اليائس، ويأتي اليأس الجديد من النفس، بشكل غير مباشر من النفس، وهو بمثابة رد فعل أو ضغط مضاد، ومن ثم يختلف عن التحدي، والرفض الذي يأتي من النفس مباشرة. على كل الأحوال، تلك خطوة نحو الامام، ولكن بمعنى مختلف، وهذا ببساطة لأن هذا اليأس أكثر حدة هو أقرب للخلاص بمعنى ما. فمن الصعب أن ننسى هذا اليأس-أنه شديد العمق، لكن في كل لحظة يظل فيها هذا اليأس

مفتوحًا فثمة امكانية للخلاص أيضًا.

ΧI 174

بيد أن هذا اليأس يصنف تحت الشكل: في اليأس حيث لا تريد أن تكون ذاتك. مثلما يحرم الاب ابنه من الميراث، لا تريد النفس أن تدرك ذاتها بعد أن صارت بهذا الضعف في يأس، لا يكنها أن تنسى هذا اليأس، أنها تكره نفسها بشكل ما. ولن تتواضع في الإيمان، وتدخل في مظلة ضعفها من أجل أن تستعيد عافيتها وذاتها لا في يأسها لا تريد أن تسمع، إن جاز القول، أي شيء عن نفسها، ولا تدري هي نفسها ماذا عساها أن تقول. ولا تستطيع طلب العون عبر النسيان، أو التخلي عن الامر عبر النسيان للدخول في فئة من لا روح لهم، ومن ثم تصير إنسانا ورجلا مسيحيًا متدينًا مثل غيره من البشر والمسيحيين المتدينين. النفس هنا نفس بكل المقاييس. وكما هو الحال مع الاب الذي يحرم ابنه من الميراث، لا تعين الظروف الخارجية كثيرًا أنه لا يتخلص من ابنه وخاصة في فكره. وكما هو الحال عندما يشتم المحب محبوبه الذي يحتقره، فهذا لا يفيد كثيرًا، بل ربما أوقعه تحت أثر هذا المحبوب بدرجة أكبر، وهكذا هو الحال في حالة النفس اليائسة مع ذاتها.

هذا اليأس كيفيًا هو على مستوى أعمق من اليأس الذي وصفناه من قبل، وينتمي إلى اليأس الأقل ظهورًا في العالم. هذا الباب الكاذب الذي أشرنا إليه في عجالة وخلفه الخواء، هنا يتحول إلى باب حقيقي، لكنه باب مغلق بإحكام وخلفه تجلس النفس لو جاز القول تراقب ذاتها مشغولة بالا تكون ذاتها وتقضي وقتها بمحاولة ألا تكون نفسها وارادة هذا بالرغم من أنها نفس بما يكفي كي تحب نفسها. وهو ما يسمى التحفظ

المنغلق على نفسه [Indesluttethed]. ومن الآن فصاعدًا سنقوم بمناقشة التحفظ المنغلق على نفسه، وهو عكس التلقائية والانية على طول الخط وباستخدام مصطلحات الفكر، من بين أمور آخري، يحتقر الانية تمامًا.

هل هناك مثل هذا الشخص أو مثل هذه النفس في عالم الواقع؟ هل هرب من الواقع إلى صحراء أو دير منعزل أو مستشفى للامراض العقلية؟، أليس هو إنسانا حقًا؟ يأكل مثل الاخرين ويلبس ملابس عادية؟ بالطبع هو كذلك، ولما لا! لكن بحالة النفس تلك لا يشاركه فيها أحد، ولا فرد، ولا إنسان، لا يشعر بأية رغبة لفعل هذا، أو ربما تعلم أن يخضعها. لنستمع لما يقوله هو نفسه عنها! في الواقع فالإنسان الاني الخالص فقط - وهو الموجود في فئة الروح، في نفس مستوى الطفل الغرير الذي يقول كل شيء في محبة لا يمكن التحكم فيها - هؤلاء وحدهم الانيون هم من لا يقدرون على الإمساك بأي شيء. إنه هذا النوع من الانية، والذي يدعو نفسه عادة باسم الحقيقة، أو الامانة، أو الصراحة، أو شخص أمين يقول ما حدث بالضبط، وكل هذا في إدعاء عظيم، وهي لعمري حقيقة مثلها هي غير حقيقة، فلا يسع البالغ العاقل أن يخضع لرغبة جسدية ملحة على الفور.كل نفس ذات قدر ولو ضئيل من التفكر تعرف كيف تكبح جهاح النفس. ودامًا اليائس متقوقع على ذاته بما يكفى لجعل مسألة النفس ِهذه تبتعد عن أي شخص آخر، لا أهمية لأن يعرف عنها أي شيء - بمعني آخر عن الجميع - بينها ظاهريا يبدوكرجل حقيقي واقعي. إنه خريج

XI 175

جامعة، وزوج، وأب، وموظف عمومي ناجح، حتى وأب محترم، ورفيق ممتع، ويعامل زوجه برقة متناهية، وهو المحبة المتجسدة بالنسبة لاطفاله. ومتدين، وهو كذلك أيضًا لكنه لا يحب، أو لا يفضل الكلام عن هذا، بالرغم من أنه يحب في متعة خفية أن يرى زوجه مشغولة بالدين لتقويم نفسها. لا يذهب للكنيسة الألماما، لأنه يحس أن معظم القساوسة لا يعرفون حقًا عما يتكلمون. وهو يستثني قس أو راع محدد ويعترف أن هذا الرجل يعي ما يتكلم عنه، لكن ثمة سبب آخر يجعله لا يصغى له لانه يخشى أن يخرج داخلياته كثيرًا. على جانب آخر، فهو يتوق للوحدة مرارًا وتكرارًا التي هي من أساسيات الحياة بالنسبة له، وهي مثلها مثل ضرورة التنفس أحيانا، وأحيانا مثلها مثل ضرورة النوم. ومما يعبر كذلك عن عمق طبيعة أن هذا الأمر ضرورة حيوية بالنسبة له أكثر من غيره من البشر. بشكل عام، فإن التوق إلى الإعتزال علامة على وجود روح في المرء، وهو مقياس لماهية هذه الروح "أولئك المنتمين للجماعة من غير البشر والسطحيين تمامًالا يحسوا البتة بالحاجة للعزلة وكانهم طيور في سرب وهم يموتون على الفور لحظة أن ينفردوا بذواتهم. ومثلما يجب علينا أن نغنى أغاني الفراش حتى ينام الطفل الصغير، فهؤلاء الناس محتاجون للاغنية المرحة التي تمنحها لهم الحياة الاجتماعية كي تمكنهم من الأكل، والشرب، والنمو، والنوم، والحب إلخ.. في العصور القديمة والعصور الوسطى، كان الناس يدركون معنى التوق للعزلة هذا، وكان يحترمون معناه، بينا في خضم العالم الاجتماعي المتزايد في يومنا هذا، نخشى العزلة لدرجة

ΧI 176

أننا جعلناها بلا فائدة، بل وقد نستخدمُها كعقاب للمجرمين المنتظرين! لكن حيث إن امتلاك الروح في يومنا هذا يعد جريمة فمن المنطقى تمامًا أن يوضع هؤلاء البشر من محبي العزلة في مصاف المجرمين. يستمر الشخص اليائس المنغلق على ذاته في الحياة من ساعة إلى آخري. حتى لو لم ييئس أبدًا فإن ساعات عمره مرتبطة بالابد وتتعلق بتلك العلاقة بين ذاته وذاتها لكنه لا يتجاوز هذا حقًا أبدًا. وعندنا تنتهي أشواقه للعزلة وتشبع نفسه يخرج ويبدء في الانخراط من جديد في حياته اليومية. وبصرف النظر عن طبيعته الحسنة وإحساسه بالواجب فان ما يجعل منه زوجًا طيبًا وأبًّا عطوفًا وخيرًا. هواعترافه بضعفه الذي أدلى به لذاته أثناء إنغلاقه عليها وانفتاحه على كيونته الداخلية.

ولو كان من الممكن لأي أمرء أن يشرك الناس في أسرار مخزونه المغلق، ولوكان بوسع المرء عندئذ أن يقول له :" إنها الكبر وأنت حقًا متكبر" فعلى الاغلب الاعم، لن يخاطر أبدًا أحد الناس بالإعتراف للإخرين، وبمفرده سيعترف أن ثمة قدر من الحقيقة فيما يقال لكن الشوق الخالص الذي فسرت به نفسه ضعفه سيقود فورًا إلى أن يعتقد أن هذا ليس الكبر أبدًا، أو لا يمكن أن يكون، لان ما ييأس عليه في الواقع هو ضعفه الخالص هذا. بينما أن الحال هو أن الكبر هو ما يضع كل هذا التوكيد الهائل على الضعف، وكانما لا يريد هو أن يكون فخورًا، متكبرًا، ولا يستطيع تقبل إدراك ووعي هذا الضعف. لوكان بوسع أحدهم أن يقول له: "هذا تضخم غريب وهي عقدة غريبة، لأن المشكلة الحقة هي طريقة فكرك الملتوية، فيما عدا ذلك، فكل شيء طبيعي، وفي الواقع، فهذا تحديدًا هو الطريق الذي عليك أن تسلكه. عليك أن تعبر اليأس من النفس للنفس (64). أنت محق تمامًا، فيما يخص الضعف، لكن هذا ليس ما يجب عليك أن تيأس عليه، يجب كسر النفس كي تصير نفسها. لكن عليك أن تبتعد عن اليأس على هذا". لو كان بوسع أحدهم أن يكلمه بهذه الطريقة لفهمها في لحظة صفاء وتجل لكن شوقه سرعان ما سيغيم على عقله ومرة أخرى يرجع إلى اليأس!

وكما أسلفنا، هذا النوع من اليأس جد نادر في عالمنا هذا. لو لم يتوقف عن هذا الحد وحدد الوقت على الفور، وإذا لم يخبر الشخص اليائس من جانب آخر حالة اضطراب وجيشان تضعه على طريق الإيمان الصحيح، فإن اليأس بهذه الطريقة إمًا سيتضخم ليصل لشكل أعلى من أشكال اليأس، ويستمر في كونه خلاص العزلة المغلق، أو سينطلق من عقاله ويدمر الفخاخ الخارقة التي عاش فيها الشخص اليائس دون أن يدري. وفي الحالة الأخيرة، سيلقي الشخص اليائس بهذه الطريقة بنفسه إلى خضم الحياة، وربما مشاريع كبري تلهيه، وسيصير روحًا قلقة. تترك حياته عليه آثارها بصمتها. روح قلقة تريد أن تنسى، وعندما يصير الجيشان والإضطراب الداخلي أكبر من طاقة احتاله، سيجد أن عليه اتخاذ قرارات صعبة، بالرغم من طاقة احتاله، سيجد أن عليه اعتاد ريتشارد الثالث (55)

<sup>(54)</sup> See The Point of View, KW XXII (SV XIII 546). (55) الاشارة الى مسريحة ريتشارد الثالث لوليم شكسبير- المترجم

على اتخاذهاكي يتجنب سهاع لعنات أمه. أو قد يحاول تلمس النسيان في الحسية، وربما في الحياة المنفلتة، ويحاول في يأس أن يعود للآنية والتلقائية، لكن دائمًا بوعي الذات، دائمًا تلك الذات التي لا يريد أن يكون. في الحالة الأولى، لو يعتق اليأس الياًس، يصير عصيانا وتمردًا، وهنا يتضح له بجلاء مدى ختل ومخادعة موضوع الضعف هذا، ويصير من الواضح مدى صحة مقولة اليأس على ضعفه من المنظور الجدلي.

ختامًا، دعونا نلقى نظرة أخرى على الشخص صاحب المخزون الذاتي المنغلق الذي يحدد الزمن على الفور، أثناء انغلاقه. لو حافظ على هذا المخزون المنغلق تمامًا، بكل ما تعنيه الكلمة من معان، كان الخطر الأُكبر المحدق به هو الانتحار. معظم الناس بالطبع، لا تدري عما يمكن أن يتحمله هذا المخزن المنغلق، ويتحمله هذا الشخص ولو دروا لاندهشوا. ومن ثم، فالخطر المحدق بالشخص المنغلق على ذاته تمامًا هو الانتحار. لكنه لو إنفتح لشخص واحد وحيد، سيرتاح على الاغلب، أو سيصير أقل توترًا، حتى أن الانتحار لن يكون هو المصير المحتوم. هذا الرجل الذي له أنيس يثق به، واحد يتحكم فيه، نغم كامل وحيد، بالمقارنة بذلك المنغلق على ذاته تمامًا. ويفترض أنه يستطيع تجنب الاتتحار. بيد أنه من المحتمل أنه بسبب انفتاحه على شخص آخر قد ييأس على كونه فعل هذا. وقد يقول في نفسه أنه قد رضح سريعًا، وكان بامكانه أن يتحمل أكثر بدلا من الإفضاء بمكنونه لآخر. وثمة أمثلة عديدة على الاشخاص المنغلقين على ذواتهم، والذين سقطوا

ΧI 178

فرائس لليأس لأنهم وجودًا من يثقون به. ومن ثم قد يحدث الانتحار بالرغم من هذا. وفي معالجة شاعرية، فإن الحل (لو إفترضنا بشكلُ شاعري، أن الشخص كان ملكا أو قيصرًا) قد يصمم بحيث يقتل الملك الانيس المخلص، ومن الممكن تخيل طاغية شرير مثل هذا. شخص يتوق للكلام مع آخر، ليبوح له بعذاباته ومكنون نفسه ومن ثم يستهلك عددًا لا نهائي من البشر، لان مصير من يتخذه الطاغية سميرًا وأنيسًا هو الموت المحتوم. فما أن يتكلم الطاغية في حضور هذا الأنيس، يحكم على الآخير بالموت، وتلك محمة الشاعر أن يدبج ببراعة هذا الحل ليظهر العذاب الجدلي المبرح الطاغية شرير: ألا يمكنه الفعل دون سمير وأنيس يثق به، ولا يمكنه الوثوثق في هذا الأنيس، ومن ثم، لا يمكنه اتخاذ أنيس باستمرار!

#### 2. في اليأس أن ترغب في أن تكون نفسك.. التمرد

كما أشرنا من قبل يمكننا اعتبار اليأس في (1) يأسًا أنثويًا ، وبالمثل يمكننا أن نطلق على هذا اليأس اسم اليأس الذكوري ومن ثم ففي إطار العلاقة مع ما سلف نرى اليأس من خلال تأهل الروح. ولو رأينا هذا الامر بهذه الطريقة تنتمي الذكورية إلى فئة تأهل الروح بينما الانثوية هي تزكية أقل.

الياس الذي وصفناه في 1 (ii) كان على ضعف المرء، حيث لا يريد اليائس أن يكون ذاته، لكن لو خطا اليائس خطوة جدلية واحدة نحو الامام، ولو أدرك لماذا لا يريد أن يكون ذاته، عندئذ نرى تحديًا ونرى التمرد، وتلك هي تحديدًا حالة المرء في هذا النوع، لأنه في يأسه يريد أن يكون نفسه. 178

يأتي أولًا اليأس على الدنيوي أو على شيء دنيوي، ثم الياًس على الابدي، وعلى النفس ذاتها. ثم يأتي التمرد الذي هو الياس بعون من الابدي. في الحقيقة إنه الاستخدام الخاطيء للابدي داخل النفس في يأس كي تريد النفس اليائسة أن تكون نفسها. لكن لانه يأس بعون من الابدي، فبشكل ما يقترب من الحقيقة، ولانه يقترب من الحقيقة بشكل ما، نجده بعيدًا بعدًا لا نهائي عنها. واليأس الذي هو مردود الإيمان، يأتي أيضًا بهدي من الابدي وعونه، فبعون من الابدي تمتلك النفس الشجاعة كي تختبر نفسها من أجل أن تكسب نفسها. هنا الامر جد مختلف، فالنفس لا تريد أن تفقد نفسها وتخسر

نفسها بداية لكنها تريد أن تكون نفسها. وفي شكل اليأس هذا، ثمة إرتفاع في وعي النفس، ومن ثم

إدراك أقوى لماهية اليأس. وإدراك بأن حالة المرء هي اليأس. هنا اليأس واع بنفسه كفعل، أنه لا يأتي من الخارج بوصفه معاناة نتيجة لضغوط عناصر خارجية، لكنه يأتي من النفس مباشرة. ومن ثم، فالتمرد مقارنة باليأس على ضعف المرء، هو حقًا تأهل جديد.

ومن أجل أن يريد المرء في يأسه أن يكون ذاته ونفسه، لابد من الوعى بوجود نفس لا نهائية. وتلك النفس اللانهائية هي حَقَا وحدها الشكل الأكثر تحديدًا، والإمكانية الأكثر تجريدًا لوجود النفس. وتلك هي النفس التي يريد أن يكونها الإنسان اليائس ليقطع كل إرتباط للنفس بأي شيء له علاقة بقوة اوجدتها، أو حتى يقطعها عن فكرة وجود مثل هذه القوة.

ΧI

179

وبعون هذا الشكل اللامحدود واللانهائي تود النفس في يأس أن تصير سيد نفسها أو تخلق نفسها، تود أن تجعل من نفسها النفس التي تود لو كانت، أو ودت أن تكونها، وأن تحدد ما سوف تمتلك أو ما سوف تفتقد في نفسها المحددة. نفس المرء المحددة أو تحديد هويتها لها ضرورة وحدود، وهي هذه الكينونة المحددة ذات الخواص والقدرات والسمات المحددة الطبيعية المحدودة الخ.... في إطار علاقات محددة الخ.. لكن بمعونة الشكل اللانهائي أي النفس السلبية يود المرء أولًا أن يأخذ على عاتقه تحويل كل هذا من أجل صياغة نفس يودها، وكانها من كل هذه الاشياء وبمساعدة الشكل اللامحدود اللانهائي في النفس السلبية ينتج هذه النفس. وبهذه الطريقة، يريد أن یکون ذاته. وبعبارة أخرى، كان يريد أن يبدأ بشكل مبكر عن الاخرين، ليس من البداية ولكن في البداية. (56) لا يريد أن يصنع ذاته نفسها. لا يريد أن يرى ذاته المصنوعة كهدف يصبو اليه، بل يريد أن يشكل ذاته لتكون في الشكل اللا محدود اللانهائي.

ولو أردنا أن نطلق اسمًا تجاريًا على هذا النوع من اليأس، يمكنا أن نسميه الرواقية، لكن علينا أن ندرك أن هذا الاسم لا يقتصر فقط على الفرقة الفلسفية الشهيرة. ولتوضيح هذا النوع من اليأس بشكل أدق، فمن الأجدى التمييز بين نفس فاعلة ونفس مفعولة، ونوضح كيف أن النفس عندما تكون فاعلة تصنع علاقة مع نفسها، وترجع نفسها لنفسها. وكيف أن النفس المفعولة في خضم كونها مفعول بها، أو فيها، أو عليها،

تصنع علاقة مع نفسها أيضًا وترجع أيضًا نفسها لنفسها، ولكن بشكل مختلف. ومن ثم تظهر أن الصيغة هي: دامًا في يأس تريد أن تكون نفسك.

ΧI 180

لوكانت النفس اليائسة نفس فاعلة فهي ترجع دائما وأبدًا نفسها لنفسها عبر أبنية متخيلة، ومما حاولت، ومماكان هدفها بعيد المنال، مذهل، ومهما خطت في سبيله كل الخطوات. انها لا ترى قوة فوق نفسها، متحكمة في نفسها، ومن ثم فهي تفتقد الصدق، والحماية أساسًا، وهي تتصنّع الصدق فقط حتى لو صاغت هذه الابنية الخيالية الخاصة بها بكل عناية. ومثلها سرق بروميثيوس (<sup>57)</sup> النار من الإله، فإن هذا الفعل هو محاولة أن تسرق النفس من الرب، فكرة أن الرب يهتم بكل فرد، وهي فكرة صادقة ترضي النفس اليائسة عندما تولى إهتمامها لنفسها مما يفترض إهتمامًا لا نهائيًا واهمية قصوى في المشروع. لكن هذا تحديدًا ما يجعل كل هذا البناء إفتراضيًا. فحتى لو لم تذهب تلك النفس إلى مدى أبعد، لتصل للتدمير والهدم واليأس، ومن ثم ترى نفسها ربا متخيلا- لا توجد نفس مشتاقة يمكنها أن تعطي نفسها أكثر مما هي عليه في نفسها، عن طريق إهمامها بنفسها - وستظل هي نفسها من البداية إلى المنتهى، بل أن سعيها المحموم لمضاعفة نفسها يجعلها تصير هي هي لا أكثر ولا أقل. بل إن هذا السعى المحموم للنفس كي تصير نفسها قد يؤدي إلى النقيض الجدلي، أي تصير لا نفس. لا يوجد في الجدل الكامل الذي تتحرك من خلاله أي ثبات (57) بروميثيوس من الأساطير الاغريقية هو الشخص الذي سرق النار من آلهة الاوليمب واعطاها للبشر فعوقب على فعلته هذه بأن صلب على جبل بحيث يأتي اليه طائر يأكل كبده كل يوم.(المترجم)

مطلق. يمارس الشكل السلبي للنفس سلطة مُبعدة، وأيضًا مقرّبة رابطة، ويكنها أن نبتدىء من البدء وبشكل غير فاعل عشوائي. ومما طاردت النفس فكرة طوال زمان يظل الفعل بالكامل في إطار الفرضية. وتكون النفس على مبعدة من أن تكون ذاتها حتى يعود من الواضح إنها مجرد نفس إفتراضية. النفس سيد نفسها المطلق تلك هي الخرافة، وهذا بالتحديد هو اليأس. لكن، ويالسخرية هنا، هذا ما تعتبره تلك النفس خلاصها ومتعتها. ولو قمنا بالقاء نظرة متفحصة، فمن اليسير علينا أن نرى أن هذا الحاكم المطلق ما هو إلا مَلك بلا مملكة، ويحكم في اللاشيء، وكل موقفه وسيادته يخضع لجدل التمرد المشروع في أي لحظة. وفي نهاية تقيم النفس نفسها على نفسها بشكل مفتعل.

وبالتالي، تبني النفس اليائسة قصورًا في الهواء، وتحارب الطواحين. تجعلها كل تلك القيم المتخلية تبدو رائعة، وكانها قصيدة شعر خاوية من المعني، تذهلنا للحظة، ونفكر في التحكم في النفس والرقة والبراعة.كل شيء يقارب الرائع. هذا حقيقي لكن أساس كل الأمر هو الخواء. لا شيء. في يأس تحاول النفس أن تتمتع بالرضا الكامل الناتج عن صنع نفسها لتكون نفسها، وتنمية نفسها، وأن تكون نفسها، تريد أن تحظى بشرف هذا البناء الشعري المتميز، كما فهمت نفسها. لكن في التحليل النهائي فما تفهمه من نفسها هو لغز، وفي اللحظة التي تظهر النفس قد أتمت البناء وزيّن الامر ودان لها، يمكنها أن تهدم كل شيء وتحوله إلى لا شيء.<sup>(58)</sup>

(58) راجع إمَّالأو الجزء الثاني .(58) KW IV

حتى لو إنفعلت النفس اليائسة، سيظل اليأس هو يأس من يريد أن يكون نفسه. ربما أن هذه النفس المبنية في الخيال التي تريد في يأس أن تكون نفسها تواجه بعض الصعوبات، وهي توجه نفسها للوصول إلى نفسها الصلبة، وهو ما يسميه المتدين المسيحي مثلا الصليب، أو الخطيئة الاصلية، أو أي رمز آخر. النفس السلبية، وهي الشكل غير المحدود اللانهائي للنفس سترفض هذا تمامًا على الاغلب، وتدعى عدم وجوده ولا علاقة لها به. لكنها لا تنجح، أن حرفنتها في بناء الابنية المتخلية لا تصل إلى هذا الحد! ولا حرفنها في التجريد تصل لهذا المدى أيضًا. وبطريقة بروميثوسية فإن النفس السلبية غير المحدودة واللانهائية تحس بأنها مصلوبة مربوطة بهذا النوع من العبودية. وبالتالي، فهي نفس مفعولة. ومن ثم، لنا أن نسأل: ما هي مظاهر وأعراض هذا النوع من اليأس أي: في يأسي أريد أن أكون نفسى؟

في الصفحات السابقة، فإن شكل اليأس الذي يقنط بسبب دنيوي أو الشيء دنيوي طرح على أنه اليأس من الأبدي-وهو يعبر عن نفسه بهذا الشكل أيضًا - أي رفضه وعناده من الرضا والرحمة الإلهية التي تخفف عنه. وهذا ناتج عن فرط تقدير الاشياء في هذا العالم من حولنا، لدرجة أن الابدى لم يعد يطمأننا ولا يخفف عنا. لكن هذا أيضًا هو شكل من الياس، أن ترفض، أن تريد، أو تفهم، أو تأمل في إمكانية إنهاء حاجة دنيوية مثلها مثل صليب رمزي. الشخص اليائس الذي يود في يأسه أن يكون نفسه لا يريد أن يفعل هذا. لقد أقنع نفسه بأن هذه شوكة في جسده<sup>(59)</sup> تنخر لحمه وتنهش فيه بعمق حتى أنه لا يستطيع الابتعاد عنها ولا تجريد نفسه منها (سواءكان هذا هو الواقع حقًا أو أن هذا هو ما يخيله له شوقه وألمه(60))، ومن ثم عليه أن يقبلها للآبد بمعنى ما، أنه مستاء منها أو بالاصح يجدها فرصة للاستياء والإحساس بالإهانة من كل الوجود إنه يريد أن يكون نفسه في تمرد، أن يكون نفسه ليس بالرغم منها لا بدونها (فهذا يعني حقًا أن يتجرد منها وهذا ما لا يطيقه أو سيكون هذا خطوة في اتجاه التسليم) لا بالرغم من كل الوجود أو في تحد لكل الوجود يحمل مأساته وعذاباته معه في استمتاع. الأمل هو إمكانية المساعدة وخاصة كنتيجة للمجرد، أن الله فوق كل شيء وعلى كل شيء قدير يقول كن فيكون – هذا ما لا يريده وهو يبحث عن المساعدة من شخص آخر – لا يريد هذا بأي ثمن. وبدلًا من أن يطلب العون ويفضل المرء عند الضرورة أن يكون نفسه محملا بكل ويلات الجحيم.

إن المقولة الشائعة ذات الفحوى بأن "الشخص الذي يعاني يحتاج بالطبع للعون هذا ان وجد من يمكنه إعطاء العون له"

<sup>(59)</sup> See The Point of View, KW XXII (SV XIII 560, 569, 571). (60) من وُجمة النَظر هَذه لابد وأن نشير إلى أنه بوسع المرء أنَّ يرى أن الكثير مما يدّعيْ في الدنيا بالقبول والتسليم والرضا أن هو إلا شكل من أشكال الياس: لإنه الياس حَيث تريد أِن تكون نفسُك المجردة، في يأسك تريد الاكتفاء بالإلهي الأبدي ومن ثم تستطيع أن تتجدى الالم والمعاناة إلدنيوية والوقتية وجدل التسليم هذا هو ما يلي إساسًا: أن تريَّد أن تكون نفسك الأبدية ثم عنِدما تصطدم بأمر عيني محدد لا تريد أن تكون نفسك وتجد ما يخفف الامل في فكرة أنها ستنتهى في الابدية ومن ثم تُحَس بمبرر لِعدم قبولها في الحياة الدنيا المؤقَّته. وبالرغم من معاناة النفس من هذا فِهي لا تعترف بأن هذا الدنيوي هو جزء من النفس أي أنها لا تؤمن بأن تتواضع أمأم نِفسها. فإن رؤية بعض التنظيم كاساس يختلف اختلاًفا كليًا عن الياس الذي لأيريدُ ان يكون المرء نفسه ففي يأس التسليم هذا يريد المرء أن يكون نفسه لكنَّ باستثَّناء وجزء محدد لا يريد مع الإقرار بوجوده في نفسه.

ΧI

182

ليست كذلك حقًا، وهي أبعد ما يكون عن الحقيقة، حتى لو كانت لحظة العكس لا تمثل يأسًا بنفس عمق اليأس السالف. تفسير الأمور كما يلي. ثمة أكثر من طريقة لمعاونة من يعاني، ولو أعين بهذه الطرق فهو مسرور لهذا العون. لكن عندما يتحول العون أمرًا صريحًا واضحًا وخاصة أن يأتي العون من شخص أعلى أو من الأعلى، هنا نواجه محانة أن نتقبل أي نوع من العون، وبلا شروط، وأن نصير لا شيء في يد "القوي" الذي قدم العون لأنه "القادر" على كل شيء، أو محانة الخضوع لآخر، والتخلي عن محاولته أن يكون نفسه طالما يبحث عن العون. بيد إن ثمة معاناة لا يصطبغ فيها النفس بهذه الصبغة ومن ثم تفضل بشكل أساسي أن تعاني مع الاحتفاظ بأن تكون هي ذاتها (60).

وكلما إزداد وعي مثل هذا الذي يعاني، والذي يحاول في يأس أن يكون نفسه، إزداد يأسه وزاد قنوطه حتى يصير شيطانيا. وهو عادة ينبثق كما يلي: تعاني نفس تريد أن تكون نفسها من ألم معين بطريقة أو بأخرى، ولا يتيح لها هذا الألم أن تبتعد عن أو تنفصل عن نفسها الصلبة. من ثم، تجعل النفس من هذا العذاب موضوع شوقها كله، وأخيرا يصير هذا غضبًا شيطانيًا. وعندئذ، حتى لو عرض الله في السماء ومعه كل الملائكة على الشخص المعني العون فسيرفض لأنه لا يريد ذلك، لقد تأخر الأمر كثيراً. من قبل كان على إستعداد يريد ذلك، لقد تأخر الأمر كثيراً. من قبل كان على إستعداد على إنتظاره حتى سأم، والآن تأخر الأمر كثيراً. الآن يفضل على إنتظاره حتى سأم، والآن تأخر الأمر كثيراً. الآن يفضل

(61) انظر الملجق، ص 155 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 159:4)

أن يثور على كل شيء ويصير الضحية غير المحترمة من الجميع طوال الوقت ومن الأهمية بمكان بالنسبة له أن يحتفظ بعذابه في يده وألا يسلبه أي فرد هذا العذاب- لأنه لو حدث هذا لن يصير في وسعه أن يوضح ويبرهن ويبرر لنفسه أنه على حق. ويتحول الأمر عنده إلى تثبت حتى أنه لسبب غريب حقا يبدأ في الخوف من الأبدي. يخشى أن تحرمه السرمدية من متعة عذابه الذي يعطيه إحساسًا شيطانيًا بالتفوق على غيره من البشر. نفسه الأمّارة بالسوء الفخورة هي ما يريد أن يصيره، وقد بدأ بالتجريد اللانهائي للنفس ووصل الآن لتجسيد جد صلب يستحيل معه أن يصير أبديا، وبالرغم من كل شيء يريد في يأس أن يكون نفسه. يا له من جنون شيطاني عجيب. والشيء الذي يزعجه أكثر من غيره، وهو أن بوسع الأبدية أن تمتك فكرة تخلصه من عذابه وتحرمه منه.

هذا النوع من اليأس نادر في عالمنا هذا، وتظهر تلك السهات عادة بين الشعراء، وخاصة الحقيقيين منهم، الذين يمنحون منتجهم الإبداعي نوعًا من المثالية "الشيطانية" بالمعنى الإغريقي البروميثيوسي للكلمة. بيد أن اليأس من هذا النوع قد يظهر حقًا في الواقع. عندئذ يكون السؤال: ما هو الواقع الخارجي المناظر، حسنًا لا يوجد حقًا أي شيء مناظر لهذا، حيث أن المناظر الخارجي بما هو مقابل للإنغلاق الداخلي هو تناقض ذاتي، لانه لو كان يناظر فهو في الواقع يفضح. لكن الخارج في هذه الحالة لا أهمية له هنا، حيث الإنغلاق الداخلي الذي يكن لنا أن ندعوه الجوانية المغلقة هو ما يجب أن نركز عليه. يكن لنا أن نوضح أو نعرض لأشكال أدني من اليأس،

XI 183 لأنه لا توجد جوانيات حقاً، أو توجد جوانيات لا تستحق الذكر، عبر مناقشة جانب خارجي للشخص اليائس. لكن كلما تعمق اليأس في الروحانية، وكلما صارت الجوانية عالما خاصًا بذاتها في مخزن منغلق على ذاته، قلّت أهمية الخارجيات والبرانيات، وكلما زاد إهتامها الذي تبديه بمهارة شيطانية للاحتفاظ باليأس محفوظًا في المخزن المنغلق، وكلما زاد الإهتمام الذي تعطيه لتحييد البرانيات والعوامل الخارجية ليصيروا بلا معنى ولا أهمية بقدر الإمكان. ومثلما يختفي الجن في الحدوتة في شق لا يراه أحد، يحدث الأمر لليأس، فكلما كان روحانيًا كلما كان كان عليه أن يختفي في عمق سحيق لا يمكن لاحد أن يبحث عنه فيه. هذه السرية هي في حد ذاتها أمر روحاني، وهي الآليات الدفاعية لضان وجود مخزن منغلق يختفي خلف الواقعية، قائم بذاته، عالم تقلق فيه النفس اليائسة وتتعذب وهي تتوق أن تكون نفسها.

بدأنا في (أ) بأدنى أشكال اليأس. أي عند اليأس لا ترغب النفس في أن تكون نفسها. اليأس الشيطاني هو أشد أنواع اليأس وهي في اليأس تريد أن تكون نفسك. ليس الأمر هنا مجرد تعذيب الذات كالرواقيين (62)

XI 184

(62) تأسست على يد العالم الشهير زينون حوالي 300ق.م ، وهو زينون الكيتيوي (62) تأسست على يد العالم الشهير زينون حوالي 330ق.م ، وهو زينون الكيتيوي في طل ممر مكشوف مسقوف بعقود على أعمدة (أو رواق)، ما اسمى فلسفته به "الرواقية" أو "مكشوف مسقوف بعقود على أعمدة (أو رواق)، ما اسمى فلسفته به "الرواقية" أو "مكشوف المعد ذلك، وبشكل خاص، تلميذه كريسيبوس (280-204 ق م)، الذي وضع منظومة العقيدة والذي يمكن اعتباره بحق الاب الثاني للرواقية وقدر لمبادئ الفليفة الرواقية أن تلعب دورا ذا شر في مسار الفكر السياسي وتطوره في فترات لاحقة، ويذهب رواد المدرسة الرواقية إلى الاعتقاد بأن الغرض من الحياة هو تحقيق سعادة الفرد ومفهوم السعادة الديم لا تثيث في اشباع الرغبات المطلقة كما يذهب غيرهم ، وإنما السعادة عندهم تتمثل في كبت الاتفاطفية وإخضاع الرغبات غير غيرهم ، وإنما السعادة عندهم تتمثل في كبت الاتفاطفية وإخضاع الرغبات غير الاخلاقية لحكم العقل. وكبت المشاعر والاهواء الجسدية (المترجم)

ومن ثم يريد المرء في هذا اليأس أن يكون نفسه ولا يقدر، لآنها تريد أن تكون النفس الكاملة ولن تقدر. أنها تريد أن تكون نفسها وهي تحقد على الوجود، تريد أن تكون نفسها وفقًا لمعاناتها وبؤسها. ليس حتى في تمرد أو ثورة تريد أن تكون نفسها لكن لكي تكيد، ألا تريد أن تتمرد على القوة التي صنعتها وخلقتها وأسستها وصورتها، لكن لكي تكيد هذه القوة تريد أن نفرض نفسها عليها. أن تنحرف في تمرد، تريد أن تلتصق بها لتضايقها وبالطبع فإن المتمرد الحاقد الكائد لابد أن يلتصق بمن يكيد له ويتمرد عليه. هنا التمرد على كل الوجود. وتحس النفس عندئذ أنها قد حصلت على دليل ضده وضد الخير منها وفيه. أن الشخص اليائس سيحس أنه هو ذاته الدليل وهذا هو ما يريده ولنا يريد أن يكون نفسه، نفسه التي تتعذب لكي يحتج على كل الوجود من خلال هذا العذاب. ومثلما لا يريد الشخص الضعيف اليائس أن يسمع أي شيء عن رحمة السماء به، كذا هو الحال مع الشخص اليائس بهذه الطريقة فهو لا يريد أن يسمع شيئًا عن هذا أيضًا. لكن لسبب مختلف لان هذه الرحمة هي تقويض نفسه المتمردة على كل الوجود. وبشكل رمزي فالحال هي حال وجود خطأ في كتابه المؤلف وهذا الخطأ قد صار واعيًا بذاته كخطأ وربما لم يكن عيبًا وإنما بمعنى آخر جزء لا يتجزأ من المنتج العام وهنا يريد الخطأ أن يتمرد على المؤلف بسبب حقده عليه ويمنعه من تصحيحه ويقول في تحد مجنون للمؤلف: لا أريد أن أصحح أنا أرفض أن تمتحنوني سأظل باقيًا شاهدًا عليك. شاهدًا ودليلا على كونك مؤلف خائب من الدرجة الثانية!

ΧI 185

## الجزء الثاني

Twitter: @ketab\_n

### وكيأس خطيئة

الخطئة: أمام الله أو بتصور الله، هي في اليأس حيث لا تريد أن تكون نفسك، أو في اليأس حيث تريد أن تكون نفسك. من ثم الخطيئة هي الضعف المضخم: الخطيئة هي تضخيم اليأس. والتوكيد هنا على فكرة التواجد أمام الله أو وجود مفهوم الله. فمفهوم الله هو الذي يجعل من الخطيئة، سواء جدليًا، أو أخلاقيًا، أو دينيًا، ما يدعوه المحامون اليأس "المركب".

وبالرغم من عدم وجود مساحة للتحليل النفسي في هذا الجزء وخاصة في القسم (أ)، يجوز أن نشير عند هذه النقطة إلى المساحة الاكثر جدلية المتواجدة بين اليأس والخطيئة، أي إلى ما يمكن تسميته بتواجد أو وجود الشاعر الواقف على حافة الديني، الوجود الذي يشارك يأس التسليم في بعض مظاهره، إلاا أن مفهوم الله موجود. مثل هذا الوجود الذي سميناه وجود الشاعر هو وجود محدد الموقع والصفات، وهو اشد أنواع وجود الشاعر ظهورًا وبروزًا. ومن وجمة النظر الدينية (المسيحية)(1). فكل وجود الشاعر خطيئة (بصرف النظر عن البعد الجمالي) إنها خطيئة الشعر وتحويل الوجود لشعر بدلًا من الكينونة، أي إيجاد علاقة مع الحق والخير عبر التخييل بدلا من الكينونة الخيرة الحقة — بمعنى التوق الوجودي لأن تكون كذلك، يختلف وجود الشاعر الذي نصفه هنا عن اليأس في أن هذا الوجود به مفهوم الله أو أنه أمام الله، ولكن هذا الوجود جدلي لاقصى درجة، ومن ثم يتواجد، أوكما لوكان متواجدًا في تيه جدلي لا يمكن الفرار منه يتعلق بمدى وعيه بكونه خطيئة. الشاعر هنا قد يشتمل وجدانه على توق وشوق ديني عميق، ومن ثم يستنتج مفهوم الله في يأسه. انِه يحب الله قبل كل شيء، الله الذي هو عزاءه الوحيد في عذابه السري الخفي، بيد أنه يستعذب العذاب الابدي ولن يتخلى عنه. يود كثيرًا لوكان نفسه أمام الله مع استبعاد تلك النقطة الثابتة التي تعاني فيها النفس، ومن ثم في يأسه وقنوطه لا يريد أن يكون نفسه.

XI 190

إنه يأمل أن الابدية ستأخذها وتنهيها، ولكن في الزمان المؤقت هنا، ومما عانى وتعذب في وجودها لا يقدر على أن يجهز عليها، ويمكنه أن يتواضع بنفسه في إيمان. لكنه يستمر في علاقته بالله، وهذا هو خلاصه الوحيد، فمن المرعب حقًا بالنسبة له أن يعيش بلا إله "يكفي أن ييأس على هذا" لكنه في الواقع يسمح لنفسه – وربما لا شعوريًا- بأن يصور الإله النيلسوف المتدين معارك حامية ضد الكنيسة والرؤية التقلدية، فقد خاص هنا النيلسوف المتدين معارك حامية ضد الكنيسة والرؤية التقلدية وبكل أشكالها. هو مرتبط أساسًا بفكرة وجود الله كل القدرة والعلم وأن الخلاص في قبول تدمير النفس لاحيانها عبر التواصل مع الله وهي رؤية تقارب كثيرا رؤية التصوف الإسلاي- المترج

تصويرا مجازيًا شاعريًا يبعده بشكل ما عما هو عليه كاله، بشكل ما يقارب ذاك الاب الذي يعشق طفله ويلبي له كل رغباته وطلباته مماكانت. يصير شاعرًا يتكلم عن الدين بنفس طريقة من خاض تجربة حب فاشلة ثم راح يتغنى بمباهج الحب الجسدي. لقد صار حزينًا في الحياة الدينية وفهم فهمًا غامًا أن عليه أن يتخلى عن عذابه- بمعنى أن يتواضع أمام هذا العذاب في إيمان وخشوع ويأخذ على عاتقه قبوله كجزء من النفس لانه يريد أن يبقيه بعيدًا عن نفسه وبسبب هذا تحديدًا يتمسك بهذا العذاب، بالرغم من أنه ولا شك في هذا، يؤمن بأن هذا سيؤدي إلى الانفصال عنه بقدر الإمكان والتخلي عنه بأكبر قدر متاح إنسانيًا (مثل هذا مثل كل كلمة تصدر عن شخص يائس هي صواب مقلوب ومن ثم يجب فهمها بالعكس). لكن إذا تخلى عن عذابه في إيمان هذا ما لا يستطيعه. هذا هو جوهر عدم رغبته أو هنا تنتهي النفس في غموض. بيد أن ثمة سحر في وصف هذا الشيء. التجربة الدينية الروحية مثلما هناك جمال في وصف الشاعر الاخر في المثال المذكور للحب الجسدي الإيروسي<sup>(2)</sup>. قبس شاعري نوراني لا يمتلكه المتزوج الذي يمارس الحب الجسدي ولا تمتلكه كلمات الواعظ أو المبشر. وكذلك فما يقوله ليس بكذب. لا ليس الامر كذلك، كل ما في الأمر أن ما يقوله هو أنا الأكثر سعادة، أنا الأفضل. علاقته بالحالة الدينية هي مثل علاقة العاشق التعس لا تماثل بالضبط علاقة المؤمن، أنه يمتلك فقط أول عناصر الإيمان

<sup>(2)</sup> نسبة الى ايروس أو كيوبيد اله الحب عند الاغريق والرومان ابن فينوس الهة الجمال و المسؤول عن العشق الجسدي والغرام. والذي يصور دائمًا كطفل يحمل قوس وسهم يصوبه الى القلب.(المترجم)

إلا وهي اليأس وفي داخل هذا القنوط شوق عميق مكثف للحالة الدينية الروحية. وفي الواقع فإن صراعه كما يلي: هل دعاه الرب؟ هل هذه الشوكة في جسده تدل على أنه محيأ لما هو خارق للعادة؟ هل صار أمام الله هذا الخارق للعادة الذي يتوق لأن يصيره؟ أم أن هذه الشوكة في جسده هي ما يجب أن يتواضع أمامه، لأجل الوصول للعنصر الإنساني العام؟ - لكن كفانا من هذا، ربما يعن لي أن أسأل في نبرة الحق: إلى من أتحدث؟ من ذا الذي يأبه لهذه الفحوصات النفسية والتحليلات الذهنية المرفوعة للدرجة النونية التي لا أعرفها؟ إن صور وأيقونات الكنائس التي يرسمها الكهنة مفهومة بشكل أفضل، كلها متشابهة واحدة وكلها تدل على ما يفهمه معظم الناس، الا وهو لا شيء.

XI 191

# 1

### درجات وعي النفس (كيفية التواجد أمام الله)

وكرنا وعي النفس، في البدء يأتي الجهل بوجود وامتلاك نفس أبدية سرمدية (ج، ب، أ) ثم المعرفة بامتلاك بنفس حيث ثمة شيء أبدي سرمدي (ج، ب، ب)، وتحت هذه الفئة وضعنا درجات أخرى (أ1، 2ب). علينا الآن في كل هذا التحليل أن نتجه اتجاهًا آخر. النقطة الني نود الإشارة اليها هنا هي أن الدرجات سالفة الذكر في وعي النفس تدخل ضمن فئة النفس البشرية، أو النفس التي تصنف كإنسان. لكن هذه النفس تكتسب كيفًا جديدًا، أو تتهيأ لمرتبة جديدة عبر كونها نفس أمام الله أو في حضرته. وهذه النفس ليست مجرد النفس البشرية ولكنها ما أدعوه وأرجو ألا يساء فهمي "النفس الدينة" أي النفس في حضرة الإله وأمامه مباشرة. وهي الحقيقة اللانهائية غير المحدودة التي تكتسبها النفس عبر صيروراتها لتكون نفسًا انسانية مرجعيتها هي الاله!

إن مربي الماشية (لو أمكن تواجد مثال كهذا) الذي هو نفس أمام ماشيته مباشرة هو نفس دنيا للغاية، وبالمثل فالسيد الذي يكون نفسًا أمام عبيده مباشرة هو في الواقع غير نفس-لان الحالتين تنقصها المرجعية. الطفل الذي يمتلك فقط في طفولته مرجعية والديه يصبح بالغًا ويمتلك نفسًا عبر استحضار الدولة كمرجعية. لكن تخيلوا مدى القوة التي تهبط على النفس عندما يصير الإله مرجعيتها! أن مرجعية النفس هي دائمًا تلك التي تكون نفسًا في حضرتها وأمامحا، لكن هذا هو تعريف المرجعية بدوره. وحيث أنه يمكننا إضافة أشياء من نفس الصنف لبعضها البعض، فإن كل شيء يصنف وفقًا لمرجعيته التي يقاس عليها وبها . وتلك هي مرجعيته وكيفية تواجده وهي غرضه الجمالي. المرجعية والغرض هما، مايحدد شيئًا ما ويعرفانه ويضفيان عليه ماهيته، باستثناء حالة أو ظرف عالم الحرية حيث على المرء ألا يستحق هذه الكيفية عبر ألاّ يكون ما هو غرضه وما هي مرجعيته. ومن ثم، يظل الغرض والمرجعية هما هما، ويحددان بوضوح ما ليس هو المرء، أي تحديدًا ما هو هدفه وما هي مرجعيته.

XI 192

ثمة فكرة جد صائبة، كانت تظهر مرارًا عند الدوجائيين الأقدم (3) بينما رفضها الدوجائيون الأحدث مرارًا وتكرارًا لأنهم لم يتمتعوا بالفهم والحدس والإحساس الملائمين لها— كانت فكرة جد صائبة، حتى لو أسيء استخدامها أحيانًا، ألا وهي: أن ما يجعل من الخطيئة أمرًا رهيبًا، أنها أمام الله، وفي حضرة

<sup>(3)</sup> الموجهائيون: هم دارسو الموجها في اي ديانة، أي العنصر المركزي الذي لابد من قبوله للايمان بالديانة(المترجم)

الله. عادة ماكانت تستخدم لإثبات العقاب الأبدي في الجحيم وفيما بعد، بعد أن صار للبشر أكثر تنورًا قالوا: الخطيئة هي الخطيئة؛ لا يزيد من فداحة الجرم أنه أمام الله أو في حضرته أو ضده، فهو جرم على كل حال .عجيب (4). حتى المحامين يتحدثون عن الجرائم المضاعفة، وحتى المحاميين يفرقون بين الجريمة المرتكبة ضد أحد الموظفين العموميين وبين مواطن عادي وحتى المحاميين يفرقون أيضًا بين قتل الأب وجريمة المتل العادية.

لاكان الدوجائيون الأوائل على حق حين قالوا إن الخطيئة تتضخم بشكل لا نهائي غير محدود لانها ضد الله، ومن ثم فالخطأ بكمن أساسًا في اعتبار الإله عنصرًا خارجيا برانيًا، وفي إفتراض أن المرء يرتكب الخطيئة ضد الله أحيانًا فقط وليس دامًّا. لكن الله ليس عنصرًا خارجيًا، كرجل الشرطة على سبيل المثال. النقطة التي تجب مراعاتها هي أن النفس لها تصور ومفهوم عن الله، ولكن إرادتها ليست إرادته، ومن ثم فهي عاصية. ولا يخطأ المرء ويرتكب الذنب أو المعصية أمام الله وفي حضرته أحيانًا، لأن كل خطأ وذنب ومعصية هي أمام الله، أو بالأحرى ما يحوّل الذنب البشري إلى خطيئة هو إدراك ووعي المخطيء والمذنب أنه موجود أمام الله وفي حضرته.

يزداد اليأس حدة بالنظر إلى وعي النفس، لكن النفس ترداد في علاقتها بمرجعية النفس، وتزداد إلى ما لانهاية عندما

 <sup>(4)</sup> المقصود هنا هم الدوجائيين المسيحيين المتأثرين بفلسفة الفيلسوف ايمانويل كانت
 (1724-1804).حيث طرح فكرة ان القانون الاخلاقي لا يحتاج لمفهوم الاله لانه جزء من الطبيعة البشرية.(المترجم)

يكون الاله هو مرجعيتها. في الواقع كلما إزداد مفهوم الله، زادت النفس وكلما زادت النفس إزداد مفهوم الله. وعندما تصل النفس في حالة الفرد المحدد الى ادراك وجودها في حضرة الله عندئذ فقط تصبر النفس اللامتناهية، وهي النفس التي ترتكب المعصية أمام الله. ومن ثم، وبالرغم من كل ما يمكن أن يقال عن هذا، فإن أنانية الوثنية ليست مضخمة بنفس القدر الحاصل في حالة الإيمان، وخاصة في وجود الانانية في الإيمان أيضًا هذا لان الوثني لا يجد نفسه واقفًا أمام العرش الكريم وفي حضرته. من ثم، فقد يمكننا القول من وجمة نظر أسمى، أن الوثنية غارقة في الخطيئة، لكن خطيئة الوثنية هي تحديدًا الجهل اليائس بالإله، أي الجهل بالوجود أمام الله وفي حضرته، الوثنية هي أن تكون بلا إله في العالم. ومن ثم، من وجمة نظر أخرى، فمن الصحيح تمامًا أنه لا يمكن القول بأن الوثني يذنب أو يقترف الخطيئة، لأنه لا يذنب أمام الله. والاهم أنه بمعنى ما صحيح تمامًا إن الوثني قد يجد العون مرارًا في الخلاص بلا تقريع من العالم فقط لان فهمه المتخلف البسيط قد أنقذه، لكن خطيئته عندئذ أمرًا آخر وهي تحديدًا تفسيره البسيط المتخلف. من جانب آخر، فثمة حالة أكيدة هي حالة ذلك الفرد الذي ترعرع في الإيمان بشكل شديد ثم إندفع في الخطيئة لان رؤية ومنظر الإيمان كان كثيرًا عليه وخاصةً في مقتبل عمره، ومن ثم فثمة عون له من خلال مفهوم الخطيئة المتعمق هذا.

الخطيئة هي أمام الله أن تيأس فلا تريد أن تكون ذاتك، أو أمام الله أن تيأس فتريد أن تكون ذاتك. وبالرغم من

XI 193

اعترافنا بشكل ما جميز هذا التعريف (وأهم هذه التميزات هى أنه تعريف ديني فقط، التعريف النصى الوحيد، إذ أن الكتاب المقدّس يعرّف الخطيئة كعصيان)، لان النص يصرُّ دامًا وأبدًا على تعريف الخطيئة بوصفها العصيان وعدم الطاعة، أليس هذا التعريف مفرط في الروحانية؟ أول وأهم إجابة عن هذا السؤال يجب أن تكون: إن تعريف الخطيئة لا يمكن أن يكون مفرطًا في الروحانية (ألا أن صار روحانيًا مفرطًا بحيث يلغى الخطيئة)، لأن الخطيئة تحديدًا من سهات الروح ومن مراتب النفس. الاهم لماذا نفترض أنه تعريفًا روحانيًا؟ لانه لا يذكر القتل والسرقة والزنا وما إلى ذلك؟ لكن ألا يتكلم التعريف عن هذه الامور؟ أليست تلك الذنوب والمعاصى هي أيضًا ارادة للنفس ضد الله، وهي العصيان الذي يتحدَّى وصاياه؟ من جانب آخر، لو اعتبرنا هذه الخطايا هي فقط تلك الاثام، فإننا ننسى بسهولة، من الناحية الإنسانية، أن كل هذه الاشياء قد تكون في نسق منظم لدرجة ما، والإنسان لا يقترفها بيد أن حياته ما تزال خطيئة، الخطيئة المعتادة: الذنوب البراقة، تعمَّد النفس سواء بلا روح أو عمدًا لأن تكون أو تريد أن تكون جاهلة بالنفس الإنسانية، وبالتزامها الاعمق بكثير بطاعة الله فيما يخص رغبتها الخفية المخفية وفكرها الباطني المرتبط باستعدادها لسماع وفهم واتباعكل إشارة ولمحة وعلاقة إلهية تدل على إرادة الله التي اختارها لهذه النفس. إن ذنوب الجسد هي ارادة النفس التي تريدها النفس الدنيا، لكن كم من مرة يساعد الشيطان المرء على طرد شيطانه فتصبر حالة اسوا مما سبق. فتلك هي حال الدنيا، يرتكب المرء المعصية

XI 194 يسبب الهشاشة والضعف، ثم- حسنًا قد يتعلم الفرار إلى الله ويلتمس العون في الإيمان، الذي ينقذ من كل معصية، ولكن هذا ليس مجال حديثنا هنا— ثم ييأس على ضعفه وبسببه ويصير إما الفريسي الذي في يأسه يلتحف مسوحًا كاذبة من التقوى والبر القانوني، أو ينخرط في الخطيئية مرة أخرى.

من ثم، فإن التعريف يشمل كل تخيل لها وكل واقع فعلى للخطيئة، وفي الواقع فهذا التعريف يؤكد بحق النقطة الحاسمة بأن الخطيئة هي اليأس (أن الخطيئة ليست شهوة الجسد وفوران الدم وإنما هي انصياع الروح لهذه الشهوة ورضوخها لهذا الفوران) وهي: دامًا أمام الله وفي حضرته. بل في تعريفها هي معادلة جبرية (5)؛ ومن الظلم أن أحاول هنا في هذا الكتاب الصغير وصف كل خطيئة نوعية، علاوة على ذاك، إنها محاولة محكوم عليها بالفشل. المهم هنا ببساطة هو أن التعريف جامع مانع مثل الشبكة يشمل جميع الأشكال. وهذا هو الحال، كما يمكن أن يرى إذا تمّ اختباره من خلال طرح نقيضه: الإيمان، وهو الامر الذي يقودني طوال هذا الكتاب مثلما تقود البوصلة الملاح. الإيمان هو: أن تكون النفس نفسها وعندما تريد أن تكون نفسها تدخل في شفافية في عباد الله وترجع إلى ربها راضية مرضية.

عادة ما نظن خطأ أن نقيض الخطيئة هو الفضيلة. وهذه فكرة وثنية بشكل جزئي تكتفي بمرجعية بشرية ولا تدري ما هي الخطيئة حقًا فكل الخطايا أمام الله وفي حضرته. لا، نقيض

<sup>(5)</sup> انظر الإنجيل بحسب لوقا 11: 15 و 49.

الخطيئة هو الإيمان .كما في الرسالة إلى أهل رومية 14: 23 "كل مالا ينبع من الإيمان خطيئة" وهذا التعريف يعتبر أهم وأكثر التعريفات حسمًا في كل المسيحية — أي أن نقيض الخطيئة ليس الفضيلة وإنما الإيمان.

## ملحق: إن تعريف الخطيئة يشمل إمكانية التعدي، 1. ملاحظة عامة حول مفهوم التعدي

إن المتلازمة التناقضية الجدلية الخطيئة/ الإيمان هو أصل المسيحية. حتى أن الديانة المسيحية تعيد تشكيل كل المفاهيم الأخلاقية وفقًا لها، وتعطى هذه المفاهيم بعدًا ومدىً إضافيًا مُعمًّا. في أصل المتلازمة الجدلية نجد المرتبة الحاسمة في المسيحية، ألا وهي أمام الله وفي حضرته، وهي المرتبة التي لها مرجعيتها الحاسمة بدورها وهي: العبث والتناقض المنطقى وإمكانية التعدي. أن هذا يتضح من خلال تحديدكل ما هو مسيحي وهو أمر جد مهم، لان التعدي هو سلاح المسيحية ضدكل التخرضات. إذًا، أين تكمن إمكانية التعدي هنا؟ وبهذه الكيفية لابد وأن يتصف المرء بهذه الواقعية الحقة: فكل فرد بشري يوصفه إنسان فرد يقف مباشرة أمام الله وفي حضرته، ومن ثم بالتبعية فكل ذنب يرتكبه البشر هو من هموم الله ومشاكله. لا تخطر فكرة الإنسان الفرد الكائن امام الله للعقل المنطقى في تخرصاته. هي فكرة تعمم فردانية الكائنات البشرية في مجموع جنسها، وبشكل رائع، وهذا في الواقع هو منطق المسيحية بلا إيمان من حيث أن الخطيئة

XI 195 خطيئة، سواء كانت أمام الله مباشرة أم لا، فليس هناك أي فرق على الإطلاق. وبعبارة أخرى، يريد هذا المنطق أن يتخلص من مرتبته أمام الله ومن ثم يصطنع حكمة أعلى، التي ويا للعجب ليست سوى الحكمة العليا المعتادة لها وهي: الوثنية القديمة.

ثمة كلام كثير عن الإحساس بالتعدي من قبل المسيحية لانه مظلم كئيب، ونحس بالتعدي منه لانه شديد مصمت! لكن من الافضل لنا جميعًا أن نفسر ولو مرة أن السبب الحقيقي لان الناس تشتكي من تعدي المسيحية هو أنها متسامية جدً، لان غاية المسيحية ليس غاية البشر، لان المسيحية تريد أن يجعل من الإنسان شيئًا خارقًا لكن الاخير ظلومًا جمولًا لا يمكنه إدراك هذه الفكرة. وسيوضح لنا الشرح البسيط للطبيعة النفسية للتعدي كيف أننا ندافع عن المسيحية ببلاهة، حتى أننا أزحنا التعدي منه وسواء بغباء عن جمل مقصود أو غير متعمد تجاهلنا تعاليم المسيح نفسه، التي سيعرفها المتدين ذاته في المسيحية التي تحذرنا عادة ومرارًا من التعدي. أن يحذر المسيح بذاته من إمكانية التعدي وضرورة وجوده لانه لو يكن من الضرورة من وجوده، لو لم يكن جزءً أبديًا ومكونًا رئيسيًّا في المسيحية، فلابد أن هذا إذن محض شقشقة بلا طائل طالما لم يزله وحذرنا منه.

لو كان لي أن أتخيل عامل مناولة فقير وأعتى إمبراطور على عاش على ظهر البسيطة، ولو خطرت لهذا الإمبراطور على حين غرة فكرة استدعاء عامل المناولة، الذي لم يحلم قط ولم

XI 196 يدر بخلده قط أن الإمبراطور يدرك وجوده، والذي سيعتبر نفسه قد حقق حلمًا عزيز المنال لو سنحت له فرصة رؤية الامبراطور عن بعد لمرة واحدة، وسيقص هذه الحادثة على أطفاله واحفاده بوصفها أهم حدث قد تحقق له، لو استدعاه الامبراطور وآخبره إنه يريد أن يزوجه ابنته، ماذا عساه أن يقول؟ بشكل إنساني جدًا، سيذهل عامل المناولة البسيط، ويدرك ذاته، ويتلفت حوله متساءلا خجلا، وسيجد الامر بشكل جد انساني غريب ومذهل (وذلك هو الجانب الإنساني في الامر) بل أنه لن يجرؤ على إخبار أحد به، لانه سيدرك ما سيشيعه عنه الجيران، القاصي منهم والداني. أي أن الامبراطور يريد أن عزا به، ويسخر منه، وأن الصحف ستنشر رسومًا ساخرة له، وقصة ارتباطه بابنة الإمبراطور ستصير من الحكايات التي يتندر بها الشعراء الجوالين. لابد من وجود حقيقة خارجية لجعل هذه الخطة المزمعة كي يصير زوج ابنه الإمبراطور مقبولة لديه، ويتأكد أن الإمبراطور يقصد هذا حقًا، ولا يقصد أن يهزأ منه ويحزن قلبه طوال عمره، ومن ثم يرسله إلى مصحة عقلية، حيث يقضي به ما تبقّى من عمره؛ والحاضر هنا هو quid nimis [الزائدة] التي يمكن ان تتحول بسهولة جدًا حتى إلى نقيضه. سيفهم هذا في بلدة السوق الخاصة من المتعلمين، والشعراء الجوالين والعامة البالغ عددهم 5×100000 نسمة والذين يعيشون في هذه البلدة (6) السوق. وهي كبيرة بالنظر لعدد سكانها، لكنها

<sup>(6)</sup> هنا يتلاعب كيركيجارد بكلمة داغاركية هي KjØbstad والـتي تشابه كلمة KjØbenhavn عاصمة الداغارك والتي تعني "مرفأ السوق". وهو يشير هنا الى قوله ماذا يفعل عبقري في بلدة سوق؟

ضئيلة جدًا بالنظر للقدرة على الفهم واستيعاب الأمر الخارق للعادة. لكن هذه الخطة التي ستجعل منه وريث الإمبراطور هي أمر بعد الخيال. الآن، دعونا نفترض أن هذه الخطة تعالج واقع داخلي وليس واقعة خارجية، ومن ثم لا تمتلك الوقائع أن تمد العامل باليقين المطلوب، بيد أن الإيمان في ذاته هو اليقين الوحيد، فكل شيء متروك للإيمان وحده، سواء ما إذا كان يمتلك الشجاعة المتواضعة الكافية لتصديق هذا (لأن الشجاعة الخرقاء لا تقود للإيمان). كم عامل مناولة سيمتلك مثل هذه الشجاعة ؟ سيحس الشخص الذي يفتقد هذه الشجاعة بالاهانة وبأنه اعتدى عليه، سيظهر أن المعجزة هي محض خرافة. عندئذ ربما سيعترف على الفور قائلًا: هذا شرف لا أستحقه ولا أدعيه ولكي أكون صريحًا ما هذا الآ محض هراء وحديث حافة.

والان ماذا عن المسيحية؟ تعلمنا المسيحية أن الكائن الفرد انسان، ومن ثم كل كائن فرد إنسان، سواء كان رجلًا أو امرأة، أو خادمة، أو وزير، أو تأجر، أو حلاق، أو طالب، أو أيًا كان، هذا الكائن الفرد إنسان موجود أمام الله، وفي حضرته. هذا الإنسان الفرد الذي قد يفخر أنه تكلم مرة وحيدة أمام الملك، هذا الإنسان الذي لا تحدوه أي أوهام في كونه على صلة وثيقة بهذا أو ذاك، هذا الإنسان يتواجد في حضرة الله، وله أن يكلم الله وقتما يشاء وهو على يقين من أن الله يسمعه. باختصار هذا الشخص مدعو للعيش بشروط أكثر مميمية مع الله! وعلاوة على ذلك، من أجل هذا الشخص،

XI 197 وأيضًا لأجل هذا الشخص، أتى الله إلى العالم، وسمح لنفسه أن يولد، وعانى، ومات، فهذه المعاناة بمثابة توسل، والتماس أن يقبل هذا الشخص المعونة المقدمة اليه! حقًا، لوكان لشيء أن يسلب اللب ويذهب بالعقل، فهو ذا! وكل من لا يمتلك عقلاً ولو واحد، هو ذَا! الجميع يفتقر للشجاعة المتواضعة ليجرؤ على أن يكون هذا المتعدي عليه. لكن لماذا أساء إليه؟ لأن هذا أسمى منه بكثير، ولأن عقله لا يسعه إدراك هذا، لأنه لا يمتلك الشجاعة لمواجمة ذلك، ولانه لا يمتلك الثقة العمياء واليقين الواقي في مواجمة هذا. وبالتالي يجب التخلص منه، وتنحيته كحديث خرافة لا طائل من ورائه، وبلاهة، وخبل، وتنحيته كحديث خرافة لا طائل من ورائه، وبلاهة، وخبل، لأنها تبدو كما لو كانت ستخنقه.

فما هو التعدي؟ التعدي هو الإعجاب التعس. ومن ثم فهو يرتبط بالحسد، بل هو الحسد الذي ينقلب ضد الشخص نفسه، وهو أسوأ ما يكون ضد النفس وبدرجة كبرة. إنعدام الرحمة في قلب الإنسان الطبيعي لا تمكنه من اغتنام فرصة الخارق للطبيعة والمعجز الذي ينتويه الله له، ومن ثم يشعر بالتعدي والمهانة.

وتعتمد درجة التعدي والإحساس بالإعتداء على مدى المجاب المرء بذاته. يحس البشر العاديون، المفتقدون للخيال والعاطفة بالإهانة وبالتعدي، بالرغم من أنهم لا يختالون فخرًا عادة، وهم عندئذ يقتصرون على القول: هذا الأمر لا أفهمه، سأدعه ولن أحاول فهمه. إنهم المتشككون. لكن كلما ازدادت العاطفة والخيال لدى الشخص، ومن ثم، كلما اقترب هو من

معنى معين (في الإمكانية) إلى كونه قادر على الإيمان، N.B.. بنفسه بتواضع في العشق في خضم المعجزة، زاد إحساسه بالتعدي، الذي لا يمكن أن يرضيه أي شيء في النهاية سوى التخلص من هذا أو إجتثاثه، وإبادته، وإلقاءه في القامة.

لفهم التعدي، من الضروري دراسة الحسد البشري. وهو موضوع اقترحه بعد فحص وتمحيص ضروريين وأتصور أني قدمته بعناية. الحسد إعجاب مضمر. المعجب الذي يشعر أنه لا يكنه أن يصير سعيدًا بالتخلي عن نفسه لأنه اختار أن يكون حسودًا من ذاك الذي مُعجب به. لذلك فهو يتكلم بلغة أخرى حيث يصير الشيء الذي يعشقه ويعجب به شيئًا تافهًا لا قيمة له، عبث بلا معنى ولاطائل منه. الإعجاب هو تسليم الذات في حبور، والحسد هو توكيد الذات في حزن.

والأمر بالمثل فيا يخص بالتعدي، (7) لأن ما بين الرجل والرجل هو الإعجاب/ الحسد ولكنه العشق/ التعدي في العلاقة بين الله والبشر. وخلاصة summarum [مجموع] الحكمة الإنسانية هي هذه القاعدة "الذهبية" (ربماكان الأصح أن نقول "المُذهبة) "خير الأمور الوسط ولا خير في الإفراط" (8) الندرة والإفراط يفسدان كل شيء. تسري هذه القاعدة بين الناس سريان النار في الهشيم، وتحظى بالاحترم، ولا تقل المين المؤر يأتي عبقري فيتجاوزها ويدعوه العقلاء مجنوناً.

(7) انظر الملحق ص. 156 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 164:5). (8) مقتبسة من الاخلاق لارسطو وقد كان كيركيجارد يمتلك 22 مجموعة من اعمال ارسطو ΧI

198

<sup>(8)</sup> مقتبسة من آلاخلاق لارسطو وقدكان كيركيجاًرد يمتلك 22 مجموعة من اعمال ارسطو بلغات مختلفة الاغريقية واللاتينية و الالمانيةو الدانماركية.

بيد أن المسيحية خطت خطوات هائلة متجاوزة هذه الحكمة وجعلتها ne quid nimis عبثًا وزبدًا يذهب جفاءً، ومن هنا تبدأ المسيحية ومعها التعدي.

من ثم نرى كيف أنه من الجهد بمكان وبشكل خارق للعادة (بحيث يمكن أنه لا يزال هناك بقايا من شيء خارق للعادة) أن ندافع عن المسيحية، وهذا الدفاع يعطينا انطباعًا بالجهل، وقلة المعرفة بالطبيعة البشرية، وهو يتفق مع حالة التعدي عن طريق جعل المسيحية شيئًا ضعيفًا حقيرًا يحتاج لبطل كي ينقذها. ومن ثم، فمن المؤكد أن أول من يأتي بفكرة الدفاع عن المسيحية هو بحكم الواقع يهوذا رقم 2 : الذي هو أيضًا، يخون بقبلة، <sup>(9)</sup> إلا أن خيانته ناتجة عن غباء وحمق. أن أي دفاع عن أي شيء هو دامًّا استخفاف به. لنفترض أن ثمة شخص يمتلك مخازن ممتلئة بالذهب، ولنفترض أنه على استعداد لإعطاء كل دوقية ذهبية للفقراء، ولكن بالإضافة إلى ذلك، لنفترض أنه من الغباء بما يكفي أن يبدأ مشروعه الخيري هذا بالدفاع عما ينتوى فعله ويبرره بثلاثة أسباب. سيشك الناس دومًا في أنه لا ينوي فعل أي شيء خير. أما بالنسبة للمسيحية! حسنًا، أن هذا الذي ينوي الدفاع عنها لم يؤمن بها قط. فلو أنه آمن، لكان متحمسًا للإيمان وليس دفاعًا عنه، بل هو النصر والهجوم، فالمؤمن منتصر.

وهذا الأمر سيسري على المسيحية والتعدي. إمكانية التعدي موجودة بوضوح في التعريف المسيحي للخطيئة.

<sup>(9)</sup> انظر الإنجيل بحسب لوقا 22: 48.

أنها ضد الله. الوثني، والإنسان الطبيعي، على إستعداد تام للإعتراف بوجود الخطيئة، لكنه يرفض عباره "ضد الله" للاعتراف بوجود الخطيئة، لكنه يرفض عباره الله الله من والتي هي في الواقع يحوّل الخطيئة لخطيئة، فهذا بالنسبة له كثير. بالنسبة له (ولكن بطريقة مختلفة عن التي أشرت إليه هنا) فهي تجعل من كونك إنسانًا أمرًا كبيرًا تجعل منه أقل، وهو على إستعداد للقبول لكن الإفراط مضر والشيء "إذا وزد عن حده إنقلب إلى ضده"!

ΧI 199

## التعريف السفراطي للخطيئة

الخطيئة هي الجهل<sup>(10)</sup>، وهذا، كما هو معروف، سقراطي آخر، هو سلطة معرفية تستحق أن نوليها كل إهتمام. لكن فيما يتعلق بهذه النقطة، كما هو الحال مع كل شيء سقراطي، فقد توصل الإنسان لإحساس بضرورة تجاوزه.كم من مرة أحس الناس أنهم يريدوني تجاوز الجهل السقراطي هذا - يفترض أن هذا بسبب إحساس الناس أنهم يجب أن يتوقفوا عند هذا، فمن الذي يستطيع أن يستمر في إظهار جمله بكل شيء، ولو لشهر واحد، في التعبير عن الجهل وجوديا عن كل كل ما حوله.

ولذلك، لن أتخلى بأية حال عن التعريف السقراطي على أساس أن الزمن قد تجاوزه ولكني سأضع المسيحية في حسباني، وسأستخدم هذا التعريف السقراطي لكي أستخرج (10) تعريف سقراط هو للفضيلة بوصفها معرفة، وما يطرحه كيركيجار د هي الصيغة المقابلة اي نفي التعريف السقراطي. وهنا نحن أمام فكرة أسلوبية أساسية عند كبركيجارد

طرحمًا بوضوح في مفهوم المفارقة.

هذا الأخير في جذوره، لأن التعريف السقراطي ببساطة مغرق في إغريقيته. وهنا، كما هو الحال دائمًا مع أي تعريف آخر لا يستقيم تمامًا بوضوح مع المسيحية، أي أنه تعريف وسيط سنجد أن خداعه يتضح بجلاء.

يكمن الخلل في التعريف السقراطي في غموضه فيها يتعلق بكيفية فهم الجهل ذاته واصله إلخ. وبمعنى آخر، حتى لوكانت الخطيئة جمل (أو ما يمكن أن نسميه من جمة النظر المسيحية الحمق)، وهذا أمر لا يمكن إنكاره بمعنى ما، فهل هذا جمل أصيل أصلي ومن ثم، هو الحالة لشخص ما لم يعرف وحتى الآن لم يستطع أن يعرف أي شيء عن الحقيقة! أو هو جمل ناتج أي حمل بعدي، إذا كان هو الآخير، عندئذ فلابد أن الخطيئة تتمركز في مكان آخر غير الجهل. لابد أنها تكمن في المجهود الذي يبذله الشخص لتعمية معرفته وتضليل نفسه. بيد أن هذه الفرضية تفرض علينا مزيدًا من الغموض والضبابية، وخاصة فيما يتعلق بما إذاكان الشخص يدرك تمام الإدراك أفعاله عندما يبدأ في تعمية معرفته وتضليلها. فلو لم يكن واع تمامًا بهذا ومدرك له كل الإدراك، ثم عندئذ تكون معرفته ضالةً بدرجة ما، حتى قبل أن يبدء في عمله، ومن ثم يفرض السؤال نفسه مرارًا وتكرارًا. لكن، لو إفترضنا جدلًا أنه مدرك تمامًا لكل أفعاله عند بدئه في تضليل معرفته بها عندئذ لا تكون الخطيئة (حتى لو كانت الجهل طالما كان هذا هو النتيجة) في المعرفة، ولكن في الإرادة، ومن ثم يطرح السؤال لا محالة نفسه فيما يتعلق بالعلاقة بين المعرفة والإرادة. وفي ضوء كل

XI 200 هذه التساؤلات التي قد تستمر أيامًا وأيام لا يستقيم التعريف السقراطي مع ذاته.كان سقراط حقًا عالمًا في الاخلاق، وهو الأول في مجاله لكنه بدأ بالجهل (في الواقع يعتبر مؤسس علم الاخلاق كما يدعى الاقدمون بلا استثناء)، على مستوى العقل ينزع نحو الجهل أي عدم المعرفة بشيء. أخلاقيًا يفسر الجهل بوصفه شيء مختلف تمامًا ويبدأ من هنا. وعلى الجانب الآخر فسقراط ليس بالتأكيد عالم أخلاق لاهوتي، وبالتأكيد ليس مسيحي عقائدي، لذلك، فهو لم يدخل في كل البحث الذي بدأت به المسيحية، في الحالة القبلية حيث تفترض الخطيئة وجودها مُسبقًا، وهي الحالة المفسرة في المسيحية غير عقيدة الخطيئة الموروثة، وهي منطقة لن ندخلها في نقاشنا هذا.

ومن ثم، لم يصل سقراط حقًا إلى فئة الخطيئة، وهذا أمر عجيب فيما يتعلق بمن يريد تعريف الخطيئة.كيف يتسنى هذا؟ لوكانت الخطيئة هي الجهل، عندئذ لا تكون الخطيئة موجودة حقًا، حيث أن الخطيئة هي في الواقع وعي. لوكانت الخطيئة هي الجهل بما هو صواب، وبالتالي فعل الخطأ، إذن فلا وجود للخطيئة. لو كانت تلك هي الخطيئة إذن؟ بالنسبة لسقراط، فلا وجود لمثل هذا الشخص الذي يعرف ما هو الصواب، ثم يفعل الخطأ أو يعرف أن هذا الشيء خطأ ثم يفعله. ومن ثم، فلوكان التعريف السقراطي صوابا فلا وجود للخطيئة. ولابد أن نلاحظ أنه من منظور مسيحي فهذا صواب تمامًا. وبمعنى أعمق، هذا صواب تمامًا وهو المطلوب إثباته. فبالتحديد يعتبر

ΧI 201

مفهوم الخطيئة والتعاليم الخاصة بها هو المفهوم المحوري الذي يميز المسيحية تمييزًا كيفيًا حاسمًا عن الوثنية، ولهذا تفترض المسيحية باستمرار أنه لا الوثني ولا الإنسان الطبيعيبإمكانهم أن يعرفوا ما هي الخطيئة. في الواقع، تفترض المسيحية أن الخطيئة لابد وأن يتم تعريفها بوحي [إستعلان] من الله. إن التمييز النوعي بين الوثنية والمسيحية ليس، كما يفترض الفكر السطحي، مجرد عقيدة الكفارة. لا، لابد وأن تبدأ بداية أعمق بكثير، مع عقيدة الخطيئة، وهوما تفعله المسيحية في الواقع. يجب أن نعترف بأنه لو امتلكت الوثنية تعريفًا صحيحًا للخطيئة لكان هذا ضد المسيحية يجب أن نعترف بذلك.

إذن، ما العنصر الناقص في التعريف السقراطي للخطيئة؟ إنه الإرادة، والعصيان، والتحدي. كانت الذهنية الإغريقية جد سعيدة، وجمالية، وساخرة، وسريعة البديهة، وخاطئة، حتى أنه لم يكن بوسعها إدراك أن بوسع أي فرد أن يعرف الصواب ويفعل الخطأ، أو يعرف الخطأ ويتعمد فعله. كان العقل الإغريقي يضع قضايا ذهنية منطقية غير حقيقية (١١).

ولا يجب إغفال هذه الحقيقة، ومن الضروري تحديدها والتوكيد عليها في زمن مثل هذا، حيث تداعت الاشياء وتكاثر الإدعاء والخواء والعلم الذي لا ينفع، حتى شابه زماننا زمان سقراط وربما تجاوزه، فصار من الضروري بالنسبة للبشر أن تجوع جوعًا سقراطيًا، حتى ولو قليلا. إنها لمأساة ملهاة - أن نرى كل تلك البيانات والإعلانات عن فهم ومعرفة القيم العليا

<sup>(11)</sup> مصطلح أساسي عند كانت يتضمن التطبيق العمومي لفكرة الفعل ويفترض أن الوجوب يتضمن الإمكانية

السامية، والتي يطبقها علينا العديد من البشر. وربما بطريقة ما هم على صواب- إنها لمأساة ملهاة حقًا أن نرى إلا تأثير في الواقع لكل هذه المعرفة وكل هذا العلم والفهم على حياة البشر. فهذه الحياة لا تعكس ولا قيد أنملة ما فهموه، وربما العكس تمامًا. وعندما يرى المرء هذه المأساة الملهاة الفاضحة لا يملك إلا أن يتساءل: ولكن كيف بحق السماء أنهم قد فهموا؟ هل حقًا فهموا؟ عند هذا سيرد الكاتب الساخر وعالم الاخلاق القديم قائلًا: لا تصدق هذا أبدًا يا صديقي، لم يفهم البشر، فلوكانوا فهموا حقًا لعبرت حياتهم عن هذا الفهم، ومن ثم لعملوا بما فهموه.

ΧI 202

هل معنى هذا أن ثمة فهم وثمة فهم؟ هذا صحيح تمامًا، ومن فهم هذا، وأرجو أن نلاحظ ليس بأسلوب الفهم الاول، سيفهم كل أسرار المفارقة. أن نعتبر الجاهل بكل شيء أمرًا مضحكاً، هو شيء جد مبتذل ومن أدنى أشكال الضحك ولا يستحق الانتاء للمفارقة. فليس ثمة ما يضحك في أن الناس قد عاشوا في عصور واعتقدوا أن الأرض ثابتة مسطحة--فلم يكن بوسعهم معرفة أكثر من ذلك. وسيأتي زمان ينظر فيه الناس إلى زماننا بنفس نظرتنا إلى هذا الزمان. المقارنة بين زمانين مختلفين، ونحن هنا نفتقد نقطة اتصال عميق، لكن هذه المقارنة ليست أساس، وبالتالي ليست مضحكة بالضرورة أساسًا. لكن عندما يقف إنسان وينطق الصواب، ومن ثم نفترض أنه قد فهم هذا الشيء، وعندما يفعل نراه يفعل الخطأ فيظهر لنا أنه لم يفهم، فهذا أمر جد كوميدي. من المضحك حقًا أن نرى رجلا، وقد ينكبّ على البكاء حتى أن العرق يتصبب

من وجمه مختلطا بدموعه، ونراه جالس وهو يقرأ أو بستمع إلى مقال عن إنكار الذات ونبل التضحية بالنفس من أجل الحقيقة ثم وفي نفس اللحظة حتى وما تزال الدموع تترقرق في عينيه وقطرات العرق تتصبب على جبينه ونراه يحاول بكل قواه أن يساعد الباطل على الانتصار. من المضحك هَا أن نرى خطيبًا في صوته الثقة والصراحة وإيماءاته وحركاته يفوح منها رائحة الصدق يحركنا وهو يتحرك ويكلمنا عن العق والخير ويعتقد أن بوسعه أن يواجه كل قوى الشر والجحيم في شجاعة ويستحق كل إعجاب وتقدير، إنه لمن المضحك حقًا أن نراه وهو مازال في "عدة الشغل" حتى يهرب ويجرى فارًا من أقل مشكلة. من المضحك أن يستطيع شخص ما أن يفهم كل الحق عن مدى ضعة وانحطاط العالم إلخ- أن يفهم هذا ثم نراه في اللحظة التالية لا يفعل ما فهمه ولا يدركه لانه وعلى الفور ربما ينخرط بدوره في نفس الحقارة والضعة التي يعظنا ضدها. عندما أرى أحدهم (12) وهو يعلن كيف أنه يدرك تمامًا كيف عاش المسيح حياة الخادم المتواضع، (13) ضعيف، ومحتقر، ويسخر منه الناس، وكما تخبرنا الكتاب المقدس، بصق عليه الناس، (14) وعندما أرى نفس هذا الشخص يشق طريقه في محارة ليصل إلى موقع دنيوي ما يليق به، من منظور دنيوي (15). ويتشبث بهذا الكرسي بقدر ما يستطيع، وأراه محصورًا خائفًا على الكرسي كما لو أن حياته تعتمد عليه،

<sup>(12)</sup> الإشارة هنا على الاغلب الى الاسقف ج.ب . مينستر وهو صديق لوالده وكان كيركيجارد يحبه ويحترمه ولكن بمرور الوقت وجد فيه مثال للتناقض بين القول والفعل و لكنه لم يهاجمه ألا بعد موته عام 1854 (13) فليب 7:2

<sup>(14)</sup> متى 27:77 ولوقا 32:18 (15) مرفس 5:9

XI 203 ويحاول بكل جمده تجنب أي ريح آتية للتغير سواء من اليمين أو اليسار، وأراه سعيدًا، مبتهجًا، فرحًا بما أتى حتى أنه يشكر الله على ما أعطاه لانه قدر وكرم من قبل الجميع، عندئذ أهمس لنفسي في خفوت: "سقراط، سقراط، سقراط، هل يمكن حقًا أن يكون هذا الرجل قد فهم ما يقول أنه فهمه؟ هكذا أتكلم في الواقع، لقد تمنيت أيضًا أن يكون سقراط على صواب، لأنه بدا لي أحيانًا أن المسيحية صارمة للغاية، ووفقًا لخبرتي الخاصة لا أستطيع أن أقول أن مثل هذا الشخص منافق. لا يا سقراط، بوسعي حقًا أن أفهمك لقد جعلت منه محرجًا، رجلًا نضحك منه حقًا ومن قلوبنا، وليس لديك أي مانع، بل ربما توافق حتى على أنني جعلت منه هزأة، ومدعاة للضحك، طالما قدمنه تقديمًا صحيحًا متميزًا.

سقراط، سقراط، سقراط! نعم، جدير أن ندعوك باسمك ثلاث مرات، بل ربما الأجدر 10 مرات، لوكان هذا من شأنه أن يعين. يشيع بين الناس أن العالم يحتاج لجمهورية، ونظام اجتماعي جديد ودين جديد— لكن لا أحد يعتقد حقًا أن ما يحتاجه هذا العالم، الذي أربكته المعرفة المفرطة، هو سقراط جديد. بالطبع، لو فكر أحدهم، ناهيك عن العديد من الناس، لقلت حاجتنا إلى هذا. فالمعروف أن ما يحتاجه المرء لتصحيح حاله هو أقل شيء يفكر فيه وهذا طبيعي، فلو كان الأمر عكس ذلك لإنتفى الخطأ.

من ثم، يمكننا القول أن زماننا يحتاج لتصويب أخلاقي يتميز بالمفارقة — وربماكان هذا هو الشيء الوحيد الذي نحتاجه، لأن هذا كما هو واضح آخر شيء نفكر فيه بدلًا من تجاوز

سقراط، من الضروري حقًا أن نعود للمبدأ السقراطي، أي أن نفهم وآن نفهم [فثمة فهم وثمة فهم مختلف] ليس كاستنتاج نهائي يخلص البشر من بؤسهم العميق، لان هذا تحديدًا يلغي الفرق بين الفهم والفهم، لكن بوصفه مفهومًا أخلاقيًا للحياة اليومية.

يعمل التعريف السقراطي بالكيفية التالية: عندما لا يفعل أحدهم ما هو خير وصواب، من ثم فهو لم يفهم ماهية الصواب. وفهمه مجرد تخيل؛ واعلانه أنه قد فهم معرفة كاذبة، واعترافه المتكرر على أنه لم يفهم، وتكراره لقسم: ليأخذني الشيطان إن لم أكن قد فهمت، هو تخرص أبله. ولكن عندئذ يكون التعريف صائبًا حقًا. فلو فعل أحدهم الصواب، فهو بالتأكيد لم يرتكب خطيئة، وأن لم يفعل ما هو حق، فهو لم يفهم ما هو حق، فلو فهم حقًا وصدقًا ماهية الحق لسما به فهمه ليفعله، وجعله في مرتبة الصديقين الاولياء: إذن فالخطيئة هي الجهل.

لكن أين يكمن النقص في التعريف؟ النقص شيء أدركه تضيف المسيحية عقيدة الخطيئة الموروثة (17). للأسف، فإن سر نجاح التخرصات هو أنها تحيك دون أن تربط نهايات

المبدأ السقراطي وعالجه، لكن إلى درجة معينة: أنه يفتقر إلى أحد المحددات الجدلية الملائمة لعملية الانتقال من فهم شيء إلى فعله. وفي هذا الانتقال تبدأ المسيحية؛ وبانتهاج هذا المسار، يتضح لنا أن الخطيئة ذات جذور عميقة في الإرادة ويصل بنا لمفهوم التعدي، ومن ثم، لربط الامور بدقة (16) وحنكة، حيث

ΧI

204

<sup>(16)</sup> See Irony, KW II (SV XIII 130 fn.); On My Work as an Author, KW XXII (S V XIII 508); The Mament, No. 2, KW XXIII (SV XIV 138); JP III 3540, 3689; VI 6803 (Pap. XI2 A 281; X4 A 190, 557). (17) انظر الملحق، ص. 156 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 166).

الخيوط. وبعدئذ، ويا للعجب، تستمر في الحياكة دون توقف وبلا نهاية، لانها تسحب الخيط معها. وبالعكس من ذلك فالمسيحية يربط النهايات عن طريق المفارقة المنطقية.

في المثالية المحضة، حيث لا يشارك الشخص الفرد الفاعل، من الضروري وجود الانتقال (ففي أي نظام(18) يحدث كل شيء بالضرورة)، او لا وجود لاي صعوبة على الإطلاق مرتبطة بالإنتقال من الفهم إلى الفعل. هذا هو العقل الإغريقي (ولكن ليس السقراطي، لان سقراط عالم اخلاق لا ينخدع مذا). وسم الفلسفة الحديثة أساسًا ماثل لهذا، لانه هذا: cogito ergo sum [أنا أفكر إذن أنا موجود](19)، إن نفكر هو أن نكون<sup>(20)</sup> (من وجمة النظر المسيحية، أنت ما تؤمن به وتعتقده، أو أن تعتقد وتؤمن هو أن تكون)(21). ومن ثم، فمن الثابت أن الفلسفة الحديثة ليست إلا وثنية. بيد أن هذا ليس أسوأ ما يمكن أن يكون الوضع في صلة القرابة مع سقراط ليس بالامر السيء جدًا. لكن الجانب غير السقراطي الموجود في الفلسفة الحديثة هو رغبتها في إيهامنا بان هذه هي المسيحية.

بيد أنه في عالم الواقع، حيث الشخص الفرد الفاعل مشارك، يوجد هذا الانتقال الضئيل الصغير من أن تفهم إلى الفعل،

<sup>(18)</sup> الفلسفة الهيجلية. انظر على سبيل المثال -Postscript, KW XII (SV VII 119-

<sup>(19)</sup> See Meditations, Meditation II; The Principles of Philosophy, Part One, I-II; Opera philosophica Editio ultima, I-II (Amsterdam: 1685; ASKB 473), I, pp. 9-14, II, pp. 2-3. Seejohannes Climacus, KW VII (Pap. IV B 2:10); Postscript, KW XII (SVVII 272-73); JP I 1033; III 2113, 2338 (Pap. V A 30; II A 159; IV C 11).

<sup>(20)</sup> التعامل هنا مع مقولات ديكارت في قضايا الشك و التفكير. و هنا نستطيع أن نرى مدى موسوعية ثقافة كيركيجارد واتساعها (المترجم) (21) انظر الإنجيل بحسب متى 8: 13: اعمال الحب Works of Love, KW XVI (SVIX)

<sup>.(358-65</sup> 

وهو ليس دائمًا في سرعة cito citissime [قبل أن يرتد إليك طرفك]، أنه ليس في سرعة البرق. بل على العكس تمامًا، فهذا الانتقال بداية لقصة طويلة ذات حنايا وثنايا.

في حياة الروح لا وجود للديمومة (في الواقع لا وجود لحالة الديمومة [Tilstand] على الإطلاق، وكل شيء هو في حركة وفعل)، وبالتالي، إذا لم يقدم المرء على فعل الخير فور علمه به فالعلم يضيع، وهذا أول شيء. ثم ينطرح على المرء السؤال المتعلق بكيفية تعامل الإرادة مع المعرفة. الإرادة جدلية وتحتها تكمن كل الطبيعة السفلية للإنسان. إن لم تتفق الإرادة مع ما هو معروف، فليس من الحتمى أن يحدث، إن الإرادة تسبق وتفعل عكس ما تدركه المعرفة (يفترض أن هذه التناقضات القوية نادرة الحدوث)، بالأحرى يحدث أن تسمح الإرادة بمضي بعض الوقت – فترة سياح ندعوها: "سننظر في الامر غدًا". وأثناء كل هذا، تضمحل المعرفة وتنضب وتضعف وتسود الطبيعة الدنيا وتصبح لها اليد العليا بمرور الوقت. وللاسف يجب علينا أن نفعل الخير على الفور، حالما عرفناه (ولذا في الحالة المثالية يبدو الإنتقال من الفكر إلى الفعل سهلا ميسورًا، ففي هذه الحالة أو في هذا العلم المتخيل كل شيء آتي على الفور)، ولكن تكمن قوة الطبيعة الدنيا في قدرتها على مط الامور وتمييعها. وتدريجيا، تضعف مقاومة الإرادة واعتراضها على هذا التطور، وتبدو أحيانا وكانها تتوائم معها. وعندما تنضب المعرفة تمامًا، تدرك الارادة المعرفة ادراكا أفضل، ومن ثم يتوافقان تمامًا، فالان انتقلت المعرفة إلى جانب

الإرادة واعترفت بأن ما تريده صواب تمامًا. وتلك على ما يبدو هي الطريقة التي يعيش بها معظم الناس، أنهم يعملون على تغطية فهمهم وإدراكهم الاخلاقي الديني بالتدريج، وهذا يؤدي بهم إلى اتخاذ القرارات واستنتاجات لا تأبه لها طبيعتهم الدنياكثيرًا، ولكنهم يوسعون أفاقهم الميتافيزيقية والجمالية وهذا تسريب أخلاقي.

بالرغم من كل هذا، فنحن لم نتجاوز بعد المبدأ السقراطي. حيث لسقراط ان يقول: لو حدث هذا، فإنه يدل فقط على أن الشخص لم يدرك بعد ما هو الحق. وهذا يعني أن العقل الاغريقي ليس لديه الشجاعة لاعلان أن الشخص يقترف المعصية ويفعل الخطأ وهو على علم بما هو الحق، ومن ثم يتحايل على هذا بالقول: بأن الشخص الذي يفعل الخطأ لم يدرك ما هو الحق.

صحيح تمامًا. ولا يمكن لأي كائن بشري أن يذهب إلى ما هو أبعد من ذلك، ولا يمكن لأمرئ، أيّا كان بمفرده ونفسه فقط، أن يعلن ما هي الخطيئة حقًا، وهذا بالتحديد لانه في الخطيئه؛ وفي كل كلامه عن الخطيئة هو تمويه للخطيئة، وتبرير وإعتذار، وتحقيق تملاه الخطيئة. لذا، تبدأ المسيحية بطريقة أخرى: الإنسان لديه معرفة بما هي الخطيئة عبر وحي إلهي <sup>(22)</sup>. الخطيئة ليست مسألة شخص لم يدرك ما هو الحق لكن بكونه غير راغب في إدراك ذلك، وعدم إرادته فعل الحق.

ΧI 206

> (22) يتعرض كيركيجارد هنا لمفهوم محوري في العقيدة بشكل عام هو مفهوم الهدى. اي القابلَية للايمَانَ عَبَرَ الوحى الْالْهِيَ. وليسَّ عبرَ الاستدلال العقلَى. وَهَذَا المُفهُوم فيَّ تقديري هِو ما يفرق كيركيجارد كفكر مؤمن عن غيره من الفلاسفة والمفكرين في تقديرُهُم الكبير للعقلُ.(المَترجم) وانظر أيضًا المُلحق، ص. 156 (166 Pap. VIII B).

سقراط، في الواقع، لا يقدم أي تفسير على الإطلاق للتمييز بين: عدم القدرة على الإدراك، وعدم الرغبة في الإدراك، ومن ناحية أخرى، هو أستاذكل صناع المفارقات حيث يعمل عبر وسيلة التمييز بين الفهم والفهم. يشرح لنا سقراط كيف أن من لا يفعل الصواب لم يفهمه، ولكن المسيحية تذهب إلى ما هو أبعد من الوراء قليلا وتقول: أن هذا الشخص لا يريد أن يدرك، وهذا لانه لا يريد أن يفهم. ثم تعلمنا بأن الشخص يفعل الخطأ والمعصية (وهو أساسًا التعدّي) بالرغم من أنه يفهم ما هو الصواب، أو أنه يمتنع عن فعل ما هو صواب حتى وإن كان يدركه. باختصار، فإن التعاليم المسيحية تعلمنا عن الخطيئة! وهذه التعليات ليست سوى التعدّي على الإنسان، وتفرض عليه التهمة، بل هي دعوى ضد الإنساني التي يوجمها الإلهي كمدعي.

لكن هل يسع أي إنسان إدراك هذه التعاليم المسيحية؟ بالطبع، لانه هو في الواقع المسيحية، ومن ثم تنطوي على اعتداء/ تعدّي. لابد وأن نؤمن بذلك. الفهم هو مدى علاقة الإنسان بالإنسان، لكن أن نؤمن هذا هو مجال علاقة الإنسان بالالهي. كيف يمكن أن تفسّر المسيحية هذا الإبهام؟ بشكل متسق جدًا، أي بشكل غير مفهوم: أي بأن توحى بذلك.

ومن ثم، فلو فسرنا الخطيئة مسيحيًا، نجد أن لها جذورها في الإرادة، وليس في المعرفة، وفساد الإرادة هذا يؤثر في الوعى الفردي للفرد. وهذا متسق تمامًا، وإلا فإن مسألة أصل الخطيئة يجب أن يكون مطروحًا فيما يتعلق بكل فرد.

هنا نجد مرة أخرى علامة التعدي. توجد إمكانية التعدي هنا فيما يلي: لابد من وجود وحي إلهي ليعرف الإنسان ما هي الخطيئة ومدى تجذرها. ويفكر الإنسان الطبيعي، والوثني، كما يلى: حسنًا أعترف أنني لم أفهم كل شيء في الارض أو في السهاء. إذ يلزم أن يكون هناك وحي، فليعلمنا عن الأشياء السهاوية، فمن غير المعقول أن يأتي الوحى ليعرفنا ما هي الخطيئة. أنا لا أدعى الكمال، لا أنا أبعد ما يكون عن هذا، لكن، على كل الأحوال، أنا على استعداد للإعتراف بكم أنا بعيد عن الكمال، وأدرك هذا جيدًا. هل علي عندئذ ألا أعرف ما هي الخطيئة؟ لكن المسيحية تجيب: للاسف، هذا هو أقل ما تعرفه حقًا، أنت بعيد حقًا عن الكال، ولكنك لا تدري هذا، ولا تعرف الخطيئة أيضًا- ولنلاحظ هنا أنه من هذه الزاوية تكون الخطيئة حقًا هي الجهل، إنها الجهل بماهية الخطيئة.

وبالتالي، فإن تعريف الخطيئة الذي قدمناه في المقطع السابق لايزال محتاجًا إلى أن يكتمل على النحو التالي: بعد أن نعرف الخطيئة من الوحي الإلهي— فإن الخطيئة هي في يأس ألا نريد أن نكون أنفسنا أو في يأس نريد أن نكون أنفسنا.

ΧI 207

Twitter: @ketab\_n

# الخطيئة ليست نفيًا وإنما تموضع (23)

هذه هي الحال أمر أقره دائمًا الدوجائيون إن الأرثوذوكسيون والأرثوذكسية بصفة عامة، ورفضوا أي تعريف للخطيئة يجعلها مجرد شيء سلبي— ضعف، أو حسية، أو محدودية، أو جمل، إلخ واعتبروه حلولي. أدركت الارثوذكسية بصواب أن هنا ميدان المعركة الرئيسي، أو كما قلنا في الفصل السابق، هنا لابد من ربط الخيوط بإحكام شديد، هنا لا مجال للتراجع، أدرك الارثوذكس في صواب، ودعى أنه لو عرفنا الخطيئة تعريفًا سلبيًا، وتترهل المسيحية وتفقد هيكلها ودعامتها. لذا، تشدد الارثوذكسية على وجوب وجود الوحي الإلهي لتعريف الخطاة من البشر بما هي الخطيئة، عبر رسالة لابد وأن يؤمن بها وهذا إتساق منطقي وذلك لانها دوجها(24). وبطبيعة الحال، المفارقة، والإيمان، والعقيدة، تلك المكونات الثلاثة متفقة فما بنها وتشكل حلفًا يمثل التضامن الأكبر والدرع الأعظم ضدكل الحكمة الوثنية.

(23) See Fragments, KW VII (SV IV 184-85 (24) الدوجها هي الترجمة التي اخترناها لُكلمة Dogma وهي كلمة أغريقية الإصلδόγμα تعنى الايمآن الثابت

هذا هو الحال مع الأرثوذكسية . ثم، حدث سوء تفاهم غريب اسمه الدوجهائيين الإستقرائيين (25) كانت لهم علاقة بالفلسفة بطريقة مضرة، وإعتقد هؤلاء أن بوسعهم "فهم" هذه المرتبة، أي أن الخطيئة تموضع، لكن لوكانت تلك هي الحال فالخطيئة نفي. سركل الفهم هو أن هذا الفهم في ذاته أعلى من أي تموضع يموضعه، يحقق المفهوم موضعًا لكن فهم هذا هو عين نفيه. وبالرغم من إدراكهم هذا، بدرجة أو بأخرى، تشدد الدوجمائيون الإستقرائيون على إعطاء سلسلة من الأدلة في خضم حركة لا تلائم أي علم فلسفي. وفي صبر متزايد في كل مرة مع الكثير من السب والشتم، ثم التأكيد على أن الخطيئة تموضع، وأن القول بأن الخطيئة مجرد نفي هو منطقية وحلولية، والله يعلم ماذا أيضًا، لكن كل هذا كان شيئًا يرفضه الدوجائيون الإستقرائيون ويكرهونه، ومن ثم حدث تحول إلى فهم ان الخطيئة تموضع. اي، بمعنى اخر، انها تموضع بدرجة ما، طالما في الامكان فهمها.

XI 208

وتظهر هذه الإزدواجية عند الإستقرائيين في موضع آخر مرتبط بهذا. تعتبر مرتبة الخطيئة أو كيفية تعريف الخطيئة أمرًا حاسمًا بالنسبة لمرتبة التوبة. وحيث أن نفي النفي إستقرائي جدًا، فالإمكانية الوحيدة هي أن التوبة هي نفي النفي. ومن ثم، تكون الخطيئة نفي — ربما سيكون من المطلوب حقًا، لو شرح مفكر واع إلى أي مدى سيستقيم الفكر المنطقي البحث الذي يذكرنا بأول علاقة بين المنطق والقواعد (نفي الكثير من الباحين من اوائل من طرح فكرة الانتروبولوجية الدينية. وكيركبارد هنا الكثير من الباحين من اوائل من طرح فكرة الانتروبولوجية الدينية. وكيركبارد هنا يجاول جاهنا نقد محاولات مارتنسن ومدرسته في عقلية منهوم الهدى.

النفي إثبات) والرياضيات إلى أي مدى سيستقيم هذا الفكر في الواقع العملي، في عالم الكيف، وما إذا كان جدل الكيف هو أمر جد مختلف. وما إذا كان الإنتقال يلعب دور آخر هنا. Sub specie aeterno modo [في ظلال الابدية أو في كنف السرمدية](26) إلخ. في هذا المنطق في الواقع لا وجود لفراغ على الإطلاق، ومن ثم، فكل شيء يكون وببساطة لا وجود للانتقال. والتموضع والإثبات في هذا الوسط المجرد مثله تمامًا مثل النفي. لكن أن ننظر للواقع بنفس العين فهذا محض هراء. يمكننا أن نقول أيضًا في أن هذا هو المجرد: أن الزمن الكامل يتلو الزمن غير الكامل. لكن في عالم الواقع من حق الشخص الذي يقرأ هذا أو سمع مثله أن يقول أن هذا يحدث تلقائيًا وعلى الفور، حتى أن العمل الذي لم يتمه سيتم ذاته .ولكن لو قال هذا سنعتبره مجنونًا. والأمر مماثل بالنسبة للخطيئة في المجرد الفكري فهو وسط مراوغ لا يؤخذ على محمل الجد.

لكن كل هذه المسائل لا تعنيني هنا. أنا متمسك بشدة بالتعاليم المسيحية القائلة بأن الخطيئة تموضع. وليس بطريقة يمكن عقلنتها وفهمها، ولكن كفارقة منطقية لابد من أن نعتقد فيها ونؤمن بها. فهي هكذا الحكمة لا يعلمها الا الله. في رأيي هذه التعاليم سليمة تمامًا. وإذا أمكننا أن نوضح كيف أن كل محاولات الفهم والعقلنة تدخل في إطار التناقض الذاتي، وغير متسقة مع نفسها، عندئذ يمكننا فهم الأمور من منظور صحيح، عندئذ سيتضح أن إمكانية إيمان المرء من عدمها متروكة للإيمان. وأستطيع أن أفهم جيدًا (وهو أمر لا يستعصى كثيرًا

<sup>(26)</sup> الاشارة هنا الى كتاب الاخلاق لسبينوزا.

على الفهم لأنه غير إلهي)كيف أن الشخص الذي عليه أن يفهم ويعقلن كل شيء ويفكر فقط فيما يدعى أنه قابل للفهم عقلاني فسيجد كلامي هذا فارغ لا معنى له. لكن لو كانت المسيحية ذاتها تعتمد على هذا، أي على حتمية الإيمان وليس العقلانية، أدرك أنه إما أن يؤمنِ المرء أو لابد أن يفضح المرء ويحس بالمهانة منها— هل الامر محم ويستحق التقريظ في هذه الحال؟ أي هل من المهم أن نعقلن الامور ونفهم هل هي ميزة كبرى أم مجرد استخفاف وقلة عقل أن نرغب في عقلنة ما لا ينبغي أن يتعقلن؟ إذا قرر ملك أنه يرغب في أن يكون مجهولا تمامًا وأن يعامل بدون أي استثناءات بوصفه شخص عادي، هل من الصواب عندئذ أن نحييه تحية ملكية، لان الناس عادة يعتقدون أنه من الشرف فعل هذا؟ أو أن من الافضل عقلا فعل هذا؟ أم أن الواقع أن هذه التحية الملكية هي نوع مِن تأكيد ذات الفرد وطريقته في التفكير بمخالفة لإرادة الملك بدلا من الخضوع والتسليم؟ أو سيتعجب الملك من الذكاء الخارق الذي يظهره هذا الشخص عندما يزجى له الإحترام الواجب من الرعية لمليكها بالرغم من عدم رغبة الملك في أن يعامل ويحترم بهذه الطريقة في الواقع ذكاءه المتزايد عندما يخالف رغبة الملك لمصلحة الملك— حسّنًا دع الآخرين يقرظونه، ويمدحونه، أنهم قادرون على الفهم الحقيقي للمسيحية وعقلنتها. أعتبر هذا أن ثمة مسألة أخلاقية صريحة واضحة، وتحتاج حقًا إلى قدر ليس بالقليل من إنكار الذات في هذه الاوقات الغائمة، حيث ينشغل الجميع من الاخرين بمحاولة الفهم والعقلنة، وهذه المسألة هي الاعتراف بأن المرء غير قادر على الفهم، ولا هو مجبر على العقلنة. وهذا بالتحديد هو ما يحتاجه زمانه وما تحتاجه المسيحية تحديدًا: قليل من الجهل

XI 209 ΧI

210

السقراطي بالنظر إلى المسيحية، لكن لاحظوا أرجوكم قليل من الجهل السقراطي. وأن جمله كان الترجمة الإغريقية للمقولة اليهودية تقوى الله هي بداية الحكمة [أو رأس الحكمة مخافة الله، في الترجهات العربية ]<sup>(27)</sup> ليجب ألاّ ننسى أنه بسبب تقواه ومخافته للربكان جاهلا. وهذا بقدر ماكان متاحًا للوثني كان هو بمثابة قاض في العمل يراقب الحدود بين الله والإنسان. يراقب ليحافظ على الهوة الشاسعة التي تفصل فصلا كيفيًا بين الرب والإنسان وحتى لا يلتحم الرب والإنسان بطريقة ما فلسفية [فلسفاوية شاعرية]، وما الى ذلك، ويصيرا واحدًا. لهذا كان سقراط جاهلا، لذا وجده الرب أحكم البشر (88). تعلمنا المسيحية أن كل شيء مسيحي يعتمد في الإساس على الإيمان، من ثم فهي تريد أن تكون بالتحديد جملًا سقراطيًا، يخاف الله. وعن طريق الجهل تحمى الإيمان من التخرصات والمراهنات، وتراقب لتستمر الهوة الشاسعة التي تفصل كيفيا الله عن الإنسان (29) كما هي عليه في التناقص المنطقى والإيمان، بحيث لا يحدث أي خلط، وقد يكون بشكل أبشع مما هي الحال في الوثنية بين الله والإنسان ولو على مستوى شاعري فلسفي ليكونا واحدًا داخل النظام.

الخطيئة تموضع أمر واضح من جانب ما. وقد أشرنا مرارًا وتكرارًا في القسم السايق من اليأس ما قيل حول التصاعد. ويتجلى هذا التصاعد ولو جزئيا في تضخيم وعي النفس أيضًا وجزئيًا في التضخيم المكون من التحرك من الكينونة المفعول فيها وعليها إلى الفعل الواعي. ويظهر التخليان معًا ان الياس

الخطيئة ليست نفيًا وإنما تموضع | 143

<sup>(27)</sup> المزامر 10:111 (28) الإشارة الى اقصوصة نبؤة عرافة دلني عن سقراط والتي نجدها في الاعتنار لافلاطون (29) Cf. Three Discourses at the Communion on Fridays (1849), KW XVIII (S V XI (29) Cf. 724) Province in Charles of Water State (1849), KW XVIII (S V XI 266-67, 274): Practice in Christianity, KW XX (SV XII 60).

لا يأتي من الخارج وإنما من داخلنا أي هو جوا ني. وبنفس الدرجة يصير من المستقر بوضوح أن الخطيئة تموضع (٥٥). ولكن وفقًا لتعريف الخطيئة السالف فإن النفس المتضخمة إلى ما لا نهاية عبر مفهوم الله هي جزء من الخطيئة وهي كذلك أكبر وعي ممكن متاح بالخطيئة بوصفها فعل- وهذا يعني أن الخطيئة تموضع . وكونها أمام الله أو في حضرة الله هي بلا شك العنصر الإيجابي الموضعي فيها.

وعلاوة على ذلك، ففي مرتبة أن الخطيئة تموضع توجد إمكانية أخرى للتعدّي، وبشكل آخر تمامًا أنها التناقضّ المنطقي. أي أن التناقض المنطقي هو النتيجة الضمنية لعقيدة التكفير. بادئ ذي بدء، امسيحية باقرارها الخطيئة بأحكام وبوصفها تموضع لا يمكن أن يصل إلى فهمه وعقلنته العقل البشري. ثم وعلى هذا المنوال في التعليم المسيحي بنقض هذا التموضع بطريقة عصية أبدًا أيضًا على الفهم البشري. يخطف الإستقراء الذي يراوح خارج التناقض المنطقي قليلا من هذا وذاك، من طرفي التناقض، ومن ثم تستمر في التخرص بشكل أيسر -- لأنها لا تجعل من الخطيئة أمرًا جد إيجابيًا متموضعًا لله الله لا تتمكن من قبول فكرة ضرورة نسيان الخطيئة تمامًا. لكن المسيحية التي اكتشفت التناقض المنطقى أساسًا، والذي يمثل في ذاته تناقضًا منطقيًا في هذه النقطة بقدر الممكن، يبدوكما لو أن المسيحية تعمل ضد نفسها، فبعد أن أقرت بوجود الخطيئة كتموضع أساسي، ومن ثم من المستحيل على ما يبدو الغاؤها، ثم، وفي نفس اللحظة، وعبر وسائل التكفير تعمل على الغاء هذا التموضع، كما لوكانت تلقيه في البحر. <sup>(31)</sup>

(30) تموضع هو المصطلح الذي اخترناه لترجمة Position اي حال غير معقلن. (31) ميخا 7: 19

### تذييل على أ لكن أليس هذا بمعنى ما يؤدي إلى أن الخطيئة نادرة جدًا؟ (الأخلاقي)

أوضحنا في الجزء الأول أنه كلما أصبح اليأس أكثر كثافة، قل في العالم وجوده. لكن إذا كانت الخطيئة كما رأينا الآن هي اليأس مُضخمًا لمرتبة كيفية مرة أخرى، فلابد وأن نفترض أن مثل هذا اليأس جد نادر. يا لها من معضلة غريبة! ترى المسيحية كل شيء كتحت الخطيئة. وقد حاولنا طرح رؤية المسيحية بقدر ما نستطيع من صلابة ووضوح، ومن ثم تخرج لدينا هذه النتيجة الغريبة وهذا الاستنتاج العجيب، ألا وهو أن الخطيئة لا وجود لها على الإطلاق في الوثنية، لكن فقط في اليهودية والمسيحية، وحتى في حالة وجودها قلما تظهر ونادرًا ما توجد.

بيد أن، هذا أمر جد صحيح، ولكن بمعنى وحيد أوحد بهذه الكيفية. الخطيئة هي: "بعد أن تصل كرسالة من الله في وحي، تكون أمام الله وفي حضرته العليا في يأس لا تريد النفس أن تكون نفسها". وفي الواقع، تكون نفسها". وفي الواقع، نادرًا جدًا ما تجد إنسانًا جد ناضجًا وجد شفافًا بهذه الدرجة مع ذاته، حتى إن هذا تمكن أن ينطبق عليه تمامًا. لكن ما

معنى هذا؟ هنا على المرء أن يكون جد حذرًا، لأن قلة ما جدليًا خطير في الامر. لا يجب أن نظن أن ما نستنتجه هو أن الشخص الذي يعيش في حالة من اليأس العميق في يأس على الإطلاق. على العكس، لقد أوضحنا تحديدًا معظم الناس بكل المقاييس هم في يأس لكن بدرجة أقبل ليس ثمة أدنى استحقاق، أو تسامي في كونك في يأس بدا أعلى. من الناحية الجمالية فهذا يعتبر ميزة، لأنه من الناس الجمالية ثمة إهمام صريح بالجماعات والتألق فقط، لكن من الناحية الأخلاقية، فإن الشكل الأكثر عمقًا من اليأس عن الحلاص من الشكل الأقل درجة.

XI 212

وتلك هي الحال مع الخطيئة. يتميز معظم الناس بحالة اللامبالاة، ويعيشون حياة شديدة البعد عن الخير (الإيمان حتى أنك لو أطلقت على ما يفعلون اسم خطيئة لكنت بلا قلب ولا روح— وحقًا، وصدقًا، وبالتأكيد أن ندعوهم يأس هو نوع من إنعدام القلب.

وبالتأكيد أيضًا فمن الحق أنه لا وجود لأي استحقاق تميز في أن يكون المرء خاطيء بالمعنى الحرفي للكلمة. لَكن من ناحية أخرى، كيف يمكن إيجاد وعي بالخطيئة في حيرة غارقة لأذنيها في التفاهات، حياة بلا روح لا تستحق حتى أن تدعوها خطيئة، وتستحق فقط أن ندعوها كما يقول الكتاب المقدس " مُزْمَعٌ أَنْ أَتَقَيَّاكَ مَنْ فَمِي "(32).

لكن هذا لا يحل المسألة، لأن جدلية الخطية تصطادنا بطويقة أخرى. كيف يحدث أن تصير حياة المرء بلا روح تمامًا حتى (32) سفر الرويا 3: 16

أن المسيحية تبدوكما لو أنه ليس باستطاعتها أن تؤثر على كل شيء. مثلما لا يمكنا استخدام المحراث في الأرض المليئة بالأهوار والمستنقعات، هل هذا أمر يحدث للشخص؟ لا، بل أنها فعله وما جنت يداه من ذنب. لا يولد أحد بلا روح، وبغض النظر عن عدد أولئك الذين يذهبون لقبورهم بلا روح إهذا الفتور] كنتيجة وحيدة لحياتهم، فهذا ليس خطأ الحياة.

بيد أنه من الواجب علينا أن نقول، وبكل صراحة ممكنة، أن ما يدعى المسيحية (التي تشمل كل الافراد بالملايين الذين وجدوا انفسهم مسيحيين) ليست فقط مجرد نسخة رديئة من المسيحية الحقة، ومليئة بالاخطاء المطبعية التي تحرف وتشوه المعنى، وبها الكثير من الحذوفات والخلط الذي حدث بلا ضابط ولا رابط ولا عقل. بل هي أيضًا إساءة للمسيحية، واساءة استخدام لها، وعهر وتدجيل باسمها. في اي دولة صغيرة نادرًا ما يولد 3 شعراء في جيل واحد، لكن نجد وفرة من الوعاظ والمبشرين والدعاة أكثر بكثير مما تحتمل سوق العمل هذا لو كانوا يؤدون عملا! (34) يقال أن الشاعر "مجذوب" لديه دعوة ورسالة، لكن في نظر معظم الناس، وبالتالي (معظم المسيحيين) يكفى أن تجتاز امتحانًا لتكون واعظًا ومبشرًا وداعية. في الواقع أن الواعظ الحق أكثر ندرة من الشاعر الحق، في الواقع فإن الدعوة أو الرسالة تنتمى أساسًا لمجال الحياة الدينية أكثر من انتائها للشعر. لكننا مازلنا نحتفظ بفكرة في المسيحية بأن الشاعر الذي يدبج موضوعات الإنشاء هو

<sup>(33)</sup> ينطبق كلام كبركيجارد على الدين والمتدين بشكل عام ودون تحديد المترجم (34) ما اشبه الليلة بالبارحة. وكان كبركيجارد يتكلم عن مجتمعات الغرن الواحد والعشرين!

شخص ما أتته دعوة ما. بيد أن معظم الناس الآن يرون الواعظ كوظيفة لكسب الرزق، لا أكثر ولا أقل، دون أي مغزى عميق مرتبط بهذا. "الدعوة" تعني إرتباط رسمي أو نداء رسمي. نستخدم تعبير "تلقيت دعوة"، ولكن أيضًا نستخدم عبارة "ليس لي دعوة" التعبير عمن يتخلى من مسئولية. (35)

XI 213

للأسف، فإن مصير الكلمة في العالم المسيحي مثل الكلمات التي تغير حروفها أي الأناجرام أنها تلاعب فقط المشكلة ليست في إنعدام صوت المسيحية (أي ليست المشكلة في قلة الوعاظ والرعاة والقساوسة) لكن في أن صوتها يجعل الغالبية يظن أنه بلا فائدة حقة (مثلها تظن الغالبية أن كونك واعظ لا يخالف عن كونك تاجر اومحندس أو حكيم أو بيطار إلخ. فهي وظيفة في أيام العمل الرسمية). ومن ثم فإن أعلى مرتبة وأكثر قداسة في الوجود لا أهمية لها حقًا! إنما تستمع اليها وكانها خلفية روتينية. ومن ثم، ليس من العجب أن يجد هؤلاء أن عليهم أن يدافعوا عن المسيحية والدين، بدلًا من أن يروا أن سلوكهم الشخصي الذي لا يمكن الدفاع عنه.

بالتأكيد لابد أن يكون الواعظ مؤمنًا. مؤمن! والمؤمن هو أساسًا عاشق. وفي الواقع عندما نتكلم عن الحماسة سنجد أن أشد العشاق احتراقا في نيران العشق ما هو إلا طفل مراهق مقارنة مع المؤمن. تخيل عاشق، أليس صحيحًا أنه يستطيع الكلام عن معشوقه طوال اليوم في حاسة وبلا انقطاع وطوال الليل بلا توقف وباستمرار؟ ولكن هل تعتقد

(35) عن الجزء المحذوف من مخطوط الطباعة، راجع الملحق، ص. -156 157 (Pap.) عن الجزء المحذوف من مخطوط الطباعة،

أنه سيقوم بمحاولة إثبات عشقه مُستخدمًا العقل، والعلم، وبأن العشق أمر جيد! مثلما يحاول الوعاظ أن يفعلوا، وكما يحاول الدعاة أن يؤكدوا لنا أن الصلاة مفيدة، وأن هذا ثبت علميًا، لان الصلاة لم تعد شائعة بين الناس وتحتاج لهذا الدعم العلمي؟! أو لننظر مثلا للطريقة التي يثبت بها الداعية والواعظ- وهي نفس الموضوع السابق لكن أكثر سخافة في هذه الحالة- أن الصلاة هي أهم هبة الهية للانسان، وباستخدام العلم الحديث، والعقل، والمنطق، يؤكد لنا أنها تتجاوز العقل، ويا له من إنهاء سخيف لمسرحية أسخف، كيف تثبت بالعقل أي شيء يتجاوز العقل؟ لوكان هذا يفعل شيئًا، فهو يثبت أن الشيء الذي يُثبَت بالعقل لايتجاوز العقل، وأن الأمر ليس شيئًا حقًا، فالعقل والمنطق نثبته بثلاثة أدلة عقلية منطقية. وكانها ثلاثة غزلان، أو ثلاث زجاجات، ولو استمرينا على هذا المنوال فهل تعتقد أن العاشق سيقوم بالدفاع عن كونه واقع في العشق؟ أي، بمعنى أنه لا يعتقد أن حالته هي المطلق غير المشروط، وإنما هي حالة من حالات الاشياء ثمة من يدافع عنها وثمة من يرفضها، وعلى أساس هذا سيقيم دفاعه؟ بمعنى، أعتقد أنه سيعرف أنه ليس في حالة حب، أو سيعترف على نفسه بأنه غير عاشق؟ ولو إقترح عليه شخص ما بأن يتكلم بهذه الطريقة، ألا تعتقد أن العاشق سيعتبره مجنونا، وإن كان أيضًا شغوف بالملاحظة، بالإضافة لكونه عاشق، ألن يشك في أن من يقترح عليه هذا لم يعرف العشق قط، ولم يخبره أبدًا. أو أنه يريد إثبات عشقه عن طريق ثلاثة أدلة قاطعة، أو يدافع عنه لاَنه من الأَكِيد يعتبر العشق أمرًا متجاوزًا لكل

XI 214 منطق ولا يحتاج لإثبات ودفاع. إنه يعشق. كل من يفعل هذا ليس عاشقًا، إنما مجرد مُدّع، وللأسف- أو ربما لحسن الحظ-أنه غبي، فكل ما يفعله هو أنه يبلّغ عن نفسه بأنه ليس عاشقًا.

لكن هذه تحديدًا هي الطريقة التي يتحدثون بها عن المسيحية، وهؤلاء الوعاظ المؤمنين، من الدعاة أنهم يدافعون عن المسيحية أو يحاولون مزجما بالعلم والمنطق، أو قد يتوغلون أكثر ويتكلمون عن إستقراءهم لها. هذا يسمى تبشيرا ودعوة، وفي المسيحية (أو في أي دين المترجم) يعتبر هذا النوع من الوعظ ومن يستمع له أمرًا عظيمًا. وهذا تحديدًا هو الدليل على أن المسيحية بعيدة كل البُعد عما تدعيه، وأن معظم حيوات البشر، لو فهمناها من منظور مسيحي، بعيدة كل البُعد عن كونها بلا روح [فاترة] فلا تستحق أن تدعى خطيئة أو معصية من منظور مسيحى بحت (36).

حالة خطيئة هي خطيئة جديدة، أو، لو أردنا كل التعبير عن ذلك بصورة أدق، كما سنفعل في القسم التالي، أن حالة الخطيئة هي الخطيئة الجديدة، هي الخطيئة. ربما اعتبر الخاطيء هذا الكلام إفراط ومبالغة؛ فكل ما يعترف به في الأغلب هو أن كل خطيئة فعلية جديدة هي خطيئة جديدة. ولكن الابدية، التي تحفظ كتابه، لابد وأن تسجل حالة الخطيئة والمعصية كخطيئة جديدة. أمامنا هنا طريق واضح "كل ما لم ينبع من إيمان هو خطيئة "(37) وكل خطيئة لا يتوب عنها هي خطيئة جديدة، وكل لحظة لا نتوب فيها هي أيضًا خطيئة جديدة. لكن كم هو نادر هذا الشخص الذي يمتلك الإستمرارية بالنظر إلى وعيه بذاته! وكقاعدة عامة، يمتلك الناس الوعي للحظات قلائل وقتيًا، يأتي الوعى في لحظة القرارات الكبري. وهِم لايضعون في حسبانهم الفعل اليومي على الإطلاق، وكانهم أرواح بشكل ما لمدة ساعة (37) الرسالة الى أهل رومية 23:14

في يوم في الأسبوع، وهي لعمري طريقة جد فجَّة كي يكون المرء روحًا. لكن الابدية هي الإستمرار الرئيسي، وهي تطلب هذا من الشخص، أي أنها تطلب من المرءِ أن يكون واعيًا بنفسه كروح، ويتحلى بالإيمان. بيد أن الخاطي في قبضة المعصية والخطيئة حتى أنه لا يدرك طبيعتها الكلية الشاملة، ولا يعي أنه ضاع، وفي سبيله للحطيم. يأخذ في إعتباره فقط كل خطيئة جديدة تبدوكما لو أنها تعطيه دفعة جدية على طريقة الهاوية(38)كما لو أنه لم يكن يسير على هذا الطريق ذاته، وبنفس عزم الإندفاع بفعل خطيئته ومعصيته السالفة. لقد اعتاد الخطية فصارت شيئًا طبيعيًا بالنسبة له، حتى أضحت طبيعة ثانية لديه، حتى أنه يجد المعتاد واليومي في إتساق وسواء، ولا يتوقف إلا لحظات عندكل لحظة يأتيه فيها عزم خطية جديدة، لو جاز لنا هذا القول، من خطيئة جديدة. في ضياعه يصير أعمى عن حقيقة أن حياته تستخدم إستمرارية الخطيئة، بدلا من إستمرارية الاساس القادمة من قبس الإلهي السرمدي، الات عبر أن تكون في حضرة الله

مؤمنًا. "إستمرارية الخطيئة" - لكن أليست الخطيئة في ذاتها هي إنقطاع الإستمرارية؟ ومرة أخرى، نواجه تلك الفكرة السالفة عن كون الخطيئة نفي، وهي مثل بضاعة مسروقة لا يمكن إعطاءها طابعًا شرعيًا، نفيًا محاولة بلا طائل لإقرار ذاتها، غير قادرة على العقل، مما مرت بكل عذابات وآلام المهانة والتحدي. نعم هذا صحيح بشكل إستقرائي، لكن المسيحية

(38) متى 13:7

ΧI

216

(أو هذا أمر لابد أن نؤمن به، لأنه التناقض المنطقي الذي لا يمكن لأي فرد أن يفهمه) الخطيئة تموضع في ذاته وبذاتها تطور استمرارية مؤسسة خاصة لها.

ولا يشابه مكنون نمو هذه الإستمرارية مثلًا قانون تراكم الفائدة على الدين أو النفي. لان الدين لا ينمو لانه لم يتم دفعه، لآنه ينمو معكل مرة يزداد فيها. لكن المعصية أو الخطيئة تزيد معكل لحظة يتركها فيها المرء.كما أن الخطاة يعتبرون أن كل خطيئة جديدة فقط هي الزيادة في الخطيئة، ففي الواقع، ومن وجمة نظر مسيحية، تكون حالة الخطيئة أكبر في الخطيئة من أي خطيئة جديدة. حتى أن ثمة حكمة تقول أن البشر خطائين، لكن الإصرار على الخطيئة من شيم الشيطان؛ ولابد أن نفسر هذا المثل أو تلك الحكمة تفسيرًا دينيًا مخالفًا. النظرة السطحية التي ترى الخطايا الجديدة فقط، وتتحاشى ما بينها، تعادل من يقول لك أن القطار يتحرك فقط عندما تبدأ القاطرة البخارية في نفث بخارها. لا، ليس هذا البخار ولا الدفع اللاحق هو ما يجب أن نضعه في اعتبارنا، لكن عزم الدفع الثابت الذي تتحرك على أساسه القاطرة وعبره تنتج البخار. وكذا الحال مع الخطيئة في معناها العميق، حالة الخطيئة هي الخطيئة، أي أن الخطايا المحددة ليست إستمرارية للخطيئة لكنها التعبير عن إستمرارية الخطيئة؛ في حالة الخطيئة الجديدة المحددة نرى هذا الدفع رؤى العين.

حالة الخطيئة هي حالة أسوأ من الخطايا المحددة، إنها الخطيئة. ولو فهمنا الأمر بهذه الكيفية، فإن العيش في خطيئة، والإلتزام بها، هو إستمرارية الخطيئة، وهو الخطيئة المؤبدة. الرؤية المعتادة تختلف عما قدمنا فهي تدعي أن الخطيئة تلد أخرى. لكن لها جذر أعمق، وهي تحديدًا أن حالة الخطيئة إن هي إلا خطيئة جديدة. يقول شكسبير على لسان ماكبث (الفصل الثالث، 2) وفي أستاذية في علم النفس: العمل الذي إنبشق عن الخطيئة، يكتسب فقط قوته وسطوته من الخطيئة (69). بعبارة أخرى ففي عمق الخطيئة توجد إستمرارية، وتجد هذه الإستمرارية في الشر نفسه سطوة وبطش. لكن، لا يمكن الوصول لهذه الملاحظة فقط عبر رؤية خطايا محددة.

غالبًا يعيش معظم الناس وهم على دراية ضئيلة بأنفسهم فلا تتكون لديهم أية فكرة عن معنى الإتساق، أي أنهم غير موجودين كارواح. هم يعيشون إما في حالة سذاجة طفولية بلهاء محببة، أو في تفاهة سطحية، ومن ثم تتكون أفعال من قبل الأحداث العامة، والمشاكل من نوعية هذا أو ذاك: يقومون بخير هنا، ثم يقترفون شيئًا غبيًا، ثم يبدأون ومن جديد ليعيدوا الكرة، هم في يأس وقنوط لمدة ظهيرة كاملة، وربما طوال ثلاثة أسابيع، ثم يعودون رفاق مرحة مرة أخرى. ثم يعودون لليأس مرة أخرى لمدة يوم. يعيشون في خفاء وإنزواء، لو جاز لنا القول، لكنهم لا يمروا قط بتجربة وضع كل شيء على شيء واحد، ولا يمكنهم قط تحقيق فكرة الإتساق الذاتي اللانهائي. ولذا تجدهم يتكلمون فيا بينهم عن المحدود، الأعال الخبرة المحددة، والخطايا المحددة.

(39) ماكبث وليام شكسبير وتجدر الاشارة هنا الى عمق الحدس عند كيركيجارد الذي يرى ان العبارة هي درس في علم النفس فيسبق ابو التحليل النفسي فرويد ويؤكد مرة اخرى على اسبقية حدس الفنان على معرفة الباحث.

يحتوي كل وجود يقع ضمن مرتبة الروح، حتى ولو في مجرد رؤية المسئولية والمخاطر التي قد يتعرض لها، على إتساق داخلي أساسي وإتساق في شيء أعلى، ولو في شكل فكرة. هذا الشخص يرتاع تمامًا من أي عدم إتساق، لانه يتمتع بادراك هائل لماهية النتائج الناجمة عن ذلك، وكيف أن هذا يعني إستقطاعه من كلية الحياة التي يحياها. أقل إنعدام للإتساق هو خسارة هائلة، لانه رغم كل شيء يفقد الإتساق. في هذه اللحظة تحديدًا تنكسر التعويذة، وتتلاشى القوة الغامضة التي كانت تربط بين كل قدراته في تناغم، ويجف نبع التدفق في داخله، ويصير كل شيء في فوضى، حيث تقاتل القدرات المتصارعة بعضها البعض وتلقى بالنفس في غياهب جب المعاناة. فوضى حيث لا إتفاق في الذات نفسها، ولا عزم، ولا طاقة. تتعطل الالة الهائلة التي كانت متسقة، وملحوظة في إتساقها وقوتها وسطوتها وعنفوانها. وكلما كانت الالة رائعة جيدة، إزدادت قسوة الخلط الحادث. يخشى المؤمن الذي يضع أمره وحياته في إتساق الخير وبين يدي الرحمن، كل الخشية من أدني خطيئة، لأنه سيواجه عندئذ خسارة لا نهائية. لا يمتلك الاشخاص الانيين التلقائيين أي كلية كي يفقدوها، فهم مثل الاطفال وهم يكسبون أو يخسرون فقط شيئًا محددًا أو شيئًا بالتحديد.

وكما هي الحال مع المؤمن فيما يتعلق بالإتساق الداخلي للخطيئة، تكون الحال مع نقيضه، الشخص الشيطاني. يماثل موقف الشخص الشيطاني حالة مدمن الخمر، الذي يبقي على ذاته في حالة سكر مستمر خوفًا من التوقف، ومن

XI 218

حالة الصداع المؤلم المصاحب للإفاقة، والعواقب التالية لو أفاق تمامًا، ولو ليوم واحد. وفي الواقع ثمة أمثلة على وجود نفس الاتجاهات السلوكية عند الشخص الشيطاني، مثلما عند الشخص الخير، الذي عندما تشاغله الخطيئة مقدمة نفسها في أحد أشكالها المغرية يصرخ فيها: "ابتعد يا لعين لن تغويني". عندما يواجه الشخص الشرير شخصًا خبراً أقوى، يقول الشرير في نفسه عندما يصف الخير هذا الخير في كل جاله وبهائه وسموه "ليصمت هذا الشخص ولا يتكلم معي " ويقول أيضًا "لن يفلح ما يقوله هذا الشخص في أن يضعف من عزمي!" وهذا تحديدًا لان الشخص الشرير يمتلك إتساقًا داخليًا وتماسكًا، وهو متسق متماسك في إتساق الشر، وهو يمتلك كلية يخشى أن يفقدها في لحظة واحدة من عدم الإتساق، إختلال واحد في نسقه، تدهور ضئيل في نظام حياته، لحظة واحدة من رؤية الامر، أو حتى جزء منه بطريقة أخرى، ولن يعود ذاته مرة أخرى، وهذا ما يقوله. بعبارة أخرى، لقد عزف عن فعل الخير في يأس وهذا لن يساعده طبعًا، لكن بالتأكيد سيجعله يضطرب، وقد يؤدي به إلى إختلال رهيب في عزم حياته ويجعله ضعيفًا. إنه يجد نفسه حقًا فقط في إستمرارية الخطيئة. لكن ماذا يعني هذا؟ يعنى أساسًا أن حالة الخطيئة هي ما تجعله يتماسك عند هذا العمق السحيق الذي وصل إليه وتدعمه باستمراريتها. ليست تلك الخطيئة الجديدة في ذاتها هي ما يعنيه (نعم هذا غريب مريض!)، ولكن بالاحرى ما هذه الخطيئة الجديدة في ذاتها الا تعبير عن حالة الخطيئة التي هي واقع الخطيئة.

وبالتالي فـ "إستمرارية الخطيئة"، وهي الآن الموضوع الذي سنناقشه، لا تعني الخطايا الجديدة المحددة، ولكن تعني حالة الخطيئة، وهو ما يعني بدوره تضخيم الخطيئة، ويؤدي قانون الوعي الداخلي المتضخم دومًا بالحركة هناكما في أي مكان آخر إلى تضخم أكبر وأكبر للوعي بالخطيئة.

Twitter: @ketab\_n

## 1

### خطيئة اليأس على خطيئة المرء

الخطيئة الجديدة وهي اليأس على خطيئة المرء. من الواضح، طبعًا، أن هذا يدخل في فئة التضخيم، وهذا ليس خطيئة جديدة بنفس كيفيه ذلك الذي سرق مائة دولار ثم سرق ألف في المرة التالية. لا، نحن لا نتكلم هنا عن خطايا بعينها، حالة الخطيئة خطيئة، وهي تتضخم في وعي جديد.

يدل أن تيأس على خطيئة ذاتك على أن الخطيئة قد صارت أو تريد أن تصير في حالة إتساق داخلي. إنها لا تريد شيئًا من خير، تريد أن تفصم علاقتها به تمامًا، لا تريد أن تكون ضعيفة حتى أنها تصغي أحيانًا لكلمات الآخرين. إنها تصرّ على الإصغاء لنفسها فقط، وتتعامل فقط مع نفسها، إنها تعلق نفسها على نفسها، وفي الواقع تعلق نفسها داخل المخزون المغلق لنفس المرء، وتحمي نفسها من أي هجوم أو متابعة من الخير عن طريق اليأس على الخطيئة. إنها تدرك أنها قد أحرقت الجسد خلفها، ومن ثم لم يعد بوسع الخير أنها قد أحرقت الجسد خلفها، ومن ثم لم يعد بوسع الخير

مطاردتها، ولا تستطيع هي أيضًا أن تصل اليه، ومن ثم فلو حانت منها لحظة تضعف تجعلها هي التي تريد الخير لابد أن يكون هذا مستحيلًا. الخطيئة في ذاتها إنفصام عن الخير، لكن اليأس على الخطيئة هو الإنفصام الثاني. وهذا بالطبع، يعتصر كل القوى الشيطانية الشريرة من الخطيئة، ويمنحها صلابة حقيرة أو إنحراف، حتى تستطيع أن تنظر في ثبات إلى كل ما يدعي ندم وتوبة ورحمة الهية، ليس فقط بوصفه فارغ بلا معنى، ولكن أيضًا بوصفه عدوها، بوصفه شيء يجب أن تدافع عن نفسها ضده بكل السبل، مثلها يدافع الخير عن نفسه ضد الغواية. وعندما نفسرها بهذه الطريقة، يقول مفيستوفليس (في فاوست)(40) في صدق أنه ليس هناك شيء أشد مدعاة للاحتقار من شيطان يقنط. فهنا لابد من النظر إلى الياس بوصفه إرادة ضعف، حتى أن تستمع لشيء عن الندم والعناية الإلهية. لوصف التضخيم في العلاقة بين الحطيئة واليأس على الخطيئة يمكننا أن ندعو الاول الانقطاع عن فعل الخير، والثاني نسميه الانقطاع عن التوبة.

اليأس على الخطيئة هو محاولة للبقاء على قيد الحياة عن طريق إغراق النفس أكثر وأعمق. مثلها يصعد المنطاد في الهواء عبر القاء الاثقال، يغرق اليائس عبر القاء كل خير لديه وبشكل قطعي عمدي (لان ثقل الخير يرفع ويسمو بالمرء)، فيغرق، ويغرق، وهو يعتقد في خصوصيات نفسه، أنه يصعد وهو يخف وزنه حقًا. الخطيئة في ذاتها هي صراع اليأس، ولكن عندئذ عندما تنتهي كل القوى يحدث تضخيم جديد

(40) مفستوفليس هو الشيطان في رواية فاوست لجوتة.(المترجر) Part One, XIV Forest and Cavern"), end; Goethe's Werke, XII, p. 176").

وإنعلاق شيطاني جديد على نفسه: وهو اليأس على الخطيئة. إنه خطوة الى الامام نحو الحضيض، انه زيادة في الشيطاني وبالطبع إمتصاص في الخطيئة. إنه مجهود لإعطاء الإستقرار والإهتمام بالخطيئة، بوصفها قوة عبر اختيار نهائي يحدد أن على المرء رفض الإصغاء لاي شيء عن التوبة والرحمة الإلهية. بيد أن اليأس على الخطيئة يدرك بصفة خاصة خواءه الخاص، وأنه لا يمتلك شيئًا يحيا عليه، ولا حتى فكرة عن نفسه. هنا تحرضنا كلمات ماكبث الرائعة، التي بمثابة ضربة معلم في مجال تحليل النفس (بعد أن قتل الملك وهو الآن يبأس على خطيئته)(41): لانه من هذه اللحظة لا شيء جدي في الموت، كل شيء لعب أطفال. ماتت الرحمة والشرف. العبقرية التحليلية تكمن في الاساس في الكلمتين الاخيرتين. بالخطيئة أي باليأس على الخطيئة فقد كل علاقة له بالرحمة وأيضًا بنفسه. لقد وصلت نفسه إلى ذروة الانانية في طمعها. لقد صار الان الملك، بيد أنه عبر يأسه على خطيئته ومن واقع التوبة ومن رحمة الله، فقد نفسه ايضًا، لم يعد بوسعه أن يستمر في الإستمرار بنفسه، ولم يعد قريبًا من الاستمتاع بنفسه، في ذروة ما وصل إليه من طموح مثلها لم يعد بوسعه التطلع إلى نعمة الله.

في الحياة (بقدر ما يوجد اليأس على الخطيئة في الحياة، لكن على أية حال ثمة شيء يصفه الناس إنه كذلك) ثمة العديد من المفاهيم الشائعة الخاطئة عن هذا اليأس على الخطيئة، ويفترض ان هذا سبب فرط الإنشغال بالتوافه، وقلة العقل، والتفكر بالتفاهة الخالصة، ولهذا السبب صار الناس شكلانيين

(41) مآكِث الفصل الثاني المشهد الثاني.

ΧI

220

للغاية، ويرفعون قبعاتهم إحترامًا كتعبير عن تقديرهم لأي شيء أعمق من هذا. وسواء بسبب خلط مغيب في مفهومها عن نفسها ومعناهًا، أو بسبب قمة النفاق، أو بسبب سعة الحيلة، والاحكام الموجود ضمنيًا في كل أنواع اليأس، فإن النفس في يأس على الخطيئة لا تكشف عن نفسها في مظهر شيء جيد خير. فهي عندئذ ستكون علامة على طبيعة عميقة حساسة بشدة لخطيئتها. على سبيل المثال، لو كان ثمة شخص مدمن على إرتكاب خطيئة ما، ولكنه نجح في مقاومة الغواية لفترة طويلة ثم إنتكس وعاد للخضوع للغواية ثانيةً، فإن الإكتئاب الذي سيحل به لن يكون دائمًا الحزن على الخطيئة. قد يكون شيئًا مختلفًا تمامًا، قد يكون مرارة ضد الله وكانه هو المسئول عن خضوع هذا الشخص للغواية، وكان التجربة التي تعرض لها لم يكن من اللازم أن تكون بهذه القسوة، خاصة وأنه قاوم الغواية بنجاح. على أية حال، فمن العبث البواح أن ننظر لهذا الحزن على أنه شيء جيد، وألا نرى الإزدواجية الموجودة في كل مظاهر التوق، وهو نوع من الإحساس الحدسي بالمصيبة التي قد تمكن الشخص الحدسي من الفهم فيما بعد، بل قد يصل به إلى حافة الجنون، لانه يقول عكس ماكان ينوي أن يقوله. يعلن مثل هذا الشخص في توكيد، وحتى قد يستخدم ألفاظا أقوى مثل: أن هذه الانتكاسة قد أمرضته كوباء، وتعذبه وجلبت له الياس، وسيقول: "لن أسامح نفسي أبدًا". ويفترض أن هذا يظهر مدى الخير الموجود فيه، ومدى عمق طبيعته. هذا كلام فارغ وخداع. لقد استخدمت العبارة المأثورة التي صارت كليشية "لن أسامح نفسي أبدًا"، تلك

ΧI 221

الكلمات التي اعتدنا على سماعها بهذا الصدد. ومع هذه العبارة ذاتها يمكن للمرء على الفور أن يضبط أموره مع نفسه بشكل جدلي. لن يسامح نفسه قط ولكن لو سامحه الله على هذا بالتأكيد فإنه سيمتلك الخير الكافي لمسامحة نفسه. لا، إن يأسه على الخطيئة هي صرخة أبعد ما يمكن عن أن تكون تأهيل للخير، إنما هي تضخيم للخطيئة وتضخيم هو الإمتصاص في الخطيئة، وهي أكثر ما تكون كذلك عندما يكرر هذه العبارة مرارًا وتكرارًا، في لهفة ومن ثم يدين نفسه (وهذا لا يدخل في اعتباره قط) لأنه "لن يسامح نفسه أبدًا على هذا" لأنه أخطأ وعصى كما قلنا (لأن هذه النوعية من الكلام هي تحديدًا عكس التوبة النصوح التي تطلب من الله الغفران). الموضوع هو أنه خلال الفترة التي كان فيها يقاوم الغواية كان ينظر إلى نفسه، ويظن أنه أفضل مما هو حقًا، لقد صار فخورًا بنفسه. ولمصلحة هذا الفخر، وهذا الكبر، لابد من النظر إلى الماضي على أنه ماض وانتهى، ولا علاقة لي به. لكن في هذه الإنتكاسة صار الماضي حاضرًا واقعًا بقوة مرة ثانية. الكبر عنده لا يستطيع تحمل هذه التذكرة، وهذا هو سبب عمق اكتئابه إلخ. لكن الاكتئاب يعني تحديدًا وبكل وضوح ابتعاد عن الله. كبر وأنانية خفية، وهو بديل عن البداية في تواضع خاشع بشكر الله على نعمته أن جعله يقاوم الإغراء والغواية لفترة طويلة غير مسبوقة، ويعترف أمام نفسه وأمام الله، أولا وقبل كل شيء، أن هذا كثير وأكثر مما يسبتحق ثم يتواضع لله في خشوع وهو يتذكر ما قد كان.

ΧI 222

هنا، كما في كل مكان آخر، سنجد ما شرحته الكتب الدينية القديمة وبعمق وبنائية وجلاء. إنها تعلمنا أن الله يترك المؤمن ليتعتّر ويسقط في غواية أو أكثر، تحديدًا ليجعله يخشع ويتواضع، ومن ثم يرفعه درجة أعلى في الخير، والمقارنة بين الإنتكاسة والتقدم الممكن الواضح في الخير هي عملية محينة جدًا، والتاهي في نفسه مؤلم جدًا، كلما إزدادت رفعة المرء في الخير، إزدادت حدّة الالم الناجم عن المعصية طبعًا، وكلما إزدادت أيضًا خطورة أدنى درجة من عدم الصبر أن لم يأخذ المرء المنعطف الصحيح. في حزنه قد يسقط المرء في حضيض أحلك أنواع الاكتئاب. وقد بقوم مشير روحي مختل بتقريظ روحه العميقة وعمق وقوة تأثير الخير عليه— وكان هذا من الخير في شيء. وزوجه، حسنًا تحس بالتواضع العميق مقارنة به، هذا الرجل الصريح الامين الجاد المقدس الذي يمكنه الحزن على خطيئته بهذا الشكل، بل قد يكون كلامه أكثر خداعًا ومخاتلة. قد لا يقول: "أنا لن أسامح أبدًا" (يا له من كفر بواح، كما لوكان قد غفر لها وسامح نفسه من قبل)، لا بل سيقول الرب لن يغفرلي قط. وهذا أيضًا للأسف محض هراء وتضليل. كل معاناته وآلامه وحزنه أنانيه (رجل ينخرط في الخطيئة بدافع من حب الذات الذي يريد أن يفخر بنفسه وتكبر، ويقول أنا بلا خطيئة) والتخفيف هو آخر شيء يريده، ومن ثم فلا طائل من وراء هذا الهراء الذي يقوله له المشير الروحي محاولا التخفيف عنه.

### خطبئة البأس من (42) غفران الذنوب والخطايا (التعدَّى)

عند هذه النقطة فإن تضخيم وعي الذات هو معرفة المسيح، النفس في حضرة الله مباشرة. أولًا يأتي في (الجزء الأول) الجهل بامتلاك نفس أبدية، ثم معرفة إمتلاك نفس حيث يوجد شيء أبدي. ثم (عند الإنتقال للجزء الثاني) أوضحنا أن هذا التمييز موجود في مفهوم النفس التي تمتلك مفهومًا بشريا عن نفسها والإنسان هو مرجعيتها وفئتها. مقابل هذا هو نفس في حضرة الله وأمامه مباشرة، وهذا هو الذي يشكل الاساس لتعريف الخطيئة.

الآن تأتي النفس مباشرة أمام المسيح وفي حضرته، وهي النفس التي لا تزال في يأس تحاول أن تكون نفسها أو في يأس نفس لا تريد أن تكون نفسها في اليأس من غفران الخطايا، لابد وأن نتقصاه سواء في هذه الصيغة أو تلك من صيغ اليأس، سواء يأس الضعف أو يأس التعدي. يأس في (42) لنلاحظ الفرق بين اليأس على خطيئة المرء واليأس من غفران الذنوب والخطايا

ضعف أو يأس الضعف الذي يهان ويحس أنه معتدى عليه ولا يريد أن يؤمن، ويأس التمرد والعصيان الذي يهان ويحس أنه معتدى عليه ولن يؤمن. هنا الضعف والعصيان هما عكس ما هما عليه عادة (حيث أن النقطة هنا، ليست فقط أن يكون المرء نفسه ولكن أن يكون المرء نفسه في فئة الخاطيء ومن ثم في فئة نقصان المرء). عادة الضعف هو: في يأس لا تريد أن تكون نفسك. هنا هذا هو التعدي، لانها هنا تمثل عصيان ألا تريد أن تكون نفسك، ما هو عليه أثناء أي أخطاء، ولهذا السبب تود لو إستغنيت عن غفران الخطايا. وعادة العصيان هو: في يأس من أن تكون نفسك. هنا، وهذا هو الضعف، في يأس تريد أن تكون نفسك، أي عاص خاطىء بطريقة لا تتيح الغفران، أي كما لو أن الغفران مستحيل.

النفس في حضرة المسيح هي نفس كبرت وزادت عبر ساح الله أن يولد، وصار إنسانا، ومات أيضًا من أجل هذه النفس. وكما ذكرنا من قبل، كلما كبر مفهوم الله، كبرت إعتادًا على النفس، لذا فإنه ينطبق هنا: كلما كبر مفهوم المسيح، زاد إعتادًا على النفس. وبشكل كنوعي فالنفس هي مرجعيتها. وإذا كان المسيح هو المرجعية وهو التعبير، الذي يشهد به الله، لواقع مذهل لما لدى النفس، وفقط في المسيح تكون حقيقة أن المسيح هو الغاية والمعيار، أو المعيار والغاية — ولكن كلما زادت النفس، تضخمت الخطيئة.

يمكن أيضًا أن يظهر تضخم الخطيئة من جانب آخر. كانت الخطيئة هي اليأس، والتضخم كان اليأس فوق الخطيئة. لكن الله الأن قدم المصالحة في شكل غفران الخطايا. ومع ذلك، لا يزال الخاطيء في يأس، ويتخذ اليأس مظهرًا أعمق: إنه يتعلق بالله بشكل ما، وتحديدًا لانه إبتعد أكثر فقد ابتلعته الخطيئة أكثر. عندما ييأس الخاطيء من غفران الخطايا، فهذا كما لو أنه ذهب لله مباشرة، وقال: "لا ليس هناك مغفرة للخطايا، فهذا مستحيل". ويبدو الامر وكانه قتال متلاحم. لكن أن تكون قادرًا على قول هذا، وأن تسمع مثل هذا، لابد وأن يصير المرء مبتعدًا عن الله ابتعادًا كيفيًا، ولاجل المحاربة cominus [في قتال متلاحم] لابد له من أن يكون eminus [على مسافة] –كم هي رائعة حياة الروح في بناءها المجازي البلاغي، ويا لها من روعة تلك النسبية المقررة. <sup>(43)</sup> التي استقرت لاجل أن نسمع صرخه "لا "، التي تود أن تصارع الله، وتسمع له، لابد وأن يبتعد المرء عن الله بقدر الإمكان. والأكثر وقاحة وهجومية تجاه الله يَاتِي من من أبعد المسافات؛ ومن أجل أن تكون بمجابهة الله، لابد وأن يبتعد الفرد قدر الإمكان، فلو اقترب لن يستطيع المجابهة، ولكن لوكان مجابهًا فهذا في حد ذاته يعني آنه بعيد. يا لضعة الإنسان وإنعدام حيلته أمام الله! لو أقدم على المجابهة تجاه انسان بمرتبه ومكانته، فقد يعاقب بشدة ويلقى به بعيدًا عنه، لكن لكي بمجابهة الله، على المرء أن يبتعد عنه لاقصى بُعد ممكن.

هذه الخطيئة (اليأس من مغفرة الخطايا) تفهم في الحياة بشكل خاطىء، أكثر مما تفهم بشكل صحيح وخاصة عندما

ΧI

224

<sup>(43)</sup> See Postscript, KW XII (SV VII 517); Three Discourses at the Communion on Fridays(1849), KW XVIII (SV XI 265-69).

يتم الغاء الأخلاقي، حتى لم يعد بوسعنا سماع كلمة أخلاقية حقه. يحترم اليأس من الغفران من منظور ميتافيزيقي- جمالي على أنه يأس يدل على طبيعة عميقة، وهذا كما لو نقول ان شقاوة الطفل علامة على عمقه و تبحره! على العموم، من غير المعقول كم الخلط الذي دخل في مجال الدين منذ الِغاء "أنت سوف"، كالجانب التنظيمي الوحيد لعلاقة الإنسان بالله. إذ أن "أنت سوف" لابد أن تكون موجودة في أي تحديد ديني؛ إلا أنه بدلًا من ذلك أصبحت فكرة الله ومفهوم الله مكملًا جماليًا من مكملات عناصر أهمية الإنسان، في أن يصير الإنسان ذو أهمية ذاتية مباشرة في حضرة الله. ومثلما يصير الإنسان عنصرًا في غاية الاهمية في السياسة عبر انتاءه للمعارضة، ويصل في نهاية المطاف إلى تفضيل وجود إدارة أو حكومة ما حتى يكون لديه ما يعارضه. ومن ثم فثمة نوع من التردد في إلغاء الإله حتى تزداد أهمية النفس عبر كونها معارضة. كل ما كنا نعتبره، مما سبق، شيئًا مرعبًا، وتجديفًا خطيرًا ينظر اليه الان كما لو كان عبقرية وعلامة على عمق الطبيعة. صارت عبارة "لا تقنط من رحمة الله" من قبل الموضة القديمة، اليوم من علامات العبقرية وعمق الفكر ألا تؤمن بهذا. يا لها من نتيجة ممتازة وصلنا إليها في المسيحية. لو لم يسمع الناس كلمة عن الدين لما صاروا بهذا الخبث، وهو الشيء الذي لم يكنه الوثنيون قط، ولكن حيث أن المفاهيم المسيحية الدينية تتطاير في الهواء بشكل لا ديني ولا مسيحي، وتستخدم لتبرير أشد أنواع الوقاحة إن لم تستخدم أسوأ إستخدام بكيفية مماثلة دينية بلا حياء، أليس من الدال حقًا أن السباب لم يكن شائعًا في الوثنية، بينما صار

XI 225 اليوم نوعًا من الموضة في عصر التدين، كأنك حينها تخشي الوثنية المرعبة كقاعدة تطلق اسم الرب مما لا يليق. بينما في الوثنية كانت الناس تخشى استخدامه بسبب غامض خرافي. ويستخدم الناس الرب كمطية لإيمانهم وهزوء بلا حياء ولا احتشام. ويكفيهم أنهم يذهبون لدور العبادة ليؤدون واجبهم وكفي، ويستمعون هناك للواعظ الذي يشكرهم باسم الرب لتشريفهم الدار بالزيارة، ويمنحهم لقب المتدينين، ويسخر من أُولئك الذين لا ينالون شرف الذهاب إلى الكنيسة.

إن خطيئة اليأس من غفران الخطايا هي التعدي. من حقّ

اليهود أن يحسوا بأنهم أهينوا وأعتدي عليهم بمجيء المسيح لانه إدّعي أنه يغفر الخطايا (44). تحتاج لدرجة عالية حقًا من إنعدام الروح (وهو المتوفر عادة في العالم المسيحي)، لو لم يكن المرء مؤمنًا (أو لوكان مؤمنًا فعليه أن يؤمن بأن المسيح هو الله)، كي لا يهان من إدعاء أحدهم بأنه يغفر الخطايا. وفي الموضع الثاني، نحتاج إلى إنعدام الروح بشكل مذهل كي لا نهان من

في الوثنية، وبطبيعة الحال، لا يمكن العثور على مثل هذه الخطيئة. وإذا كان من الممكن أن تمتلك الوثنية حقًا المعنى الحقيقي للخطيئة (وهذا بالتأكيد مستحيل، حيث أنهم يفتقرون لمفهوم الله)، لماكان بوسعها أن تتجاوز مرحلة اليأس

فكرة غفران الخطايا في حد ذاتها. فبالنسبة للفهم البشري،

هذا هو الأكثر إستحالة ولكني لا أهنيء من يمتلك القدرة على

الإيمان بها بوصفه عبقري. لان ثمة من سيؤمن بها.

(44) انظر متى 9: -2 3؛ مرقس 2: 7.

ΧI 226 على الخطيئة التي إرتكبتها. في الواقع أكثر من هذا (وهناكل ما يمكن إعطاءه من تنازلات للفهم البشري والفكر الإنساني)، لابد وأن نقرظ ذلك الوثني الذي وصل لنقطة عدم اليأس على العالم، وعدم اليأس على نفسه بصفة عامة، ولكن على ذنبه (45). متحدثًا إنسانيًا، نحتاج للعمق والتأهيل الأخلاقي لهذا. والأكثر من هذا، لا يمكن أن يصل أي كائن بشري بذاته لهذه الدرجة. لكن مسيحيًا، كل شيء تغير، لأن عليك أن تؤمن بغفران الخطايا.

فما هو الوضع المسيحي فيما يتعلّق بغفران الخطايا؟ حسنًا، في الواقع حالة العالم المسيحي هي اليئس من غفران الخطايا، ولكن علينا أن نفهم هذا في إطار أن المسيحي هو حتى الآن حالته لا تظهر أبدًا على هذا الحال. حتى الوعي بالذنب لم يصل إليه، وكل ما يعرفه من خطايا هي أنواع الخطايا التي رآها الوثنيون، وتستمر الحياة في وثنية جاهلية مريحة للعقل. لكن من يعيشون في العالم المسيحي يتجاوزن إنسان الجاهلية الوثنية، ويتخيلون أن راحة العقل تلك تعني غفران الخطايا ولا مندوحة في أن تكون هكذا- وهي المقولة التي يشجع الوعاظ شعبهم على تقبلها.

المشكلة الرئيسية في العالم المسيحي هي المسيحية الحقّة،

(45) لاحظ أن هنا نفهم اليأس على الخطيئة بشكل جدلي على أنه يشير نحو الإيمان. ولابد الا ننسى قط وجود هذا الجدل! بالرغم من أن هذا الكتاب يتعامل فقط مع اليأس كرض، في الواقع فئمة إيجاء ضمني في كون اليأس أول مراحل الإيمان. لكن لوكان المتجه بعيدًا عن الإيمان عن الرب فاليأس على الخطيئة هو الخطيئة الجديدة. في حياة الروح كل شيء جدلي. في الواقع الإهانة والاعتداء كامكانية ملغاة هي عنصر من عناصر الإيمان لكن الاعتداء بعيدًا عن الإيمان خطيئة. يمكننا أن نعترعدم احساس شخص بالأهانة من الدين كامر يؤخذ عليه وكان قهذا يعني ضمنيا ان الاعتداء خير. لكن في نفس الوقت علينا ان نقول ان الاحساس بالاعتداء خطيئة

XI 227

فكل التعاليم بخصوص الله/ الإنسان (ولنلاحظ هنا أن فهمنا لهذه المقولة فهمًا صحيحًا على المستوى المسيحي يحميه التناقض المنطقى وإمكانية التعدّي) تختزل إلى تبسيط مُخلّ عبر الوعظ المستمر مرارًا وتكرارًا حتى إن الإختلاف الكيفي بين الله والإنسان يتم إلغاؤه إلغاءًا حلوليًا (أولًا بشكل متكبر عبر الإستقراء، ثم بشكل تبسيطي شعبوي في الطرقات والاندية)(46). لا توجد أي تعاليم حقة على وجه البسيطة قربت بين الله والإنسان كالمسيحية، ولا يمكن لاي تعاليم فعل هذا لان الله وحده هو من يمكنه فعل ذلك، وأي صياغات بشرية ستظل أضغاث أحلام وأوهام خطرة. لكن لا توجد أيضًا تعاليم حمت نفسها بصورة جد دقيقة ضدكل أنواع الهرطقات لجعل كل الزبد يذهب جفاءًا مثلها هي الحال في المسيحية أيضًا، وهذا قد حدث عبر التعدى. ليأسف هؤلاء الذين يضعون الكلمات والمفكرين في الطرقات وليأسف كل الاسف أولئك المنصتين الذين أصغوا الِيهم وقرظوهم!

لوكان ثمة نظام في الوجود والله يريد هذا، لأنه ليس إله الفوضى (47) — فأول شيء ينبغي وضعه في الإعتبار هو أن كل إنسان هو فرد، وأن عليه أن يدرك ويعي كونه فرد. لو كان قد سمح للبشر فيما سبق أن يتحركوا معًا فيما دعاه أرسطو فئة الحيوان (48) — القطيع- فمن ثم أن هذا التجريد بدلًا من (46) الاشارة الأولى هي لهيجل ومثاليته في عليانها و الثانية الشعوية هي لنويرباخ المادي العجلي بن المعجلي المنابة الشعوية هي لنويرباخ المادي العجلي المنابة الشعوية على المنابة الشعوية المنابة الشعوية على المنابة الشعوية المنابة المنابة الشعوية المنابة ا

الهجلي . (47) كورنتوس الاولى 33:14 علم 33:14 كورنتوس الاولى 33:14 كورنتوس الاولى 33:14 كورنتوس الاولى من بحثه (48) يشير كيركيجارد هنا الى علم السياسة عند ارسطو وخاصة الجزء الاول من بحثه في علاقة المؤد بالجماهير. انظر، , 15-20. If this is the portion to which Kierkegaard refers, he makes selective use of it, for Aristotle argues both sides of the mass/individual-expert issue. JP III 2922-3010

أن يكون أقل من لا شيء، وحتى أقل من أقل البشر أهمية، فسنجد أنه شيئًا، ومن ثم لن نحتاج لكثير جمد حتى نرى أن هذا التجريد هو الله(<sup>49)</sup>. ومن ثم، يصبح نظام علاقة الله بالإنسان مضبوط فلسفيًا. ومن ثم فمثلها عرفنا في علم السياسة والحكم أن الجماهير تخيف العاهل، والجرائد تخيف الوزراء، فقد اكتشفنا أخيرًا أن thesumma summarum [المجموع الكلي]، لكل البشر يخيف الله. وهذا ماكان يُسمّى آنذاك عقيدة الله الإنسان أو الله والإنسان هي idem per idem [نفسه]. بالطبع، سيرتاح بعض الفلاسفة الذين تورطوا في نشر فكرة أن الجماهير أهم من الفرد، ويهلعون من فكرة أن الغوغاء هي الله الإنسان. لكن هؤلاء الفلاسفة ينسون أن هذا إلا نظامم الفكري الذي ابتكروه، يجهلون أنه لم يكن أكثر صدقية عندما قبلته الطبقات العليا، أو عندما تقبله النخبة من الطبقة العليا، عندما كانت النخبة من الطبقة العليا أو دائرة مختارة من زمرة الفلاسفة (50).

وهذا يعني أن عقيدة الله الإنسان قد جعل من العالم المسيحية خرابا يبابا. ويكاد يبدو كما لو كان الله شديد الضعف. يبدو كما لو كان ما يحدث له هو ما يحدث للشخص الطيب الذي يقدم تنازلات كثيرة ويفعل الخير ثم يقابل بالصد والإعراض ونكران الجميل. الله هو من ابتكر التعاليم الخاصة بالله لا الانسان، والان تحوّلت المسيحية بوقاحة عنها وجعلتها بلا معنى وألقت بالتبعية على الله، ومن ثم فكل العطايا التي (49) هنا يشير كيركيجارد الى المفكر المسيحي دافيد شتراوس (1808-1874 )الذي طرح

في كتابه حياة يسوع 1835 فكرة ان الرّب الانسان هو البشرية (50) هنا يسخر كيركيجارد بشدة من فكرة الحماهير و محاولة وضعها في صورة صنمية

قدم الله تصير تنازلات مثل تلك التي يمنحها الملك في شكل دستور أكثر إستقلالية ونحن نعلم بالتأكيد معنى هذا أن: "الملك إضطر للقيام بذلك" (51). ويبدو كما لو أن الرجل العاقل أقم نفسه في مياه ساخنة، ويبدو كما لو أن الرجل العاقل على حق لو قال لله: إنها غلطتك. لماذا تورطت بشدة مع هذا الإنسان؟ لم يكن ليخطر قط ببال أي إنسان، ولا تطلع الفكرة في قلبه بأن ثمة هذا التشابه الشديد بين الله والإنسان. لقد بذرتها وعليك أن تحصد ما فعلت.

لكن المسيحية (52). قد حمت نفسها من البداية. فهي تبدأ بالتعاليم عن الخطيئة. فئة المعصية هي فئة الفردية. لا يمكن تعليم الخطيئة بشكل عقلاني إستقرائي على الإطلاق. الإنسان الفرد تحت المفهوم، ولا يمكن التفكير ولا تجريد الفرد، خن فقط نفكر ونفهم مفهوم الإنسان. لذا، يصل الإستقراء والمنهج العقلاني إلى سيادة الجماعة على الفرد، لانه ليس من المقبول ولا المعقول أن يدرك الإستقراء العقلي، ثم المفهوم في علاقته بالواقع. ولكن، مثلها لا يمكننا التفكير في فرد واحد، كذلك لا يمكن التفكير في خاطيء واحد، يمكن التفكير في الخطيئة (عندئذ تصبح نفي) وليس في خاطيء واحد فرد. الخطيئة لو فكرنا ووصلنا لكنها عقلا، لان الصدق ببساطة هو: أنا وأنت خطأئين. الصدق والإخلاص ليس الخطيئة بمعنى عام، بل هو بالأحرى نبرة والإخلاص ليس الخطيئة بمعنى عام، بل هو بالأحرى نبرة

<sup>(51)</sup> اشارة الى احداث عام 1848 التي اجتاحت أوروبا ووصلت الى الدانماك. وهي الثورات التي أطاحت بالعديد من الانظمة الملكية القدية وصاغت أسس لفكرة الحكم الدستوري. الحكم الدستوري. (52) تدرس المسيحية تحديدًا عند كير كجارد. بالرغم من أن هذا المفهوم موجود أيضا ويمكن رؤيته في الإسلام واليهودية (المترجم)

الإخلاص في صوت الخاطيء، الذي هو فرد واحد. وبالنظر لله "الفرد الواحد"، فلو إتسق الإستقراء العقلاني مع نفسه، لابد وأن يلقى الضوء على كينونة الفرد أو الكينونة التي يمكن التفكير فيها. ولو حاول العقل أن يفعل شيئًا على هذا الدرب لابد وأن يقول للفرد: هل هذا شيئًا تضيّع وقتك عليه؟ لتنسى ذلك، أن تكون فردًا إنسانا معناه أنك لا شيء! فكر في أنك الجنس البشري كله (أنا أفكر فإذن أنا موجود). لكن ربما أن هذا مجرد إدعاء كاذب، وربماكان الفرد وأن تكون فردًا هو أسمى شيء. دعونا نفترض أن هذا صحيحًا لكي نكون متسقين مع ذةاتنا، فلابد للإستقراء أن يقول أيضًا: أن تكون خاطيء فرد هو ألاً تكون شيئًا فهذا أقل من المفهوم لا تفكر فيه إلخ. وماذا بعد ذلك؟ بدلًا من أن تكون خاطىء فرد، على المرء أن يفكر في الخطيئة (تمامًا مثلها نطلب من المرء أن يفكر في مفهوم "الإنسان" بدلا من أن يكون الإنسان الفرد الحاضر)؟ وماذا بعد ذلك؟ بالتفكير في الخطيئة، هل يصبر الشخص هو "الخطيئة" ذاتها [أنا أفكر إذِن أنا موجود]؟ يا لها من فكرة براقة! لكن لا داعي لأن نظن أو نخشى أن المرء سيصير الخطيئة- الخطيئة الخالصة- بتلك الطريقة. لأن الخطيئة لا يمكن التفكير فيها، وحتى الإستقراء لابد أن يعترف بذلك. وبقدر ما تقع الخطيئة خارج نطاق مفهوم الخطيئة، لكن دعونا ننهى هذا الجدل القائم على نقض أدلة الخصوم، القضية الأساسية أمر مختلف تمامًا. الإستقراء لا يضع في الاعتبار أن الاخلاقي يتداخل عند الكلام عن الخطيئة ويسير دامًا في إتجاه يعاكس إتجاه الإستقراء ويتجه في الاتجاه المناقض له. لان الاخلاقي لا

XI 229 يتجرد من الواقع، وإنما يغرق نفسه فيه ويعمل أساسًا بمساعدة هذه الفئة التي يزدريها الإستقراء ولا يراها: الفردانية. الخطيئة مرتبة من مراتب الفرد المفرد، ومن الحمق واللامسئولية والمعصية الجديدة أن ندعى أن لا شيء في أن تكون خاطيء فرد، بينما المرء ذاته هو هذا الخاطيء الفرد، وهنا تتدخل المسيحية (والدين بصفة عامة – المترجم) وترفض الإستقراء وتقول له من المستحيل أن تلتف حول هذه القضية، كما لو قلنا لمركب شراعي يبحر ضد الريح المعاكسة. وصدق الخطيئة هو وجودها الواقعي في الفرد، سواء كان هذا الفرد أنا أو أنت. على المستوى الإستقرائي يفترض ان نبتعد عن الفرد، ومن ثم فاستقرائيًا لا يمكننا الحديث عن الخطيئة إلا حديثًا طبيعيًا. جدل الخطيئة يتعارض تعارضًا تامًا مع الإستقراء.

ΧI 230

هنا تبدأ المسيحية، بتعاليم عن الخطيئة، وبالتالي عن الفرد الواحد<sup>(53)</sup>. بالتأكيد فالمسيحية هي التي تعلمنا عن الله/ الإنسان، وعن الشبه بين الله والإنسان، لكنها تحتقر بشدة

(53) عادة ما يساء إستخدام التعاليم الخاصة بخطيئة العرق والجنس كله لانه لا يحدث ان فهمت حقيقة أنه بالرغم من عمومية وشيوع الخطيئة عند الجميع فهي لا تجمع الناس جمِعًا في فكرة شائعة بأرتباط ورفاقية (ليست تجميعًا أو جمعيةً } بل على العكس هي تقسم البشر وتصنفهم لأفراد وتجعل من كل فرد منهم مخطىء، تقسيم بمعني آخر يتفقُّ مع ويتجانس في كمال الوجود هذا لايلاحظ ومن ثم اعتبر أن المسيح قد خلص الجنس المخطىء الساقط الى الابد. ومرة أخرى يحمل الرب بتجريد يدعى كتجريد أنه أقرب الِيه. لَكن هذا قناع يجعل من الإنسان مسطحًا. لوكان على الفرد أن يحس بقربه من الله (وهذا ما يعلمنا اياه الدين) وعندنذ يجس بثقل هذا في حشوع وتقوى ويرتجف من خشية الله وعليه عندئذ أن يكتشف وكان هذا امرًا جدّيدًا وليس من القدم- إمكانية المهانة والاعتداء لكن لو وصل الفرد لهذا المجد العظيم عبر التجريد تصير المسألة جد سهلة ومن قبل العهر. فعندئذ لا يحس الفرد بثقل الربُّ الهائل وكلية قدرته التي تجعل الإنسان يتواضع فيما هي ترفعه بالطاعة والتقوى. اشتراك المرء في هذا التجريُّد يظن الفرد أنَّه قد حاز كل شيء كنتيجة طبيعية. أن يكون كاننا بشر يائس يمثل أن تكون حيوانًا، حيث في الحالة الاخيرة الفرد أو العينة أقل في النوع الحيواني . يتمايز الإنسان عن غيره من الانواع الجيوانية بكل انواع التفوق المذكوّرة عامَّة لكن آيضًا بتميز كيفي عبر حقيقة أن الفرد المفرد أكبر من الجنس وهذا التايز الكيفي جدلي بدوره ويعني أنَّ الفرد المفرد المخطىء لكن من الكمال أن تكون الفرد المفرد

تسطيح وتسخيف الإستقراء والإستنباط عن طريق تعاليم الخطيئة والخطايا المعينة، فقد حمى الله والمسيح، نفسه، بعكس أي عاهل أو ملك، حماية لا نقض لها أبدًا من كل الامم، والشعوب، والجماعات، والجمهور، وغيرها، وأيضًا ضد كل مطالب للحصول على مزيد من الإستقلالية بدستور مستقل. فكل التجريدات لا وجود لها عند الله، لأن الله في المسيح يعيش فقط الأفراد (الخطاة). بيد أن الله بامكانه أن يسع الكل، وأنه الذي يهدي الطيور إلى أعشاشها وأوكارها. في الواقع الله هو صديق للنظام، وتحقيقًا لهذه الغاية فهو حاضر شخصيًا بذاته في كل نقطة، حاضر في كل مكان في كل لحظة (هذا الامر موجود في الكتاب المدرسي حيث يتم تدريس هذه كاحدى صفات الله، ويأخذه الناس ببساطة ولا يفكرون فيه ولو لبعض الوقت، ولو لمرة واحدة، فيما يحتاجون للتفكير فيه باستمرار). مفهومه ليس كمفهوم الإنسان، حيث الفرد يقع تحت مفهوم الإنسان ولا يمكن مطابقته معه، مفهومه يشمل كل شيء، وبمعنى آخر ليس لديه مفهوم. الله لا يحتاج تجربة ولا اختصار، أنه يفهم (comprehendit) الواقع ذاته ويعلمه، بكل دقائقه وتفاصيله، وبالنسبة له الفرد ليس خارج المفهوم. التعاليم عن الخطيئة- أي أنا وأنت خطاة- وهي التعاليم التي تقسم "الجماعة" بدون قيد أو شرط، تؤكد هذه التعاليم على الفرق النوعي بين الله والإنسان وبشكل جذري لم يحدث من قبل، فمرة أخرى بوسع الله وحده أن يفعل هذا، الخطيئة هي في الواقع: أمام الله وفي حضرته. لا يختلف الإنسان عن الله

XI 231 اختلافًا جذريًا في أي موقف مثلها هنا في حضرة الله، حيث لا تتحد التناقضات معًا (continentur) وإنما يظلا في شكلين وكانها معًا. وغير مسموح لها بالابتعاد عن بعضها البعض، ولكن لربطها معًا، بهذه الطريقة تظهر الإختلافات أكثر حدة عن ذي قبل، مثلما نضع لونين متجاورين معًا opposita juxta se posita magis illucesunt [الاضداد تظهر بشكل أكثر وضوحًا بالتجاور). والخطيئة هي الصفة البشرية الوحيدة التي لا يمكن بأي شكل من الاشكال، سواء بالنفي via negationis أو بالتمثيل via eminenti نسبتها إلى الله (54)، أن تقول عن الله أنه ليس آثم فما ذلك سوى محض هرطقة وكفر (هذا ليس مثل أن نقول أنه غير محدود، ومن ثم عبر الإثبات بالنفي فهو غير محدود لا نهائي سرمدي).

كخاطىء، يتم فصل الإنسان عن الله بتلك الهوة السحيقة النوعية الأكثر إتساعًا. وبالطبع، ينفصل الله عن الإنسان بنفس القدر الأكثر إتساعًا عندما يغفر الخطايا. إذا كان عن طريق نوع من التكيف العكسى الإلهي يمكن أن يتحول أكثر إلى إنسان، ستبقى طريقة وحيدة لا يمكن للإنسان سوى عبرها أن يكون مثل الله: غفران الخطايا.

عند هذه النقطة يكمن أكبر تركيز للتعدي، ونجد هذا ضروريا عبر نفس النظام الذي يعلم عن الشبه بين الله والإنسان.

negationis يعرف الله عن طريق نفى كل الخصائص المحدود والناقصة عن الله، وعبر eminentiae من خلال التأكيد على كهال كل الحصائص الإيجابية . انظر شذرات فلسفية (SV IV 212) Fragments, KW VII .

بيد أن التعدي هو الصفة الأكثر حسمًا وتحديدًا للذاتية، لكل فرد منفرد. أن نفكر بالمتعدي بدون التفكير في الشخص المتضرر ربما لن يكون مستحيلًا مثل التفكير في ناي يلعب دون عازف الناي، (55) لكن حتى العقل لابد أن يعترف بأن اتعدي، وحتى أكثر من الوقوع في الحب، هو مفهوم مراوغ لا يتحقق حتى يوجد شخص فرد، يقع عليه التعدي.

وهكذا يرتبط التعدي بالفرد. ومن هنا تبدأ المسيحية، أي من جعل كل شخص فرد مفرد، وهو فرد خاطيء، وهنا سنجد كل ما يمكن أن تجمعه الساء والأرض بشأن إمكانية التعدي (الله وحده هو الذي يتحكم في هذا) الأمانة مركزة، وتلك هي المسيحية. تقول المسيحية لكل فرد: عليك أن تؤمن أي إما أن يتعدّى أو يؤمن. ولا كلمة أخرى. فليس ثمة ما يضاف، هكذا قال الله تعالى: "هكذا تكلمت" وسنناقش هذا مرة أخرى يوم الدينونة. في هذه الأثناء، بوسعك فعل ما يحلو لك، لكن الدينونة قادمة".

الدينونة! طبعًا، لقد تعلمنا نحن البشر، وخبراتنا تعلمنا، أنه عندما يكون هناك تمرد على متن سفينة أو بين صفوف جيش فثمة الكثير من المذنبين وضان العقاب ينتفي وعندما يكون المتمرد هو الناس، الناس المحترمة المثقفة، ولا وجود لجريمة فقط، بل وفقًا للجرائد (التي نصدقها كها لو كانت إنجيل ووحي)، فهي إرادة الله. كيف هذا؟ هذا ينبع من حقيقة أن مفهوم الدينونة يرتبط بالفرد. الدينونة غير جهاعية، يمكننا إعدام

الناس إعدامًا جماعيًا، أو سجنهم، أو رشّهم، أو تحطيمهم جماعيًا، يمكننا باختصار وبطرق عديدة معاملتهم كما لو كانوا ماشية، لكن لا يمكن محاسبتهم كماشية، لأن لا دينونة للماشية. ومحما كان عدد من يحاسبون، فإذا كان لابد للحساب أو الدينونة أن يكون مخلصًا صادقًا، لابد أن يدان الفرد (56). ولأنه من المستحيل بشريًا دينونة الجميع، لو كان الكل مذنبًا، لذا نترك كل شيء. من الواضح أنه لا يمكن أن يكون هناك دينونة، فثمة الكثير ممن يجب إدانتهم، ومن المستحيل الإمساك بهم، أو من المستحيل الإمساك بهم، أو من المستحيل إعتبارهم أفراد ولابد عندئذ من التخلي عن الدينونة.

والآن في عصرنا هذا التنويري، عندما تهاوت كل المفاهيم المشبهة أو المشخصة لله، لم يتهاوى مفهوم الله القاضي ونقارنه بأي قاض في محكمة إبتدائية أو مُدّع لا يمكنه الخوض في القضايا العسرة، ونصل لاستنتاج أن هذا هو الحال أيضًا يوم الدينونة. ومن ثم دعونا ننضم سويًا لبعضنا البعض ونتأكد من أن الوعاظ يعظون بتلك الطريقة. ولو حدث وإن جرؤ فرد على الكلام بطريقة أخرى، فرد مجنون بما يكفي لكي يعمل لحياته معنى، ويتقي الله ويخشاه، ويجعل أيضًا من نفسه مصدرًا لإزعاج الآخرين – عندئذ فلنحمي أنفسنا بالنظر إليه كشخص مجنون، أو لو إقتضت الضرورة لنقتله. ولو فعلها الكثير منًا فلا خطأ في هذا. خرافة. مقولة قديمة لا معنى لها: إن الكثرة يمكن أن تخطيء. ما تفعله الجماعة الأغلبية هو إرادة

<sup>(56)</sup> من ثم فالرب هو الحسيب وهو الحاكم. فبالنسبة له لا وجود للجماعة وإنما أفراد منفردين فقط.

الله. وأمام مثل هذه الحكمة، وهذا تعلمنا إياه التجربة لأننا لا نتكلم عن فراغ بل نحن رجال ذوى تجربة وخبرة تنحني هامات الرجال أيًا كانوا ملوكًا أم أباطرة أو نبلاء، وعن طريق مثل هذه الحكمة رفعنا الحيوانات إلى مصاف عُليا، ومن ثم، يمكنك أن تحاجج بأن الرب أيضًا سيتعلم كيف ينحني. إنها مجرد مسألة إستمرارية في الأغلبية، أغلبية قوية ومتماسكة، لو فعلنا هذا عندئذ نجد أنفسنا محميين من دينونة أبدية.

حسنًا، يفترض أن هذا سيحميهم لو لم يكونوا فرضًا أفرادًا مفردة طوال الوقت إلى يوم ينونة، وهم كذلك في حضرة الله. هم كانوا ولا يزالون أفرادًا باستمرار، سواء بحبس الإنسان في خفاء أو في علن، فهو في حضرة الله دامًا، وتلك هي علاقة الضمير. والعلاقة هي أن الضمير يقدم تقريرًا بعد كل خطيئة والخاطيء نفسه هو الذي يكتبه على نفسه. لكنه تقرير يكتب بحبر خفى، ومن ثم لا يبين إلاّ عندما يوضع في ضوء يوم الدينونة، عندما توزن الضائر. أساسًا، يصل كل أمريء لهذا اليوم ومعه تقريره الدقيق المفصل المطلق لكل تافهة أو كبيرة فعلها أو حذفها. ومن ثم يمكن لطفل أن يقيم المحكمة يوم الدينونة، فليس ثمة مجال لشخص ثالث هنا. كل شيء في نظام حتى أقل كلمة تفوّه بها المرء. مثل موقف الخاطيء الذي يرتحل عبر الحياة الدنيا حتى يصل إلى الابدية، مثل ذلك القاتل الذي يهرب من مسرح جريمته ويستقل القطار السريع، وللاسف فتحت عربة القطار التي يستقلها تجري أسلاك البرق التي تحمل البرقية التي تحمل أوصافه وآمر القبض عليه وتوقيفه

في أول محطة. وعندما يصل القطار عند محطته يقبض عليه على الفور، ويعتقل بأي وسيلة، وبشكل ما فقد جلب معه اوراق ادانته.

ولذلك، فإن اليأس من غفران الخطايا هو التعدي. والتعدي هو تضخيم الخطيئة. وعادة لا يفكر الناس في هذا، وعادة لا يقرنون التعدي بالخطيئة التي لا يتكلمون عنها، بدلا من ذلك يتكلمون عن الخطايا التي لا وجود للتعدي أو الاعتداء بينها. وهم أيضًا لا يرون إنكار التعدي بوصفه تضخيم للخطيئة. لان التناقض المعروف للناس ليس الخطيئة/ الإيمان ولكن كـ الخطئة/ الفضلة.

Twitter: @ketab\_n

# 3

#### خطيئة رفض المسيحية MODO PONENDO [بشكل قطعي] إعلان أنها باطلة

خطيئة التجديف ضد الروح القدس. هنا تكون النفس في أعلى درجات الياس، بل إنها لا تنفي المسيحية فقط نفيًا تامًا ولكن أيضًا ترفضها وتجعل منها أكذوبة وإفتراء الكذب. أي مفهوم يائس للنفس تمتلكه النفس عن نفسها!

يبدو تضخيم الخطيئة بوضوح إذا ما نظرنا إليها على أنها حرب بين الإنسان والله تغيرت فيها تكتيكات القتال، والتضخيم هنا إنتقال من الدفاع إلى الهجوم الدفاعي. الخطيئة هي اليأس، وهنا المعركة عن طريق المراوغة والتجنب، ثم يأتي اليأس على خطيئة المرء، وهنا ما تزال المعركة عبارة عن تجنب أو تدعيم الإنسان المتراجع، ولكنه بإستمرار pedem يتراجع]. الآن يتم تغيير التكتيك، بالرغم من أن

الخطيئة تحفر بعمق أكبر في ذاتها، ومن ثم تبتعد، لكنها بمعنى آخر تقترب وتصير ذاتها بأكثر التعبيرات حسمًا، اليأس من غفران الخطايا هو تموضع محدد من العرض المقدم من نعمة الله؛ الخطيئة ليست مجرد تراجع، وليست مجرد فعل دفاعي. لكن خطيئة إنكار المسيحية واعتبارها محض هراء وأكذوبة غير حقيقية، فالكذب هو الحرب الهجومية. بشكل ما، كل أشكال الخطايا السابقة تعترف بأن الخصم هو الأقوى. لكن الخطيئة الآن تهاجم.

XI 235

الخطيئة ضد الروح القدس<sup>(57)</sup> هي الشكل الإيجابي من أشكال التعدي.

العقيدة المسيحية هي تعاليم حول الله/ الإنسان، والعلاقة بين الله والإنسان، ولكن مثل هذه الطبيعه، ويا ليتنا نلاحظ، تجعل من إمكانية التعدي، لو جاز لي قول ذلك وجذه الطريقة، هي ضهان عدم إقتراب الإنسان من الله بشكل يزيد عن الحد. إمكانية التعدي هي العنصر الجدلي في كل شيء مسيحي أساسًا. لو أخرجنا هذا من اعتبارنا، لصارت المسيحية وثنية فسب، بل أيضًا شيء خيالي بحيث تدعوها الوثنية هراء. أن تقترب من الله، كما تُعلّم المسيحية، بحيث يأتي إليه الإنسان، ويجرؤ على الإقتراب منه، ويأتي إليه في المسيح فثل هذا الفكر لم يخطر ببال أحد. لو فهمنا هذا فهمًا مباشرًا، وأخذناه حرفيًا ودون أي تحفظات وبشكل فروسي، لغدت المسيحية مجرد اختراع لإله مجنون مثلها الوثنية. وأي إنسان لا يزال يحافظ

(57) انظر متى 12: -31 32؛ مرقس 3: 29؛ لوقا 12: 10.

على حواسه لابد أن يصل إلى إستنتاج مفاده أن الله مجرد من الفهم ولا علم يمكنه تلفيق مثل هذا التعليم. الله المتجسد، إذا دون مزيد من اللغط الذي يعلم مثل هذه التعاليم ويصير الإله مجرد نسخة مشوهة من الامير هنري في شكسبير (58).

الله والإنسان فئتان تفصلها هوة سحيقة من الفروق الكيفية اللانهائية، التي لا يمكن عبورها. من وجمة نظر إنسانية، فأي تعاليم تلغي هذا الفرق مخرّفة، ولو فهمنا هذا من وجمة النظر الإلهية فهذا تجديف. في الوثنية جعل الإنسان من الإله إنسانا (الإنسان في المسيحية جعل الله من نفسه إنسانا (الله/ الإنسان). لكن، ومن خلال نعمته الفائقة اللانهائية وضع شرطا وحيدًا: "لا يسعه أن يفعل خلاف ذلك"(<sup>(69)</sup> بوسعه أن يقلل من نفسه، ويتخذ هيئة خادم، ويعاني، ويموت من أجل البشر، ويدعو الجميع ليأتون إليه<sup>(60)</sup> ويعطي كل يوم وكل ساعة في كل يوم، وحتى حياته كلها— لكن ليس بوسعه الغاء إمكانية التعدي. يا له من عمل حب نادر المثال، يا له من حب غير مسبوق لا يسبر غوره من الحب، حتى أنه ليس بوسع الله ذاته الغاء إمكانية تحول هذا الفعل للحب من أجل شخص ويصير أشد أنواع البؤس، وهذا أكبر من الخطيئة، وهو شيء بمعنى آخر لا يريد الله أن يفعله، أو لا يقدر أن يريد أن يفعله. أكبر بؤس إنساني ممكن هو أن يهان في المسيح ويستمر التعدي، والمسيح لا يمكنه سوى "الحب"، وهذا هو

(58) شكسبير في مسرحية هنري الرابع والامير هنري المشار اليه هنا هو هنري الخامس فيما بعد وكان من اتباع فالستاف الغارس الاخرق . (59) رد مارتن لوثر المصلح الديني في ختام تجمع وورمز الذي شهد مواجحة بينه وبين السلطة

ΧI 236

الدينية و السياسية في وقتّه أنعقد التجمع قي بَلدة وورمز عام 1521ً (60) متى 28:11

المستحيل. ولذا، يقول "طوبى لمن لا يعثُرَ فيَّ"<sup>61)</sup> والأَكثر من ذلك، لا يمكنه أن يفعل. ومن ثم، بوسعه- أي أن هذا ممكن- أن يجعل الشخص في بؤس لا يطاق بحبه. ويا له من صراع غير معقول في الحب، لكن في الحب لا يمتلك القلب للابتعاد عن اتمام عمل الحب هذا- يا للاسف، بالرغم من أنه قد يجعل من الشخص بائسًا بما لا يقاس!

لنتكلم عن هذا بشكل إنساني خالص. يا له من شخص يستحق الشفقة هذا الذي لم يحركه الحب للتضحية بكل شيء من أجل الحب، وبالتالي لم يعد بوسعه فعل هذا! ولكن لنفترض أنه اكتشف أن هذا تحديدًا، تضحيته التي نتجت عن الحب لديها دوافع، قد تصير كذلك أكبر سببًا لتعاسة شخص آخر، أي المحبوب وماذا بعد؟ أمر من إثنين لاثالث لهما. امّا أن حبه سيفقد مرونته من كونه قوّة الحياة، أي سيفقد كونه قوة حب، ويتحول إلى أحاسيس بالرثاء منغلقة على ذاتها ويتخلى هنا عن الحب ولا يجرأ على الإقدام على فعل الحب، ويسقط وليس تحت وطأة الفعل ولكن تحت وطأة الإمكانية. ومثلما يتحول الثقل إلى أثقل فأثقل عند وضعه على نهاية عمود، وعلى الحامل أن يحمله من نهايته، فإن كل فعل يتحول باستمرار إلى ثقل يزيد عندما يصير جدليًا، وأثقل ما يكون عندما يتحول إلى جدل تعاطفي. ومن ثم، فإن الحب يدفعه لفعله، أي الإهتمام بمن يحب. يبدو بمعنى آخر، هو ما يمنعه من الفعل. أو سينتصر الحب وسيقدم على الفعل بفعل الحب. لكن في خضم متع الحب (حيث أن الحب دائمًا متعة، وخاصة (61) متى 6:11

ΧI 237

عندما تضحي بكل شيء)، فثمة أيضًا حزن عميق لأن هذا حقًا ممكن! ومن ثم، سيتم فعل الحب ويضحي (وهو ما سيجد فيه لذة لا تعادلها لذة) لكن ليس بدون دموع. وتحلق فوق هذا محومة في ترقب ما عسانا ندعوه، الإمكانية المظلمة- تلك هي اللوحة التاريخية للحياة الداخلية- ولكن لو لم تحوم تلك البومة المشؤومة، لماكان فعله فعل حب حقيقي- يا صديقي ما أقسى ما تواجه من اختبارات في حياتك! أحفرعقلك، وأبعد كل الاغطية عن صدرك، وأكشف عن أحشاء أحاسيسك. كشر كل الدفاعات التي تفصلك عن الشخص الذي تقرأ عنه، ثم إقِرأً شكسبير وستذهل من الصدامات. لكن حتى شكسبير قد إرتدَّ عن الصدامات ذات الطابع الديني. في الواقع، ربما يمكن فقط التعبير عنها بلغة الالهة. ولا يمكن لإنسان أن يتكلم هذه اللغة. كما قال أحد الإغريق في تمكن من البشر، يتعلم الإنسان يتكلم ومن الآلهة يتعلم الصمت (62).

إن وجود التايز الكيفي غير المحدود اللانهائي بين الله والإنسان يمثل إمكانية التعدي، والتي لا يمكن إزالتها. فإنطلاقًا من الحب، يصبح الله إنسانا، وهو يقول: هنا يمكنك أن ترى معنى أن تكون إنسانا، ولكنه يضيف: "خذ الحذر فأنا الله أيضًا- وطوبي لمن لا يعثر <sup>(63)</sup> فيّ. كإنسان أخذ صورة عبد/ خادم متواضع، ويظهر ما معنى أن تكون إنسانًا بلا أهمية

<sup>(62)</sup> وحاليًا تلك هي الحال تقريبًا في كل مكان في ربوع المسيحية، التي يبدو أنها تتجاهل تمامًا أن المسيحُ ذاته هو الذيّ كرر بحرارةُ التحذير من الإهانة وَّالاعتداء وفي حذر وفي بهاية عمره اتباعه الحالص من الحوارين الذين تبعوه من البداية وصحوا بكمِّل شيء مَنَّ أَجَلَهُ أَوْ لَينظرِوا إليه كُنُوعَ مَن الْجَصَّرُ المبالغُ فيه مِن مثل المسبيَّح ذاته لأن خِبَّرة الالاف المولفة تؤكد أنَّ بوسع المرء أن يؤمن بدون أن يلاحظ أي أثر للمهانة لكُنَّ ربماكان هذا خطأ سيظهر للضوء عندما تحاكم امكانية المهانة المسيحية. (63) يُساوي هناكيركيجارد بين "العثرة" و "التعديّ" — المراجع

حتى لا يشعر أي إنسان بأنه استثمر، أو أبعد عن مملكته بسبب ما يدعى كإنسان أو شعبية بين الناس لأنه شخص بلا أهمية. انظر في هذا الاتجاه وأعرف يقينًا معني أن تكون إنسانًا، لكن خذ الحذر فإن الله أيضًا، وطوبي لمن لا يعثر فيّ. أو على العكس: أنا والاب واحد (64). بيده أنا ذا إنسان بسيط، وضئيل، وفقير، ومنبوذ، سلم نفسه لعنف البشر (<sup>65)</sup> – وطوبى لمن لا يعثَرُ فيّ. أنا هذا الشخص غير المهم، هو من جعل الاصم يسمع، والاعمى يُبصرَ، والعرج يمشون، ويشفي المجذوم، ويحيي الموتى- وليتمجد اسم من لا يعثر فيَّ. (66)

ΧI 238

ومن ثم، ومتحملًا كل المسئولية، أجرؤ على قول هذه الكلمات: "طوبى لمن لا يعثر فيُّ". تنتمي إلى الإعلان عن المسيح، بنفس القدر الذي لكلمات التأسيس في العشاء الرباني، مثل كلمات "فليختبر كل إنسان نفسه"(67)وهي كلمات المسيح نفسه، ولابد من تردادها مرارًا وتكرارًا، وخاصة في العالم المسيحي، ويجب تكرّر وتوجه إلى كل شخص على حدة. لا تنطق مثل هذا الكلمات أيضًا، أو على أية حال، في أي مجال لا توجد به المسيحية وبدونها المسيحية تجديف.لان المسيح مشي هنا على الارض دون حرس ولا خدم يفتحون له الطريق، في شكل خادم متواضع. لكن إمكانية التعدي (يا لحزنه في محبته!) تدافع عنه، ودافعت عنه، وتؤكد الهوة السحيقة اللانهائية بينه وبين الشخص الذي كان قد اقترب إليه ووقف بجانبه بقوة.

<sup>(64)</sup> يوحنا 10: 30؛ 17: 21 (65) مرفس 14: 41 (66) متى 11: -5 6. (67)كامات بولس الرسول في كورنئوس الأولى 28:11، التي تسبق كليات التأسيس.

هذا الذي لا يقبل اتعدّى يتعبد له في ايمان. ولكن كي تتعبد، وهو تعبير عن الإيمان، هو أن تعبر عن أن الفارق اللانهائي السحيق الفاصل كيفيًا قد استقر. لانه في الإيمان تعتبر إمكانية التعدي هي العامل الجدلي (68).

لكن نوعية التعدي التي نناقشها هنا هي modo ponendo [وضعية]، تؤكد أن المسيحية كذبة ومختلقة وبالتالي، تقول نفس الشيء عن المسيح.

ومن أجل تمييز هذا النوع من التعدي، فمن الأفضل النظر إلى أشكال مختلفة من التعدي، والتي ترتبط كلها في المقام الأول بالتناقض المنطقي (المسيح)، وبالتالي تنبثق مع كل تقرير عن المسيحية أساسًا، لان لمثل هذا التحديد إرتباط كلي بالمسيح، للمسيح في mente [في الاعتبار].

أدنى أنواع التعدي، وأكثرها براءة، من وجمة النظر البشرية، هو ترك موضوع المسيح برمته دون حسم، وتخثم قائلًا: لن أحسم أمري تجاه هذا الموضوع، وأنا لا أؤمن، ولكني لن أقرر شيئًا. إن هذا نشكل من أشكال التعدي يغيب عن معظم الناس، الذين ينسون تمامًا الامر المسيحي "يجب عليك". ذلك أنهم لا يرون أن هذا، الحياد تجاه المسيح، هو في ذاته

(68) ثمة معضلة صغيرة نطرِحما للمراقب المتأمل، لو افترضنا أن كل الوعاظ ورجال الدين هنا وفي الخارج الذين يكتبون المواعظ ويلقونها هم مسيحيون مؤمنين كيف يمكننا أن نفسر ان المرء لا يسمع قط أو يقرأ الصلاة التي هي ملاءمه بصفة خاصة في يومنا هذاً "الرب في الاعالي المجد لك لأنك لا تطالب منّ المرّء فهم المسيحية على ما تطلبه، لاني سأكون أشد الناس بؤسًا كلما حاولت أن أفهمها تبدو عصية على الفهم والاكثر اكتشف فقط إمكانية الإهانة والإعتداء ومن ثم المجد لك والشكر لآنك تطلب فقط الايمان وأصلَىٰ لك وأَدْعُو أَن تُزيدني منه" بَالنسبة للارثوذوكسية هي صلاة جد صحيحة ولو نظرنا لإخلاص الذي صلاها فهي مفارقة حقة من كل الاستقراء العقلية. لكني اتساءل هل يوجد إيمان على الارض.

ΧI 239

تعدي. أن المسيحية بالنسبة لك هي أن يكون لك رأى في المسيح، أنه كائن أو أنه يوجد وتواجد، حيث أن هذا هو القرار بصددكل الوجود. لوكان المسيح قد أعلن لك، من ثم فمن التعدي أن تقول: أنا لا أريد أن يكون لي رأي بصدد هذا الموضوع.

لابد أن نفهم هذا في إطار حدود معينة في أيامنا هذه حيث الوعظ المسيحي تافه ساذج. لا شك في وجود الألاف المؤلفة في يومنا هذا الذين سمعوا عن المسيحية والدين ولم يسمعوا شيئًا عن هذه الاوامر. لكن لو قال الرجل الذي سمعها: لا أريد أن يكون لي أي رأي بخصوص هذا الموضوع فقد تعدَّى. إنه ينكر الالوهية. وأن الله له الحق في إعطاء الفرد الحق في الرأى. لا يساعده هذا البتة أن يقول: ليس لي رأى سواء بالسلب أو الإيجاب. لان السؤال التالي حمًّا هو: هل لديك أي رأي فيما إذا كان عليك أن تتخذ قرارًا عنه أم لًا؟ لو قال: نعم فقد أوقع نفسه في في، ولو قال: لا، فإن المسيحية تقرر عنه في أي الاحوال، وأن عليه أن يكون له رأي فيها، ومن ثم عنِ المسيح، وليس من حق أي فرد أن يدع حياة المسيح وكانها امر لا علاقة له به. عندما وجد الله على الارض كإنسان مولود وصار إنسانا، لم تكن تلك نزوة حلول، أو خيال خبطه ليجعله يفعل شيئًا لينهى الملل الذي اعتراه من كونه إله (69) - لا ليس من النظام المغادرة. عندما يفعل الرب هذا فهذه الحقيقة هي خلاصة الوجود، ومن ثم فحقيقة هي أن

ΧI 240

<sup>(69)</sup> See Heinrich Heine, "Die Heimkehr," Buch der Lieder (Hamburg: 1837), pp. 232-34; JP II 1730 (Pap. III B 16).

كل فرد لابد وأن يمتلك رأيًا حول هذا الموضوع. عندما يزور الملك قرية في مقاطعة ما، فإنه يعتبر فشل أحد الموظفين في تقديره لسبب أو لآخر إهانة [تعدي] ما بعدها إهانة، ولكني أتساءل: ماذا عساه يفعل لو تجاهله أحدهم تمامًا، ولعب دور المواطن الذي يقول: "ليأخذ الشيطان جلالته والقانون الملكي". ومن ثم، يصير الرب إنسانًا، يقول: هذا شيئًا فعلته وليس عليك أن تقول رأيك (والموظف العمومي أمام الملك هو كل فرد أمام الله) هذه هي الطريقة التي يتكلم بها الشخص في ادعاء عن شيء يجهله، ومن ثم فهو يجهل الله.

الشكل التالي من أشكال التعدي هو الشكل السلبي أي في شكل المفعول عليه أو به، أوضح في شكل معاناة. لأنه يشعر بالتأكيد أنه لن يستطيع تجاهل المسيح، وأنه غير قادر على ترك المسيح معلقًا وأن يحيا حياة عميقة بعدئذ. لكنه أيضًا لا يستطيع الإيمان، إنه يحدق في ثبات وإستغراق في نقطة واحدة من نقاط التناقض المنطقي. وهو يحترم المسيحية طالما عبرت عن التساؤل: "ما رأيك في المسيح؟"(70) وهو في الواقع من أهم الأسئلة. الشخص المهان ومرتكب تلك الإهانة يعيش كل حياته مدمرًا، لأنه في أعماق نفسه مشغول على الدوام بهذا القرار. وبهذه الطريقة يعبر عن حقيقة وواقع على الدوام بهذا القرار. وبهذه الطريقة يعبر عن حقيقة وواقع يتعلق بعشقه).

آخر أشكال التعدي هو الذي نناقشه هنا في هذا القسم، أي الشكل الإيجابي. الذي يعلن المسيحية كذبة وإختلاق (70) مني 22:22

وينكر المسيح (ينكر أنه قد وجد وأنه قال وأنه عاش) سواء في سخرية، أو في عقلنة منطقية، بحيث لا يصير المسيح إنسانا فردًا، لكن يبدو كها لو كان ويصير مجرد إنسان فرد. وسواء في سخرية يصير حكاية أو أسطورة لا علاقة لها بالواقع، أو يصير بشكل عقلاني واقع لا علاقة له بالألوهية. في هذا الإنكار للمسيح يكن، كها نرى في التناقض المنطقي، أساسًا إنكار كل ما هو مسيحي في الأساس، أي: الخطيئة، وغفران الخطايا، إلخ.

هذا الشكل من أشكال التعدي هو الخطيئة ضد الروح القدس. ومثلها قال اليهود عن أن المسيح أخرجت الشياطين بساعدة الشياطين، (٢٦) فهذا الشكل من التعدي يجعل المسيح إختراع من إبتكار الشيطان.

هذا التعدي هو أكبر درجات تضخيم الخطيئة، وهو الأمر الذي عادة ما يتم تجاهله لأن المتناقضات لا تفسِّرَ المسيحية بوصفها الخطيئة/ الإيمان.

بيد أن هذا التقابل [الخطيئة/ الإيمان]، هو ما طرحناه في هذا الكتاب بأكمله، والذي قدم في الجزء الأول أ أ الصيغة المقترحة لحالة لا وجود لليأس على الإطلاق: عندما ترجع نفسها إلى نفسها وتريد أن تكون نفسها، تستقر النفس في شفافية ونقاء في القدرة التي أنشئت من أجلها. وهذه الصيغة بدورها، كما أوضحنا مرارًا وتكرارًا، هي تعريف الإيمان (72).

(71) انظ مة 9: 34: 12: 24: مد قسد 3: 22

(71) انظر متى 9: 34؛ 12: 24؛ مرقس 3: 22 (72) انظر الملحق، ص. -157 158 (82-16, 18-15). X³ B).

192 المرض طريق الموات

XΙ

241

# الملحق

المفتاح للمراجع الغلاف الأصلي لـ المرض طريق الموات مقالات مختارة من المجلات وأوراق ذات صله بـ 'المرض طريق الموات'

Twitter: @ketab\_n

# المفتاح للمراجع

المراجع الهامشية الموضوعة جنبًا إلى جنب مع النص هي للمجلد ورقم الصفحة Søren Kierkegaards Samlede Værker, I-XIV (§ [I 100] تحرير اي. يي. A. B. Drachman, J. L. Heiberg, and H. O. Lange (1 ed., Copenhagen: Gyldendal, 1901-06). الاشارات الهامشية نفسها في Sören Kierkegaard, Gesammelte Werke, Abt. 1-36 (Düsseldorf: Diederichs Verlag, 1952-.(69

الإحالات إلى الكتب في مكتبة كيركيجارد الخاصة [ASKB 100] تستند إلى نظام الترقيم التسلسلي لـ Breve og Aktstykker vedrørende Søren Kierkegaard, I-II, edited by Niels Thulstrup والارقام (Copenhagen: Munksgaard, 1953-54) التسلسلية المقابلة في كيركيجارد: الرسائل والوثائق:Kierkegaard Letters and Documents, ترجمة: هنريك روسنمير Rosenmeier, Kierkegaard's Writings, XXV [Letters, .[KW XXV, Letter 100

في الملحق، ترد إشارات إلى الصفحة والسطر في النص على النحو التالي: 1:100-10.

# Sygdommen til Døden. Ou deiftelig psudolegist Meritting til Conganille og Constitlike Andi-Climacus E. Rierfegaard, Ajebenhenn (549). Car Pater Annes baster E. A. Brafiff Tertig.

# المرض طريق الموات

عرض مسيحي نفسي للتنوير والبناء

تأليف أنتي كليماكوس

حرره إس. کيرکيجارد

نشرته جامعة بوكسيللر، مطبعة سي. أي. ريتزل طباعة بيانكو لينو الملكية للطباعة

كوبنهاجن..

1849

Twitter: @ketab\_n

# مقتطفات مختارة من الجحلات وأوراق كيركيجارد ذات صلة ب المرض طريق الموات

صفحة العنوان المؤقت، انظر ص. 196-197:

#### المرض طريق الموات

نفسي مسيحي [تغير من: بنائية] التوضيح [حذف: في شكل الخطاب] تأليف سي. کبرکیجارد

-Pap. VIII<sup>2</sup>B 140 n.d., 1848

#### من النسخة النهانية، انظر صفحة العنوان:

الكتاب المراد طباعته في قطع صغير مثله في ذلك مثل "شذرات فلسفية" ولكن بنفس نوع البنط الطباعي.

#### المرض طريق الموات

البنائية المسيحية [تغيّر إلى: نفسي] التوضيح [أضيف: للتنوير والبناء] تأليف سورين كيركيجارد [تغيير إلى: أنتي كليه كوس؛ تغير مرة أخرى: أنتي كلماكوس] [أضيف: حرره سورين كبركيجارد] كوبنهاجن 1849

> نشرته مطبعة جامعة بوكسيللر ريتزيل في ريتزيل طباعة المطبعة الملكية ببانكو لينو

-Pap. VIII<sup>2</sup> B 171:1-5 n.d., 1848

#### من النسخة النهائية، انظر 3:

حاشية من المكن وضعها على ظهر الصفحة.

[المحذوف: عظة المطران ألبرتيني: انظر Handbuch deutscher Beredsamkeit, v. Dr. O.L.B. Wolff, Leipzig 1845, Pt.

I, p. 293.] — Pap. VIII<sup>2</sup> B 171:6 n.d., 1848

#### من النسخة النهائية، انظر 5:

#### المقدمة

[أضيف: إلى منضد الحروف بالمطبعة ممكن بنط أصغر.] —Pap. VIII<sup>2</sup> B 171:7 n.d., 1848

#### انظر6:8

[في الحاشية: بالفقرة في مقدمة كتاب المرض طريق الموات.] إلى الفقرة الختامية، "ولكن ذلك النموذج هو ما هو عليه"، وقال: "لقد فكرت في إضافة:

جزء عن حقيقة أنها متجذرة أيضًا في كياني أنا.

ولكن هذا من شأنه أن يذهب بعيدًا جدًا في تحويل الشخصية الوهمية لواقعية؛ شخصية وهمية ليس لديها إمكانية أخرى مما يمكن أن يكون هو، ولا يمكنه أن يعلن أنه باستطاعته أن يتكلم أيضًا بطريقة أخرى ومن ثم تكون هي نفسها، ولا يوجد لديه هوية تشمل العديد من الاحتمالات.

ومن ناحية أخرى، الحقيقة أنه يقول: "أنه مأخوذ بعين الاعتبار جيدًا على الأقل" وهو صحيح، لانه قد يكون جيدًا أنه، بالرغم من أنها شكله فقط. لان يقول: إنها صحيحة نفسيًا" ضربة مردوجة، لأنه هو صحيح نفسيًا أيضًا فيما يتعلق بأنتي كليماكوس. كليماكوس هو أقل من ذلك، فهو يتبرأ من كونه مسيحيًا أمَّا أنتى

كلياكوس فهو أعلى، فهو مسيحي متسام للغاية. [في الهامش: انظر ص. 249 (على سبيل المثال، 517 (Pap. X' A أ)]. فمع كليه كوس كل شيء مغرق بالفكاهة، وبالتالي فهو نفسه يلغي كتابه، أما أنتي كليم كوس فهو . (Pap. هوس فهو . thetical -. JP VI 6439 X1 A 530) n.d., 1849

من مسودة المقدمة، انظر: 6: 20

من "المرض طريق الموات":

#### الصلاة

[في الهامش: ملحوظة: ليست للاستخدام، ربما، لان الصلاة هنا مقدمة في صيغة تقريبًا بنائية.]

أيها الآب السهاوي! إنك غالبًا ما تجلب الجماعة لشفاعتها لكم لجميع الذين هم مرضى وثكلي، وإذا كان أيًّا منا مستلقيًا على شفا الموت في مرض الموت، فإن الجماعة تجعل أحيانا صلاة توسطية خاصة: منحة بأن كل واحد منا قد يصبح بحق على علم بأن المرض هو المرض طريق الموات، وكيف أننا جميعًا مرضى بهذه الطريقة! وأنت، ربنا يسوع المسيح، أنت الذي جئت إلى العالم لتشفى أولئك الذين يعانون من هذا المرض، الذي لدينا جميعًا ولكن الذي يمكن أن يشفى فقط أولئك الذين هم على يقين من أنه مريض بهذه الطريقة: ساعدنا في هذا المرض لنتحول اليك حتى نشفى! وأنت، الله الروح القدس، الذن أتيت لمساعدتنا إذا كنا نريد بصدق أن نشفي: كن معنا حتى لا يتسنى لنا أبدًا تخريب منطقتنا بالتملص من تعلمات الطبيب وتبقى معه آمنين من المرض. لأننا عندما نكون آمنين معه من المرض، فقط عندما نكون معه نأمن من المرض!

-JP III 3423 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 143) n.d., 1848

#### من المسودة النهائية، انظر 13: 1- 14:2:

#### أ. [الجزء الأول]

#### المرض للموت هو اليأس

[في الهامش: هذا اليأس - \*(1) هو المرض للموت

الملاحظات التعريفية على اليأس وعلى التعبير عن المرض للموات واستخدمت هذه الملاحظة في التمهيد.]

اليأس في الواقع جدلي، بل هو المرض للموات، وحتى الان، ومن جانب آخر ، هو النموذج الاول للشفاء من ذلك المرض (كها في 6:17-19).

أ. اليأس .. مرض الروح، من الذات، وبالتتابع يمكن أن يتخذ [تغير من: يأخذ] ثلاثة أشكال: في حالة يأس ليس هناك إدراك لتملك [تغير من: الوعي ك] نفس (لا يأس بالمعني الدقيق للكلمة)؛ في حالة من اليأس هناك عدم الرغبة في أن يكون الإنسان نفسه [تغير من: في اليأس يريد التخلص من النفس]؛ في اليأس الارادة لان يكون نفسه.

- 1. [حذفت من 11:13-15: والمتعلقة في نفسها لنفسها تصل نفسها على النحو المستمد إلى الثلث.] الوجود الإنسان هو توليفة نفسية، تجمع اللانهائي والمحدود. . ،
- 2. ذات الانسان [كما في 31:13 2:14] الآخر، وهذا هو السبب لان يكون هناك شكلين [تغير من: ثلاثة] من أشكال الياس بالمعنى الدقيق للكلمة. —Pap. VIII2 B 170:1 n.d., 1848 من المسودة النهائية ، انظر 14: 29-32:
- . . . الصيغة التي تعبر عن الحالة التي لا يوجد فيها يأس هي: عندما تكون النات، في علاقة نفسها لنفسها وعلى استعداد

(1) ملاحظة. لا شك أن هذا غير ضروري. ولكني سافعل ذلك مع ذلك: (كما في 6:14-16).

لتكون في ذاتها، وتستلقي بشفافية على القوة التي أسستها (الله).

3. [انظر 24:14-25] اليأس هو فقدان العلاقة في العلاقة التي تربط الذات بالذات، انها ليست فقدان العلاقة في علاقة ولكن في العلاقة التي تربط ذاتها لذاتها وهذا هو، اليأس هو المؤهل للروح.

3. اليأس هو مرض من الذات. هذا واضح في حقيقة أن كل الناس مشمولين بشكل واحد: اليأس على نفسه. فالشخص الذي يكون في حالة من اليأس بيأس من شيء.

#### CF. في المخطوطة الأصلية، A. C.

—Pap. VIII<sup>2</sup> B 170:2 n.d., 1848

من المسودة النهائية، انظر 14:34:

إمكانية وواقع [حذف: الجدلي] اليأس [حذف: إنه المسؤولية، بناء على كونها المؤهل من "الروح"، لانها ليست في فقدان العلاقة في العلاقة بين اثنين ولكن في العلاقة بين اثنين وهذا هو بالنسبة الى ذاته [ Pap, VIII² B 170:3 n.d., 1848

#### من المسودة، انظر 5: 15:

. . . . . وشيء أكثر روعة، هو المضاعفة الغير مفهومة، أن الهيكلة الابدية للانسان، المؤلفة من الزمنية والابدية، أنه، كرجل في قرابة مع الحيوان، وهو مرة أخرى كرجل في قرابة مع الاله. Pap. VIII2 B 168:2 n.d., 1848

#### من السودة، انظر 15:35-36:

. . . . . فقدان العلاقة في العلاقة التركيبية أنها تتعلق ذاتها لذاتها ، بين الزمني والابدي في الكائن البشري المركب الزمانية والأبدية.

-Pap. VIII2 B 168:3 n.d., 1848

#### من المسودة النهائية، انظر 15:38:

. . . . . يكمن في تركيب إمكانية فقدان العلاقة ، والمسؤولية تقع في هذا، أن فقدان العلاقة هو في علاقة تربط ذاته إلى ذاته في تأهيل الروح. Pap. VIII<sup>2</sup> B 170:4 n.d., 1848

#### من المسودة، انظر 16: 6-22:

. لو لم يكن تركيبًا مؤلفًا من الزمانية والأبدية، لا يكن أن يبأس على الإطلاق؛ واذا لم يكن يتكون بشكل صحيح في الاصل من الزمانية والآبدية، لا يمكن أن ييأس. وبالتالي اليأس في الإنسان هو فقدان العلاقة بين الزمانية والابدية، التي تكون طبيعته - ولكن من يد الله في العلاقة الحقيقية.

من أين، إذن، يأتي فقدان العلاقة؟ من الرجل نفسه، الذي يزعج العلاقة، التي هي على وجه التحديد اليأس.كيف يكون هذا ممكنًا؟ بسيطًا جدًا. في مركب للأبدية والزمنية، يكون الانسان عبارة عن علاقة، وفي هذه العلاقة نفسها والمتعلقة ذاتها لذاتها. جعل الله الانسان علاقة، وليكون وجودًا بشريًا هو أن تكون العلاقة. ولكن العلاقة التي، من خلال حقيقة أن الله، يحررها كما هي من يده، أو نفس لحظة الله ، كما كانت، يحررها، هي ذاتها، تعتعلق ذاتها لذاتها - هذه العلاقة يمكن أن تصبح في نفس اللحظة فقدان للعلاقة. وبالنسبة لليأس فإن فقدان العلاقة يحد مكاناً.

—JP I 68 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 168:5) n.d., 1848

#### من المسودة النهائية، انظر 16:9-22:

من أين إذن يأتي اليأس ؟ من العلاقة التركيبية التي تصل ذاتخا لذاتها. هذه العلاقة هي الروح، والذات، وعليها تقع المسؤولية لكل اليأس في كل لحظة من وجودها - مماكان الشخص اليائس

يتحدث عن يأسه كسوء حظ - تمامًا كما في هذه الحالة التي سبق ذكرها من الدوار، والتي يكون لدى اليأس على وجه العموم الكثير من القواسم المشتركة، بحيث يمكن للمرء أن يقول أن الدوخة، تقع ضمن تصنيف الروح، وهذا يتوافق مع اليأس الذي هو في تصنيف الروح. ولكن تصنيف المسؤولية يتوافق مع تصنيف الروح.

شكلت الله الانسان كعلاقة، ولكن عندما تتصل هذه العلاقة ذاتها لذاتها، يحررها الله من يده، كما كانت. وبالتالي يكون الوجود الإنسان ذاتي، وفقدان العلاقة ممكن.

—Pap. VIII<sup>2</sup> B 170:5 n.d., 1848

#### من المسودة، انظر 16: FF 22-19: .

. . . (ب) اليأس يشبه الدوار أو الدوخة، ومع ذلك مختلف (نوعيًا) بشكل أساسي

1. إمكانية الدوخة تكمن في تراكب نفسي وجسدي، وحدود مشتركة غامضة بين النفسي بين والجسدي. . . . وبالتالي الدوخة هي التفاعل بين النفساني والبدني، حتى حيث أنه من الأسهل ان يحدد الذي ينشط في المقام الاول، على الرغم من أن في كثير من الحالات فإنه من الصعب جدًا أن نقرر ذلك.

2. ما هي الدوخة فيما يتعلق بالتركيب النفسى والجسدي، والياس هو أشياء الروح، مع علاقة بذلك المركب من المتناهي واللامتناهي، الحرية والضرورة، الالهية والبشرية في العلاقة التي هي [عاكسة ومسؤولة] لذاتها [لـ SIG]. العلاقة بين النفسي والجسدي، على الرغم من العلاقة، التي ليست (مثل اليأس) علاقة هي بحد ذاتها. هذا هو

كيف يحدث ذلك، كما تبين، أن الشخص اليائس يشبه

الشخص المصاب بالدوار في لحظة الدوخة، فهو ليس سيد نفسه في لحظة اليأس، وبعد ذلك هو المسؤول عن موقفه في حالة اليأس، فالشخص الئصاب بالدوار لا يمكن أن يكون في نفس الطريق الذي قال أنه فيه.

وفيما يتعلق باليأس، تمامًا كما الدوخة، من السهل في بعض الأحيان إظهار أي من المركبات تنشط في المقام الأول، وأحيانا يكون صعبًا للغاية. ولكن في كل اليأس هناك تفاعل بين المتناهي واللامتناهي، الإلهية والبشرية، الحرية والضرورة. وهكذا، لنأخذ مثالًا على ذلك مما سيتم تطويره في وقت لاحق، يقنط الإنسان أكثر من [أكثر] الضرورة، وهذا هو، عندما يجعل اليَّاس مظهره، تصبح الضرورة واضحة له بكل نتائجها. ولكن ومع ذلك هو يبأس بحكم الحرية، بل هي، في الواقع، الحرية التي تأتي باليأس. ولكن الان لنفترض أنه يئس من [om] حريته. حسنًا، التفاعل هنا هو نفسه تمامًا؛ ففي اليأس من حريته، يجب أن تصبح الضرورة بشكل أو بآخر واضحة. وبعد ذلك بحكم الحرية إنه يئس - من الحرية. ونتيجة لذلك في كل يأس هناك تفاعل، لأنه [اليأس] هو فقدان العلاقة في [توليفة من المكونات] والتي لها علاقة مع بعضها البعض أو التي هي في علاقة مع بعضها البعض أو في السلوك الذي يشكل العلاقة لواحد آخر، إلا أن فقدان العلاقة هو المسؤول دامًا. يمكن لاي شخص أن يصاب بالدوخة ولكن لا يصاب أبدًا باليأس.

3. في مراقبة الأشخاص الذين أصابتهم الدوخة، سوف يلاحظ المرء ، كما هو معروف، وهو أمر ملحوظ في مظهره (أعراض). وبالتالي الشخص المعاني وفي كثير من الأحيان يشكو من أن شيئًا قد سقط عليه، كما لو أن لديه وزن ليتحمله، الح هذا الضغط، وهذا الوزن، ليس شيئًا خارجيًا، بل هو، كما يقول أحدهم وهم بصري وصوتي، ووهم عصبي، هو انعكاس لشيء داخلي؛ يشعر المتألم بالضغط الداخلي كشيء خارجي. انه نفس الشيء مع اليأس. فالشخص اليائس يفهم اليأس كمعاناة - بدلاً من كونه ذنبًا. وهذا ينتمي أساسًا إلى كل اليأس، ببساطة باعتباره نتيجة أكثر تطرفًا (ولكن بالطبع المسؤول) ليصبح ويكون في حالة من اليأس، إنه علامة على الشفاء وبداية الخلاص إذا كان الشخص اليائس يتعلم لفهم هذا الاختلاف. ولكن كما يشكو المصاب بالمرض العصبي من الضغوط الخارجية، وبالتالي فإن الشخص اليائس من اليأس و لا نسمع أنه – متهم بالذات.

4. إذا كان للمرء متابعة التعبيرات التي لا تحصى من الدوخة، فإنه يجد دائمًا ما يتوافق مع اليَّاس، إنه لا يجد دائمًا في الدوار تشابه لليأس. ومرات كثيرة هذا التشابه يمكن أن يوضح بشكل ممتاز ومضيء- الواقع، في وصف حالته، والشخص الذي يبأس غالبًا ما يلجأ إلى التعبيرات التي ترتبط بالدوخة. إنها ليست سوى تشابه. فالفرق لا نهائي، هو أن اليأس يرتبط إلى الروح، إلى الحرية، إلى المسؤولية.

5. في الحالة الصحية أو عندما يكون هناك توازن بين النفسي والجسدي، لا يشعر الإنسان أبدًا بالدوار. إنه هو نفسه مع اليأس. إذا كان الرجل في علاقة ذاته لذاته يتصل بذاته تمامًا إلى الله، ليس هناك يأس على الإطلاق، ولكن في كل لحظة عندما لا تكون هذه هي الحالة، هناك أيضًا بعض اليأس. وبالتالي عندما يكون الإنسان في علاقة ذاته لذاته يتصل بذاته تمامًا إلى الله، وعندها يتم الشفاء من كل اليأس. إلى حد ما وهذا يختلف عن الدوخة، لان الدوخة هي مؤهل لوجود إنسان معرف نفسيًا وهي ليست سوى مسألة التوازن في العلاقة بين النفسي والجسدي، أو، حيث يشعر بالانزعاج، هذه المسألة تحقق ذلك ، سواء

كان الجسدي من يتأثر في المقام الأول أو النفسي، ولكن حيث أنها ليست مسألة وجود العلاقة لنفسها، وبالتالي ليست أيضًا مسألة هذه العلاقة المتعلقة بنفسها بالثلث. في العلاقة بين اثنين، العلاقة هي بمعنى ما الثلث، ولكن إذا كانت هذه العلاقة ليست لنفسها، فإن العلاقة هي الثلث، ولكن العلاقة ليست علاقة الى الثلث. من ناحية أخرى، وفيا يتعلق باليأس انه ليس مجرد مسألة من التوازن بين اثنين، أو، بدقة أكثر، الانسان باعتباره روح ببساطة لا يمكن أن يكون التوازن في نفسه. فهو، كما المركب (التوليف)، علاقة، ولكن العلاقة التي تتعلق ذاتها لذاتها. وهكذا لم يثبت نفسه كعلاقة؛ العلاقة التي هو عليها، حتى ولو تم تأسيس العلاقة لذاتها، بعلاقة أخرى. فقط من خلال العلاقة مع هذا الآخر يمكن أن يكون في حالة توازن. طالما أن هناك فقدان علاقة في العلاقة، فإن هناك يأس، ولكن بمجرد أنه لا يتعلق في العلاقة ذاتها إلى الاخرى، فإن هناك أيضًا يأس.

هذه الصيغة الأخيرة لليأس لا تشير إلى مجرد نوع خاص، بل على العكس من ذلك، يمكن في نهاية المطاف أن يحل كل اليأس في هذا، ويمكن أن يرجع إلى هذا. إذا كان الشخص اليائس، كما يعتقد، على بينة من الياس، فإنه لم يعد يتحدث عبثًا عن ذلك كشيء يحدث له، والان وبكل قوته سيقاتل ضد ذلك، ولكن إذا لم يكن على علم بأن المرض لا يزال يكمن بالعمق، وأن فقدان العلاقة فيه يعكس أيضًا نفسها باللانهاية في فقدان العلاقة بالقوة التي تؤسسه كعلاقة – وهكذا إنه لا يزال في اليأس، ومع كل تعبه المفترض فإنه فقط يعمل بنفسه فقط حتى يأس أعمق، وإنه يفقد ذاته في اليأس ويصبح مرة أخرى مذنبًا ومسؤولًا عن ذلك. وبالتالي الياس هو في الاساس (نوعيًا) مختلفًا عن الدوخة. حتى الان ربما هذه المقارنة، التي لا تعتمد على مجرد نزوة متشردة ولا

تقدم مجرد تشابه الهارب ولكنها تعتبر، حامل مع التشبيهات، وربما لها معنى أعمق.

-JP I 749 (Pap. VIII2 B 168:6) n.d., 1848

#### من المسودة النهائية، انظر 17: 20:

6. بواسطة اليأس (هذا هو الارتداد من الواقع إلى الإمكانية)، يكون الانسان حرًا في قدرة الطاقة الغريبة، حرًا أو في استعباده للحرية تحته، أو هو حر – غير حر في طاقته. إذا أطلق أحدهم اسم السيد على هذه القوة الغريبة، عندها يكون الشخص الذي في حالة من اليأس حرفي استعباده ذاتيًا لهذا السيد. واذا كان أحدهم يقول أنه ليس حرًا في يديه، فإنه وبناء على ذلك عبد لنفسه، هو رقيقه الخاص. هذا هو فقدان العلاقة. العلاقة الحقيقية للحرية هي: حرًا ليكون مَامًا في قوة جيدة، للحرية، أو في قوة ذلك حيث يمكن للمرء أن يكون من خلالها حرًا ومن خلالها يصبح المرء حرًا. العلاقة الثانية هي: الخدمة بحرية، يخدم تمامًا، ليكون مجرد أداة في قوة السيد، الذي لا شك يتطلب طاعة أكبر من أي وقت مضي من صاحب الرقيق ولكن ومع ذلك لم يكن لديه أي رقيق في خدمته.

--Pap. VIII<sup>2</sup> B 170:6 n.d., 1848

#### من المسودة النهائية ، انظر 17: 21:

(المحذوفة: C.

توضيح اليأس بالمقارنة مع نوع مختلف:

الدوخة أو الدوار

1. تكمن إمكانية الدوخة في التركيب النفسي والبدني كعلاقة (ولكن لس كعلاقة تصل ذاتها لذاتها، والذي هو مؤهل للروح). الدوار هو الحدود الغامضة بين النفسي والجسدي.

يعرف الأطباء ذلك جبدًا، كما أنه في بعض الأحبان من الصعب جدًا تحديد أي من عناصر التفاعل هو المهيمن. فهناك الدوخة التي يسببها الجسدي والتي من نقطة الانطلاق هذه تؤثر على الروحي، حيث يمكن لظروف معينة تحدث في البطن باستمرار أن تؤدى للدوخة. وهناك أيضًا نوع آخر من الدوخة، والذي يمكن أن يسمى الدوار العقلي، والذي يحدث وفقًا لمارسة شائعة باعطاء أسياء على أساس الجزء المهيمن. الاغياء أو ما يسمى النشوة، لتمريره، وهو يأخذ حيز بسبب وجود تأثير منه على هذا الجسدي حيث يشارك الجسدي بالاغاء.]

#### C. اليأس هو "المرض طريق الموات"

-Pap. VIII2 170:7 n.d., 1848

#### في هامش المسودة ، انظر 23:18:

. . . . قصيدة ايوالد في الانتحار . - . . . . قصيدة ايوالد في الانتحار . . . . .

#### من المسودة، انظر 15:20-36:

اليأس على الذات، في حالة من اليأس بعدم الرغبة في أن يكون نفسه، في حالة من اليأس للرغبة في التخلص من النفس، في حالة من اليأس للرغبة في التهام الذات هي الصيغة لجميع اليأس، والتي هي أيضًا شكل آخر من أشكال الياس، في حالة من الياس بالرغبة لأن يكون لذاته، يمكن ارجاعه، تمامًا على النحو الوارد أعلاه، في حالة من اليأس بعدم الرغبة في أن يكون ذاته، الرغبة في التخلص من النفس، إرجاعه إلى: حالة من اليأس بالرغبة لكون ذاته. JP I 750 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 168:8) n.d., 1848 لكون ذاته.

#### من المسودة، بين قوسين، انظر 25:19:

حتى لو كان للمرء أن يتخيل الشخص الذي هو نفسيًا في صحة أكثر مثالية، يجب أن يزال من الممكن اعتبار ذلك يأسًا.

#### من المسودة، انظر 26:14-17:

لذلك \*. . . .

في الهامش: \* لا بد من الإشارة، مع ذلك، أنه حتى أولتك الذين يقولون أنهم في حالة من اليأس ليسوا دائًا في الواقع في حالة من اليأس، لأن أحدهم يمكن أن يؤثر على اليأس ويمكن لآخر أيضًا الخلط بين اليأس، والذي هو مؤهل من الروح، مع جميع أنواع الاكتثاب العابرة، والاضطراب، الخ، والتي تزول دون الوصول إلى حد اليأس.

لأقصى حد ممكن من كونها قضية، يجب أن نلاحظ أكثر أنه حتى أولئك الذين يقولون أنهم في حالة من اليأس في الواقع هم ليسوا في حالة من اليأس. فقد يكون مجرد اكتئاب نفسي، أو اضطراب، والمتألم لا يزال غير واع كالروح. وإذا لم يكن ذلك، فهذه هي الحالة من وجمة النظر الشّائعة، والتي تحمل ذاك الذي يقول بدلاً من ذلك. . . . Pap. VIII² B 148:6 n.d., 1848

#### في هامش المسودة ، انظر 32:7-11:

يصبح الإرادة أكثر وأكثر تجريدًا، وإذا لم يحدث ذلك في نفس الوقت تصبح أيضًا ملموسة، وتصبح أكثر وأكثر عجزًا، وتتوقف في النهاية لتكون إرادة، وتصبح تطاير في الوعود والقرارات التي لا ترقى لأي شيء - وبالتالي هذا هي نفس الحالة مع الذات، التي هي مع الإرادة. — Pap. VIII<sup>2</sup> B 150:6 n.d., 1848

#### في هامش المسودة، انظر 35:7:

إذا أمكن للفنتازيون أن يرهنوا أنفسهم للشيطان، عندها فإن الفلسطينيون البائسون رهنوا أنفسهم إلى العالم.

وشوهدوا في اتجاه الخارج ولكن بعمى باطني. بالنسبة إلى

الشخص الروحي، فهو يشبه التماثيل بعلاقتهم بوجود البشر؟ لجميع المظاهر انهم كاثنات بشرية، تمامًا كما هي عوانس القزم، اللواتي هن جوفاوات من الناحية الخلفية. Pap. VIII<sup>2</sup> B 150:7 n.d., 1848

#### من المسهدة، انظر 29:37:

كلا الشكلين هما شكلين من أشكال الوعى التعبس.

-Pap. VIII<sup>2</sup> B 150:8 n.d., 1848

#### من المسودة، انظر 38:34-26:

. . . . . اليأس. ولكن بالنسبة لله كل شيء ممكن. . . .

تقولها شخصية شكسبير بشكل جيد للغاية، انه يلعن أولئك الذين حرموه من وسيلة مريحة لليأس. (John II or Richard II-must check) III, 3: ...-Pap. VIII<sup>2</sup> B 150:9 n.d., 1848

#### في هامش النسخة النهائية، انظر 40:31:

ماذا يدعى نظير النيتروجين؟

-Pap. VIII2 B 171:10 n.d., 1848

#### في هامش النسخة النهائية، انظر 42:11:

يعتبر مؤهل وجودي و - Pap. VIII<sup>2</sup> B 171:12 n.d., 1848 من السودة، انظر 25:42:

والأكثر من ذلك، نجد هنا أهمية تعريف السقراطية أن كل الخطايا المتجاهلة تصبح واضحة. Pap. VIII<sup>2</sup> B 150:11 n.d.,

حذف من النسخة النهائية، انظر 36:47:

(D)

—Pap. VIII<sup>2</sup> B 171:13 n.d., 1848

#### من السودة، انظر 49:5-9:

#### ج. أشكال الباس

في هذا القسم سأعطي وصفًا نفسيًا لأشكال اليأس وهذا يظهر في واقع الأمر، في الأشخاص الفعليين، بينها في A[26:29-8:42] عولج اليأس تجريديًا، كما لو أنه لم يكن يأسًا لأي شخص، وفي 9:42 B [9:49] طورت مصطلحات الوعي من حيث الوعى بشكل حاسم في تعريف اليأس. Pap. VIII<sup>2</sup> B 151 n.d., 1848

#### من المسودة، انظر 9:49-17:

سعالج الان هذا اليأس الواعي بمزيد من التفصيل، حيث أن كائن الانعكاس هو إزدواجية من الوعى بأن الوعى هو وعى بما هو يأس ووعي من حالة المرء، أنها من اليأس.

وعلى العكس من اليأس يكون الإيمان؛ وينعكس بالتالي مرجع ثابت لجدلية في المخطط.

اليأس على شيء دنيوي أو أكثر دنيوي.

---Pap. VIII2 B 152 n.d., 1848

#### في هامش المسودة، انظر 9:49-15:

وعلاوة على ذلك، على العكس من كونه في حالة من اليأس إنه: الإيمان. ولذلك، فإن الصيغة المذكورة أعلاه (،) A، A، 3 29:14[32-29])، الذي يصف الحالة التي يتم فيها القضاء على كل اليأس، هو الصحيح تمامًا. هذه هي صيغة الإيمان: في علاقة ذاتها لذاتها ووالرغبة لتكون ذاتها، تقع الذات بشفافية في القوة التي أنشئت من أجلها. Pap. VIII2 B 153:1 n.d., 1848

#### في هامش المسودة، انظر 50:22-fn.21:

أي بدون إعطاء نفسها، كل الأمر أنها قد تعطى نفسها لـ (الرجل

الذي يعطي في الواقع نفسه ولكن لا تزال تبدو أنانيته).

-Pap. VIII2 B 153:3 n.d., 1848

#### في هامش المسودة، انظر 51:33-52:10:

يسمي هذا: إلى اليأس. الحقيقة أن اليأس يعني شيئًا آخر تمامًا، يعني أن تخسر الأبدية، وليس أن تفقد الدنيوية أو شيء من الدنيوية، التي بالتالي، ينظر إليها في ضوء الحقيقة، أنه خسر بلا حدود أكثر من ذلك بكثير، فقد خسر نفسه في مقارنة مع الحسارة التي يعاني منها، لعب الأطفال - وهذا محفي تمامًا عنه.

في الهامش: ونتيجة لذلك، حين يقف متباكيا على فقدان الدنيوية واليأس (ولكن فقدان الدنيوية وبأي حال من الأحوال يقود إلى اليأس)، إنه يفقد شيء آخر مختلف تمامًا، الأبدية، التي هي اليأس، وبالتالي يفقد شيء مختلف تمامًا وأكثر من ذلك بكثير مما يتحدث عنه، ذاك غريب لحد كاف، بدون اليأس، إنه يلحق بنفسه خسارة في مقارنة مع الخسارة التي يتحدث عنها وهي لعبة الأطفال. . . . . .

—JP I 747 (Pap. VIII<sup>2</sup> B 154:3) n.d., 1848

#### من المسودة، انظر 60:29-61:10:

(2) اليأس [حذف: أكثر] من الأبدية أو أكثر من نفسه.

كان اليأس من الدنيوية أو من شيء أكثر دنيوية يأسًا أيضًا من الأبدية وما يزيد على الذات بقدر ما كان يأسّ، أنه في الواقع كل اليأس. ومن الصحيح لغويًا القول: أن اليأس من الدنيوية (مناسبة)، \*(2) هو من الأبدية، ولكن مع نفسه، لأن هذا هو مرة أخرى تعبير آخر لمناسبة اليأس، والذي هو في المفهوم

(2) \* انظر A، c.13

دائمًا من الأبدية، في حين أن الأكثر عندما يكون هناك يأس فانه لا يمكن أن يكون أي شيء تقريبًا. لكن الشخص الذي يئس \*\*(3) بهذه الطريقة ليست على علم بما، إذا جاز التعبير، يجري وراءه، إنه يعتقد أنه يأس على شيء دنيوي (4)† وحتى الان إنه يأس من الابدية، الحقيقة أنه يعزو ذلك بقيمة كبيرة للدنيوية أو إلى شيء من الدنيوية يعني على وجه التحديد اليأس من الابدية، أو ليحمّل هذا أبعد من ذلك: الحقيقة أنه يضع ذلك بقيمة كبيرة على شيء دنيوي أو أنه يعادل شيء دنيوي مع كل ما هو دنيوي، وبهذه الطريقة فإن وضع مثل هذه القيمة العظيمة الملقاة على الدنيوية يعني على وجه التحديد اليأس من الأبدية.

-Pap. VIII2B 155 n.d., 1848

من المسودة، انظر fn. 9: 61-fn. 1:60

من C, B, b, , 2

اليأس على ذلك يقيدنا في اليأس، اليأس من سوء الحظ، اليأس من الدنيوية، اليأس من فقدان رأس المال، وما إلى ذلك، فنحن ننياس من الذي يفهم بحق، ويحرر شخص من اليأس من الأبدية، من خلاصه، الح . وفيما يتعلق بالنفس، يقول أحدهم أن كل من وفوق نفسه، لان النفس هي جدلية جدًّا.

والضبابية، وخاصة في جميع الأشكال الدنيا من اليأس ففي كل شخص تقريبًا حالة من اليأس، هي أنه بحماس واضح يرى ويعرف لماذا هو يائس، ولكنه يتهرب مما يجعله يائسًا. إن شرط الشفاء هو دائمًا هذه التوبة من، وإلى أي مدى من الممكن أن تكون في حالة يأس مع وعي واضح تمامًا من "ما" يمكن أن يكون مسألة خفية. \*(5)

<sup>(3) \*\*</sup> كما تم تقديمه أعلاه. (4) † وتحيدث باستمرار أكثر عن الذي يجعله يائسًا

<sup>(5)</sup> فلسفاً بحتًا Pap. VIII2 B 156 n.d., 1848

#### من المسودة، انظر 21:65:

ولكن هناك شيء غريب عنك. إن السبيل الحقيقي للذهاب هو كالجدار الذي تجري ضده. هناك شيء غريب عنك. روحيًا أنت كعازف الناى الذي، اذا كان سيعزف النوتة كما هي، يمكن أن يقوم بذلك ولكن هناك من يريد دائمًا جعلها مفصلة، وبالتالي تصبح كاذبة.

-- Pap. VIII<sup>2</sup> B 157:3 n.d., 1848

#### في هامش المسودة، انظر 66 :34:

.... كما هو الحال عندما أمر ريتشارد الثالث [تغير من: II] بقرع الطبول كي لا يسمع لوم والدته، لانه يسعى للنسيان. . . . . انظر المرفق [مثلا، 157.5 Pap. VIII B انظر المرفق إمثلا، Pap. VIII B انظر المرفق المثلا، Pap. VIII B انظر المرفق n.d., 1848

#### من المسودة ، انظر 66:13-67-4:6:

للجزء الاول C, B, a, 2

في الختام، دعونا نلقي نظرة بسيطة أُخرى للشخص في المرفق الاحتياطي، الذي يضع علامات في مرفقه الاحتياطي للوقت وعلى الفور. ففي مرفقه الاحتياطي في اليأس لا يرغب أن يكون ذاته. كان شيئًا دنيويًا، وهو أمر في تكوين النات أو الدنيوية - وباختصار، شيء محدود أكثر من يئسه؛ فهو ركز كل عاطفته على هذه النقطة، ويئس. ربما لا يزال يمكن أن يكون قد تم رفعه بحذر، ربما، ربما، على أي حال يجب اتخاذه أكثر على الإيمان. لكنه يئس. حتى الآن فقط في اللحظة القادمة أصبح يأسه واضحا، لأنه يئس ازاء حقيقة أنه كان ضعيفًا بما فيه الكفاية للبأس.

وهو غير مستعد للنسيان، وغير مستعد لينسى نفسه. نعم، يبدو له أنه لا يمكنه القيام بذلك، حتى لو رغب بذلك، لأن ذاته تكبدت الآن وجود خلل. تمامًا نفس الـ[65:15-66]. ]

هنا وهناك شكل آخر من أشكال الاحتياطي المرافق الذي لا أرغب في مناقشته، وهو نوع من وجود الشاعر بعلاقته بالتدين. هذا الاحتياطي المرافق ، مناسبة لليأس على شيء من الدنيوية أو الدنيوية - وبناءً على ذلك يكون اليأس أكثر من الضعف، من الأبدية، على نفسه - فهو أيضًا: في حالة من اليأس بعدم الرغبة في أن يكون ذاته. إن مثل هذا المصير الذاتي في الواقع هو شوق ديني عميق؛ يتم التعامل مع مفهوم الله في الواقع هو شوق والينبوع الذي هو في جبل ثابت باحتياطي مرافق. ولكنه منعلق تمامًا على نفسه و لا يزال اليأس مسيطر عليه، بأنه لا يكنه التخلي عن نقطة ثابتة.

يحب الله فوق كل شيء، لأن الله هو عزاؤه الوحيد في عذاب حياته السري – وهكذا هو يحب العذاب ولن يدعه يذهب. وفي اليأس، إنه على الرغم من ذلك لم يرغب أن يكون نفسه، وغير راغب في الإيمان لاختراق العذاب. ولكن، كالشخص الذي أصبح غير سعيد في الحب المثير، وبالتالي أصبح شاعرًا يحتفل بالحب ببذخ وحسن الحظ، أصبح شاعرًا للتدين. أصبح تعيسًا في التدين. انه يشعر بغموض أن ما هو مطلوب منه هو التخلي عن هذا العذاب - ولكنه لا يستطيع أن يفعل ذلك، وهذا هو، بمعنى أنه لا يزال غير مستعد لذلك، وهنا تنهي أناه بغموض. وهكذا إن وصف هذا الشأعر من المتدينين – يشبه تمامًا وصف الشاعر الآخر من للحب المثير – ليه سحر وحيوية غنائية، وبلاغة بأن لديه عروض للرجل المتدين وللخشوع. إن ما يقوله غير صحيح، بأي حال من الأحوال؛ عرضه ببساطة ما يقوله غير صحيح، بأي حال من الأحوال؛ عرضه ببساطة

سعادته الافضل له/. علاقته بالتدين هي تلك العلاقة بالمحب التعيس، لا، بالمعنى الحرفي للكلمة، ذاك من المؤمن، أن لديه فقط العنصر الاول من الإيمان - اليأس – وفي داخله شوق شديد للتدين.

-Pap. VIII<sup>2</sup> B 158 n.d., 1848

#### من المسودة، انظر 31:71:

وهكذا يبدو أن الكثير مما هو منمق في العالم تحت اسم الاعتزال غالبًا ما يكون هذا النوع من اليأس (مثل الذين يعانون أو تسببوا في حالة المعاناة): في حالة من اليأس للارادة ليكون ذاته، في حالة من اليأس يرغب فيها أن يواسي نفسه بأن يصبح أكثر وأكثر تجريدًا، في اليأس للارادة الابدية، وبالتالي ليكون قادرًا على تحدى الدنيوية والزمنية. . . . . (Pap. VIII<sup>2</sup> B 159:4) . . . . n.d., 1848

#### من المسودة، انظر 77:11-78:31:

#### للجزء الثاني، أ

لاستخدامها كمثال على الحدود الملحوظة بين الجزئين الأول والثاني، وبالتالي في الباب الثاني، وذلك قبل الفصل الاول.

هذا له أكثر من القواسم المشتركة مع الاعتزال، ولكن الفرق هو أن مفهوم الله موجود.

مثال: قبل الله ومع مفهوم الله، لا تنطبق الإرادة بأن يكون نفسه على ما يمكن أن أسميه وجود الشاعر في ما يتعلق بالتدين. مثل هذا الشاعر قد يكون لديه شوق ديني عميق جدًا. . . -

-Pap. VIII2 B 161 n.d., 1848

#### في هامش المسودة، انظر 31:86-5:87:

التعدّي هو تأكيد ذات تعيس ضد الاستثنائية، التي هي أساسًا

#### من المسودة، انظر 93:15-16 و96:28-36:

من الافضل إزالة التلميحات لعقيدة الخطيئة الوراثية والتي توجد خاصة في الفصل 2 (وفي أي مكان آخر وجدت). لان هذا الأمرسيأخذني بعيدًا جدًا، أو أبعد مما هو مطلوب هنا أو مفيد. ما ورد بشكل مناسب عن الخطيئة - أن العقيدة الأرثوذكسية تعلم أنه يجب أن يكون هناك وحي لإظهار الخطيئة - لا يقال فيما يتعلق بعقيدة الخطيئة الوراثية. JP V 6139 (Pap. VIII<sup>2</sup> B) 166) n.d., 1848

#### حذف من النسخة النهائية، انظر 103:5:

"في الحقيقة" (هذه هي الطريقة التي سيتحدث بها المستهزئ، ولا شك مع الكثير من المبالغة، ومع ذلك ربما سيكون من المفيد أن يسمع ما يقال، على الرغم من أنني لا يمكن أن أتكلم حتى زورًا أو سخريةً) "، المسيحية المؤسسة ساخرة على نفسها، وهذا يصبح أكثر وضوحًا والسخرية التي تعض في كل مرة واحدًا غير متناسقة بما يكفي للمحاولة لان تفعل شيئًا للدين. يتم وضع مرسوم جديد للايام المقدسة ، ويلاحظ بدقة. ساحرة! إذا كان لا بد من التقيد الصارم بالمرسوم الجديد للآيام المقدسة، فإنه أولاً وقبل كل شيء يجب أن تكون جميع الكنائس مغلقة في أيام الاحد، ولان تكون قسًا هو في الواقع من أسباب العيش فالكنيسة متجر القس. لماذا ينبغي أن يكون القس التاجر الوحيد الذي يسمح له الفتح يوم الاحد؟ " أقل سخرية من فريضة الايام المقدسة والأكثر من ذلك في الروح المسيحية سيكون تحويل الخدمات الإلهية لايام الاسبوع وفي التعداد وضع القسَّاوسة في قائمة تحت عنوان "اينكيبرس." Pap. VIII<sup>2</sup> B 171:15 n.d., 1848

#### حذف من النسخة النهائية، انظر 104:20:

هل هذا ليس المرض طريق الموات؟ —Pap. VIII² B 171:16 n.d., 1848

حذف من النسخة النهائية، انظر 111:20:

. . . يقول. (6)

انظر 35:131:

"مسودات: ملاحظة المحرر لكتاب "المرض طريق الموات —Pap. X5 B I5 n.d., 1849

من المسودة:

في نهاية الكتاب في الصفحة القائمة بذاتها

في الختام، هذه ملاحظة واحدة فقط مع ترتليان الذي يبدأ كتابه عن الصبر: "أعترف أمام الرب الإله أنني في تسرع وربما حتى بطريقة وقحة لقد كان لدي من الجرأة للكتابة عن الصبر، وبمارسة أني أنا، رجل خطاء، وناقص تمامًا ". وهكذا أيضًا مع هذا التفسير من المطالب المثالية فيما يتعلق بكوني مسيحي. يا لأسفي، لا بد لي من التوقف هناك، لا يمكنني أن أستمر وأقول: "حصل هذا معي أيضًا" فالتشابه هناك بيني وبين ترتليان! جريء حقًا، وقح تقريبًا، وبعد ذلك، يغامر أحدهم بتفسير المطالب المثالية، شخص ما يسقط بنفسه أكثر قصرًا! ولكن إذا لاحظ الجميع، كل واحد على حدة، مراقب بصمت لأن لا أحد يجرؤ على أن يكون وقعًا كها ذلك، ثم هذا الصمت الغير عادي يجرؤ على أن يكون وقعًا كها ذلك، ثم هذا الصمت الغير عادي من شأنه، في الواقع، أن يكون نوع آخر من المجون، والاحتيال، والتمرد المأكر ضد الله، الذي لا يريد مطالب مثالية ليتم قعها على والتمرد المأكر ضد الله، إذا لم يفعل ذلك أفضل شخص مؤهل ولا يزال

(6) ملاحظة. فن كتابة الخطوط، والردود، مع لهجة كاملة وجميع الشدة الخيالة تبدو عاطفة واحدة والتي يوجد فيها مع ذلك صدى العكس – لم يمارس هذا الفن مارست أي شاعر ما عدا شاغر واحد فقط هو: شكسبير. 1848 Pap. VIII2 B 171:17 n.d., 1848

يتعين عليه القيام به، فإنه على الشخص الأقل تأهيلاً المغامرة به وبالتالي إشراك نفسه في تناقض وهذا هو، متحدثًا انسانيًا، نوع من الخيانة ضد نفسه، وهي، لينصرف بجد، ويركز تمامًا على تقديم مطالب المثالية، وحتى ذله الخاص. وإذا نجح، فإن نقصه بنفسه سيظهر ليكون أكبر نسبيًا وأكبر، وتقصيره أكبر وأكبر.

إن هذا ليس ابتذالاً، ولن يكون هناك بالتأكيد صعوبة لدى القارئ في رؤيته، لانه قد لا يشعر أن الكتاب ينطبق عليه، انه سوف يرى بسهولة كيف يجب أن يشعر أنه ينطبق على أنا في نواح كثيرة. وأنا مستعد تمامًا لذلك، بل أنا أبذل كل ما في وسعى لجعل نفسي الشخص المجرم، وكاني الشخص الوحيد فقط.

-Pap. X5 B 16 n.d., 1849

#### من المسودة: 21

فعلاً وحقًا، أنا لا أحاكم أي أحد. حتى ولو كنت أنا نفسي أسعى نحو الكمال - لانه سيكون في الواقع تجديفًا للثناء على المثل العليا وليس السعي بعد ذلك لذاتها- وأنا مع ذلك لا أحاكم أي أحد، حتى ولوكان لدي عين الطبيب النفسي - أنا مع ذلك أرى الناس في مثل هذه الشمولية التي أنا حقًا يمكنني القول أني لا أرى أحدًا - وحتى الآن أنا لا أحاكم أي أحد \*<sup>(7)</sup>.

ومع ذلك، أنا أقول - وأشعر أني مضطرًا للقيام بذلك - أنني يجب أن أحاكم نفسى، وليس بالطريقة المعتادة للحديث والتي غالبًا ما تكون مخادعة جدًا، أنا أطلب من القارئ تفسير هذا في أفضل شعور، تمامًا كما تقال في هذا المعنى. متحدثا إنسانيًا، إن أفضل شيء عني هو كوني مؤلفًا وجوديًا. لآني أنا شخصيًا

<sup>(7)</sup> ومع ذلك، فإن هذا الكتاب يحاكمني في نواح كثيرة جدًا، من بينها لأنه، عندِما لا أُكُون شاعرًا، فإن وجودي (الوحيد الذِّي أنا على بَيْنَةٍ من هذا) لا يزال في الأساس شَاعَرًا وجَودياً بَعَدَ أَن تُمْ إعفائي من العملُ للعيشَ، وأنا نفسي الشخصُّ الوَّحيد الذي تعاملت بشكل سلمي وشخصي في الكتاب.

مذنب جدًا، مذنب جدًا، لأن أكون قد ملتُ لأتجرأ على اعتبار نفسى مؤلفًا وجوديا، صنعته المضية (متحدثًا إنسانيًا)كرمه، ومساعيه المتهورة في خدمة الحقيقة، باعتباره تعويضًا طفيفًا لذنوبي الشخصية. ولكن وجودي التأليفي هذا، وبغض النظر عن أي خطأ آخر قد يكون فيه، لديه خلل أساسي واحد: لقد كان لدى وسيلة مستقلة. من وجمة النظر الاخلاقية، هذه الميزة ناقصة بحيث أنها تنقص النوعية الكاملة، وهكذا إن وجودي التَّالِيفي ليس وجودًا أخلاقيًا حقًا، ناهيك عن وجود مسيحي حقًا بالمعنى الحرفي للكلمة.

أن تعيش بمعاناة للفكرة وتحمل الحمولة الكاملة لمسؤوليات البشر عمومًا، أن تعيش لفكرة انعدام الامن الاقتصادي، أن تكون متزوجًا، لتتحمل مع الحزن روح المعارضة في العالم على فكرة مذا وجود أخلاقي حقيقي \*\*(8) كل ميزة تتناقص، وميزة حاسمة كميزتي تنقص النوعية كلها حتى من تعريف الوجود الاخلاقي الحقيقي.

وحتى الآن أنا أشعر بالتقصير. ولكن لهذا السبب بالذات إن تصويري لما هو مطلق وأعلى من وجودي قد يكون حجة جيدة ، ولكن لا يمكن أن يكون أصيلا إذا كنت غير راغب في تقديم هذا الاعتراف.

—Pap, X5 B 18 n.d., 1849

#### من المسودة:

في نهاية الصفحة القائمة بذاتها.

(8) وهذا الوجود الاخلاق البحت لا يزال مؤقتًا فقط، ومختلفًا من خلال النوعية الكَاملة منَّ، بألمعني الحرقي للكلمة، الوجود المسيحي الحقيقي، الذي يكون ، متواضعًا أمام الله، ومدركاً أن كلُّ هذا الجهد والمعاناة لا شيَّء آمام ألله وحتى الان لن تنتهي، والتي علاوَّة على ذلَّك (على الرغم من كل الحزنَّ والهموم) لديه أسَاسًا حزنا واحدًا فَقَطُّ - الحَزن لَخَطاياها – وَلديه أساسًا عزاء واحد فقط: العزاء من التكفير.

فقط، وكما ينظر إليه من الماخل، يمكن أن يبدو أنه لا يختلف عن خيانة ضد نفسه، لذلك يمكن أن يبدو ظاهريًا "متهور ووقح تقريبًا" (لاستخدام العبارة التي بالتأكيد لا تجعله أفضل ولكن كل الأسوأ بالنسبة لي، عبارة من ترتليان وعن نفسه، ولكن في وضع مماثل) لشخص ما ايتجرأ على تفسير مطالب المثالية فيا يتعلق بكونها مسيحية، شخص في أي حال، وفي الواقع في بعض الطرق، وربما في نواح كثيرة، لا يخلو من العيوب. وبعد ذلك إذا لاحظ الجميع، كل واحد على حدة، الصمت لأن لا أحد يريد أن تجرأ على أن يكون ذلك الخائن، ذلك المتهور ، أو ذلك الوقاحة، والاحتيال، والتمرد الملكر ضد الله، الذي يريد بأي حال الوقاحة، والاحتيال، والتمرد الملكر ضد الله، الذي يريد بأي حال من الأحوال تقويم المطالب المثالية.

وهكذا إذا غامر شخص ما بها، الشخص الذي هو لا أحد؛ لقد غامرت فقط بما هو بالفعل بالنسبة لي جريء جدًا لأنشر هذا العرض.

الشخص الذي هو لا أحد يمكن أن يسيء لأي شخص، لا يمكن أن يحاكم المؤلف أي يمكن أن يحاكم المؤلف أي شخص، بطريقة أكون فيها نفسي المعني أكثر من غيري بأن ذلك لن يحدث، لأنه إذا حاكم شخص ما، سيكون ذلك لي أولاً وقبل كل شيء. إن هذا ليس ابتذال، ولن يكون هناك صعوبة للقارئ بالتأكيد رؤيته، لأنه قد لا يشعر أن هذا الكتاب ينطبق عليه، إنه سوف يرى بسهولة كيف يجب أن يشعر أنه ينطبق علي أنا في نواح كثيرة.

إنه لا يبدو في الواقع كما لو أن هذا الكتاب مكتوب من قبل الطبيب. ولكن الذي هو الطبيب هو الشخص الذي هو لا أحد، انه لا يخاطب أي انسان مفرد ويقول له: أنت مريض. كما أنه لا يقول ذلك لي، إنه مجرد وصف للمرض وفي نفس الوقت يحدد باستمرار ما هو "الإيمان" الذي يبدو أنه اعتقد أنه هو نفسه يمتلكه الى درجة غير عادية، وهذا يفترض حسابات اسمه: أنتي -كليهكوس.

من ناحية أخرى، أفعل كل ما بوسعي حتى أستطيع أن أكون أنا المعنى -وكاني الشخص، المريض، الذي يتحدث عنه والذي على الاقل يسعى لان يكون الواحد الذي يسعى بصدق. ويتطلب هذا جمدًا صادقًا أولاً وقبل كل شيء أن يكون الشخص صادقًا حول المطالب المثالية، وهو لم يطلب أن يكون السعر مخفضًا، ولكن عن طيب خاطر، نعم، بل وأكثر، بسعادة ، نعم، بل وأكثر، لحسن الحظ ، - يجد نفسه في هذا الذل عندما تكون المثالية في الاتجاه المعاكس، أو تحولت ضدي، وتضغط للأسفل في النسبة حتى يصبح الطلب أكبر وأكبر، وهذا هو، أكثر وأكثر حقيقية لأنه كيف يمكّن أن يكون مع المثالية كما هو الحال مع المحدودية فقط، فذاك يمكن أن يوسع زورًا، وهذا هو، مبالغ فيها. فقط عندما يصبح الطلب المثالي بلا حدود كبيرة قدر الإمكان، عندئذ فقط هو صحيح تمامًا. للأسف، إنها ليست سوى تعبير جديد عن النقص الاصلى: أن يشعر بنفسه بشدة، ويضغط بشدة نحو الاسفل عند تقديم الطلب المثالي إلى حد ما بشكل صحيح، وبعد ذلك، فيما يتعلق بالشخص الذي يعرضه عرضه، لان يشك للشك في ما إذا كان من الممكن حتى للانسان أن يقدم الطلب المثالي على أنه لانهائي كما هو!

--Pap. X5 B 19 n.d., 1849

من المسودة: 25

. . . إنه لا يبدو في الواقع كما لو أن هذا الكتاب مكتوب

من قبل طبيب، كما لو أن يوهانس كلياكوس، والمؤلف لديهم قواسم مشتركة، فهو يضع نفسه بشكل وضيع جدًا لدرجة أنه حتى يدعي أنه ليس مسيحيًا. يبدو ذاك الشخص قادرًا على الكشف في أنتي - كلياكوس أنه يعتقد أنه هو نفسه مسيحيًا إلى درجة استثنائية، وأيضًا في بعض الأحيان أن المسيحية هي حقًا للعباقرة فقط، ولكن ليس تعريف هذه الكلمة مع لهجة تثقفة. . . . .

-Pap. X5 B 20 n.d., 1849

[في الهامش: حول حاشية كتاب المرض طريق الموات]

في البداية فكرت في الحاشية [ملاحظة] من قبل المحرر. ولكن لشيء واحد هو أنه من السهل أن نرى أني أنا شخصيًا جزء من الكتاب، على سبيل المثال، جزء الشاعر المتدين؛ وبالنسبة للآخر أخشى أنني سوف أتعارض مع الحجة في كتاب آخر (في واحدة من تلك التي تشكل "المارسة في المسيحية") حول تقديم الملاحظات بدلاً من الوعظ.

[في الهامش: هذه الحاشية غير مناسبة تمامًا للهجة الكتاب، وبتواضع في المدى الطويل من هذا النوع بدلاً من الغيظ تقريبًا.] في أي حال، فإن مسودات هذه الحاشية هي في مكتبي – JP VI 6437 (Pap. XI A 525) n.d., 1849

#### حول "المرض طريق الموات"

ربما يجب أن يكون هناك، على النحو المقصود الأول، حاشية صغيرة من قبل المحرر، على سبيل المثال:

حاشية المحرر [ملاحظة]

يبدو أن هذا الكتاب مكتوب من قبل طبيب، وأنا، المحرر، لست طبيبًا، أنا واحد من المرضى. وكما ذكر، كان التفكير هو، في الواقع، في مكتبي، هناك عدة مسودات لمثل هذه الحاشية [الملاحظة] ومنذ ذلك الوقت، ولكن الحقيقة هي أنه في الوقت الذي لم يكن لدي حتى الآن فهم عميق كما أفعل الآن لأهمية الاسم المستعار الجديد. وعلاوة على ذلك (كما يلاحظ أيضًا في المجلة [مثلاً، Pap. X1 A 422] من الوقت الذي طبع فيه المرض طريق الموات)، كنت أخشى أن يتم تفسيره بطرق مختلفة، كما لو أنني نفسي كنت خائفًا وأردت أن أمنع نفسي من الخروج وهكذا.

أفهم الآن تمامًا أن مقدمة المحرر يجب أن تصاحب دامًا باسم مستعار جديد، نظام أنتي -كليماكوس، الذي يقول: أنا أسعى.

يجب أن يكون هناك نوع من الحكم في العالم المسيحي - ولكن، في مثل هذه الطريقة التي أحاكم فيها أنا نفسي. [في الهامش: انظر ص50 في هذه المجلة (مثلاً، Pap. X2 A 199).

هذا هو، يمكن القول، هو نوع من البطولة المقابلة لطبيعتي، تركيب الوداعة والدقة - ,JP VI 6535 (Pap. X2 A 204) n.d. 1849

راجع مقدمة تاريخية، ص23:

وقال "لا تدع القلب في خطيئة الحزن"

أود أن أكتب لكم تحت هذا العنوان بضع خطابات تتعامل مع، متحدثًا إنسانيًا، أشكال اليأس الأكثر جمالًا وونبلا: الحب التعيس، الحزن على وفاة الحبيب، الحزن لعدم لعدم تحقيق المكان المناسب للمرء في العالم، الاشكال التي يجب فيها الشاعر وتتجرأ المسيحية فقط لتسميتها الخطيئة، في حين أن موقف الإنسان من حياة مثل هؤلاء الناس أكثر جدارة بالاهتمام من الملايين التي تشكل Prosy-pack - JP VI 6277 (Pap. IX A الملايين التي تشكل

راجع مقدمة تاريخية، ص. 23:

وقال " لا تدع القلب في خطيئة الحزن "

#### 7 مقالات

هنا الأفضل، متحدثًا انسانيًا، أكثر الأشكال المحبوبة من اليأس (والذي هو "الشعراء" في نهاية المطاف) والتي يجب أن تعامل، على سبيل المثال، الحب التعيس، الحزن على شخص ميت، والحزن على عدم تحقيق مصير واحد في الحياة.

ربما تركت المواضيع 3 أو 4 أكثر من "حالات العقل في صراع المعاناة"، والتي هي في مكان ما في المجلة [Pap. VIII1 A 500]، وجمعت مع هذه. ان كل خطاب أولا وقبل كل شيء يطور أو يصف حزنا خاصًا لعلاجه، ومن ثم التوبيخ: لا تدع القلب في خطيئة الحزن – النظر في هذا: والان هذا الموضوع. على سبيل المثال، حول الشخص الميت - الوصف - تدع القلب في خطيئة الحزن – النظر في هذا: فرحتها أنه من الماضي ولبعض الوقت متطابق (ولكن يتم استخدام هذا غنائيًا في قطعة أخرى، "من مكان مرتفع سيلقي بكل شيء")، أو النظر في هذا: فرحته أنه للفرح وأن أحدهم لا يؤمن بالاعلى الخ

ولكن ربما (بدلاً من الرجوع إلى الوراء عن طريق الأفكار البهيجة) سيكون من الأفضل أن يركز الانتباه على الدوام على التمييز اللانهائي بين الحزن والخطيئة، بعد إظهاره بشكل واضح في كل خطاب كيف أن هذا الحزن هو خطيئة، أو يمكن أن يصبح كذلك من قبل اتساع الشعر. Pap. IX A) 498) n.d., 1848

بالاضافة Pap. IX A 498: انظر مقدمة تاريخية، ص. 23:

## لا تدع القلب في خطيئة الحزن [عدل من: الحزن في الخطيئة]

مستمعي، هل ترتعد تقريبًا من هذه الكليات، هل استولى عليها القلق أنه من بين جميع الخطايا فإن هذه الخطيئة قد تكون الأكثر ترويعًا. تجد أنه تقريبًا غير مجدية، تنظر حولك كرهًا لمعرفة ما إذاكان يمكن أن يكون شخص مثل هذا، أنت تفكر في الناس لمعرفة، ما إذا كان بينهم يمكن أن يكون هناك أي شخص مثل هذا الذي يخفى هذه الخطيئة في ضميره.

إذا قمت بذلك، قمت بخطأ. ليس هناك خطيئة شائعة مثل هذه، والتي وصفها الشاعر القديم بمثل هذه الطريقة، وبشكل ممتاز حيث أنه لم يكن بحاجة لأن يقول أكثر لكي يتذكر، ولا شك أن هناك بالكاد انسانا ليس لديه مرة واحدة في حياته (إن لم يكن طوال حياته) خطايا بهذه الطريقة، في وقت الحزن وبالفعل كل إنسان لديه حزن في هذه الحياة. لكن ليس هذا فقط؛ إن هذه الخطيئة اعتبرت على ما يرام بين البشر بأنها إشادة وإطراء. لنسأل: "الشاعر" ما الذي يلهمه بشكل خاص في الاغاني التي يثني فيها على الابطال والبطلات، انها هذه الخطيئة للقلب في الحزن. إنها في الواقع أعلى شكل من أشكال اليأس. عندما قتلت جولييت نفسها، أو بروتوس، أو، إذا لم تذهب بعيدًا، عندما يكون مزاج الرجل من هذا القبيل عندما يعتقدكل واحد من كلامه أن لا علاج لالمه، وحزنه، لا يوجد علاج لا في السماء ولا على الأرض، لا من الله ولا مع البشر، لا في الوقت الحالي ولا في الخلود ، وهذا هو على وجه التحديد عندما يصبح الشاعر وحي، وهذا هو بالضبط أنه ترك خطيئة القلب في الحزن.

-JP VI 6279 (Pap. IX A 499) n.d., 1848

إضافة Pap. IX A 498 انظر مقدمة تاريخية صفحة .

لا تدع القلب في خطيئة الحزن

7 نقاشات

رقم (1) لا تدع القلب في خطيئة الحزن

التخلي عن الإيمان بالله

رقم (2) لا تدع القلب في خطيئة الحزن

التخلي عن الإيمان في البشر

رقم (3) لا تدع القلب في خطيئة الحزن

التخلي عن الأمل في الخلود

رقم (4) لا تدع القلب في خطيئة الحزن

التخلي عن الأمل/أو هذه الحياة

رقم (5) لا تدع القلب في خطيئة الحزن

التخلي عن الحب لله

رقم (6) لا تدع القلب في خطيئة الحزن

التخلي عن الحب للبشر

رقم (7) لا تدع القلب في خطيئة الحزن

التخلي عن حب الذات

-JP VI 6280 (Pap. IX A 500) n.d., 1848

### نُرحب بآرائك ومقترحاتك.. رجاءً لا تتردد في الكتابة الينا.. فالتواصل معك يُسعدنا



١٦ شارع محمود بسيوني - من ميدان الشهيد عبد المنعم رياض- الدور
 السابع- شقة ٢١- وسط البلد - القاهرة - مصر

### مكنية مدار الكلية Logos

**3** 02025798414

**6** 0201277928981

🖠 0201286548388

🖠 0201282456644

www.el-kalema.com info@el-kalema.com

http://www.facebook.com/elkalema

ttp://www.facebook.com/مونتيسوري-في العالم العربي Montessori-in-the-Arab-world http://www.facebook.com/LiLillbnatFqt

مصر الخضراء-http://www.facebook.com/pages/Green-Egypt-education ttps://www.facebook.com/MydwFyalmAlhrwfMidoInTheWorldOfLetters ا ميدو في عالم الحروف Mido In The World Of Letters

Twitter: @ketab\_n



# المرض طريق المواـــ

عرض مسيحي نفسي للتنوير والبناء

سورين كيركجار

الْمُرْضُ لَنْ يُؤَدِّي إِلَى الْمُؤْتِ (يوحنا ١١: ٤) وبالرغم من رذلك مأت لعازر وعندما أساء التلاميذ/ الحواريون الما المام ما قاله السيد المسيح فيما بعد "لَعَازَرُ حَسُنَا نَامَ، الرفط" (يوحنا ١١: ١١) قال لهم بوضوح، "تَعَازُرُ (١٤). ومن ثم قد مات لعازر بيد أن هذا ها ۱۱ م ۱۱ م ۱۱ ومن نم قد مات لعارر بيد أن هدا لا يؤدي الموت. الآن نحن نعرف أن المسيح كان يفكر و التي تسمح المُعَايِنين، 'أن آمنوا، يرون مجد الله" المعجزة التي اتلم فيها المسيح لعازر من الموت، يد إلى الله المعرض ما كان فقط لا يؤدي للموت، ولكنه كان منا كما تنبأ السيد المستح الله الله من منا المستح ا تنبأ السيد المسيح "بَلْ لَأَمْرًا مَحْدِ الله ، لِيَتَمَجَّدَ ابْنُ الله به" ). أوه، لكن حتى لو لم يُقيم المسيح لعازر من الموتّ، من الحق ايضاً أن هذا المرض، وذلك الموت ذاته، بًا كان مرض يؤدي للموت؟ وفيمًا يقترب المسيح من القبر صباح بصوت عال "لمازَرُ، مَلُمَّ خَارِجًا !" (١١: ٣٤) ألم يكن اضحاً أن "هذا" المرض ليس للموت؟ لكن حتى لو لم يقل



\* · › ۱۱۱۳۷۳۲۹۸ www.el-kalema.com info@el-kalema.com

