הועתק והוכנס לאינטרנט אינטרנט איים תשס"ט ע"י חיים תשס"ט

מנחם בן־ישר: על סידורי תפילה חדשים

¥

צבי קפלן: בין אדם לחבירו -- יסוד לכל התורה

¥

יעקב אבן־חן: יסוד בית הכנסת של הרמב"ן

¥

שלום אנטמן: ולקחתם לכם -- משלכם

¥

ש. סתו / מ. ריגלר: מאוצרות ספרית ישרון

¥

שילם ורהפטיג: מעמדו המשפטי של השמש

¥

דוד רידר: על עניינים שונים בישרון

טו

# זמני התפילה לחודשי מרחשון וכסלו

|              |    | פרי תולרות כ"ט חשון (28.11.70)        |                  |           | (21 10 70) think /U to Inh             |
|--------------|----|---------------------------------------|------------------|-----------|----------------------------------------|
| 4.20         | ,, | תפלת מנחה                             | 4.40             | בשעה      | פרי נת א' חשון (31.10.70)<br>תפלת מנחה |
| 4.35         | ,, | קבלת שבת. דרשה<br>קבלת שבת. דרשה      | 4.55             | "         | קבלת שבת, דרשה                         |
| 7.00         | "  | קביוו טבוו, דרשוו<br>לימוד "עין יעקב" | 7.00             | "         | קביות שבוו, וו שון<br>לימוד "עין יעקב" |
| 8.00         | ,, | שחרית                                 | 8.00             |           | שחרית                                  |
| 12,45        | "  | מנחה גדולה                            | 12.45            | ,,        | מנחה גדולה<br>מנחה גדולה               |
| 4.10         | ,, | מנחה                                  | 4.25             | "         | מנחה                                   |
| 5.10         | ,, | בית<br>ערבית במוצש"ק                  | 5.25             | ,,        | ערבית במוצש"ק                          |
| 3.10         |    | F 22.122 11 2.12                      | 3.23             |           | F 22.22 2.2                            |
|              |    | פר' ויצא ז' כסלו (5.12.70)            |                  |           | פרי לך־לך ח' חשון (7.11.70)            |
| 4.20         | "  | תפלת מנחה                             | 4.30             | "         | תפלת מנחה                              |
| 4.35         | "  | קבלת שבת, דרשה                        | 4.45             | "         | קבלת שבת, דרשה                         |
| 7.00         | "  | לימוד "עין יעקב"                      | 7.00             | "         | לימוד "עין יעקב"                       |
| 8.00         | "  | שחרית                                 | 8.00             | "         | שחרית                                  |
| 12.45        | "  | מנחה גדולה                            | 12.45            | "         | מנחה גדולה                             |
| 4.10         | "  | מנחה                                  | 4.20             | "         | מנחה                                   |
| 5.10         | "  | ערבית במוצש"ק                         | 5.20             | "         | ערבית במוצש"ק                          |
|              |    |                                       |                  |           |                                        |
|              |    | פרי וישלח י"ד כסלו (12.12.70)         |                  |           | (14.11.70) פר' זירא ט"ו חשון           |
| 4.20         | "  | תפלת מנחה                             | 4.25             | "         | תפלת מנחה                              |
| 4.35         | "  | קבלת שבת, דרשה                        | 4.40             | "         | קבלת שבת, דרשה                         |
| 7.00         | "  | לימוד "עין יעקב"                      | 7.00             | "         | לימוד "עין יעקב"                       |
| 8.00         | "  | שחרית                                 | 8.00             | "         | שחרית                                  |
| 12.45        | "  | מנחה גדולה                            | 12.45            | "         | מנחה גדולה                             |
| 4.10         | "  | מנחה                                  | 4.15             | "         | מנחה                                   |
| 5.10         | "  | ערבית במוצש"ק                         | 5.15             | "         | ערבית במוצש"ק                          |
|              |    |                                       |                  |           |                                        |
|              | ,, | פרי וישב כ"א כסלו (19.12.70)          |                  |           | פרי חיי שרה כ"ב חשון (21.11.70)        |
| 4.25         | "  | תפלת מנחה                             | 4.25             |           | תפלת מנחה                              |
| 4.40         | "  | קבלת שבת, דרשה                        | 4.40             |           | קבלת שבת, דרשה                         |
| 7.00<br>8.00 | "  | לימוד "עין יעקב"                      | 7.00             |           | לימוד "עין יעקב"                       |
| 12.45        | ,, | שחרית                                 | 8.00             |           | שחרית                                  |
| 4.15         | ,, | מנחה גדולה                            | 12.45            |           | מנחה גדולה                             |
| 5.15         | "  | מנחה<br>ערבית במוצש"ק                 | 4.15             |           | מנחה                                   |
| 2,13         | -  | עו ביוו במוצש"ק                       | 5.15             | ••        | ערבית במוצש"ק                          |
|              |    |                                       | (26.12.70) מסלו: | ממע כ     | /aa                                    |
|              |    | 4.25 "                                | תפלת מנחה        |           |                                        |
|              |    | 4.40 "                                | קבלת שבת, דרשה   |           |                                        |
|              |    | 7.00 "                                | לימוד "עין יעקב" |           |                                        |
|              |    | 8.00 "                                | שחרית            |           |                                        |
|              |    | 12.45 "                               | לה               | ה<br>גדוי | ···-                                   |
|              |    | 5.20 "                                |                  |           | מנד                                    |
|              |    |                                       |                  |           |                                        |

ערבית במוצש"ק



### ירחון בהוצאת הסתדרות "ישרון", ירושלים בעריכת צבי כורד

המערכת: נ. בן־מנחם, ש. הכהן וינגרטן ב. קוסובסקי

המערכת וההנהלה ת.ד. 18סך ירושלם

שנה ג, גליון ט"ו, ז' במרחשון תשל"א, 6 בנובמבר 1970

#### התוכן:

- 3 טור הטורים
- 5 מנחם בן-ישר: על סידורי תפילה חדשים
- 9 צבי קפלן: בין אדם לחברו יסוד לכל התורה
  - 12 יעקב אבן־חן: ייסוד בית הכנסת של הרמב"ו
    - 15 שלום אנשמו: ולקחתם לכם משלכם
    - ו ש. פתו / מ. ריגלר: מאוצרות ספרית ישרון
- 19 דייר שילם ורהפשיג: מעמדו המשפטי של השמש
  - 21 כואיר י. פרת: דרשים חדשים על התפילה
    - 22 שואל כענין ומשיב כהלכה
  - בישרון בישרון בישרון 23
    - 27 מכתבים לעורד

### טור הטורים

#### ימים גדולים

למים של מועדי תשרי בתקופת השנה הם ימים שבתי כנסיות מתמלאים מפה לפה ומתאחד העם בלב אחת לשאת תפילה לפני יושב מרום ולבקש שנה של ברכה לכל מובניה.

בלב אחד ושלם מבקש העם כולו שנת שלום למדינתנו ועימו מבקשים תפוצות ישראל באשר זם נחותים.

טעם של שלום טעמנו בימים אלה כשהונחו כלי המשחית ורחב הלב כשלילות שלווה ירדו על גבולותינו וסימן נאה הוא שתחילתם בימים אלה שחשבון הנפש האישי והלאומי מתבקש. נאמרת התפילה בשלמות של שלום כשאינה נטרפת בדם ואש ותימרון עשן. יוצאת הנפש לשלום אמת למעז נכוון משאבינו לבניין הארץ לנו ולאחינו באשר הינם.

התפילה שבלב היא גם להאדרת ייחודנו כעם בעל ממדי כוח ומוסר גבוהים ושונים מאלה של שכינינו הקרובים יושבי גבולות שכן ראינו גם ראינו מה בין בני לבין חמי, אותה "אחוות לוחמים" שקמה עלינו להשמידנו הפכה למחזה זוועה של חרב איש ברעהו של שפיכות דמים בעלת ממדים של טבח מו הגרועים שחזתה ההיסטוריה — זה פריה של אחדות שקר. גם כריעתו־קריסתו של

גדול שבאלילי אדם שעליו השליכו רבים יהבם ושמו בשר זרועם מלמדת קרובים ורחוקים שבעמנו שאותו ייחוד שלנו, אותו מוניטין שלנו הוא הדביקות בצור ישראל שעינו פקוחה עלינו לטובה. יעמדו נא ימים אלה בסימן של אחדות גדולה — אחדות הרוח, ויהיו חופפים עלינו כל הימים לחיזוק יסודות של אחדות אמת לשלמותינו ולשלמות עתידנו.

### "ישרון" לקליטת העליה

רבות עושה המדינה לקליטת עולים ואין לך עניין שכה שרוי בתודעת ממשלת ישראל כנטיעתם השלמה של רבבות ישראל באדמת ישראל.

ראשית, נתונה הדעת לקליטה הכלכלית, ולימד הזמן לקח רב ממדים, כיצד להכין העולה משעת עקירתו מארץ מוצאו ועד הנחתו השלמה בארץ ישראל.

יש לומר שבכך צעדנו צעד גדול אל סיפוס הצרכים הפיסיים שהם הלחם שהאדם אוכל.

אולם, הבחירה של קליטה חברתית־תרבותית עדיין רופסת וצריך לומר שלימוד רב היא צריכה שכן "לא על הלחם לבדו יחיה האדם" וגו'.

אותה השתייכות קהילתית שהיא בעומק תודעתו של העולה ואמורים הדברים בעולי ארצות המערב שהזיקה הקהלתית־רוחנית היא חלק נכבד מודע ובלתי־מודע של מערכת השאיפות האישית־חברתית — זו, לא באה על סיפוקה.

רואה אתה תוך שיחה ראשונה עם עולה בעל צרכי השיג גבוהים שלא ניתנה המחשבה לעניין זה וכשאתה שואל לארץ עלייתו הרי שהוא עונה לך מיניה וביה, בא אני מעיר פלונית וחבר אני לסהילה פלונית וחניכתי אצל פלוני רב ומנהיג בעדתו

יש לה לקהילת ישרון הכלים לקליטה קהילתית ונאמרים הדברים בפגישות הכירות של יצירת חברות, של הכנסת אורחים של שיחה בין אישית ואז תיווצר תקשורת ברוכה שממנה ייהנו הנקלט והקולט כאחד. כמובן, כרוכים הדברים בפעילות קהלתית־תרבותית רבת פנים.

אגפו החדש של בית ישרון הוא האכסניה שתפתח שער רחב רחב לקליטת עולינו היקרים מקטנם ועד גדולם.

בקומת המעמקים ייפתח מועדון לפגישת ילדי ישרון עם ילדי העליה לפעולות משותפות ולכך תיתן יד מחלקת החינוך העירונית. באולם הקהילה ייפגשו ישנים עם חדשים לפעולות תרבות, להרצאות, לטיולים, למסיבות, לערבי הידברות שכל עיקרם היא לעשות קירוב אחים עולים. וכל זה למען תהא קהילת ישרון מתחדשת, ואל בית הכנסת ינהרו המוני מתפללים חדשים למלוי החלל שנוצר.

כולנו ניתן יד לפעולה זו בקרוב.

הסתדרות ישרון ומערכת ייטורי ישרוןיי מברכים את הרב שמואל נתן וביתו לרגל ארוסיו של חברנו יואל עם בחייל יעל



מערכת ייטורי ישרון" מברכת את חברינו י. מ. גלעדי וישראל גלעדי ורעיותיהם להולדת הנכדה־הבת

### על סידורי-תפילה חדשים

#### מנחם בן־ישר

#### X

לורי ישורון" תמוז תשכ"ו פרסם בקורת על סדור-תפילה חדש אז, הלא הוא סידור סדור-תפילה חדש אז, הלא הוא סידור הוצאת "מסדה", ערוך בידי דניאל גולדשמידט. המבקר ג' בן-מנחם התעכב, נוסף לכמה פרטינוסח, בעיקר על עיצובו הצורני של הסידור, כגון, שפרקי התהילים שבתפילה מפסידים הרבה מרושמם על המעיין, שאינם ערוכים בדרך שירה. אם סידורי אבותינו לא הקפידו בכך הרי זה לא רק, כהערת המבקר, מטעמי חיסכון; גם סידורים מהודרים ומעוטרים כך נהגו. אלא, שאותם דורות לא רגילים היו בקריאת שירה, וגם לא נתנו לבם למבנה הספרותי של פרקי תנ"ד ותפילה. ודורנו. שאני.

ונוסיף: בסידור החדש קשה למצוא שיטה לגבי עריכת פרקי־שירה בתר־מקראיים. "אדון עולם" ערוך כשירה; "יגדל" — כפרוזה; "אסדר סעודתא" — כשירה, "יה־רבון" — ברמזי שירה, ושאר זמירות השבת נדפסו כפרוזה.

סידור התפילה משרת את היהודי מדי יום ביומו, וחייב להיות נוח ונעים בשמושו. במיבחן ביומו, וחייב להיות נוח ונעים בשמושו. במיבחן זה, אין סידור "מסדה" עומד. המשתמש בו נאלץ לדלג ולחפש מדי פעם, כגון: בשחרית שבת מפסוקי דזמרא, המצויים בתפילת חול, אל "נשמת"; בשחרית חול, לדלג על מזמורי השבת; ובמוצאי שבת נקפץ: מ"לדויד ברוך" אל ערבית חול, משם חזרה אל "ויהי נועם", משם לסוף שחרית לקריאת "עלינו", ופעם בחודש דילוג נוסף משם לברכת הלבנה (המכונה בסידור משום מה בכינוי העממי "קידוש לבנה"— איזה מקידוש יש כאן?); ובימי הספירה נוסיף עוד דילוג לסוף הסידור.

במיוחד יצאה הגזירה על תפילת "עלינו", שהודפסה רק פעם אחת, בסוף שחרית של חול. כנראה, עקרון הוא, שכן, אחר ערבית של חול נותרו שלושת־רבעי העמוד חלקים, ו"עלינו"

לא הודפס שם. אמת, סידורים רבים נוהגים מנהג מעין זה ב"עלינו", וייתכן שסיבתו היסטורית, שכן "עלינו" היא מהתפילות המאוחרות שנכנסו לסדר יום־יום, ומדפיסים ראשונים עדיין ראוהו כעין תוספת־לואי. על־כל־פנים, סידור חדש ראוי לו לנהוג כאן בהגיון ולא כמסורת, המרגיזה ומפריעה את המתפלל תוך תפילתו.

ובדומה, "על הנסים" לא הוכנס לא בברכת המזון ולא בתפילות שבת וראש־חודש, כך שב-תוך תפילת־עמידתו חייב אדם לדפדף ולחפש. לעומת זאת, "יעלה ויבא" עלו ובאו כולן במקומן. ומאי בינייהו ?

נכללו בסידור קריאות התורה של שני וחמי-שי, מתוך ההנחה שבתפילות־חול אין אדם נזקק לחומש. מדוע איפוא, חסרות הפרשיות וההפט-רות של תעניות ציבור, של חנוכה ופורים? וכן, כולל סידורנו את עמידות שלוש הרגלים ואת קידושיהם, מתוך הנחה לכאורה, שישמש את בעליו גם בימים הטובים. ואם כן, היה צריך לכלול את התפילות המיוחדות לרגלים: גשם וטל, הושענות והקפות, אקדמות ויזכור, כפי שאומנם זכו להיכלל תפילות הסוכה והלולב, עירובי תבשילין, ותחינת הרגלים שבהוצאת ספר־תורה. לידה הודפסה גם תחינת הימים הנו-ראם: לשם מה, כשלא הוכנסו בסידור תפילות ראש-השנה ויום-הכיפורים, ובדין. לשוא ביקשנו איפוא למצוא קו מנחה ועיקרי בעריכת העורכים.

#### -

אם שבח סידור־מסדה הוא בנוסחו המתוקן,
גם כאן אין שבחו שלם. ולא אפרט בהגהות־
הנוסח לגופן, כי בהן לעולם יש דעות לכאן
ולכאן, ולעולם יש מקום להוסיף, לשפר ולתקן.
במקומות הפרובלמאטיים ניתנו שתי נוסחאות
אלטרנאטיביות, האחת בטכסט והאחת לידה
בסוגריים, כגון: הנוסח המתוקן והנכון "ובנעימה

קדושה" בטכסט, ולידו בסוגריים הנוסח השגור, אך משובש כנראה "ובנעימה, קדושה" וגו'. כאן היה על העורר להחליט. אם לשמור על המקובל והשגור, אף כשבטעות יסודו. או אם לדחותו מפני המתוקו והנכוו. באמת. הבחירה הזאת קשה היא ואחראית. לא הטיב העורד בהשמטו מהבחיד רה, ובמוסרו אותה לידי המתפלל. אשר בדרד כלל חסרה לו ההכשרה והידיעה לקרב ולרחק נוסחאות. וכאז, גם הערת העורר בהקדמתו לסי-דור, אין בה כדי להושיע את המתפלל הנבוד. ב"ראשית דבר" למהדורה נוסח ספרד. מתאר המהדיר את תוצאותיה הנוראות של העמדת שתי נוסחאות זו ליד זו, בסידור אחד. והנה, בסידורו עושה העורך אותו דבר נורא עצמו, אף שמוסיף במהדורה הספרדית (אך לא האשכנזית!) אזהרה. לבל יסרא המתפלל שתי הנוסחאות כאחת!

אם במהדורה האשכנזית מועטות הברירות ביז נוסחאות, הרי מרובות הן במהדורה נוסח ספרד. עד כדי אפיון מהדורה זו, שכן, "ספרד" זה, הנוסח החסידי, הוא עצמו כולו מעשה מרכבה של נוסחי אשכנז וספרד, לכז מרובים בו שיבושים וכפי-לויות, שבא העורך לתקנם. והגדיל העורך לע-שות, בצרפו ל"ספרד" זה גם את נוסח חב"ד, שהוא אמנם תולדת הנוסח החסידי, אד מתוקו ומנופה ממנו עד שיש לראותו כנוסח בזכות עצמו. והתוצאה, כגון ברכת הרפואה שבעמדת־ חול, ובה מוצעות לפני המתפלל שלוש נוסחאות: א) המכונה "נוסח עתיק", והוא הספרדי ממש. ב) המכונה "נוסח ס"ק וחב"ד". והוא הנוסח האשכנזי. ו־ג) בתוכו, תוספת מלה אחת כמנהג חב"ד. והמעניין שבדבר, שאף אחד משלושת הנוסחים האלה אינו שגור על פי מתפללי "ספרד" החסידי, כי אלה צירפו יחד את הספרדי עם האשכנוי, ויצא העגל הזה.

על כגון דא כבר נאמר "תפסת מרובה לא תפסת", יש פה נסיון אנליטי של הפרדת נוסח "ספרד" למקורותיו, אך המתפלל בסידור זה לא יוכל לכוון לבו לתפילתו. תוך כדי תפילה ייאלץ לערוך מחקר השואתי בין הנוסחאות הניתנות לפניו, ולברור את הנראה לו. עמידת החול שב־סידור זה אינה ניתנת לתפילה רהוטה, כי כמעט בכל ברכה יש אלטרנטיבות של נוסחים. ייתכן

שמתבקשת המסקנה, שנוסח "ספרד" החסידי השגור אינו ניתן כלל לעריכה שימושית־מדעית, ובמקומו יש לבחור לכתחילה בגיוונו המתוקן והמבוקר, הוא נוסח חב"ד.

#### 1

עבודת־עריכה שימושית לנוסח "ספרד" ניסה לעשות הרב הראשי לצה"ל, אלוף שלמה גורז. בנוסח האחיד של "סידור תפילות לחייל". הסי־ דור המופץ בכל יחידות צה"ל. העיז וספץ הרב גורן קפיצה נחשונית והכריע במעשהו בויכוח. הדרוש והמותר לדורנו, דור קבוץ הגלויות וה־ עדות. להנהיג נוסח ארצישראלי אחיד. הכריע הרב מתוד הצורד המעשי המתגלה יום-יום בצה"ל, ואליבא דאמת, לא רק בצה"ל. בשיכונים, במושבות, במוסדות נוער ובבתי ספר מתפללים יחד בני עדות רבות; ודרוש נוסח אחיד, לפחות לדור הצעיר שאין לו לא קשר רגשי־נוסטאלוגי ולא סשר הלכתי מחייב למנהגי סהילתו שבגולה: ולבל תימצא תפילת הציבור הבאה לקרב ולאחד לבם של ישראל, מרחיקה ומפרידה אחים חס-וחלילה.

לסידור צה"ל לא הוקדמה הקדמה, שנוכל ללמוד ממנה את דרך עבודת העורך או העורכים; ללמוד ממנה את דרך עבודת העורך או העורכים; לכן אין לנו לדון בו אלא לפי מה שלפנינו. רומנטיקאים היו בוחרים לצה"ל את נוסח אשכנז או אף נוסח בני רומא, הקרוב ביותר לנוסח א"י הקדמון, כדי לחדש במדינתנו מסורת ארצישרא-לית עתיקה. ובכל זאת, הטיבו עורכי הסידור כשהשתיתוהו על נוסח ספרד, כנראה מחוך השיקול המעשי, שרוב מתפללי ארצנו נוהגים באחד מנוסחי ספרד.

ואיזה מגווני ספרד הושתת יסוד לנוסח צה"ל:

הדעת נותנת שנוסח חב"ד ראוי לכך, ומשלושה טעמים: ראשית, זה הנוסח הספרדי היחיד,
מהנהוגים עתה, שנבדק והותקן בידי חכמי תורה,
ולא צמח צמיחה מקרית גרידא, כרוב נוסחי
התפילה. שנית, כתוצאה מכך מצטיין נוסח חב"ד
בבהירות ובקיצור לעומת רוב נוסחי ספרד המתאפיינים באריכות וסירבול. שלישית, יותר משאר
נוסחי ספרד, קרוב נוסח חב"ד בכמה פרטים
לנוסח אשכנו, ועל כן יכול להחישב כנוסח ממצע

ומתווך בין הקצוות, כדי שאף עדה לא תראה חלקה מקופח במנהג האחיד.

מבחינה טכנית השתמש סידור צה"ל בגלופות "סידור השלם" נוסח ספרד החסידי. בהכנסת שינויים מעטים, ולדעתי, מעטים מדי. כך, במקום הכפילות והזרות הדקדוקית \* של לשון "שומע תפילת כל פה עמך ישראל". גורס סידור צה"ל "תפילת עמך ישראל". ותמוהה בחירה זו, של הנוסחה האשכנזית דוקא, בעוד שכל הנוסחים הספרדיים והמזרחיים גורסים "תפילת כל פה". ושוב, באותו עמוד בברכה הבאה, במקום "ולת-פילתם שעה" הספרדי, בחר ב"רצה ה' ד' בעמך ישראל ובתפילתם" כאשכנו, הנראה לי אומנם מתאים ויפה יותר, ובכל זאת: גם נוסח אחיד חייב לדבוק בנוסח יסוד אחד. תמהתי באותה ברכה גם על הפיסוק, המפריד בין "אישי ישראל" ומשייכם כלפי מעלה, ובין "ותפילתם" המשוייד כלפי מטה. ידוע הפלפול שגרם לאותה הפרדה. אד לפי פשט התפילה, שייכים יחד אישי ישראל ותפילתם, ובתפילה שבמקדש מדובר פה, שתת-קבל ברצון עם אישי ישראל בהיבנות המזבח.

לעומת זאת, לא נגע סידור צה"ל כלל בשאר שיבושי הכפילות שהכנים "ספרד" החסידי לעמי-דת החול, כגון "בשלומך ברוב עוז ושלום"; כך נראה הכפל רפואה -- מרפא, אף שאין כבר כפל "מכותינו" שבו הוכו רוב סידורי ספרד החסידי, שכן גם הגלופות ב"סידור השלום" גם הקוריון של "ומצפים לישועה" בחלק מברכת צמח דויד. אד המתמיה ביותר: גם חתימת "שומע תפילה" תוקנה רק בשחרית של חול. ואילו המתפלל באותו סידור־צה"ל מנחה, ערבית ותפילת מוצאי שבת, ימשיך לומר "תפילת כל פה עמד ישראל". לעומת זאת, עקבי סידור־צה"ל בתפילת עלינו הניתנת בסוף כל תפילה, חוץ מערבית דמוצאי שבת (מדוע ההפליה ?) ותמיד מוחזרת שם הש-מטת הצנזורה אל תיקנה. ונדייק: כמעט תמיד. כי דווקא בתקיעתא דבי רב שבמוסף ראש־השנה,

שהוא ה"עלינו" המקורי והעיקרי, חסר גם בסידור צה"ל הפסוק "שהם משתחוים להבל" וגו'.

איני יודע למה נוסח ארצישראלי ממשיך להחזיק במוצג המוזיאוני של "יקום פורקן" לריש גלותא זצ"ל, במיוחד כשהנוסחים הלא-אשכנזיים אינם מכירים תפילה זו.

רשלנות ניכרת בשינויים שנעשו בגלופות משום דיני ארץ ישראל; כגון: במוסף של סוכות. אומנם נקבע לכל יום קרבן אחד, ולא שני קרב־נות כמנהג־הספק של גליות. אך ליום האחרון נשארה הכותרת "לשמיני עצרת ולשמחת תורה", כאילו הם שני ימים. בסיום ובחתימה של ברכה מעין שלוש מודפס כנוסח הגליות "על הפירות", "על הגפן", ורק בתחתית העמוד נוספה הערה, "על פירות א"י: על פירותיה, ועל פרי גפנה". והלא הנוסח הארצישראלי היה ראוי לשימו עיקר: פירות ויין תוצרת חו"ל כמעט שאינם מודמנים לנו. בסדר ברית־מילה לא באה ברכת שהחינו, שלפי מנהג א"י אומרה אבי־הנימול.

תמוה טיפול סידור צה"ל בעירובין, עירוב חצרות, תחילתו ארמית, ורובו עברית. ערוב תחומין — כולו עברית. בערוב תבשילין יש נוסח עברי לאומרו בבסיסי צה"ל, ותחתיו "כל אחד בביתו יאמר" -- הנוסח הארמי. ממה נפשך, המ-בין ארמית, יוצא בו ידי חובתו גם בצה"ל. ושאינו מבין, גם בביתו אינו יוצא ידי ערוב בארמית, וברכתו חשש ברכה לבטלה. ואם לגבי "כל אחד בביתו" חששה הרבנות הצבאית לפסום כנגד הנוסח המקובל, אין כאן חשש: כבר פסקו ספרי ההלכה (כגון: חיי־אדם כלל קי"ט ס' כ"ד; "אוצר התפילות" עמ' ר"צ) שערובין והצהרות ארמיות כדומיהן ייאמרו בכל לשון שמבין. בהג-דות־פסח כגון הגדת מהר"ל והגדת הראי"ה, כבר בא התרגום העברי ליד "כל חמיעא" הארמי: בסידור צה"ל -- רק בארמית.

ואפשר להוסיף תמיהות. בברכת המזון מוזכר חג ששמו "השמיני חג העצרת". במוסף הרגלים: "שמיני חג העצרת". בעמידת הרגלים: "שמיני עצרת החג", ובקידוש "השמיני העצרת החג". כנראה לא רצה הבעל־המדפיס להכניס ראשו במחלוקת גדולים, לכן נתנו כמעט את כל האפ-שרויות. אם את סידור "מסדה" בקרנו על החסר

<sup>\*</sup> זרות דקדוקית ולאו דוקא שגיאה, שכן מצינו בברכת זמירות שבמנהג ספרד "מהולל בפה עמו" — פה כסומך.

שבו, יש לבקר את סידור צה"ל על היתר שבו.

דומני שמיותרים בו עמידות ראש השנה ויום
הכיפורים וסדר תקיעות, כי הרבנות הצבאית
מספקת מחזורים לימים הנוראים. ולשם מה כולל
סידור צה"ל סדר יום כיפור קטן וסליחות לבה"ב?
האמנם נאמרים אלה בבתי־הכנסת שבבסיסים?
בהנחת־תפילין ניתנו שתי הברכות, כמנהג
אשכנזים. אך כל עדות המזרח, וגם חסידי חב"ד,
הפסיק בין של יד לשל ראש. עבורם — והם
הפסיק בין של יד לשל ראש. עבורם — והם
כמחצית חיילי צה"ל — היה צריך להוסיף הערת־
הסתיגות לפני הברכה השניה. יש כאן ענין
חמור של הלכה, שלפי מנהגם יש חשש לברכה

בסיכום ייאמר, שסידור הרבנות הצבאית מאכי זב, הן בחוסר המגמה הברורה שבו, והן בעריכתו זב, הן בחוסר המגמה הברורה שבו, והן בעריכתו הרשלנית. אכזבה זו בולטת לעומת ההישג של הגדת הפסח בנוסח אחיד של צה"ל. בהגדה זו ניכרת עבודה מחקרית רצינית, עם מקורות והעדרות, ופסיקה אחראית. ללמדך, שאומנם מסוגלת רבנות צה"ל להוציא עבודה נאה מתחת ידה.

7

לאחרונה יצאו לשוק שני סידורי־תפילה, אשר לפחות מבחינת עריכתם החיצונית מתקרבים הם לרצוי ולדרוש; מתקרבים, כי עדייו יש ליקויים סידוריים גם בהם. האחד הוא סידור "עם ישראל". אשר הוצאת "סיני" הדפסתו מחדש בשנת תש"ל. יתרונו. שבניגוד לרוב הסידורים שבשוס. יש רציונליות בסידורו: באו בו תפילות חול, שבת והרגלים (חוץ מאקדמות לשבועות), הוש-מטו ממנו תפילות הימים הנוראים. מתוד הנחה נכונה שלכל מתפלל יש מחזורי ראש השנה ויום הכיפורים. אך עדיין יש משום חסר יותר בסידור זה; יתר, כגון סדר יו"כ קטן וסליחות בה"ב שרק יחידים אומרים אותם; האם קריאות התורה של חול ותעניות, וכן ספר תהילים, מקומם בסידור שימושי? יש לשקול ולדוז. חסרה, כמו ברוב הסידורים. תפילת "עלינו". אחרי ערבית

ומוסף של שבת. באיזו זכות זכתה מנחה של שבת לעלינו משלה?

דומה לו בסידורו הכללי, סידור "תפארת יש-רים" שבהוצאת צ"י מנצור משנת תשכ"ה. אודה, שמזמן קינאתי באחינו הספרדיים, הנהנים מהסי־ דורים הנוחים והשימושיים של מנצור, ושבזכותו אינם צריכים לחפש "עלינו", שכולם במקומם. עתה זיכתה הוצאה זו גם את אחיה האשכנזים בסידור דומה: אך מסתבר שהמו"ל לא התייעץ במביני תפילה אשכנזית. וכמה תקלות תעדנה: יש הושענות והזכרת נשמות, אך אין הקפות, טל וגשם, בערבית של חול מודפסת ברכת "ברוד ה' לעולם" שאינה נוהגת בא"י. לתיקוני-שבת (עמ׳ שכ"ח) הסתננה הערה "פאר דעם עסעו זאגט מען דאס"; במוסף רגלים מדובר על "חוה"מ פסח ושני ימים אחרונים של פסח". וכד בהלל. לא ניצל איפוא סידור זה ממכת עריכה רשלנית. שבה לקו רוב הסידורים המודפסים בא"י.

שני הסידורים, סידור מנצור וסידור "עם ישראל" של סיני, אין להם יומרה של עקביות
או דיוק בפרטי־נוסח, ולא נבוא עמהם בטרוניה
בנושא זה. אך — נבוא בטרוניה עם עדת
ישראל שבארץ ישראל, ועם הוצאות הספרים בעלות המוניטין (תרתי־משמע), שטרם זיכונו בסידור־תפילה ישראלי תקין ומושלם: סידור שאין
בו חסר ולא יתר, סידור המדייק בניסוחו ובלשונו, סידור שיגבש את העדה המתהווה כאן
סביב נוסח אחיד; וכאמור, נראה לנו שנוסח
אחיד כזה ראוי שיתבסס על נוסח חב"ד, תוך
שינויים קטנים, שאינם באים לכלל בעיה הלכתית, והמתבקשים מצורך המקום והזמן.

בקשת־הדיוק של סידורי מסדה; בקשת האחי־ דות של סידור צה"ל; בקשת השימושיות של סידורי מנצור וסיני: כל מידות אלו, שלא מוצו עדיין, אם תגובשנה יחד ותושלמנה. תוך שימוש גראפי־פונקציונלי נכון של האות העברית לגוו־ ניה, אזי נוכה לסידור הישראלי המיוחל.

אשרי המו"ל שייזום זאת. אשרהו לעולם הבא, וגם בעולם הזה לא תהא קרנו קרן־הצבי.

### בין אדם לחברו--יסוד לכל התורה

מאת צבי קפלן

לו צריך לומר כי דברים שבין אדם לחברו תופסים מקום נכבד ביהדות; אך יש כאן יותר מאשר תפיסת־מקום. מצינו שהועמד עניין זה של "בין אדם לחברו" יסוד לכל התורה כולה,על-ידי הלל הזקן בכבודו ובעצמו, בתשובתו לאותו נכרי שבא אליו בבקשה: "גיירני על-מנת שתלמדני כל התורה כולה, כשאני עומד על רגל אחת", כמובא במסכת שבת (לא, א). הלל גיירו ואמר לו: "דעלך סני לחברך לא תעביד (מה ששנוא עליך לא תעשה לחברך), זוהי כל התורה כולה, ואידך (והשאר) — פירושה, זיל גמור (לך ולמד)".

והנה, רש"י מפרש את דברי הלל הללו בשני פנים: "דעלך סני לחברך לא תעביד. 'רעך ורע אביך אל תעוב' (משלי כז י) — זה הקב"ה, אל תעבור על דבריו, שהרי עליך שנאוי שיעבור חברך על דבריך; לשון אחר: חברך ממש, כגון גזלה, גנבה, ניאוף ורוב המצוות".

בפירוש השני שבדברי רש״י, יש לשים לב לנקודה חשובה. רש״י קובע כי רוב המצוות הן בתחום שבין אדם לחברו, ומכיון ש״רובו ככולו״ — יש לומר על הכלל ״דעלך סני״ וכוי, שהוא ״כל התורה כולה״.

אשר לפירוש הראשון שבדברי רש"י, היו שראו בו המעטת הדמות. הוא נראה להם כהוצאת דברי הלל מידי פשוטם וכהשפלת ההכרה המוס-רית הנעלה שבהם והורדתה לדרגת הכנעה עיוורת, ציות עיוור לגבוה. ודאי שיש מקום לבעל-דין לחלוק ולומר כי ציות לגבוה, לרצונו של בורא-עולם — הוא מדרגה נעלה יותר מאשר נאמנות להכרה מוסרית-אנושית.

אך לאמיתו של דבר, לא רק שאין בפירושו הראשון של רש"י המעטת ערכה של ההכרה המוסרית, אלא יש בו העלאתה. שהרי, לפי הפירוש השני של רש"י, אין כלל זה — "דעלך סני לחברך לא תעביד" מהווה יסוד אלא לרוב

המצוות, היינו למצוות שבין אדם לחברו. אך לפי פירושו הראשון, מהווה כלל זה יסוד לכל התורה כולה — ובכללה גם המצוות שבין אדם למקום. כל הציות לרצונו של בורא־עולם, הוע־מד כאן מעיקרו על יסוד ההכרה המוסרית. היינו: כיון ש"דעלך סני לחברך לא תעביד" — על כן אין לפגוע ברצונו של הבורא, שעליו נאמר: "רעך ורע אביך אל תעזוב". בחינת ריע הוא, בחינת חבר הוא — ומשום כך אין לבגוד בו, ויש לעשות רצונו.

#### רצון הבורא

אלמלא דברים אלו משתמעים מפירושו של רש"י — לא היינו מעיזים לאמרם. אך לא רק מדברי רש"י הללו משתמע כן. הן חו"ל דרשו ברוח זו את שיר־השירים: הקב"ה כביכול — הוא הריע. ודאי, לא מפינו צריכים חז"ל ללמוד כי אין מקום ל"חברותא כלפי שמיא". הם עצמם התריסו כלפי יחס "חברותא" כזה, כשהוא עובר את גבולותיו. אלא שהם עמדו על השלמות ההרמונית שכאן, על היות ה"כביכול" — רחוק וקרוב כאחד, אב ומלך וריע כאחד. ורצון הבורא רצון של רע הוא. אמנם, הבגידה בו וברצונו אינה פוגעת בו עצמו, כביכול, אלא בבריותיו, שהוא פוגעת בו עצמו, כביכול, אלא בבריותיו, שהוא רוצה בטובתם.

האין בזה משום סתירה לגדלותו ולעליונו, כפי שיש סבורים, מן המושפעים מתרבויות נכר — שהרי כה לימדנו ר' יוחגן (מגילה לא, א): "כל מקום שאתה מוצא גבורתו של הקב"ה — אתה מוצא ענותנותו. דבר זה כתוב בתורה, ושנוי בנביאים, ומשולש בכתובים. כתוב בתורה: יכי ה' אלהיכם הוא אלהי האלהים ואדוני האדורנים" — וכתיב בתריה (וכתוב אחריו): 'עושה משפט יתום ואלמנה' (דברי ו יו—יח). שנוי בנביאים: 'כה אמר רם ונשא, שוכן עד וקדושי בנביאים: 'כה אמר רם ונשא, שוכן עד וקדושי וגו' — וכתיב בתריה: 'ואת דכא ושפל-רוח'.

(ישעיה נז א). משולש בכתובים, דכתיב 'סולו לרוכב בעברבות, בי־ה שמו', וכתיב בתריה: 'אבי יתומים ודיין־אלמנות' (תהלים סח ה—ו)". ויפה עמד על משמעותם העמוקה של דברי ר' יוחנן הללו הד"ר יהושע ייבין, בספרו "בשבילי אמונת ישראל"\*.

וממילא, ההכרה המוסרית, ההכרה שיש להטיב

מחייבת לקיים את רצון הבורא. ומתוך כך,

אי קיום רצון הבורא — הוא בגדר ירידה

מוסרית, כלשונו של הרב ראי״ה קוק זצ״ל:

"העזיבה והמרידה נגד מצוות ה" היא ירידה

מוסרית נוראה" (אורות התשובה, פרק ז")

ומתוך כך לא יפלא, שהרמב"ם -- בשישי מש-מונת הפרקים שהקדים לפירושו למסכת אבות. כשהוא דן בדברי חז"ל שבתורת־כהנים (פ׳ קדן־ שים): "שלא יאמר אדם: אי אפשי ללבוש שעטנז, אי אפשי לאכול בשר־חזיר וכו׳ – אבל: אפשר ומה אעשה. ואבי שבשמים גזר עלי כר" צומד על כך, של א אמרו כאן: "אל יאמר אדם: אי אפשר להרוג הנפש, אי אפשר לגנוב, אי אפשי לכזב -- אלא אפשי, ומה אעשה, אבי שב־ שמים גזר עלי". והרמב"ם קובע, כי כוונת אותם דברי חז"ל אינה אלא למצוות הנסראות "חוסות". "מצוות שמעיות" ולעבירות אשר (כלשונו) "אלמלא התורה לא היו רעות כלל", היינו: דברים שבין אדם למקום; אבל לא ל"ענינים המפורסמים אצל כל בני־האדם שהם רעות, כשפיכת־דמים וגניבה וגזילה ואונאה, ולהזיק

ידברים גדולים הובאו לעניין זה במכילתא דרש־
ב"י, משמו של ר' אלעזר בן ערך: "וכי מפני
מה נגלה הקב"ה משמי מרום והיה מדבר עם
משה בסנהז והלא היה יכול המקום שידבר מגבהי
עולם, מארזי הלבנון ומראשי ההרים ומראשי
הגבעות! — אלא, השפיל הקב"ה את שכינתו ועשה
דברו כדרך ארץ, שלא יהיו אומות העולם אומרים: מפני שהוא אלוה ובעל עולמו —
עשה דברו שלא כדין"... (עי' מכילתא דרשב"י,
מהדורת אפשטין — מלמד, עמ' 2).

רוב הדברים הללו הושמעו מעל גלי קול־ישראל, במסגרת המדור "בשבילי אגדות חז"ל".

למי שלא הרע לו, ולגמול רע למטיב לו, ולבזות אב ואם, וכיוצא באלו" — היינו: דברים שבין אדם לחברו.

#### דרך ארץ קדמה לתורה

דברי הרמב"ם הללו אינם שרירותיים. הגד בלה זו שהוא מגביל את מאמר חז"ל המחייב לומר: "אפשי ומה אעשה, ואבי שבשמים גזר לי" -- אינה נובעת מאיזו נטיה אישית גרידא. או מתוד התפשרות כביכול עם דעת פילוסופים זרים. ואף לא רק מו הדקדוק בדוגמאות שה־ ביאו חז"ל, שכולן בתחום הדברים שבין אדם למקום. הגבלתו של הרמב"ם נובעת מן ההכרה - שהיא יסודית ביהדות בכלל -- שהתבטאה באותם דברי חז"ל, שרגילים לנסחם בפתגם: "דרך־ארץ קדמה לתורה" (ועי' ויקרא רבא. ט. ג; תנא דבי אליהו רבה, א); או בנוסת אחר: "אלמלא לא ניתנה תורה -- היינו למדין צניעות מחתול, וגזל מנמלה" וכו' (עירובין ק, ב); או בנוסח אחר, כי יש דברים אשר "אלמלא נכתבו דין הוא שיכתבו" (יומא סז, ב). לאמור: האדם יכול וצריך להגיע מעצמו להכרה המוסרית, להכרה ש"דעלר סני לחברר לא תעביד" ומתוד כד לקיום המצוות שביו אדם לחברו. אמנם, מצוות אלו הן חלק בלתי־נפרד מן התורה, ולא עוד אלא שהן "רוב המצוות בתורה", ובלעדן התורה חסרה את רובה. אבל התורה עצמה רוצה שהאדם יבין את ערכן מעצמו, יאמר: "אפשי בשפיכות-דמים. ושלא אפשי בגניבה ומה אעשה ואבי שבשמים גזר עלי". הקב"ה עצמו, כביכול, אינו רוצה בכר שהאדם יימנע מן הרצח ומן הגזל רק בגלל מצוותו. הקב"ה עצמו, כביכול, רוצה שהאדם יבין זאת גם מעצמו.

אך לפי האמור בראשית דברינו, הדברים נוקד בים ויורדים עוד יותר: לא רק שלמצוות שבין אדם לחברו צריך שתקדם הכרה מוסרית אנושית, אלא גם למצוות שבין אדם למקום. "דרך־ארץ קדמה לתורה" כולה. גם ל"בין אדם למקום". שהרי כל עיקרו של קיום רצון הבורא, צריך להיות נובע מן ההכרה המוסרית: "דעלך סני לחברך לא תעביד"; מן ההכרה שיש

להטיב לבריות, ורצון הבורא הוא להטיב לבריו־ תיו.

אלא שבתחום המצוות שבין אדם לחברו אנו יכולים - ולכו גם צריכים ומחוייבים - להגיע מעצמנו גם לפרטי הדברים, להביו מעצמנו שאין לרצוח ושאין לגנוב ושאין לגזול, וכדומה. ואילו בתחום המצוות שביו אדם למקום אין אנו מסוגלים בדרד־כלל להגיע מעצמנו לפרטי הדברים. ועלינו לומר לגביהם: "אפשי - ומה אעשה. ואבי שבשמים גזר עלי". אבל מה פירושו של אותו "מה אעשה"? -- וכי הקב"ה כופה על האדם בכוח לסיים את גזירותיו? הרי בחירה חפשית ניתנה לאדם. לעשות או לחדול! -- ה"מה אעשה" הזה. הוא סולה של ההכרה המוסרית. ההכרה של "דעלד סני לחברד לא תעביד". היא מחייבת את האדם להימנע מלעשות דב-רים אשר "אפשי ואפשי בהם", אך מה יעשה והקב"ה גזר עליו להימנע מלעשותם. ואם כז הם בודאי לרעת הברואים.

#### אי אפשר

אכן, ביחס לדברים אלו איני צריך לומר: "אי אפשי" — אי־אפשי באכילת־חזיר וכדומה; שהרי אינו מסוגל בדרך־כלל להבין את הרעה המוסרית שבאכילת חזיר, ולכן ה"אי־אפשי" שלו אינו "אי־אפשי" מוסרי, אינו סלידה מוסרית מפני המעשה הרע שבאכילת־חזיר, אלא סלידה פיזיולוגית מפני מאכל שאינו ערב לחכו, שמעורר בו רגשות־סלידה. והימנעות מאכילת חזיר, וכדומה, רק מפני סיבה זו, או מעין זו — אינה המדרגה הגבוהה. ועל כן: "אל יאמר אדם... אי אפשי לאכול בשר־חזיר וכו', אלא: אפשי, ומה אעשה ואבי שבשמים גזר עלי".

והיפוך הדברים לעניין רצח וגזל ודומיהם. כשאומר אדם: "אפשי ואפשי בהם" — הריהו מעיד על עצמו שהוא רחוק ביותר ממצוות־יסוד שבתורה: "ואהבת לרעך כמוך", "לא תשנא את אחיך בלבבך" וכאמור הוא רחוק מיסודה של כל התורה כולה — ולכן ודאי שאין זו המדרגה הרצויה בעיני התורה. אלא עליו לומר — ואיז התרצויה בעיני התורה. אלא עליו לומר — ואיז

הכוונה לאמירת־פה, אלא להזדהות נפשית עם אמירה זו: "אי־אפשי בשפיכות־דמים, אי־ אפשי בגול" וכדומה.

#### חיוב שבשלילה

במאמרו הנזכר של הלל: "דעלך סני לחברך לא תעביד" — יש נקודה נוספת, שכבר עמדו עליה רבים, מבני־ברית ושאינם בני־ברית והיא, שהכלל המוסרי הזה, מנוסח דוקא בדרך השליל ה: "מה ששנוא עליך — אל תעשה לחברך" — ולא בדרך החיוב, דהיינו שיש לעשות לריע מה שאתה רוצה שיעשו לך. ולכאורה, יש כאן ניגוד לניסוחו של אותו כלל בתורה שבכתב: "ואהבת לרעך כמוך" — שעליו אמר ר' עקיבא: "זה כלל גדול בתורה" — והוא מנוסח בדרך החיוב.

ומעניין הדבר, שהרמב״ם בספרו ״משנה־תורה״ (הל׳ אבל, פרק יד, הלכה א) מפרש את ה״ואהבת לרעך כמוך״ כך: ״כל הדברים שאתה רוצה שיעשו אותם לך אחרים — עשה אתה אותן לאחיך בתורה ובמצוות״. מלשון הרמב״ם נראה בברור כי עמד לפניו כללו של הלל, שהוא רואה בו פירוש ל״ואהבת לרעך כמוך״, והוא מנסחו ניסוח חיובי.

מכל הפירושים שבאו לפתור בעיה זו. בעיית הגיסוח השלילי של הלל לכלל המוסרי. כמדומה שהפירוש הפשוט ביותר -- הוא הנכון ביו־ תר. והוא, כפי שפירש הרב ריא״ה הרצוג זצ״ל באחד ממאמריו, שבעצם -- מבחינת הנפש -- אין כאן אלא ענין של ניסוח. שכו, מבחינה מהו־ תית, אין כל הבדל אם מנסחים את הדבר ניסוח שלילי או חיובי. כי גם לפי הניסוח השלילי: "מה ששנוא עליך -- לא תעשה לחברך" -- הרי לא רק שאסור לאדם להרע לחברו, אלא אסור לו גם ל הימנע מלהיטיב לו, שהרי הימ-נעותו של חברו מלהיטיב לו - שנואה עליו: ומה ששנוא עליו -- אל לו לעשות לחברו, ולכו אל לו להימנע מלהיטיב לו. ומתוד כד. לא נמנע הרמב"ם מלנסח את כללו של הלל ניסוח. חיובי ולהביאו כפירוש ל"ואהבת לרער כמוד".

### ייסוד בית הכנסת של הרמב"ן

(פרק מתוך סיפור על עליית הרמב"ן)

#### י. אבן־חן

באלול יצא לדרך לעלות ירושלימה. לבדו יצא. תושבי עכו לא נילוו אליו. סכנה היתה בדרכים. הימים היו לאחר המלחמה. הדרכים שוממות. הכפרים חרבים. שודדים מהל-כים.

רכב על גבי חמורים בשיירות של עוברי דר־
כים. עבר את השפלה. עלה להרי יהודה. שעט
בשבילים המובילים ירושלימה. מביט לצדדין.
רואה את הארץ בחורבנה ונפשו דאבה עליו.
על ראשי הרים עומדים כפרים חרבים. סלעים
מודקרים. עצים גדועים. שרידים של מלחמות
הגייסות. האדמה משתרעת עד האופק, ללא ירק.
ביום תשיעי לירח אלול בא לירושלים.

עמד מרחוק והביט עליה. בתיה השתרעו על ההרים, בתים חרבים, מטים לנפול. מסביב היתה שממה. אנשים כחושים, מתושבי הארץ, יוצאים ובאים בין החורבות.

בבואו אל שער העיר, קרע את בגדיו כדין.
חרש קרב אל בתי העיר החרבים. התבונן בהם
וקרא: ציון מדבר היתה, ירושלים שממה. בצע־
דים חרישים עבר בין החורבות, עד שבא אל
מול הר הבית שנגלה אליו. פרץ בבכיה רבה.
שעה ארוכה עמד רועד ונרגש. מביט אל הר
הבית. אל זה מקום הפאר. מרכז חיי האומה.
חורבן שלט בו. רק הכתלים החיצוניים, מצד
מערב ודרום, עדיין עומדים ועליהם ערימות של
אשפה. עד שכמעט לא ניתן להכירם.

בכה שעה ארוכה. כל אשר בו התפרץ. לבדו היה. איש לא עמד לידו. מקלו ותרמילו בלבד גלוו אליו.

עמד והתפלל כנגד הר הבית.

אבינו אב הרחמן / לא יתום ישראל ולא אלמן. כי רחמיך עליהם במקומן / בכל עת ובכל זמן, ובית עבדך זה משה בן נחמן / הבא לראות עירר ומקדשך בחורבנן.

שיזכה ויראה דבירך והיכלך /איליך ואלמיך בבנינן.

וזה עבדך ישב בסתרן / ובצל שדי יתלונן. בגמר התפילה חש כי כוחות חדשים התעוררו בו. ראשית. ביקש לחפש את אחיו. שמא נשארו יהודים בירושלים. ידע כי המונגולים שכבשו את ירושלים ואת הארץ כולה, הרגו באכזריות חימה כל יהודי שמצאו, ואלה שנשארו התפזרו לכל רוח. שבע שנים עברו מאז ועדיין לא חזרו יהודים לירושלים. רוח גדולה באה אליו. הנה נפלה הזכות בידו לחדש את הישוב היהודי בירושלים. להניח יסוד חדש. להקהיל קהלה וליסד בית תפילה.

הלך מסמטא לסמטא, מחורבה לחורבה עד שגילה את שני האחים.

שאל עוברים ושבים על יהודים בעיר. אמרו לו. כל היהודים נהרגו או ברחו. רק שני אחים צבעים נמצאים בעיר.

התחבקו עמו. בכו על צווארו. התחברו אליו וישבו עמו כל הימים. שתו תורה מפיו. עמדו לפניו ונענו לבקשותיו. ואל אחיהם שיגרו הודעה. ראש חכמי ספרד בא אלינו. בוקר ירושלמי חדש חלף על פני העיר וחורבותיה.

עלה על הר כנגד הר הבית. הביט אל החורבן.
חלפו בראשו כל המראות הקשורים להר זה.
מראה העקדה שעקד אברהם את יצחק בנו. שירות
הלוויים, הכנורות, הנבלים והמצלתיים. לשכת
הגזית. שבעים זקנים והסנהדריה. הדביר. המנורה
הטהורה. החצר החיצונה והמזבח.

עמד ונפשו בוכיה. יום תמים עמד והביט על הר הבית.

מדבר שממה. קרא מנהמת לבו: אללי אללי לי! ירושלים השדודה!

בכה בכיה גדולה. קרע קריעה שניה ואחר קרא את המזמור בתהלים: אלקים, באו גויים בנחל־

תיך. בכה וזעק מרות. בית מקדשנו ותפארתנו אשר הללוך אבותינו היה לשרפת אש וכל מח־ מדנו היה לחורבה.

אמר את דבריו ושקט. אחר זעק פנימה.

עורי עורי לבשי עצבך ובגדי אלמנותיך ירו־ שלים עיר הקודש. צאי וידיך על ראשך.

ישב לכתוב את שיר הקינה על חורבות ירוש-לים. יונה חלפה על החורבות ועל הר הזיתים. כתב: העיר יונה תמה, ברה כחמה / יפה כלבנה, מקטרת מור ולבונה. / ועיניה יונים על אפיקי מים / ואורה כשמש בחצי השמים. / מתוק האור וטוב לעיניים.

ראה את אורה של ירושלים עולה ומחממת. ועדיין לא זז ממקומו. אוכל לא בא אל פיו. לא הסיר עיניו מהביט אל הר הבית.

חש גם את עצמו עומד חרב לאחר שכל נחלו־ תיו אינם עמו. עזב את ביתו, את נחלתו. נפרד מבניו ומבנותיו שאהבם. נחרבו חייו. חורבן בתוך חורבן.

חיפשוהו שני האחים הצבעים ומצאוהו עומד על הר ובוכה.

לקחוהו עמהם אל ביתם. הביאו לו לחם ומים כי טרם אכל לחם באותו יום.

ישב עמהם בביתם וסיפר להם את אשר עבר עליו. את הוויכוח על הדת במעמד המלך, עם אותו מומר. את חוצפתם של החמרים וההגמונים ואת מצוקתו, עת נאלץ לעזוב באישון לילה בניו ובנותיו וכל אשר לו ולרדת בספינה.

סיפר להם על דבריו התקיפים לפני המלך בבית הכנסת בברצלונה. דרש המלך מאת המת-פללים לומר כי ישו הוא המשיח. ענה לו: דברי המלך נכבדים הם. אבל אינם אמת. יש לי ראיות ברורות לדבר. הן ישו עצמו רצה שאבותינו ילכו בדרכיו ולא שמעו לו, ואיך רוצה אתה שאנו נשמע לשליחיו? הם, אבותינו ידעו אותו. לא שמעו לו, ומדוע נשמע אנו בסול המלד?

ירד המלך והסופר עמו מבית הכנסת, אבל וחפוי ראש.

- שלינו להקים בית כנסת בירושלים, אמר עלינו להקים בית כנסת לשני הצבעים.
  - אין מנין לתפילה. אין ספרי תורה. ענו.
    - יהיה מניו ויביאו הנה ספר תורה.

תמהו על דבריו, אך כיוון שאמרם בתקיפות, שתסו.

הלך עמהם בין הסמטאות. חרבות היו. שוממות. שאל אם ימחו בידיו, באשר יתקין חורבה לבית כנסת; ואמרו לו: הפקר בעיר. כל הרוצה להכנס לחורבה נכנס.

נדד על גבי הבתים החרבים עד שהתעכב בסמטא אחת.

צמד והצביע במקלו על חורבה אחת ואמר:

- כאז יהיה בית כנסת.

: הביטו שני האחים בחורבה ואמרו

- ש להתקין את החורבה. לבנות לה גג ולנעי לה במנעולים.
- לכו ועשו זאת, אמר, ואני אשלם מכספי.
  עמדו עמודים גבוהים בחורבה זו, עמודים עתי־
  סים מקושטים בחריטים.

: אמרו האחים

אלה העמודים, הם שרידי גשר עתיק שעבר על פני העיר.

ענה להם:

שמא הם עמודי הגשר העתיק שהוביל מן העיר העליונה אל הר הבית. עליו עברו הכהנים ומלכים. ופה, במקום הזה היתה תחילתו של הגשר.

עמדו והביטו מן העמודים אל הר הבית וראו קו ישר מוביל מן העמודים אל הר הבית. קמרו-נים בנויים היו מעל העמודים. שממה היתה בהם. ירד היום והלכו לנוח במטותיהם. החשכה ירדה. הסתגרו האנשים בבתים מחשש שודדים. כל היום קננה דאגה בלבו. מנין יקח ספר תורה לבית הכנסת? ירושלים נשארה ללא ספר תורה. ליל נדודים עבר עליו. חלומות שחלם, הרדימוהו ואחר העירוהו. חלם שספר תורה עומדת על שכמו.

: התעורר עם בוקר ואמר לשני הצבעים

— ספר התורה יובא משכם. כן הוגד לי בחלום. שלחו אחד האחים לשכם ושם מצאו ספרי תורה שנצלו מירושלים. הביאום והתקינו בית כנסת בחורבה. נשען על העמודים והתפלל תפילה ראשונה בבית הכנסת.

ועדיין חסרו שבעה איש למנין.

שבת באה וירדו להתפלל ליד הכותל. הוא

והאחים שלושה היו עמדו והתפללו תפילת קבלת שבת. אמר להם. אפשר להתפלל במניו.

— הכיצד, אמרו, והרי אין מנין לחפילה ? — וכי אינכם רואים. אושפיזין באו, שבעה אושפיזין ועתה יש מנין.

התפללו במניו.

מהלכים היו מן הכותל אל הבית, מתון־מתון. האושפיזין היו עמהם.

מאותו יום ואילך היה מנין מתפללים בירוש-לים. כל יום נתווספו יהודים. באו לשבת בצלו של החכם מספרד, הרב מגירונה. תלמידים באו. עולי רגל באו. היה מנין מדי יום ביומו.

ובית הכנסת שבחורבה נמלא יהודים. באו אל בתי היהודים ושאלו: היכן כאן בית הכנסת של רבנו משה בן נחמן? ואמרו: יש. בית הכנסת שבחורבה.

ישב כל היום בבית הכנסת ולמד תורה. נמשכו אליו יהודים כפרפרים אל האור. נתחדש הישוב היהודי בירושלים. קול תורה בקע מבית הכנסת שבחורבה. ימים רבים עמד הקול הזה ולא פסק. כיפה יפה היתה לבית הכנסת ועמודי השיש האירו בה.

עמד ר' משה בן נחמן והשלים פירושו לתורה. בירושלים שהתחדשה על ידו.



חפירות בבית הכנסת של הרמב"ן בעיר העתיקה (הגלופה באדיבותו של העיתון "ג'רוזלם פוסט")

## ולקחתם לכם - משלכם

#### שלום אנטמן

דברים אלה נכתבו מכוח קריאת דבריו של נפתלי בן־מנחם "אתרוגי ארץ־ישראל", חוברת תשרי תשל"א. המערכת מברכת על דרך זו ותקדם בברכה דברים והערות מקוראי "טורי ישורוו".

> לאז ומתמיד הייתה שאיפתם של בני ישראל, בכל מקום שהם לקחת ארבעה מינים ובפרט אתרוג מארץ הקודש. זה מתבטא כבר במאמרי חז"ל בתלמוד ובדברי הפוסקים במשך דורות רבים עד לזמננו אנו.

ברור שבתקופה ארוכה, מיום צאת אבותינו לגולה ועד לבואם של הביל"ויים הראשונים היו הפרדסים בארץ־ישראל בידי נוכרים. אף על פי כו לחמו גדולי הדור בכל דור ודור יחד עם כל חובבי ארץ הקודש נגד אתרוגים מארצות זרות. כגון יון וכדו׳. במשך תקופה ארוכה הובאו האת־ רוגים לרוב קהלות ישראל באירופה מפארנא וקורפו. בספרו "המועדים בהלכה" כותב הרב הגאוז ש. י. זוויז שליט"א. כי בכמה שאלות ותשו־ בות פוסלים אפילו ספק מורכבים, כאתרוגי סורפו — על אלה אגב הטילו בשנת תרל"ו ובשנת תרנ"ב הרבה רבנים ובראשם רבי יצחק אלחנן זצ"ל מסובנו אסור מחמת הרדיפות על היהודים שם. י. ב. אייזנשטיין מזכיר גם את רבי ישראל סלאנטער וגם את הרב רבי שלמה סלוגר. אב"ד בברודי, שיצאו נגד אתרוגי קורפו.

כאשר אנשי חובבי־ציון התחילו בפרדסנות בארצנו, כבר פורסמו הרבה קונטרסים ומאמרים, כגון ב"המליץ" לטובת האתרוג מארץ ישראל.

בדו־שבועון "וילקט יוסף" של המו"ל ר' יוסף הכהן שווארטץ מעיר בוניהאד (Bonyhad) בהוג־הכהן שווארטץ מעיר בוניהאד (שווארטץ מעיר בוביהא בתחברת התשיעית — קונטרס ט"ז מחודש תמוז תרס"ז קול קורא תחת הכותרת "הבדלה" חתום ע"י אגודת פרי עץ הדר, מבעלי גני האתרוגים הכשרים בארץ־ישראל, בו כותבים שהם תחת השגחתו של תרב הגאון הצדיק מו"ה אברהם יצחק הכהן קוק שליט"א אבדק"ק יפו

והמושבות. ובאותו קונטרס פרסום תחת הכותרת:
"לו עמי שומע לי!" חתום בנ"י. לא לקנות
אתרוגים מפרדסים של הערבים..." ועל תדמו
בנפשיכם, כי הערבי אוהב ישראל הוא..." ולקנות רק מאחינו בני ישראל. ובשנת תרס"ז פתחה
אגודת "פרי עץ הדר" מבעלי גני האתרוגים הכשרים, בארץ ישראל סניף למכירה בבירת הונגריה
בבודאפעסט.

ולמחברת של חודש אלול באותה שנה מוסיף קונטרס מיוחד "פרי עץ הדר -- אתרוגי ארץ ישראל". הוא פותח בקול קורא חתום ע"י הרב אליעזר דייטש, האב"ד דקהל יראים ק"ק בוגיהאד. באותה מחברת מודפסות הסכמות של רבני הונגריה לדברי הרב אליעזר דוישט הג"ל. וביניהם הרב הראשי הרב סופל רייד מבודאפעסט. הרב אברהם יצחק גליק מטאלשוא, הרב שמואל רוזנברג מאונסדורף, הרב משה שמואל גלאזנער מקלויזענבורג, הרב משה הרש פוקס מגרוס-ווארדיין, הרב פנחס הכהן שטיינר מאילעק, רבי שלמה סופר מבערעגסאס, רבי עקיבא סופר מפ-רעסבורג ואתו חתמו הרב דוד נוימו והרב לייב פרידמן ר' אברהם פראנקל מבודאפעסט. ר' משה סופר מטיסאפירעד, ר' יוסף לייב סופר מפאקש. הרב נתנאל הכהו פריד מדוואראש, הרב מנחם שטרן מק"ק פילדעש, רבי עקיבא הכהן שטראס־ סער מק"ק טוקאי. הרב שטראססער מזכיר. כי באסיפת רבנים בבודאפעסט דברו על מצוות את־ רוגי א"י ונתקבלו מכתבים אצלו מרבי שמעוו סופר מערלויא, מרבי יהודה גרינולד מסאטמאר ומהרב יחוקאל פאנעטה מק"ק דעש. שמות גדו־ לים כנ"ל אנו מביאים כדי להזכיר לתלמידיהם ולתלמידי תלמידיהם אשר נמצאים בארצנו ובגו־

לה את תיבתם של אדירי תורה אלה לארץ הקודש. הרב שטראססער עונה להרב דויטש בדבר מכ-תבו של הרב ישעיהו זילברשטייו -- וכותב על האתרוגים שהם תחת השגחתם של הגאון הרב והגאוז ר' שמואל סאלאנט. מכאז רואים גם את יחסם המכובד של גדולי רבני הונגריה אל הרב קוק זצ"ל. בתוך מלחמת העולם הראשונה התחיל להפיש אתרוגי א"י רבי משה דוד גרום ז"ל. הוא יליד סלובקיה ואחר כד בעל הוצאת ספרים "מנורה" בוינה ועם עלייתו ארצה מנהל מח׳ החרדית בסס״ל בירושלים. חבר ספר ״אוצר האגדה" והיה מראשוני תנועת המזרחי ומפעיליה. אחרי מלחמת העולם הראשונה שוב ניסו אתרוגי יון לכבוש את קהלות ישראל. בין האנד שים. אשר לחמו במסירות גדולה עבור סיום "ולקחתם לכם -- משלכם" חובה להזכיר כאן את ר' פנחס שטיין הי"ד. הוא נולד בעיר טורוק סנט. מיקלוש בהונגריה. בשנת תרכ"ו 1889. אביו היה ר' מאיר שטייו וצ"ל רבה של קהלת טירנאו-טירנבה בסלובקיה במשך ארבעים שנה. סבו ר' פנחס שטייו רב של קהלות החרדים בטו־ רוק סנט. מיקלוש. היה תלמידו של הכתב סופר גדול בתורה וחבר ספר שאלות ותשוכות "קנאת פנחס" הוא בא בקשרי מכתבים עם ר' עזריאל הילדעסהיימער. בספרו הנ"ל מודפסים שני מכת־ בים, אשר יתכן מאוד שחוקרי תולדות חייו של הרב מאייזנשטאט טרם קראום. גם בנו רבי מאיר שטיין זצ"ל מטיראנו התפרסם כתלמיד חכם גדול חבר ספרים ובמשך ארבעים שנה ישב על כסא רבנות זו והוציא משנת תר"ס עד תר"ע חוברות ירבני הונגריה" "Magyar-Rabbik" בעבודתו זו יצאו לו מוניטין בעולם היהודי, כי עד היום הזה אוספו הנ"ל הוא מקור חשוב לתולדות, הרבה רבנים חשובים וגם לחבוריהם. הוא היה ידוע גם כחובב ציון. היה גם חוקר תולדות קה־ לות ישראל. פרסם עבודה על "שבע ההלות"

ועל קהלות סלובקיה המערבית. היה תלמידו של ר' משה הרש פוקס מגרוסווארדיין ושל ר' יוסף העניג מנייטרה. הוציא לאור הגדה של פסח עם פרושו של רבי שמעון סידון, תלמידו הגדול של החת"ם סופר, פירושסדור תפילה ופירוש על פרקי אבות מר' שמעון סידון.

בנו רבי פנחס שטיין היה כנראה תלמידו של השבט סופר או של ר' עקיבא סופר וצ"ל. אחרי נשואיו התיישב בעיר נובה זאמקי בסלובקיה, בשנת תרע"א והיה לסוחר. כבן תורה מיד הצטרף לקהלה האורטודוקסית והיה מעמודי התווך של תנועת המזרחי. בעל פה ובכתב פנה לידידים ולצבור הרחב לרכוש אך ורק אתרוג מארץ ישר- אל. הרי גם סבו מצד אמו, חותנו של אביו רבי שלמה צבי שיק רב בקהלת קארצג היה חובב ציון גדול ובקר בשנת תרס"ד בארץ הקודש ודרש דרשה בשבת בירושלים.

לנסיעה זו רצה להצטרף גם חתנו רבי מאיר שטיין אבל רבני הונגריה הניאולוגיים המתבו־ ללים סיכלו נסיעה זו ע"י השלטונות מפאת היותו ציוני.

כותב הטורים האלה הכיר אישית את רבי מאיר שטיין ובנו רבי פנחס הי"ד ונזכר בהם מתוך יראת הכבוד בעיר הקודש ירושלים בקשר למסירותם למען ארצנו ואתרוגיה, כאשר כיום זכינו ב"ה למשלוחים גדולים של אתרוגים מיש־ ראל לכל תפוצות הגולה.

זכותם בתעמולה לארבעה מינים מארץ ישראל תעמוד ותזכה לקבוץ נדחינו מארבע כנפות הארץ לארצנו הסדושה.

הערת המערכת: לרבי פנחס שטיין ז״ל בתל־ אביב אחות, הרבנית דושינסקי־יוטקובסקי, בן אח, הפרופ׳ ד״ר גבריאל שטיין ובן אחות מרצה ד״ר שלמה צבי שטרן, רופא. שניהם ממתפללי בית הכנסת ישורון בירושלים.

### מאוצרות ספרית ישרוו

#### ש. סתו / מ. ריגלר

ם כניסתה של הספריה למשכנה החדשה לפני כשנה, ולאחר שהותקן בה ריהוט חדש ומרווח, ניתנת עתה האפשרות להציג לפני הקהל מאוצרות הספריה.

זכתה ספרית ישרון והגיעו אליה תרומות חשור בות של ספרים, שמפאת חוסר מקום מתאים, לא ניתן היה להציגם עד כה. ספרים רבים מתחום תורה שבכתב ותורה שבע"פ הנמצאים בספריה, הם כיום יקרי המציאות, והספריה גאה כי הם נמנים אל אוספיה.

ברצוננו להציג מדי פעם, לפני קהל קוראי "טורי ישרון" ספרים אחדים מאוספים אלה, בתו-ספת תאור והערות קצרות הקשורות לכל ספר וספר.

הרשימה הראשונה כוללת ספרי תנ"ך ומפרשיו.

1. יצחק [מרדכי ?] בן קלונימוס נתן מאיר נתיב — הנקרא קונקורדנציא. וניציאה, דפוס דניאל בומברג, רפ״ד. תמ״ו דף. 35 ס״מ. מהדורה זו היא המהדורה הראשונה.

הערה: בשער הספר כתוב: מאיר נתיב... מאת דרא ארלוטו, מתרגם משפה רומית ע"י מרדכי נתן ועם הקדמת יצחק נתן... ציון שני השמות האלה הולידה את אי הבהירות למי לייחס את הספר העברי, ליצי חק או מרדכי בן קלונימוס נתן.

2. שמואל בן אברהם לאניאדו

כלי יקר; פירוש על נביאים ראשונים.

וניציאה, דפוס זואן דגארה, שס"ג. ב' חלקים.

תקס"ד דף. (בספריה מצוי רק חלק ב').

הערה: לדעת פרידברג מחבר "בית עקד

ספרים" יצאו לאור מספר זה רק 190 עות
קים. הוא מסתמד על שאלה שמופיעה ב-

שו"ת מהרי"ט (מהר"י מטראני), שאלה קכ"ד. ספק רב אם אמנם אפשר להסתמך על שאלה זו, כדי לקבוע שהופיע רק 190 עות־קים. ואכן, אין ידיעה זו מופיעה באוצר הספרים של בן יעקב, Hebraica und Judaica ובין כך, גאה הספריה על ספר משנת שס"ג שומנה אל אוספיו.

ר' דוד קמחי (רד"ק) פירוש על נביאים ראשונים

באזיליאה (Basel), דפוס לודויג קינין, שע"ט. תש"ה דף. 38 ס"מ. נוסף על פרוש הרד"ק, נדפס בספר זה פירוש אבן עזרא לספר ישעיהו ותרי עשר.

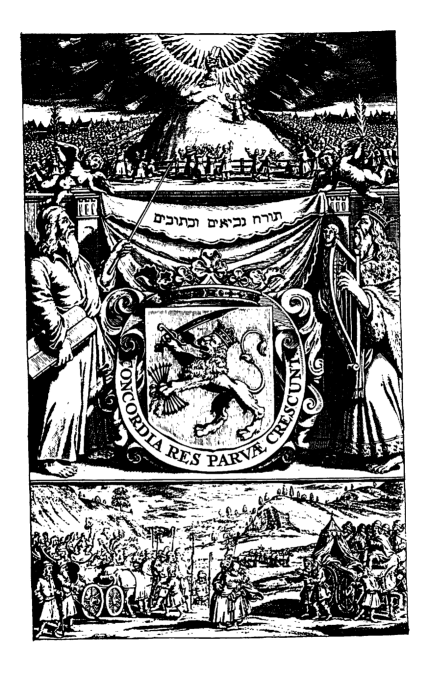
הערה: בסיום לפירוש אבן עזרא כתוב: "פרשתיו אני המחבר... שנת ארבעת אל-פים ותשע מאות ושבע עשרה בראש חודש טבת בעיר רודוס".

מהדורה זו משנת שע"ט היא כנראה נדירה למדי שכן אינה רשומה בכמה ספרים ביבל־ יוגרפיים.

אבן מלך, שלמה מכלל יופי; והוא פרוש המלות והעניינים הקשים אשר בכ"ד כתבי הקודש, עם לקט שכחה אשר הוסיף... כהר"ר יעקב אבנדנה. אמשטרדם, דפוס אורי ב"ר אהרן הלוי, ת"כ. רי"ט דף, 35 ס"מ. לספר שער מרשים, וכרוך בכריכת עור. בספריה מצויה גם

> דון יצחק אברבנאל פירוש על נביאים ראשונים ליפציג, תמ"ן, ש"ח" דף, 32 ס"מ.

מהדורה משנת תמ"ד.



הערה: בסוף הספר נדפסו מפחתות והערות .6 תורה נביאים וכתובים בלטינית. לפי המקורות הביבליוגרפיים. מהדורה זו היא השניה שיצאה לאור (מהדו-רה א' נדפס בפיזרו, שנת ר"פ).

אמסטרדם, דפוס עמנואל בן יוסף עטיאש, תמ"ז. ק"ג דף, 33 ס"מ. (26 'המשך בעמ')

### מעמדו המשפטי של שמש בספרות התשובות

#### ד"ר שילם ורהפטיג

מש בית הכנסת הוא עובד הציבור, שכן מעביד איננו אדם פרטי אלא גוף ציבורי — הנהלת בית הכנסת או ועד הקהלה. ולגבי עובד הציבור קיים מנהג שמשרתו עוברת בירו־שה לזרעו אחריו. מנהג זה יסודו בהלכה עתיקת יומין הקיימת לגבי מלך, כהן גדול וכל בעל תפסיד אחר של שררה.

וכך נלמד בספרי: "[למען יאריך ימים על ממלכתו] הוא ובניו בקרב ישראל" (דברים יז, ב), שאם הוא מת בנו עומד תחתיו. ואין לי זה בלבד, מנין לכל פרנסי ישראל שבניהם עומדים תחתיהם: תלמוד לומר: הוא ובניו בקרב ישראל, 'בנו עומד ישראל, 'בנו עומד תחתיה.

ומכאן ההלכה ברמב"ם 2: "שהמלכות ירושה שנאמר למען יאריך ימים על ממלכתו הוא ובניו בקרב ישראל (דברים יז, ב)...ולא המלכות בלבד אלא כל השררות וכל המינויין שבישראל ירושה לבנו ולבו בנו עד עולם".

האם דין ירושה חל רק על משרה שיש לה אופי של שררה, או שהוא חל על כל עובד הצי־ בור ללא יוצא מז הכלל ?

הר' משה מטראני פ סובר שדין ירושה חל לא רק על מינוי שיש לו אופי של שררה אלא גם על מינוי שיש לו אופי של קדושה, כגון חזן, שוחט, או מוהל. וכך הוא כותב: "להיות הלכה רווחת, שכל מי שיש לו איזה מינוי. הן מלך הן חכם, הן חזן הן שוחט הן מוהל, אם יש בן וכל שכן אם הוא הגון, הדין הוא שיהיה בנו ממונה תחתיו".

הר' יצחק יהודה שמעלקיס, רבה של לבוב, מרחיב דין ירושה אף על שמש בית הכנסת. ולגבי שמש שנפטר, והשאיר נכד מאחת מבנותיו פסק ::

״הנה לשמשים יש חזקה כמו כל השר-רות, חזן ושו״ב״.

על דעה זו חולק הר' אברהם יעקב הלוי, רב בפראבוזנא. הוא סובר כי שמשות אינה בכלל מינוי וממילא אינה עוברת בירושה. וכך הוא כותב ?:

"באמת תמהני מאד לומר דשמש הוא בכלל המינויים בישראל, כיון שאין לו שום התמנות... שמש שהוא רק לשמש הבאים להתפלל, להדליק נרות ולהביא מים, איזה מינוי הוא, והלא העכו"ם גם כן ראוי לזה..."

ולכן, לדעתו, בשמש לא שייך דין חזקה לענין שאין משרתו עוברת לבניו בירושה. והוא מציין כי אם אמנם אין לשמש חזקה מכח הדין, הרי יש לו חזקה מכח המנהג כלומר אם היה קיים מנהג של ירושה בשמשות, מנהג זה הוא בתוקף. הרי הכלל הוא ש"מנהג מבטל הלכה" וכלל זה אמור לגבי פועלים.

לעומת זאת הר' נחום וויידנפלד' סובר כה"ר יצחק יהודה שמעלקיס, שיש חזקה בשמשות, בנמקו כי שמש יש לו עוד משרה כבודה, כגון בכיבודים של תורה, "ולפרקים גם לירד לפני התיבה להתפלל במקום הש"צ, מה שלכל אלה אין ראוי להם זולת ישראל".

בית הדין הרבני בתל-אביב פסק כי השאלה אם שמש הוא בכלל מינוי או לא, תלויה במהות התפקיד שהשמש ממלא.

וכר נאמר בפסק הדין ?:

"ובהכרעת הדברים במחלוקת הפוסקים במינוי שמש בחזקתו לירושת המשרה, נראה דהדבר תלוי בתפקידים שהוטלו עליו, דאם יש בתפקידיו גם לקרוא לעולי תורה לתורה או תפקידים אחרים דומים לזה, יש לראותו כשררה והוי כמינוי לשררה... ושיכת במשרה זו חזקה שאין מעבירין אותו מחזקתו וגם עוברת בירו־שת לבניו, כדין משרת מלד וכהו גדול.

אבל אם תפקידו רק לדאוג לנקיון בית הכנסת וסידור הרהיטים וכדומה לזה... אין זו חזקה שלא נוכל להעבירו ממשרתו, וכל שכן שאין ליורשיו תביעת חזקה וירושה על זה".

לגבי עובד הציבור קיים הכלל "מינוי בסתם מינוי לעולם". פירוש הדבר, שאם נשכר בסתם, כלומר ללא קביעת תפקיד השרירות, או אם נשכר לתקופה קצובה והמשיך לעבוד לאחר אותה תקופה בסתם, כי או אין לסלקו ללא סיבה מוצדהת.

הרמב"ם בתשובה 3 כותב כי כלל זה חל על כל עובד הציבור: "אין מורידין אדם מקדושתו מסנהדרי גדולה ועד חזן הכניסת". וחזן פירושו שמש 9.

אולם הר' אברהם יעקב הלוי הורוויץ <sup>10</sup> סובר שכוונת הרמב"ם "לחזן שיש לו איזה התנשאות, כגון אותן הרודין במקל או על כל פנים ש"ץ שיש לו איזה התנשאות, אבל על שמש לא שייך זה".

אולם גם לדעת הרא"י הורוויץ, אף ששמש אין לו חזקה, אין מן הראוי להשיג גבולו, ובנדון שמש ששכרוהו הקהל תחילה לשנה אחת ושימש אצלם שלוש שנים, וכעת בא אחר להשיג גבולו, פסק "אותו האיש אשר דיבר על לב העם להניא לבם מהשמש הראשון, ודאי לא טוב עשה והוי כיורד לאומנות חבירו ועני המהפך בחררה... וגם אנשי הקהל בני רחמנים, אין ראוי לפניהם לדחות הראשון בחיים מפרנסתו וליקח אוכל מפיו בלי טעם הגון הראוי לזה".

עד כאן דיברנו על דין חזקה בשמשות, כעת נדון בשאלה אם ובאיזו מידה שמש אחראי לנזקים שנגרמו לבאים להתפלל בבית הכנסת. והנה הדין הוא ששמש אינו לו דין שומר־שכר לגבי תפצי הקהל שנאבדו או נגנבו בבית הכנסת, מאחר שהוא נוטל שכר שימוש ולא שכר שמירה.

כך פסק הר׳ דוד בן זמרא (=הרדב"ו) בשאלה של אבידת טליתו של אחד מהמתפללים מבית הכנסת. והוא השיב 11:

"יועוד אני אומר שאין השמש שומר שכר כי שכר שמשותו הוא נוטל ולא שכר שמירה, אם לא היתנו עליו בהדיא".

בעקבות הרדב"ז פסק כך גם ר' חיים בנבנשתי.

הוא נשאל בדבר חזן שעזב כלי מילת בבית

הכנסת שהשתמש בהם לישב עליהם כל שבעת

ימי חופתו בסדר היכל, ואירע מקרה שגנבו

אלמוהאדה אחת, ותבע החתן משמש הקהל שיפ
רענה להיותו שומר שכר, והוא פסק כך 12 שהוא

פטור. והוא נתן טעם זה:

"דנהי דנוטל שכר על שמשותו לשמש לקהל ולכל המצטרך ליחידים לבני הקהל, אבל שכר שמירה לא קיבל עליו אם לא שהתנו כך בהדיא. ודבר זה אף על פי שהשכל מחייבו, מצאתיו מפורש להרדב"ז, דהשמש אינו שומר שכר להיותו חייב בגניבה ואבידה".

ותוא מוסיף עוד טעם: והוא ששמש, שלא כמו ממונה על הציבור, יותר משהוא נהנה הוא סובל מיחידי הקהל, שכן "יחידי הקהל משתררין עליו גם השתרר והוא סובלן אפילו בדברים שאם לא היה שמש הקהל לא היה סובלן".

הר' חיים בנבנשתי (שם) מביא סמוכין לדבריו מתשובת הר' חייא הרופא, שנשאל על "ראובן שהיה ביתו סמוך לבית הכנסת והיה שמש הכנסת מוליך רימונים לביתו...ויהי היום כי הלכה אשתו... נכנסו גנבים וגנבו הרימונים". והוא פסק שיש לפטור את ראובן מהטעם שאותו היום כשהביא השמש הרימונים הוא לא היה בביתו ולכן לא הוי שומר עליהם". מכאן מדייק ר' חיים בנבנשתי: "ומדלא חייב (ר' חייא) לש-מש נראה, דסבירא ליה פשוט, דהשמש אינו חייב בגניבה ואבידה".

- 1 ספרי שופטים, פיסקה קסב (מהדורת איש שלום).
   2 ה' מלכים פ"א ה"ז.
  - 200 2010 and and and and and and
  - 3 שו"ת המביט, ח"ג, סימן ר.
  - שו"ת בית יצחק ח"ב, סימן ע.
    - 5 שו"ת צור יעקב, סימן קצה.
- 6 שו"ת חזון נחום, קונטרס דברתי בחזון, פרפר טו.
  - 7 פסקי דין רבניים, כרך ד, עמ' 211. 8 תשובות הרמב"ם, מהדורת בלאו, עמ' 193.
- 9 ראה רש"י סוכה מב, ב ד"ה החונין ורש"י יומא כח, ב ד"ה חון, ותוספות מנחות מד, א ד"ה כל.
  - 10 שו״ת צור יעקב סימן קצב.
  - 11 שו"ת הרדב"ז, ח"ד סימן קמ.
  - 12 שו"ת בעי חיי, חרימ. ח"ב. סימן ריז.
    - 13 מעשה חייא, סימן ה, דף קיז.

## דרשים חדשים על התפילה

מאיר י. פרת

ף אני תפלתי לך ה' עת רצון (תה' ס"ט י"ד), כל אימת שאני מכוון תפילתי לך, היא מתקבלת ברצון. יכול פעמים יש רצון לפניו ופעמים אין רצון לפניו, ת"ל ואני תפילתי לך ה' עת רצון — משאני מכוון תפילתי אליו, השעה עת רצון.

אלהים ברב חסדך אי אלהים, הריהו יושב על כסא דין ואי ברוב חסדך, הרי הוא יושב על כיסא רחמים? אלא רד לסופו של כתוב ענני באמת ישעך מידה אחת יש לפניו ואמת שמה. אמר הקב"ה באמת אני עונה לך, באמת אני מושיעך, באמת אני עומד מכסא דין ויושב על כסא רחמים.

אלהים ברב חסדך ובמקום אחר הוא אומר ואני ברב חסדך (תה' ה ח), כיצד מתקיימים שני הכתובים: אלא כשחסדו יתברך מתרבה, הוא ואני מתאחדים כביכול והוא עושה רצוני כשאני עושה רצונו. ותנן, אני והוא הושיעה נא'.

ברב חסדך ענני אל תקרי ברוב אלא בריב. כשאני רב אתו ומתדיין על עסקי חסדו, הוא עונה לי.

באמת ישעך אין ישעו בא אלא כשהעולם שרוי באמת הה"ד ואמת ה' לעולם הל־ לויה (תה' קיז ב) אימתי הללו יה, כשאמיתו בא לעולם.

ואני תפלתי ובמקום אחד מה הוא אומר ואני תפלה (תה' קט ד) בשעה שאני מתפלל בכל לבי, אני ותפילתי היו לאחד. ד"א ואני

תפילתי, זו תפילה של ראש שהיא כנגד מוחו של אדם, ואני תפילה, זו תפילה של יד שהיא כנגד לבו. ד"א ואני תפילתי לך, תפל אני כלפיך. כשאני עושה עצמי תפל, הרי לך ה' עת רצון, כשאני עושה עצמי עיקר, אין לך ה' עת רצון.

תכון תפלתי סטרת לפניך משאת כפי מנחת ערב (תה' קמא ב) מה קטורת לפי מתכונת, אף תפילה לפי מתכונת מה קטורת אם חיסר אחת מסממניה חייב, אף תפילה אם חטף אחת ממילותיה חייב. מה קטורת קריבה בקודש, אף תפילה קריבה בקודש ואין קודש אלא יופי שנא' נאוה קדש (תה' צג ה). מה קטורת אינה קריבה אלא על מזבח הזהב, אף תפילה אינה קריבה אלא על זהב ראין זהב אלא לב שנא' לב טהור ברא לי (תה' נא יב). מה קטורת ריחה נודף, אף תפילה ריחה נודף. אין לי אלא בעולם של מטה בעולם של מעלה מניין? שנא' הנה ריח בני כריח שדה אשר ברכו ה' (ברא' כז כז) זה חקל תפוחין, מה קטורת, אם נתן בה דבש פסלה. אף תפילה אם אמר בה דבר של חנופה, פסלה.

משאת כפי תנן הכוהנים נושאים כפיהן, מאי לאו לאו לברכה, אף כאן לברכה. והא תחנונים שאדם שואל צרכיו מלפניו ב"ה? כתיב הכא, משאת, וכתיב התם וישא משאת (בראי מג לד), מה התם צרכיו של אדם, אף הכא צרכיו של אדם. ואי בעית מהכא מנחת ערב שאין מנחה באה אלא מסולת ושמן, שהן צרכיו של אדם.

קורא נכבד,

גליזן נוסף של "טורי ישרון" מונח בזה לפניך. אנו מקווים כי תמצא בו עניין וכי רצונך להמשיך להימנות עם קוראיו. אנא המנה על חותמיו!

בודאי ברורה גם לך חשיבות הופעתו של הירחון מחד, אולם מאידך ידוע ללא ספק גם לך שהוצאת "טורי ישרון" כרוכה בהוצאות כספיות גדולות, שחלק ניכר מהן חייב לבוא מדמי מינוי.

ת. ד. 7018 ירושלים

## שואל כענין ומשיב כהלכה

#### שיר הייחוד

שאלה: מקורו של שיר היחוד מהו ומחברו

תשובה: שיר הייחוד, הרגיל ומקובל במנהגי האשכנזים, והמודפס בסידורים ובמחזורים, נתחדבר כנראה בחוגי חסידי אשכנז לפני שבע מאות שנה. יש שייחסו אותו לר' יהודה החסיד מרגנשדורג, בעל "ספר החסידים", ויש שייחסוהו לר' שמואל, אביו של ר' יהודה. אחרים ייחסוהו לחכם לא־נודע ושמו ר' בצלאל, או למחברים אחרים. דבר ברור ומוסמך אין בידינו בענין זה. והיו אפילו גדולים, שהטילו חשד במקורו ובמחברו של פיוט זה, ומשום כך רצו לפסלו ולאסור את אמירתו בכלל.

כנגדם היו שהחשיבוהו מאוד, וביקשו לצמצם את אמירתו בימים טובים בלבד. לפי זה נתגבשו בקהילות האשכנזים שלושה מנהגים שונים בא-מירת שיר הייחוד. השיר כולו מחולק לשבעה חלקים, כנגד ימות השבוע. יש קהילות שאמרוהו בכל יום לפי חלוקה זו בסוף התפילה. אחר המזמור של יום, או במקום המזמור של יום. יש שלא אמרוהו אלא בשבתות וימים טובים, ויש שלא אמרוהו אלא בליל יום הכיפורים, והוא

לפי תכנו הרי זה הימנון, שיר שבח לקב"ה
המייחד אותו ואת שמו, מטעים הרבה את ייחודו

— ומכאן שם השיר "שיר הייחוד". השבחים בנויים על רעיונות פילוסופיים קרובים לרעיונות
המובעים בספר האמונות והדעות לרב סעדיה
גאון. לשונו — מליצה מקראית צחה, עשוייה
קטעי פסוקים, וכמעט שאין למצוא בה ביטויים
תלמודיים או רמזים למדרשי חז"ל, אך כנגד זה
מצויים בה מונחים וצירופים מלשון הפילוסופיה.
לשיר הייחוד מצורף בסופו גם "שיר הכבוד",
הפותח ב"אנעים זמירות ושירים אארוג". אף הוא
הימנון לכבודו של הקדוש ברוך הוא.

מלבד שיר הייחוד ושיר הכבוד האמורים, נתחברו שירי ייחוד אחרים על־ידי פייטני אשכנז וספרד, ונקבצו בקובץ "שירי הייחוד והכבוד" עם מבואות ופירושים על־ידי אברהם מאיר הברמן, בהוצאת מוסד הרב קוק, ירושלים תש"ח. צבי קפלן

#### שמות החדשים

שאלה: מהו מקור שמות החדשים העבריים שאנו מונים?

תשובה: כידוע, עלו שמות החדשים עם שבי בבל, שכן בתורה ובכל הספרים שנכתבו בימי הבית הראשון נקראים החדשים במספרים סדוריים — כמות שאנחנו קוראים עד עכשיו לימות השבוע: ראשוז, שני, שלישי וכוי.

אמנם נמצאים במקרא לעתים גם שמות פר-טיים לחדשים: החדש הראשון לחדשי השנה, שבו מתקרבת התבואה לגמר בשולה. נקרא בתו-רה גם "חודש האביב", החודש שאחריו. הוא החודש השני, נזכר פעם בשם חודש זיו, החודש השביעי הנקרא בפינו תשרי, נקרא ירח האית־ נים, והחודש שאחריו נקרא גם ירח בול: אבל רגיל ונפוץ יותר סימון החדשים במספרים. רק בספרי המקרא שנכתבו אחרי גלות בבל, בנבו־ אות זכריה. במגילת אסתר ובספר עזרא ונחמיה. נקראים החדשים בשמות השגורים עתה אצלנו. נראה עם זאת שגם לפני גלות בבל היתה היימת הנטיה לקרוא שמות פרטיים לחדשים. שהרי בחפירות בגזר נמצא לוח מקוטע של אבן ועליו רשומים בכתב עברי עתיק שמות של חדשים וכולם מציינים את עבודתו העונתית של

הוא מאוד על הדעת. גם בדורות התנאים, אחרי (המשך בעמ' הנא)

האכר: ירח אסיף, ירח זרע, ירח קציר שעורים,

ירח קציר כל וכד', אבל השמוש בשמות האלה

אינו ידוע לנו משום מקור אחר, אף כי מתקבל

## על עניינים שונים בישרון

#### ד"ר דוד רידר

לתחיה, פקפקתי מאוד בצורך החיוני של לתחיה, פקפקתי מאוד בצורך החיוני של הופעתו מחדש. אך אחרי שכבר הוא חי וקיים, אני מברך אותו באריכות ימים. לפי דעתי אין להדפים ב"טורי ישורון" מאמרים מדעיים, כי אני חושב שזה בזבוז המאמץ המדעי. בשביל מאמרי מחקר קיימים די ירחונים מיוחדים להם. ב"טורי ישורון" יש לכתוב אך ורק על ענייני ישורון, על ההווי בישורון ועל הדברים הטעונים תקון בישורון. בקשו ממני שאני אכתוב על המחקר שאני עסוק בו זה שנים רבות, על התר- המחקר שאני לחורה המכונה תרגום יונתן בן עוזיאל, אך בגלל הטעם הנ"ל סרבתי לעשות את זאת. רק הסכמתי לכתוב על ענייני ישורון.

#### אין משיחים כשעת התפלה

לפי ההלכה אסור לדבר בתפילת ערבית מברכו עד אחרי העמידה, ובתפלת שחרית מברוד שאמר

עד אחרי העמידה. הרבה ממתפללי ישורון עוב־
רים על דין זה, ואפילו גבאים של בית הכנסת
מפטפטים בשעה שאסור לדבר. דבר זה גורם
לנו שם רע בקהל החרדים, ועלול להיקרא לנו
בשם גנאי של בית הכנסת לעמי־הארץ. בשעת
קריאת התורה וההפטרה אסור לדבר, כל אחד
מאתנו מחוייב להקשיב לקריאה, מלה במלה, אם
לא, לא יצא ידי חובתו. בשעת קריאת התורה
וההפטרה הרבה יוצאים לרחבה מאחורי בית
הכנסת ומפטפטים שמה. כדאי לסגור לגמרי את
הדלתות המובילות לרחבה, כדי למנוע תקלה זו.
בבית הכנסת הגדול בתל־אביב קיים יריד ממש
בשעת קריאת התורה ברחבה בצד בית הכנסת.

בראש השנה אסור לדבר אחרי התחלת התקיד עות עד סוף התקיעות בחזרת הש"ץ לפני מודים, כמה ממתפללי ישורון מקפידים על הדין הזה ? ואפילו רבנים וגבאים ועסקני הצבור מדברים בעת הזאת. כדאי לתלות הוראות למתפללים

#### (סוף מעמ' קודם)

חורבן בית שני, היתה קיימת עוד כנראה הנטיה לקרוא לחדשי השנה על שם המאורעות העונתיים החלים בהם. ברייתא היא בגמרא בבבא־מציעא, והיא נמצאת בתוספתא מסכת תענית, המפרשת את התקופות שנאמרו לנח ובניו על חדשי השנה: זרע וקציר וקור וחום, וקיץ וחרף — הרי כאן ששה שמות לפי המאורעות לשש תקופות השנה, שני חדשים לכל תקופה.

אבל כאמור, מאז עלו בני הגולה מבבל הביאו עמהם שמות שמקורם בבלי, לכל שנים עשר החדשים, ואנחנו נוהגים כמותם וקוראים לחדשים בשמות האלה בכל שטרותינו וחישובינו. רוב שמות החדשים כתובים בספרי זכריה, אסתר

ונחמיה, ומעוטם לא נזכר שם — ואין זה אלא מקרה.

החדש מרחשון הוא מן החדשים, ששמם הפרטי לא נכתב במקרא — ומאחר ששם החודש הזה נראה בעיני העם ארוך מדי, קצרוהו וקראו לו בשם חשון. אבל בענינים רשמיים כגון בגטין, בכתובות ובשטרות אין להשתמש אלא בשם מרחשון, ולא בשם חשון, שאינו אלא כנוי עממי. מרחשון, ולא בשם חשון, שאינו אלא כנוי עממי. "מר" נאמרו פירושים דרושיים שונים על הוראת ההברה הזאת "מר". אבל האמת היא, שהשם מרחשון מקורו בבלי והוא מורכב משתי מלים: מרחשון שפרושן: הירח השמיני.

אליעזר אליגר

בלוח המודעות, ולצרף לכרטיסי המקומות את הדינים הנ"ל.

#### ריבוי העליות

בגליון י"ג מתאונן י. ב. על רבוי העליות, דבר שגורם לאי־סדר בבית הכנסת. לפי דעתי מותר לדבר בין גברי לגברי, וביחוד בדברי תורה, ורבוי הקרואים לתורה מאפשר לנו לעיין במפרשים, ועל פי רוב הזמן אינו מספיק לנו כדי לעבור על חדושיהם. חוץ מזה, בית הכנסת זקוק לרבוי הקרואים בשביל הכנסותיו הדלות.

#### עשיפת השלית

אנחנו צריכים להזהר שבית הכנסת שלנו לא
יזכר בנשימה אחת עם בתי התפילה של הרפורמים
והליברלים ומחפשי דרכים זרות. ולכן אני דורש
כבר הרבה זמן שגבאי בית הכנסת יבקשו מן
הזרים המבקרים את ישורון שלא ילבשו טלית
בצורת צוארון, אלא יפתחו אותה כדרך ששאר
מתפללי ישורון מתעטפים בה.

#### לבחש אחיד

אני מציע שבימים הנוראים כל המתפללים יחבשו כיפה לבנה. זה לא דין, אך מנהג עתיק יחבשו כיפה לבנה. זה לא דין, אך מנהג עתיק בישראל. אם כל המתפללים מופיעים בכיפה לבנה ובבגד לבן, אם אפשר, מראה בית הכנסת ישרה רגש של קדושה, הוד והדר, ורצינות השעה וטהרת הנשמה. ומה מראהו היום? כיפות לבנות ושחורות ובצבעים אחרים, מגבעת שחורה או אפורה, גם כובע קש, האם אין זה מראה מכוער?

#### נוסת ומנהג

בית הכנסת קבל את מינהל החסידים לומר סליחות בפעם הראשונה במוצאי שבת בלילה לפני חצות. מנהג עתיק של הפרושים (המת-נגדים) לקום באשמורת הבוקר, וכך נוהגים עד היום בשכונת שערי חסד ובמקומות אחרים לדפוק לסליחות בשעה מוקדמת לפני עלות השחר, למי רות העובדה שבבית הכנסת ישורון נוהגים לפי מנהג הפרושים, מנהג הגר"א, מתפללים סליחות בלילה, והחזן שר בפומון: בזעקם בעוד ליל, אני הצעתי פעמים רבות לחזן לשנות את הנוסח

ולשיר: בליל, כי בעוד ליל הוא לפנות בוקר, ולא לפני חצות הלילה, אך לא הסכים. שינו את ולא לפני חצות הלילה, אך לא הסכים. שינו את זמן הסליחות, אך לא שינו את המלים הסותרות את שינוי הזמן. אפילו בערב ראש השנה כבש המנהג החסידי חלק מקהל ישורון ומתפללים סליחות גם כן בלילה, ובכל זאת אומרים: השכמ־תי לחלותך מלך רב. וכך יש בערב ראש השנה שלושה מניינים לסליחות, ואיזה פיצול של הקהל, ולכן כדאי לבטל את המניין בלילה.

הזמנים השתנו, אך לא שינו את נוסח התפילה, אפילו אם הוא מתנגד לשינוי הזמן, ברוך השם, יש לנו מדינה עצמאית, אך ממשיכים להתפלל כאילו אנחנו ח"ו עוד בגולה.

בתפילה נעילה התפללתי במניין פרטי קרוב לביתי, ולא אמרו שם את הבתים: העיר הקודש והמחוזות היו לחרפה ולביזות וכו'; ועיר האלקים מושפלת וכו'. ולכן הצעתי כבר פעמים אחדות לשנות את נוסח התפילה כדי שיתאים למצבנו במדינת ישראל. בתפילת שחרית בברכת אהבה רבה יש להתפלל: והבָּא את אחינו לשלום מארבע כנפות הארץ ותוליכם קוממיות לארצנו; בעמידה בברכת תקע בשופר גדול יש להתפלל: וקבץ את אחינו יחד מארבע כנפות הארץ לארצנו; בתפלת מוסף של שבת: יהי רצון מלפניך הי אלקינו ואלקי אבותינו שתעלה את אחינו בשמחה עול אחינו מעל צוארם והוא יוליכם קוממיות לארצנו.

#### המקהלה

לא רק "טורי ישורון" קמו לתחיה, אלא גם המקהלה התחדשה. אינני חסיד גדול של מקהלה בכלל, אני בעד שירת הקהל, כמו שאני רגיל לשמוע זה יותר מארבעים שנה בישורון. ולכן לפי דעתי המקהלה צריכה להדריך את הקהל בשירתו, ולא להפסיק את השירה בקהל. שמחתי לראות שהפסיקו את המקהלה ביום שני שפתינו, והקהל חזר לזכותו לשיר הנ"ל, בשביל שפתינו, והקהל חזר לזכותו לשיר הנ"ל, בשביל הרבה מתפללים המקהלה היא הצגה תיאטרונית ומסתכלים על השרים במקהלה ואינם משתתפים בשירה. ולכן כדאי לתת למקהלה מקום נסתר

בבית הכנסת, כדי שהקהל לא יראה את המשור ררים, רק ישמע את השירה וישתתף בה.

#### קנה לך חבר

חבל שאין חברות בין חברי הסתדרות ישורון. הרבה חברים אינם מכירים זה את זה. אוירה קרה שוררת בין החברים, ואין פלא שהרבה עזבו את בית הכנסת. כדאי לפתח יחס ידידותי בין חבר לחרר.

אני תקוה שדברי אלה לא יהיו כקול קורא במדבר, וועד בית הכנסת יתקן בקרוב את המעוות. (בנ"ל חזרתי על דברים שכבר כתבתי בגליון ד).

רועים חברתיים ב"ישרון" בתקופה בה דנה החוברת הזו. סבבו, כמובן, סביב הימים הנוראים ותקופת החגים, והרבה מן הדברים הם בבחינת מסורת שנתית.

#### תפילות הימים הנוראים וסוכות

ביהכ"ג המרכזי היה מלא מפה אל פה, כרגיל, וקהל עדת ישרון מנה גם מספר רב של עולי רגל. כב' נשיא מדינת ישראל, השרים ד"ר י' בורג ומ' סול. התפללו וכובדו בכיבודים.

#### כנסים לבני נוער

ישרון הרבתה לעשות בכנסה, בימי הרחמים והסליחות, ב־3 גושים, ילדים וילדות החל מגני ילדים וכלה בבתי חינוך על־יסודיים, אשר הערכים הדתיים ומינהגי העונה הובאו בצורה נאותה להכרתם, בטכס של כשעה שמעו הילדים פרקי קריאת התורה וההפטרה, מבחר תפילות מפי חזן ומקהלה, תקיעת שופר וכו׳. בני הנוער שמעו גם "דרשת התעוררות" מפי רב צעיר, יוצא צה"ל ר' יצחק שטיינר, המעורה בחייהם, מביז לרוחם ומדבר בלשונם.

על פעולה זו יש לברך ולהתפלל להמשכה ולקביעותה בציבור צעיר זה. בימינו פונה הנוער העירוני אשר לכאורה אפוף תרבות ישראל ונושם את רוחה יום יום, בצמאונו למקור מים חיים

של ערכי תורה ויהדות. "ישרון", השואפת לטוב והנשגב שביהדות בכל יפיו וטהרו, חייבת להי־ חלץ יותר ויותר למשימה כזאת והצלחתו של הנסיון תוכיח, שבחרה בדרך הטובה.

#### סידרת הרצאות וסיורים במסגרת יירושולים המכראיתיי

מפעל גדול וחשוב, שהצליח יפה לדעת המשתתפים בה היא הסדרת כנסים שכל אחד אמנם
יחידה מענינת בפני עצמה, אולם מהוים יחד
חטיבה בנושא מרכזי—"ירושלים המקראית".
קהל גדול ומגוון ממלא את "עולם עליאש" עד
אפס מקום, בימי א' אחה"צ. כנס כזה מחולק
לשתי פעולות: האחת היא הרצאה על אחד
מאתרי ירושלים, מלווה הקרנת שקופיות, בדרך
כלל של חפירות וממצאים ארכיאולוגיים שנתגלו
בימינו. והשניה היא סיור באתר עצמו, בביצוע
זה משתתפים, נוסף על "ישרון", מחלקת החינוך
של עירית ירושלים ומשרד החינוך והתרבות.
של שירים חשובים בעבר ובהווה.

אין זו סתם חויה של היכרות מקרוב עם תקופה עתיקה. כשהמדובר הוא בירושלים, עיר הנצח, ובמרצים־מדריכים שהם גדולי החוקרים במקרא ובארכיאולוגיה שיצאו להם מוניטין בעולם כולו, הכל הופך כה חי ומוחשי, והזמן של אלפי שנים כאילו מצטמצם ונמוג, ואת החויה קשה לתאר במלים.

#### שמחת בית השואבה

המון חוגג מילא את ביהכ"ג המרכזי ואת הרחבה הסמוכה במוצאי יום א' של חג הסוכנות, לשמחת בית השואבה המסורתית. פעולה זו מבוצעת מדי שנה ע"י "ישרון" והמועצה הדתית בירושלים. ברכו את הקהל כב" הרב הראשי לישראל, הגאון רבי איסר יהודה אונטרמן שליט"א, שר הדתות הד"ר זרח ורהפטיג, הרב ד"ר יעקב ווייני שטיין מטעם המועצה הדתית והרב שמואל נתן מטעם "ישרון". החזן — אנשיל ומקהלת ביה"ס "חורב" בניצוחו של מר מאיר ברום הנעימו בשירה, וכל הקהל יצא במחולות לצלילי תומורת. בתחה הרב שפירא, רבה של שכונת בית הכרם.

#### האספה הכללית לעניני תקציב

ביום כ"ב מנ"א נתקיימה האספה הכללית השנתית לעניני תקציב. שאישרה את תקציב תשל"א.

היו"ר, הרב ש. נתן, פתח וספר על הפעולה הענפה שבה התחיל לפעול הועה"פ החדש. כן ציין את תחילת ניצולו המירבי של האגף החדש על כל שרותיו לקהל עדת ישורון, והזמין את כל החברים להשתתף בפעולות שהעמיד לו הועד החדש.

גזבר הכבוד של הסתדרות ישורון, מר מיכאל לוזן (לוזגר) הציג את תקציב שנת התקציב הבאה, וציין שלרגל הפעולות הענפות שכבר הוחל בהם יגדל התקציב הבא כבחמשים אחוז מתקציב השנה שחלפה.

חברי ועה"פ ציינו בצער את השתתפות המו־ עטת של החברים באספה, וקראו לפעילות יתר של החברים — חברי ישורון — שישתמשו בזכותם בהבעת דעת בכל הליבות ישורון.

### ועדת בקורת לשנת תשליא

לועדת בקורת לשנת תשל"א נבחרו החברים הבאים: שמואל כהו: יעקב רייס: אריה עליאש.

## וערת האחוקה

בגליון הקודם צויינו מספר ענינים של בדק

הבית. בחלקם כבר בוצעו הדברים, ובחלקם עומדים בשלבי בצוע. לקראת הימים הגוראים הבעל"ט יושלמו כל הדברים הטעונים תיקון, כולל סיוד וצביעה בחלקי אגף בית הכנסת.

#### אולם המפריה

כל המבקר בספריה יהנה בודאי מן הריהוט הנאה והמעשי כאחד שהוכנס לאולם הספריה. שתוכנן ע"י האדריכל שמעון וויינברגן מתל אביב, לפי מיטב המידע האדריכלי המודרני. מקומות הישיבה תוכננו בדרך זו שנוצר הפרד בין קורא לקורא, המהוה הרגשה של ייחוד, והקורא כמעיין, כלומר לבחינה או עושה העבודה המדעית, נהנה מהתיחדות עם עצמו ועם עבודתו. ספריה זו, כפי שכבר נאמר, הפכה להיות הספריה התורנית־מדעית של מרכז העיר. חברי ישורון ומתפללי ביהכ"נ מוזמנים לבקר וליהנות ממרכז תרבותי זה.

#### מיול חג הסוכות

ועדת החברות של הסתדרות ישרון המשיכה במסורת האירועים של שמחת בית השואבה, כנ-סים חגיגיים וכד', וביניהם הטיול המסורתי בימי חול המועד. גם השנה נתקיים הטיול, שמסלולו הפעם היה: ירושלים, ערד, מצדה, נבטים, סדום, (המשד מעמ' 26)

ספר קהלות משה, והוא מקרא גדולה עם כל הפרושים...

אמשטרדם, דפוס משה פרנקפורטר, תפ״ד— תפ״ז.

הספר בן ארבעה כרכים גדולי מדות, 46 ס״מ גובה הכרך. בספר קובצו יחד פרושים נדירים לתנ״ך, כגון: כלי יקר על נביאים ראשונים, כלי פז על ספר ישעיהו, רלב״ג על התורה ועוד. בפורמט זה, לא יצאה מהדורה נוספת.

כל הספרים הנזכרים (ויתר הספרים בספריה) עומדים לרשות הצבור, וכל דכפין ייתי וילמד.

#### (סוף מעמ' 18)

תנ"ך מלשון קודש מועתקים ובלשון אשכנז נכתבים... על פי מפרשים גדולים וחשו- בים... התרגום נעשה ע"י הישיש הר"ר יוסף בר אלכסנדר... ומנופה בשלש עשרה נפה...

הערה: המדפיס הקדיש את הספר ל־rich Wilrelm Mavklraf von Brandenהיניהם לספר נלוו הסכמות רבות ביניהם bvrg. "הסכמות המאורות הגדולים ראשי הישיבות... וקציני ארבע ארצות מדינות פולין".
הספר נדפס באותיות צו"ר (צאינה וראינה).

ר' שמעון פרנקפורטר, מלקט

#### מכתבים לעורד

לכבוד

מערכת "טורי ישורון"

ירושלים

א"נ

עם חידושו של "טורי ישרון" באתי לעלעל בגליו־
נות קודמים והתעכבתי על הצעתו של מר אליעזר
אלינר במאמרו המצוין "כווגות מחודשות בתפילתנו
(טורי ישורון, אלול תשכ"ז), הנני מציין עוד כמה
דוגמאות של חידוש כווגותינו בתפילותינו ובקריאו־
תינו.

נראה לי שכל פסוק וכל מלה ב"שירת הים". שעליה אנו חוזרים בוקר בוקר בתפילתנו, יש בהם משום ביטוי שבח והודיה על הנסים שראו עינינו: מצבנו לפני חודשים אחדים היה דומה ממש למצב אבותינו כשהיו סגורים ביו המדבר לביו חילות פרעה: והתשועה שעשה לנו הקב"ה בחסדו וברחמיו דומה ממש בפרטים רבים להצלת אבותינו מיד פרעה. איו כאו מקום להתעכב על כל ביטוי וביטוי וכל אחד יכול למצוא לעצמו את ההתאמה המלאה למצבנו אנו. ואסתפק רק בביטויים אחדים לדוגמה: ה' איש מלח־ מה, ה' שמו; אמר אויב ארדף אשיג אחלק שלל תמלאמו נפשי אריק חרבי תורישמו ידי – נשפת ברוחך וגו': תיאור פיוטי של מאורעות אייר תשכ"ז לא יוכל למצוא ביטויים הולמים ומדויקים יותר! ולבסוף -- הרמז להקמת בית המקדש כתוצאה וכהמשך להתנהחלות בארץ מן ההכרח שישמש ביטוי למשאל־ תנו הנשגבה ביותר. וחבל ששירת הים נאמרת כמעט בכל בית כנסת במהירות מסחררת, שרק בקושי מאפשרת לכל יחיד לקרוא אותה, אך לא בשום אופן להתעמק בה ולגלות בה את משמעותה האקטואלית העמוקה!

בהפטרת שבת שופטים: הביטוי "הנה לקחתי מידך את כוס התרעלה את קבעת כוס חחמתי לא תוסיפי לשתותה עוד. ושמתיה ביד מוגיך אשר אמרו לנפשך שחי ונעבדה וגו" נותן ביטוי חי להרגשתנו בשבועות האחרונים ובדברי הנביא חייבים אנו למצוא עידוד ובטחה שמצבנו הנוכחי יאריך ימים. הביטוי "כי לא יוסיף יבא בד עוד ערל וטמא", אחרי ההזמנה לציוו ולירושלים ללבוש עוז ובגדי תפארה (כלומר לאחר נצחון המלווה מעשים המוסיפים כבוד בעיני העולם כולו), נותן בלבנו את ההרגשה כי נצחון זה וכבוד זה אינם בני־חלוף, הגויים לא ישובו עוד לשלוט בעירנו והנסים שהביאונו לשחרור עיר קדשנו הנם פעמי הגאולה הראשונים. ולבסוף, הפסוקים "סורו סורו צאו משם טמא אל תגעו צאו מתוכה הברו נשאי כלי ה׳. כי לא בחפוון תצאו ובמנוסה לא תלכוו" נראים כהזמנה מצד אחד להתחיל בהכנות לקראת

הטהרותנו הנחוצה להקמת המקדש, כזירוז לקראת תיכון תכניות לשם כך, אך מצד שני הזהרה לא להיחפו יתר על המידה בתחום זה.

ואולם נשאלת עוד שאלה חמורה רבה לרוב בתי הכנסת: עם כל החשיבות והברכה שבייחוס כוונות חדשות לחלקים של תפילותינו, כיצד אפשר לומר עוד ביטויים המהווים כאילו כפירה בנסים ותיאור מסולף של מצבנו, כיצד אפשר לא לתת ביטוי פוזיטיבי, ברור ומפורש לרגשות הכרת הטובה שלנו לאבינו שבשמים? נראה שליד חידוש הכוונות יש לפעול גם בכיוון סילוק אותם חלקים מהתפילה שאינם מתיישבים עם מצבנו ועם הטובות שגמלנו ה', יש לחדול מלבקש מהקב"ה שיתן לנו את מה שכבר נתן לנו, יש להודות לו על כך ולהתפלל שישלים את הגאולה שכבר הביא עלינו בחלקה. והאם מוגזמת התקוה שבית הכנסת "ישורון", שהיה בעבר חלוץ בכמה חידושים חיוניים אגב נאמנות מוחלטת להלכה, יימנה עם החלוצים גם בתחום זה?

ולבסוף הערה על נקודה אחרת: ברשימתי "חודש אלול על פי המנהג האיטלקי" הודפס בטעות כי באיטליה תוקעים בר"ח אלול "תר"ת" והיה צ"ל "תשר"ת": אם כי הדבר פעוט, כדאי יהיה לפרסם תיקון טעות, שמא יחשוב הקורא שהיה קיים מנהג שלמעשה לא היה ולא נברא.

בברכה לשנה החדשה מנחם הרטום רחוב דגניה 3 – ירושלים

### הארה בהלכות תפילה להרמב"ם ז"ל

ידוע ומפורסם כי כל הלכותיו של הרמב"ם יש להם מקורות בתלמוד (חוץ מאותם המקומות שהוא כותב בפירוש שזו דעתו או דעת הגאונים ודעות רבותיו), וכל דבריו הם בתכלית הדיוק. ידוע כמו כן שלהרבה הלכות לא נמצאו מקורות עד היום ומזמן לזמן מתגלים מקורות חדשים.

ברצוני להתעכב כאן על פיסקא אחת בדבריו שמפרשיו ונושאי כליו של הנשר הגדול לא מצאו לו מקור ולפי עניות דעתי מצאתי סמך לדבריו בתלמוד בבלי.

חה לשונו בהלכות תפילה (ח, א): "תפלת הצבור גשמעת תמיד ואפילו היו בהן חוטאים אין הקב"ה מואס בתפלתן של רבים וכו"י. והנה לכל מה שנאמר בהלכה זו ידועים המקורות (עיין במפרשים) פרט לפיסקא: "ואפילו היו בהן חוטאים". וכבר הר-גיש זאת הרב אלימלך בר-שאול זצ"ל במאמרו: "תפלת הצבור" (עיין 'בית הכנסת', גליונות ביהכ"ב

הגדול בתל-אביב, חוב' חשון תש"ח). וז"ל: "ואף נדייק, הרי הודגש כאן מה שלא הודגש בגמ': ואפילו היו בהן חוטאין".

גדמה לי כי מקור הפיסקא הזאת בגמ' דילו מסכת תענית (ח. א) דאמרינו שם: "אמר רבי אסי איו תפלתו של אדם נשמעת אלא אם כו משים נפשו בכפו (דהיינו בלב שלם, מהרש"א), שנאמר: "גשא לבבנו אל כפים". איני ?! והא אוסים שמואל אמורא עליה ודריש: ויפתוהו בפיהם ובלשונם יכזבו לו ולבם לא נכון עמו (עם הקב"ה, רש"י) ולא נאמנו בב־ ריתו" ואף־על־פי־כן (כתוב בסמוך) "והוא רחום יכפר עון" (ושומע תפלתם, והיכי אמרת שאין תפלתם נשמעת אלא אם כן משים נפשו בכפו! ?), לא קשיא: כאן ביחיד, כאן בצבור (תפלתם נשמעת אף-על־פי שאין לב כולם שלם, כדכתיב "ויפתוהו בפיהם" בדברים לשון רבים)". מכאן שמאותו הפסוק -- שאנו לומדים ממנו שתפילת הציבור נש-מעת אפילו איננה בלב שלם, אנו לומדים ש-תפילת הציבור נשמעת אפילו היו בהם חוטאים, שנאמר: "לא נאמנו בבריתו" ואעפ"כ "והוא רחום יכפר עוז" ותפלתם נשמעת.

נתו פריד

#### עורך נכבד!

מאד הצטערתי שבהופעה המחודשת של "טורי ישרון" מצאתי מאמר ביקורת על בית הדין הגדול בירושלים. זכות שמורה לחכמי דורנו להביע דעה על כל בעייה שהיא לפי גישתם, אולם לדעתי אין כל מקום לויכוח עם הסמכות התורנית הגבוה הביותר. תפקידה היא לפסוס הלכה למעשה ועלינו לסבל הדברים.

העובדה שבתי הדין פועלים לפי חוקי המדינה גובעת מחולשתה של היהדות הדתית שלא עלה בידה להקים בית דין גדול בלתי תלוי ואין לי כל ספק שישנו צורך גדול לכד.

מה זה חשוב לנו אם במקרה של הלן זיידמן הסתמכו על חוקי המדינה, די לנו שחכמי התורה הסתמכו על חנקי המדינה. אם כל רב ירשה לעצמו לגייר, הרי לא יהא כל פיקוח וכל איש יעשה את הישר בעיניו. קל ביותר לראות את התוצאות ובאמת כך היה הדבר במקומות שמצויה שם סמכות תורנית עליונה ענין הגיור נתון בידיהם (כגון באנגליה) התוצאות היו רצויות שכן זה היה הכלל הקבוע. מדוע איפוא, לחפש ולסמוך על היוצא מן הכלל? מדוע צריר לחפש דרכים להקל?

לפני זמן מה הזהיר רב מפורסם בארצות הברית בפני תופעות בלתי רצויות אלה, הוא טען שכל הענין החשוב הזה ייהפך לעניין חיצוני גרידא. נבסופו של דבר ייחדל עם ישראל להיות עם קדוש. נוסף לכך יש כאן עוד שיקול רעיוני. גוי שומר

שבע מצוות בני נח לשם שמים יימנה בין צדיקי אומות העולם. גר שמסרב לקיים תרי"ג מצוות מתחייב בנפשו. יוצא מזה שקולא כזו תיהפך לו למכשול

יש עוד שתי נקודות שאי אפשר לקבלו.

האחת היא שבעיית הגיור שונה מענינים אחרים בהלכה. כי מלבד דעתו של היחיד... קשורה כאן דעתם של בני משפחתו, דעת הקהל היהודי בארץ ובחוץ לארץ וכן דעת העולם הלא יהודי.

האם באמת דעת המשפחה קובעת את ההלכה?
נאמר "איש אמו ואביו תיראו ואת שבתותי
תשמורו". ואומר רש"י על כך: סמך שבת למורא
אב. לומר, אף על פי שהזהרתיך על מורא אב, אם
יאמר לך, חלל את השבת, אל תשמע לו. וכן בשאר
מצוות.

ועכשו לגבי דעת הקהל בארץ ובחוץ לארץ. יש כיום "דעת קהל" לגבי כל ענפי ההלכה. יש "דעת קהל" להפעיל תחבורה ציבורית בשבת. יש לאחרונה "דעת קהל" לשווק בשר חזיר בארץ.

האם נקבע את ההלכה בהתאם לדעות אלה? דווקא דביקות שלימה במצוות התורה עשויה לעודד תדמיתנו בעיני העולם הלא יהודי. ככתוב: כי היא תכמתכם ובינתכם לעיני העמים. ועוד נקודה. מה נוכל ללמוד מחיי הגיטו לגבי חיינו החפשיים כאן בארץ הזאת?

> ומה לגבי דעת העולם הלא יהודי: אנחנו שרים, להיות עם חפשי בארצנו.

מה פירושו של דבר זה לגבי היהודי הדתיז הפירוש הוא לקיים כל המצוות באהבה ללא הגבלות וללא הכלות.

כדי להנחות אותנו בדרך זו, טוב שתהא סמכות עליונה למען נשמע בקולה, נקבל החלטותיה ללא כל פיספוס.

אם נחוקנה הרי שנתחוק.

בכבוד רב רפאל מולר

#### ודע מה שתשיב!

#### (תשוכת העורך להערות שבעליפה)

קשה להתיחס לדבר ה"אפיקורסים" שכל שאתה עושה בעניני ציבור אינו טוב בעיניהם. מבטלים הם כל דבר מיניה וביה. שכן זה דרכם לרפות ידי העושים בטענות סרק שאינן ממין השיחה. נזקקים הם לכל מיני הוכחות נטולות כל יסוד.

תוך שיחה עם הרבה עשרות (אולי למעלה ממאה) חברים על הוויתו של עיתוננו נמצאו המבטלים פחור תים מכדי אצבעות של יד אחת.

כאן נייחד דברים מועטים להשגותיהם של אלה שבקרתם ענינית וליך כעורך דברים לפני הציבור להראות להם כל היריעה כולה. המטרה הכללית של ועדת תורה ודעת של הסתדרותנו שבצילה חוסה "טורי ישרון" היא להיות מכשיר מקדם ומחגך על מנת להרחיב אפקים, על מנת לעורר מחשבה, על מנת ליצור ויכוח גלוי, תכני, בעל אפי חיובי בכל שטח הוויתנו היהודית הייחודית ואל יאמר האומר, אל תעירו ואל תעוררו... עסקו עצמכם בנושאים גיטרליים, וכו' לאלה בודאי עיתוננו מיותר שכן "תרביץ" או "סיני" בוודאי יעלו עליו.

לא נימנע ולא נברח מנושאים המנסרים בחלל עולמה של היהדות. זכותנו וחובתנו לשאול את מנהיגיה של הבירה הרוחנית מה תאמר תורת חיים להליכות חיים.

קהילת ישרון על כל תולדותיה היא שיצרה את טיפוס האינטלקטואל הדתי "ששום דבר יהודי לא זר לו ושום דבר אנושי לא זר לו" רבים הם בתי כנסיות בירושלים ובארץ שישרון משמשת להם דוגמא.

וכל זה לא מתוך הדבקות באידיאה שעלינו לקיים

את רוח ישראל סבא בדרך של חשיבה יוצרת מתמדת. "טורי ישרון" חייב להיות מכשיר חינוכי שיקדם אותם עיקרים שבהם אנו מדברים.

אשר לענין הכספים שעיתון זה נוטל מכספי הציבור נאמר רק ששמו הטוב של עיתון זה מצא לו כבר תומכים אנו בטוחים שציבור הקוראים שימצא עניין בדברים לא ירצה במתנת חינם וישלח דמי המנוי (מחירו של הבטאון הוא כמחירו של עיתון של ימי שישי).

אנו עושים ונעשה למען שיפור רמתו של העיתון. העורר

#### הערת המערכת

ביהדות אין סמכות של "אינפלליביליות" (-Infalli) וחלוקי דעות בהלכה לגיטימיים בהחלט. ברור שבני הפלוגתא צריכים להיות שוים בדרגה

ברור שבני הפלוגתא צריכים להיות שוים בדרגה ועליהם לשמור על סגנונם שלא יהיו בדבריהם בטויים פוגמים ומעליבים.

שאלה אחרת היא אם "טורי ישורון" יכול לשמש אכסניה להבטאת חלוקי הדעות, ואמנם גם שאלה זו שנויה בחלוקי דעות.

#### (משך בעמ' 29)

באר־שבע, ירושלים. השתתפו 26 מחברי ומת-פללי "ישרון", בהדרת מר אהרן ביר.

#### יפנים חדשות" לשמח ישרון

החידושים ב"ישרון" נכרים לא רק בתוכן, לבאי הבית, אלא גם לעוברים על פניו. בחזית הבית יכול העובר לראות גן יפה שניטע בשבועות אלה, מגודר יפה, ובקיר הקדמי של ביהכ"ג מתנו־סס סו"ס שמו לתפארת, "הסתדרות ישרון — בית הכנסת המרכזי".

#### שהשמחה במעונם

הסתדרות ישרון מברכת את חברנו הרב ד"ר א. מ. סולה ואת רעיתו לרגל נשואי הבת, את חברנו הד"ר חיים חמיאל ואת רעיתו לרגל נשואי הבת, הפרופ' א"א אורבך ומגיד שיעורנו לנשים, מר א. זלקין ורעיותיהם לנשואי בניהם. למת-פללנו עו"ד ישראל גלעדי ורעיתו ולחברנו י"מ גלעדי להולדת הבת-הנכדה.

הסתדרות ישרון מברכת את חזננו הותיק ישראל מייזלס ליום הולדתו הששים.

הסתדרות ישרון מברכת את חברה העו"ד מנחם הרגיב להתמנותו כשופט בבית הדין לעבודה. הסתדרות ישרון מברכת את מר ח. י. אונגר וביתו לנשואי בנו גיורא.

#### לא תוביפו לראבה עוד

הסתדרות ישרון משתתפת ביגונם של חברנו חיים אטינגר ומשפחתו בהלקח מהם הרעיה והאם ז"ל. וכן מביעה הסתדרות ישרון את תנחומיה למשפחת הפרופ' וייס ז"ל על מות ראש המשפחה החוקר הדגול. לרב דוד ויינגרטן ומשפחתו כוס תנחומים על מות אביו, הרב חיים יצחק ז"ל.

עם חתימת הגליון נודע לנו על פטירתו של חברנו הותיק, הד"ר צבי הרמן וולשטיין ז"ל. הערכה על המנוח תבוא בגליוו הבא.

מערכת "טורי ישרון מביעה תנחומיה לרב דוד ויינגרטן על מות אביו הרב ר' חיים יצחק זצ"ל





#### ח. י. אונגר

XEROX צלום מסמכים ¥ צלום דופלימטיים ¥

XEROX צלום דופלימטיים למולטיליט

MOLTILITH שכפול אופסט ¥

בתיבה במכונת א.B.M.

כריכה ואיסוף ¥

בנק

ארע-ישראל בריטניה

בערבון מוגבל

כל עסקי בנק

×

תל-אביב-ירושלים-חיפה-נתגיה

יפו-קרית שלום-לונדון

### המבחר הגדול ביותר בירושלים לגברת ולגבר

## נעלי קומפורט

בן־יהודה 23, ירושלים

זאב פרוסק ובניו חברה קבלנית בע"מ רח' בן־יהודה 3, טל. 23311

דירות למכירה ברח' טשרניחובסקי 15 ירושלים

## "טיב"

הנקניק הכובש את הצרכן בטיב ובטעם המעודן **טירת צבי** 

ביח"ר לנקניק ובשר מעושן **כשר** 

ד. נ. בית שאן, טלפון: 8150—665

## הלוואה וחסכון

אגודה הדדית בע"מ, ירושלים

מקבלת חברים, פיקדונות וחסכונות; ניירות ערך; מלוות ממשלתיים; שילוב חסכון־אשראי; פקדונון "חון"

מחלקת כספים וניירות ערך למשמרת

## TUREI YESHURUN

Monthly published by the Yeshurun Organization, Jerusalem

Editor: Zwi Korech

Editorial board: N. Ben-Menahem, S. Weingarten, B. Kosovski

Postal address P.O.Box 7018 Jerusalem, Israel

Single copy — \$ 1, Subscription price, 1 year, \$ 10



שולם ירושלים 408

¢