הועתק והוכנס לאינטרנט. www.hebrewbooks.org אליון השון הנשלי<u>ר</u> ע"י חיים תשס"ט ע"י חיים תשס"ט

בנימין בן־יחושע: פרשת בראשית

שילם ורהפטיג: תקופת גן־עדן

חיים מנחם לויטס: אלהי דוד ובונה ירושלים

משה טוביה פישר: "ובקומך"

יחודה רוזנטל: על הממזר בתנ"ך

יוסף צבי קרליכך הי"ד: עיצוב חללו של בית הכנסת

פנחס פיק: קטע לא־ידוע של הכותל המערבי

אליעזר ליבנה: תמורות ותשובות לימינו

אחרן בי"ר: ירושלים השלמה

ברוד ירושלמי: מסורת הדורות

ים זבולוני: הערה הלכתית ומדעית

כה

# זמני התפילה לחדשי חשוון-כסליו

| בר' נה           | תפלת מנחה — 4.45; קבלת שבת — 5.00. דרשה על פרשת השבוע.                                                     |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ר' חשון          | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45.                                                 |
| 23.10.7          | מנחה — 4.35; ערבית במוצש"ק — 5.35.                                                                         |
| בר' לר-לך        | תפלת מנחה — 4.45; קבלת שבת — 4.55. דרשה על פרשת השבוע.                                                     |
| ייא חשון         | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45                                                  |
| 30.10.71         | מנחה — 4.30; ערבית במוצש"ק — 5.30.                                                                         |
| ור׳ וירא         | תפלת מנחה — 4.35; קבלת שבת — 4.50; דרשה על פרשת השבוע                                                      |
| יית חשון"        | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45.                                                 |
| 6.11.7           | מנחה — 4.20; ערבית במוצש"ק — 5.20.                                                                         |
| מר' חיי שרה      | תפלת מנחה — 4.30; קבלת שבת — 4.45; דרשה על פרשה השבוע.                                                     |
| יב חשון:         | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45.                                                 |
| 13.11.7          | מנחה — 4.15; ערבית במוצש"ק — 5.15.                                                                         |
| זר׳ תולדות       | תפלת מנחה — 4.25; קבלת שבת — 4.40; דרשה על פרשת השבוע.                                                     |
| י בכסלו          | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45.                                                 |
| 20.11.7          | מנחה — 4.15; ערבית במוצש"ק — 5.15.                                                                         |
| ור׳ ויצא         | תפלת מנחה — 4.20; קבלת שבת — 4.35; דרשה על פרשת השבוע.                                                     |
| ז' בכסלו         | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45.                                                 |
| 27.11.7          | מנחה — 4.10; ערבית במוצש"ק — 5.10.                                                                         |
| ור׳ וישלח        | תפלת מנחה — 4.20; קבלת שבת — 4.35; דרשה על פרשת השבוע.                                                     |
| ז"ו בכסלו        | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45.                                                 |
| 4.12.7           | מנחה — 4.10; ערבית במוצש"ק — 5.10.                                                                         |
| יר' וחשב         | תפלת מנחה — 4.20; קבלת שבת — 4.35; דרשה על פרשת השבוע.                                                     |
| ייב בכסלו        | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45.                                                 |
| 11.12.7          | מנחה — 4.10; ערבית במוצש"ק — 5.10.                                                                         |
| נפילות בימי חול: | בכל יום שחרית — 6.00 בבוקר<br>בכל יום שחרית — 7.00 בבוקר<br>מנחה — שעה לפני ערבית<br>ערבית — לפי מוצאי שבת |

הסתדרות ישרון הועדה לתורה ודעת עירית ירושלים האגף לתרבות תורנית

מודיעים על התכנית לידיעת הארץ בנושא

# ארץ יהודה

לפעולה זו הוזמנו טובי החוקרים והמדענים העוסקים בנושא זה מצדדיו הגיאוגרפיים, ההיסטוריים והארכיאולוגיים.

ההרצאות שבחלקן תהיינה מלוות סיורים תתקיימנה בשעות אחה"צ של ימי א'. תחלנה בתחילת חודש כסלו ופרטיהן יפורסמו בסוף חודש זה.



# ירחון בהוצאת הסתדרות "ישרון", ירושלים בעריכת צבי כורד

המערכת: נ. בן־מנחם, ש. הכהן וינגרטן, יהודה כהו, ב. סוסובססי

המערכת וההנהלה ת.ד. 2018 ירושלם

שנה ד, גליון כ״ה, ז׳ חשון תשל״ב 26 באוקטובר 1971

#### התוכו:

- 3 טור הטורים
- 5 בנימין בן־יהושע: פרשת בראשית
  - שילם ורהפשיג: תקופת גן־עדן 8
- 9 חיים מנחם לוימם: אלהי דוד ובונה ירושלים
  - משה מוכיה פישר: "ובקומך"
- 14 יהודה רוזנמל: על הממזר בתנ"ך,
- 16 יוסף צבי קרליבך הייר: עיצוב חללו של בית הכנסת
  - 20 פנחם פיק: קטע לא־ידוע של הכותל
  - אליעזר ליםנה: תמורות ותשובות לימינו
    - 25 אהרן בי״ר: ירושלים השלמה
    - 26 ברוך ירושלמי: מסורת הדורות 28 נח זבולוני: הערה הלכתית ומדעית
      - וג מכתבים למערכת

# טור הטורים

# אסיף הימים

ראוי הוא ביותר שייעשה חשבון במהות אחדותנו דוקא עתה, כשחודש החגים תם ושבו העם איש לעסקיו. ביקשנו לראות האם בימים אלה של שלווה גדל כוחו של גורם הזמן שעוצמה רבה לו להיותו פורש עלינו טלית של אחדות כמעין אותם הימים של "הן עם כלביא יקוס וכארי יתנשא...".

ואכן נמצאנו למדים שהתרחש משהו באותו ציבור של פינת יקרת בבניננו הפיזי והיישובי שביום שלשום מרד בקלריקליזם ומילא כרסו בתכנים אנושיים כלליים ואתמול נתקיים מכוח אותה שלילה ואילו היום נמצא מנוער ומרוקן מאותם מתכונים סוציאל-דימוקרטיים ומחפש הוא תכנים למלויו של החלל ונוצרה אותה נוסטלגיה לגירסא דינקותא שפרנסה את הנפש.

נטענה ונטענת הטענה כלפי־הציבור שומר המסורת, אתם אינכם מתקרבים אלינו, רואים אתם בנו זרים שיש לבוא עמם רק לידי סובלנות של דו קיום במעשי הימים, עטפתם עצמכם במעטה של חומרות ואין לבוא לידי הידברות עמכם, בואו וותרו על מצווה קפואה שאין הזמן גרמה ואין של הומרות ואין לבוא לידי הידברות עמכם, בואו וותרו על מצווה קפואה שאין הזמן גרמה ואין הדעת גורסה ואז תחול קירבה, תחול אחדות ... ועוד ועוד.

כל יום וכל שעה נשאלת השאלה ונטענת הטענה ומחריפה היא בימים של תשרי כשעולה האומה במעלות התקופה, ימים של אחדות מעטים אבל יקרים ומי יתן ויהא כוח בחפיפתם על סוכת שלומנו הפנימי ותוכיח יהדות רוסיה שבימי שמחת התורה נוצקה בהם רוח חדשה וגבהו עליה שמי השמים.

בימים אלה דווקא חדרנו אנו אנשי "טורי ישרון" לעולמם של אחים התוהים אחרי חג ומועד מחוסר 'תוכן 'ונאמרים הדברים באותם יקרי נפש מייסדי ישובי ספר ומציבי גבול, אלה המזהירים מכוח פרשת הגבורה הגדולה והנאצלת של הישוב היהודי בארץ ישראל, אלה חותרים במעמקי הבלתי מודע אל תכני אמת של ישראל סבא, תוכן שכה קשה לגלותו אבל שרשיו מצויים ומאחדים כולנו, ליבא לפומא עוד לא גליא. נכתבים הדברים מכוח תגובתו של חבר נעורים בקיבוץ חילוני בעמק יזרעאל, אותו חבר שביקש את שביקש לבנות לו בית כנסת בישובו משום... שפשוט החר לי משהו, אני עוד נתפרנסתי על ערכים שטעמם עומד לעולם ואילו צאצאי הם ממש "תינוקות שנישבו.

ובבוא אב, בן ונכד אל הקיבוץ הדתי במוצאי שמחת התורה וראית במו עיניך את הדבקות שבו אחזו בספר התורה כשהם מכרכרים בכל עוז והפנים זוהרות כאותו בן שגלה ושב אל אמו ומתרפק עליה בגעגועי סתר.

ואז תאמר בלבבך, מי יקום וישאב מלבבות יקרים אותה אחדות המצויה בהם מכוח הוותיקים במי יעלה ?

# ברכה לקרן הגואלת

הקרן תקיימת באה לגיל שיבה ומי הם כיום אלה המצויים בארץ הזאת הזוכרים את ימי נעוריה. בנות קמו לה לקרן גואלת האדמה שהעמידה לנו קרקע לרגלינו כדי שנזכה במידת השמים שתתפרש עלינו כדבר המשורר הלאומי.

אותן בנות עשו חייל וקולה של הקרן האם נשמע מכוח המעשים רבי הערך שעושה היא בהשקט וביטחה.

וכאשר הנך משוטט בארצות ורגלך תישאנך אל אכסדרות של בתי כנסת וראה תראה מדי שבת את הגליון הלבן של המחלקה הדתית של קק"ל המספר לשכוחי זמן ימים של חג ומועד העתידים לבוא תראה מקצת ערכיה לנפוצות ישראל עוד נכונו ויכונו לה ימי מעשים וברכתנו לראש משביר.

# הודעה לקוראים

קוראינו שטרם שלמו עבור העתון לשנה החדשה והחייבים לנו עוד מן השנה שעברה, מתבקשים לשלוח דמי חתימה בהקדם (—.15 ל"י לשנה). אין העתון מתכוון להתפרנס מקופת "ישרון" לפיכך מתבקשים הקוראים להנות את העיתון כפי שהוא מהנה אותם. מינהלת "שורי ישרון"

ת. ד. 7018

### פרשת בראשית.

Contract State

### בנימין בן־יהושע

פרשה זו, פרשת בראשית, היא פרשת הבריאה והיצירה. פרשה הכוללת בתוכה עולם של רזין ורזי דרזין. דברים נסתרים ומופלאים. זכבר אמרו חז"ל: "במופלא ממך אל תדרוש". וחלילה לי לעבור על דברי חכמים ולדרוש במופלא ממני. על כן, אבסס את עיקר דברי על דברי חז"ל ופרשני התורה מן הדורות שקדמו, ואשר שבילי התורה היו להם נהירים וברורים.

את דברי אייחד בעיקר על בריאת האדם ועל מזונותיו של האדם (פרק א' פסוקים כו—ל) ועל מעשה הקרבנות המוזכרים כבר בפרשה זו (פרק ד' פסוקים ג—ז).

בבראשית פרק א' פסוק כ"ו נאמר: "יואמר אלקים נעשה אדם בצלמנו כדמותנו וירדו בדגת הים ובעוף השמים ובבהמה ובכל הארץ וככל הרמש הרומש על הארץ", וכבר עמדו חכמינו ז"ל וכל המפרשים על משמעותו של הפסוק הזה המדבר בלשון רבים — "נעשה"; "בצלמנו כדמו־דבר בלשון רבים! נתייעץ בדעת אחרים לעתות את האדם וכאילו לכביכול יש לו צלם ודמות שאפשר להדמות לו.

מתוך הפרושים הרבים שניתנו להסבר הפסוק אביא רק אחדים, ואשתדל לעמוד על ההבדלים השונים ועל התפיסות הנבדלות בין אחד למשנהו. במדרש רבה על הפסוק הזה: "נעשה אדם" שואל המדרש במי נמלך? והמדרש מביא שלש דעות: האחת היא דעתו של ר' יהושע בן־לוי: "ר' יהושע בן לוי אומר במלאכת השמים והארץ נמלך. משל למלך שהיו לו שני סנקליטים (ב יועצים) ולא היה עושה דבר חוץ מדעתן".

על פי דעתו של ר׳ יהושע בן לוי יוצא, כאילו כביכול הושיב את השמים ואת הארץ, ובמושב שלשתם. כלומר, הקב״ה כביכול, השמים והארץ, דנו והחליטו בדבר.

הדעה השניה היא דעתו של ר' שמואל בר נחמן. ר' שמואל בר נחמן אינו מקבל דעתו של

ר' יהושע בן לוי משום שאם השמים והארץ היו קובעים ומחליטים בנגוד לדעתו של כביכול, הרי יעמוד כביכול במיעוט, והמדרש הגדול אמנם משמיע לנו שדיעותיהן של המלאכים היו שונות מזו של הקב"ה, והקב"ה שרפן. וכך אומר המדרש הגדול: "תנא, שלש כתות של מלאכי השרת הביא הקב"ה בשעה שבקש לברות אדם הביא כת ראשונה אמר להם אדם אני מבקש לברות... אמרו לו אל תברא. מיד הושיט אצבעו הקטנה ביניהן ושרפן. הביא כת שניה אמר להן: אדם ביניהן ושרפן. הביא כת שניה אמר להן: אדם הושיט אצבעו הקטנה אני מבקש לברות... אני מבקש לברות... אמרו לו אל תברא. מיד" הושיט אצבעו הקטנה ביניהו ושרפן וכו"י.

גם "מדרש רבה" מביא מדרש מקביל למדרש זה בשם רבי סימון: "בשעה שבא הקב"ה לבראת את אדם הראשוז נעשו מלאכי השרת כתים כתים וחבורות חבורות. מהם אומרים יברא ומהם אומי רים אל יברא. הדא הוא דכתיב חסד ואמת נפגשו צדק ושלום נשקו – חסד אומר יברא שהוא גומל חסדים ואמת אומר אל יברא שכולו שקרים וכו׳. מה עשה הסב״ה נטל ״אמת״ והשליכה לארץ. הדא הוא דכתיב ותשלך אמת ארצה (דגי־ אל חב). לפי שני המדרשים הללו יוצא איפוא. כאילו כביכול היה במיעוט וכאילו כביכול רדה במלאכיו, ואכן המדרש האחרון מסיים-בתרעומת שהיו למלאכים לפני הסב"ה: "אמרו מלאכי השרת לפני הקב"ה מה אתה מבזה תכסיס אלטי־ כסיה (מלאר האמת – מדת חותמו של הלב"ה אמת). תעלה אמת מו הארץ הדא הוא דכתיב "אמת מארץ תצמח". לפיכך לא היה ר' שמואל בר נחמו נכוו לסבל דעתו של ר' יהושע בו לוי ואומר שהקב"ה נמלך רק במעשה כל יום. כלומר, במלאך אחד. והוא אומר: "משל למלך שהיה לו סנסתדרוו (ביועץ) ולא היה עושה דבר חוץ

הדעה השלישית היא דעתו של ר' אמי. ר' אמי ר' אמי אמי סובר שלא יתכן כלל לומר שהקב"ה כביכול

יתייעץ עם ברואיו ולכן הוא אומר: "בלבו נמלך". קשה מאד לומר ששתי הדעות הראשונות (כלו־ מר התיעצות עם ברואיו) מניחות את הדעת, אם לא נוסיף לדעות הללו את הפתיחה למדרש זה באותה פתיחה שהמדרש הגדול פותח והיא: "דברה תורה כלשון בני אדם".

ובדרך זו של "דברה תורה כלשון בני אדם" הולך אבן־עזרא ואומר: "ואחר שידענו שהתור רה דברה כלשון בני אדם, כי המדבר אדם, גם כן השומע, ולא יוכל לדבר איש דברים בגבוה עליו או בשפל ממנו, רק על דרך דמות האדם".

רש"י ההולך בדרך המדרש, מוצא לנכון להסד ביר את הצד המוסרי שבכתוב, ורש"י לומד מפסוק זה שני דברים: מדת דרך ארץ ומדת ענוה וכך אומר רש"י: "ענותנותו של הקב"ה למדנו מכאן. לפי שהאדם בדמות המלאכים ויתקנאו בו. לפיכך נמלך בהם. נעשה אדם, אף על פי שלא סייעוהו ביצירתו לא נמנע הכתוב מללמד דרך ארץ ומדת ענוה שיהא הגדול נמלך ונוטל רשות מן הקטן. ואם כתב אעשה אדם לא למדנו שהוא מדבר עם בית דינו אלא עם עצמו. ותשובתו כתב בצדו: "ויברא את האדם ולא כתב ויבראו".

מהסברו של רש"י ומסיום דבריו שאמר "ותשו־ בתו כתב בצדו", אפשר להסיק שאף רש"י אינו נוטה להסכים שכאילו כביכול התייעץ עם יציריו. ונוטה יותר לקבל את דעתו של ר' אמי, באמרו "לא למדנו שיהא מדבר עם בית דינו אלא עם עצמו".

הרמב״ם ב״מורה נבוכים״ דוחה את כל הפי־ רושים האלו מכל וכל ואומר: ״ואין הכוונה באלו המאמרים כולם מה שיחשבוהו הפתיים, שיש לו יתעלה דברים או מחשבה או התבוננות או שאלת עצה והעזר בדעת אחרים, ואיך נעזר הבורא במה שברא״.

ביאור מענין על פסוקים אלו מביא אבן־ עזרא ואף על פי שהוא דוחה אותו כדאי לה-ביאו: "יש אומרים כי מלת נעשה שם התאר מבנין נפעל כמו שכתוב בנחמיה פרק ה' פסוק י"ח "ואשר היה נעשה ליום אחד", והעירו כי כצלמנו כדמותינו דברי משה, ופירושו ויברא אל־ קים את האדם בצלמו שהוי"ו של האדם (כלומר,

אלקים ברא את האדם בצלמו של האדם) ויפרשו בצלם אלקים, שמלת אלקים דבק עם עשה (כלו־ מר, כאילו היה כתוב: ויברא אלקים את האדם בצלמו, בצלם עשה אותו אלקים). אולם כאמור האבן־עורא דוחה פירוש זה ואומר: "כי חסר לב הוא". אברבנאל רוצה להסמיך פירוש זה לאונ־ קלוס. משום שהאונקלוס אינו מסמיך את מלת בצלם לאלקים ואומר, "בצלם" כלומר שמלת "בצלם" מוכרת הוא מן מלת "אלקים". המפרש את האבן־עורא מייחס פירושו זה לקראים.

אף כי שרש"י כאן בפרשה אינו מזכיר כלל פירוש זה, הרי במסכת אבות פרק ג' משנה י"ד על מאמרו של רבי עקיבא: "חביב אדם שנברא בצלם, שנאמר בצלם אלקים עשה את האדם" אומר רש"י: "חביב אדם שנברא בצלם, לכן מוטל עליו לעשות רצון קונו. חבה יתירה נודעת לו, כלומר, חיבה יתירה חבבו שבראו בצלם עצמו שנאמר בצלם אלקים נברא האדם, וכל המפטפט ודורשו לצד אחר כי בצלם וכו' נזרקה בו אפי־קורסות".

וכאן אני נוטה לקבל דעתו של הפרופ׳ י. ליבו־ ביץ שאמר לי, שיתכן ודברים אלו אינם דברי רש״י. כי אין רש״י נוהג להשתמש במלים בוטות כאלו. וסיוע לדבר, קטע זה מתחיל במלים נוסח אחר.

לסיכום, יש להביא את דברי ר' שמואל בר נחמן בשם ר' יונתן שבו מסיים המדרש את הדרשות על פסוקים אלו: בשעה שהיה משה כותב את התורה היה כותב מעשה כל יום ויום. כיון שהגיע לפסוק הזה: "ויאמר אלקים נעשה אדם בצלמנו כדמותנו" אמר לפניו: רבון העול־מים, מה אתה נותן פתחון פה למינים — אתמהה. אמר לו: כתוב, והרוצה לטעות יטעה. והמדרש הגדול מוסיף מיד לאחר מאמר זה: "מאי בצלמנו כדמותנו, שתהא לו נפש חכמה יודעת ומשגת כל הברואים והדעות הנפרדות ועובד את אדון העול־מים כאחד ממלאכי השרת".

ומענין הבריאה לענין המזונות.

שם בפסוק כ״ט נאמר: ״ויאמר אלקים הנה נתתי לכם את כל עשב זורע זרע אשר על פני כל הארץ ואת כל העץ אשר בו פרי עץ זורע זרע לכם יהיה לאכלה״. אומר רש״י: ״השווה להם

(היינו לב"א) בהמות וחיות, ולא הרשה לאדם ולאשתו להמית בריה ולאכול בשר. אך כל ירק עשב יאכלו יחד כולם. וכשבאו בני בח התיר להם בשר שנאמר (פרק ט' פסוק ג'): "כל רמש אשר הוא חי לכם יהיה לאכלה כירק עשב נתתי לכם את כל".

עפ״י דעתו של רש״י, עד בני נח, לא היה כל הבדל בין מאכל האדם למאכל הבהמות והחיות, וכולם מירק עשב ניזונו.

הרמב"ן אינו מקבל דעה זו ואומר שלאדם ולאשתו נתן כל עשב זורע זרע וכל פרי עץ ולחית הארץ ולעוף השמים נתן רק את כל ירק עשב לאכלה.

הרמב"ן מדייק זאת משני הפסוקים הנפרדים. פסוק כ"ט המתייחס אל מאכל האדם ובו מוזכר ירק עשב ופרי עץ, ופסוק ל' המתייחס אל חית הארץ ועוף השמים ואשר בו מוזכר רק ירק עשב לאכלה.

ביחס לאיסור אכילת בשר כל המדרשים ואח-ריהם המפרשים כולם בדעה אחת שעד בני נח לא הותר בשר לאכילה.

על הטעם שבשר הותר לאכילה אחר המבול אומר הרד"ק: "ולא ידעתי למה. ואולי לפי שהיה גלוי וידוע לפניו כי המבול עתיד להיות ונח עתיד להציל עמו שאר החיים, ואמר לתתם לו חלף עבודתו בהם. שאין הקב"ה מקפח כל בריה". גם הרמב"ן מביא טעם להתרת אכילת בשר לאחר המבול, בדומה לטעמו של הרד"ק. וכך הוא אומר: "וכאשר חטאו והשחית כל בשר את דרכו על הארץ, ונגזר שימותו במבול, ובעבור נח הציל מהן לקיום המין, נתן להם רשות לשחוט ולאכול, כי קיומם בעבורו".

אם כל זאת נראה מן הדברים הבאים שרק בשר תאוה הותר לאכילה:

על הפסוק (דברים יב כ): "כי ירחיב ה' את גבולך וגו' ואמרת אכלה בשר כי תאוה נפשך לאכול בשר", דורשים חז"ל בחולין פד א: "למדה תורה דרך ארץ, שלא יאכל אדם בשר אלא לתאבון. יכול יקח אדם מן השוק ויאכל, ת"ל: וזבחת מבקרך ומצאנך".

שני תנאים התנתה התורה בנוגע לאכילת בשר: א) אם אדם נמצא בירושלים או קרוב לה,

הותרה לו אכילת בשר רק בתנאי אם יביא קרבן שלמים. ומבשר זבח השלמים, אשר החזה ושוק שייך לכהן, והנותר — למביא הקרבן. ומותר לאכול רק ביום הראשון, או אם היה נדר — יומיים. ב) אם אדם נמצא רחוק מירושלים וקשה לו להגיע לירושלים לבית המקדש להקריב קרבן והוא מתאווה לאכול בשר, הרשות בידו לאכול רק אם יובח מבקרו ומצאנו. "יכול יקח מן השוק ויאכל? ת"ל: וזבחת מבקרך ומצאנך".

וזוהי הכוונה בבשר תאוה: אם אדם מתאוה לבשר כל כך, שהוא מוכן להקריב חלק הגון מן הבשר לכהן וחלק הגון לשריפה, שהרי ביומים לא יספיק לאכול את כל הקרבן — אם אדם מגיע לידי דרגה של תאוה כזאת, מותר לו לאכול בשר. או, אם יסכים אדם הנמצא רחוק מירושלים, לזבוח מבקרו, אשר בודאי אכר הוא ומחייתו תלויה בבקרו — אם תאותו תהיה חזקה כל כך, יאכל לו בשר בכל אות נפשו.

באשר לעצם הבאת קרבן וזביחתו. אם הפעור לה הזאת, זביחת בעלי חיים והעלותם לקרבן רצויה לפני הקב״ה אם לאו אין לעמוד מן הקרד בנות המוזכרים בפרשתנו (פרק ד' פסוקים ג' ד') כי מנחתו של קין היתה מפרי האדמה, ופירות אינם בני זביחה, ואילו על קרבנותיו של הבל: "מבכורות צאנו ומחלביהן" אין כתיב כאן ויעל עולות או ויזבח זבחים אלא "והבל הביא גם הוא". כלומר כמו שקין הביא מפרי האדמה, כך הבל מביא מצאנו. ורבי יהודה אבן-שמואל שליט"א הביא מסביר, שהבל העמיד את הצאן לפני הקב"ה כמנחה כדוגמת פעולתו של קין וכלל לא זבחם.

וסמך לדברי רבי יהודה אבן שמואל אפשר להביא ממדרש האגדה שבמסכת סנהדרין לז ב: "מלמד שעשה קין בהבל אחיו חבורות חבורות, פציעות פציעות, שלא היה יודע מהיכן נשמה יוצאה". אם קין לא ידע, הבל מנין לו ?!

אולם אם נרחיק קצת ונעבור לאדם השלישי שהביא קרבן הלא הוא נח (פרק ח' פסוק כ'), נוכל אולי להגיע לאיזו שהיא מסקנה.

השלישי אשר הביא קרבן לה' היה נח: "ויבן נח מזבח לה' ויקח מכל הבהמה הטהורה ומכל העוף הטהור ויעל עולות במזבח" (שם ח, כ). (סוף בעמ' הבא)

מה כתוב אחריו — "וירח ה' את ריח הניחח, ויא־ מר'ה' אל לבו, לא אוסיף לקלל את האדמה בעבור האדם, כי יצר לב האדם רע מנעוריו ולא אוסיף עוד להכות את כל חי כאשר עשיתי".

וכאן נשאלת השאלה: מה קשר הרחת 'ריח הניחות לבין יצר לב האדם רע מנעוריו? ומדוע דוקא עכשיו אחרי המבול נוכח הקב"ה בכך ולא לפני המבול? מה נשתנה בינתים?

בכדי להבין את הקשר, עלינו לשחזר מה שקרה מן המבול עד כאן. הקב"ה אמר לנח שיקח מכל הבהמה לתיבה, כדי להקים עולם חדש אחר המבול. והנה אך יצא נח מן התיבה, מיד לקח מאותם בעלי החיים אשר טיפל בהם בתיבה ואשר הקב"ה אמר לו לשמור עליהם בימי המבול כדי לקיים עולם חדש — שחטם והביאם קרבן לה׳.

זהו מה שאמר הקב״ה אל לבו: אם נה, לאחר שראה כל מה שעשיתי, שהחרבתי את עולמי והשמדתי את כל החי ואילו רציתי יכולתי להש-מיד גם את המעט הנשאר — מוצא נח לנכון לקחת מן המעט הזה ולהשמידו הרי יצר לב האדם

רע מנעוריו. אני הוא שבראתי את האדם עם היצר הרע, והאדם אינו אשם בכך, ולכן, לא אוסיף עוד להכות את כל חי.

ראה הקב״ה שהאדם להוט כל כך אחרי בשר, ניסה להציל לפחות, מה שניתן להציל ואסר על אבר מן החי: ״אך בשר בנפשו דמו לא תאכלו״ (שם ט, ד). ומעניינים דברי הברייתא בחולין קלב, ב: ״רש״א, כל כהן שאינו מודה בעבודה אין לו חלק בכהונה, שנאמר: ׳המקריב את דם השל־מים... לו תהיה שוק הימין למנה״. ורש״י מפרש: ״כל כהן שאינו מודה בעבודה — שאמר בלבו, דברי הבל הן ולא צוה המקום להקריב לו קרבנות אלא משה בדה מלבו, אין לו חלק בכהו־נה אין לו חלק בקדשים״. כלומר, יש לשלול ממנו את חלקו בקדשים, אבל אין לנדותו על כר.

אך כיון שאיסור אכילת בשר הוא דבר שאין רוב הצבור יכול לעמוד בו, התירו אכילת בשר, יוחי בהם׳ ולא שימות בהם. וכשנזכה לבנין בית המקדש במהרה בימינו, נזכה לראות כהנים בדו־כנם ולוים לשירם ולומרם וישראל לנויהם. אמו.

# תקופת גן־עדן שילם ורחפטיג

ספר בראשית שופך אור על הליכי ההתפתחות הכל־ כלית של האנושות. כמו בקליידוסקופ עוברים לפנינו שלבי ההתפתחות הכלכלית המקובלים בתורת הכל־ כלה המודרנית. ואלה הם:

תקופת הלקיחה מן המוכן, תקופת הציד והדיג, תקופת המרעה (גדול מקנה), תקופת החקלאות (עבודת אדמה) ותקופת המסחר וחתעשיה.

התקופה הכי קדומה היא תקופת "הלקיחה מן המוכן". האדמה היתה עשירה בעצי פרי ועשבי מאכל. מספר בני האדם חיה קטן, וצרכיחם מועטים ופשוטים. האדם היה משיג את צרכיו בנקל בלי עמל ויגיעה. זו היתה תקופה של אפס מעשה וחוסר דאגה. לכן היה באמת גן-עדן עלי אדמות.

בגן־עדן ספק לו האדם את צורך האכילה ע"י

קטיפת פירות מהעצים: "ותרא האשה כי טוב העץ למאכל... ותקח מפריו ותאכל" (בראשית ג, ו). צורך הלבשה לא היה לאדם הפרימיטיבי, כנאמר: "ויהיו שניהם ערומים, האדם ואשתו, ולא יתבוששו" (שם, ב, כה). וכאשר נפקחו עיניהם וידעו כי ערר מים הם, די להם להושיט ידם ולקטוף עלה תאנה, כדי לכסות את מערומיהם. "ויתפרו עלח תאנה, ויעשו להם חגורות" (שם, ג, ז).

אף צורך הדירה לא היה להם, כי הטבע ספק מחסה לאדם: "ויתחבאו האדם ואשתו מפני ה' אלקים בתוך עץ הגן" (שם, ג, ח).

ברור כי בתקופת גן־העדן של האדם לא היתה קיימת פעי־ קיימת כל פעילות כלכלית, או שהיתה קיימת פעי־ לות כלכלית מצומצמת ביותר: "ויניחהו בגן העדן לעבדה ולשמרה" (שם, ב, טו). מכאן למד התנא רבי שמעון בן אליעזר: גדולה מלאכה שאף אדם הראשון לא טעם כלום עד שעשה מלאכה, שנאמר: "ויניחהו (המשך בעמ' הבא)

### אלהי דוד ובונה ירושלים

#### חיים מנחם לויטס

כל העובר על התוספתא ותלמוד ירושלמי של מסכת ברכות רואה בעליל שבארץ ישראל לא היתה ברכה מיוחדת בתפילת שמונה-עשרה "את צמח דוד". בתוספתא פ"ג הכ"ה ובירושלמי פ"ב ה"ד ופ"ד ה"ג איתא. ו"כולל של דוד בבונה ירושלים", כלומר שהיו כוללים תפלה על חידושה של מלכות בית דוד בתוד ברכת "בונה ירושלים." לעומת זאת, בבבל היתה ברכה בפני עצמה "את צמח דוד", וכך איתא במדרש תנחומא ריש פ׳ וירא על מה ששנו רבותינו שצריך אדם שיתפלל שמונה עשרה (השוה משנה ברכות ד. ג "רבו גמליאל אומר בכל יום מתפלל אדם שמונה עש־ רה") משיביו לר' לוי והא בבבל אומרים י"ט והכוונה לברכה הנוספת של "את צמח דוד". אף על פי כו נשאר בנוסח הבבלי הכללת דוד בבונה ירושלים בזה שאומרים בה "וכסא דוד עבדר מהרה לתוכה תכיו״.

רצוני בזה להצביע על יסוד מחלוקת הבבלי והירושלמי, וג"כ להעיר על שני גדולי תורה, אחד ספרדי ואחד אשכנזי, בימי הביניים שהיו מתפללים בברכה זו כנוסח הירושלמי. הנה ב־ ירושלמי ברכות פ"ד ה"ב ובירושלמי ראש השנה פ"ד ה"ו איתא, "ובתפלה, אלהי דוד ובונה ירו־ שלים," כלומר זאת היתה חתימת הברכה. גם

במדרש ילמדנו, מובא בהלכות גדולות הלכות ברכות פ״ה, יש ששמונה עשרה ברכות כנגד תפלת חנה (שמואל א, פ״ב), וברכת אלהי דוד ובונה ירושלים כנגד וירם קרן משיחו. אבל בבבלי סנהדרין קז, יש קבלה אחרת. שם מסופר ככה: ״אמר דוד, רבש״ע מפני מה אומרים אלהי אברהם אלהי יצחק ואלהי יעקב ואין אומרים אלהי דוד? אמר (הקב״ה) אינהו מינסו לי (עברו נסיון) ואת לא מינסית לי, אמר לפניו, רבש״ע בחנני ונסני, אמר מינסנא לך... בדבר ערוה, מיד ויהי לעת ערב ויקם דוד מעל משכבו וגוי״ (שמואל־ב פ׳ ערב ויקם דוד מעל משכבו וגוי״ (שמואל־ב פ׳ י״א). וכיוון שדוד לא עמד בנסיון כמו האבות י״א). וכיוון שדוד לא עמד בנסיון כמו האבות אלא נכשל לא זכה שיאמרו בתפלה אלהי דוד.

קצת פיצוי יש לדוד במה שחותמים בברכת ההפטרה "מגן דוד". והכי איתא בבבלי פסחים קיז ע"ב: "אמר רבה בר שילא, דצלותא (בתפלה) מצמיח קרן ישועה, דאפטרתא מגן דוד. כתוב, ועשיתי לך שם גדול כשם הגדולים (שמואל ב ז. ט) תני רב יוסף זהו שאומרים מגן דוד."

אגב, הנוסח "את צמח דוד" והחתימה "מצמיח קרן ישועה" בלי הזכרת שם דוד יסודו דוקא בירושלמי ולא בבבלי. בבבלי סנהדרין צח ע"ב ישנם כמה אמוראים המציעים תשובה על שאלת הגמרא מה שמו של משיח, ואין אף אחד שיאמר

#### (סוף מעמ' קודם)

בגן עדן לעבדה ולשמרה" והדר "מכל עץ הגן אכל תאכל" (אבות דרבי נתן, פ' י"א).

ואם בתנאים של גן־עדן לא היה צורך בפעילות כלכלית, לא היה האדם זקוק גם לדעת.

ולכן מובן מה שציוה אלוקים לאדם: "מכל עף הגן אכל תאכל, ומעף הדעת טוב זרע לא תאכל ממנו" (שם ב, טז, יז).

ורק כאשר טעם האדם מעץ הדעת ונפקחו עיניי, לא היה לאדם כבר מקום בגורעדן. כי אדם אשר נעשה לבר־דעת, יכול היה כבר לדאוג לקיומו בעצמו. לכן: "ויגרש את האדם" (שם ג, כד). מגן עדן, וכך הגיע תור הזהב של האדם לקיצו, והחלה תקופה של פעילות כלכלית, הדורשת חכמה ודעת וכשרון

ש"צמח" שמו. לעומת זאת, בירושלמי ברכות פ"ב ה"ד איתא, רבנן אמרי דוד שמו ור' יהושע בן לוי אומר צמח שמו (השוה זכריה ו, יב), ו־משתי הדעות האלו יצא הנוסח "צמח דוד." וח־תימת הברכה יצאה ממאמר המדרש ילמדנו ש־צטטנו לעיל שברכת אלהי דוד נגד וירם קרן משיחו, וזה ידוע שהמדרש ילמדנו מאמורא ארץ ישראלי.

והנה בקראי בספרים נזדמן לי על שני תלמידי חכמים בימי ביניים שהיו חותמים בתפלתם "אלהי דוד ובונה ירושלים" נגד המנהג המקובל לחתום רק בבונה ירושלים. רבנו בחיי בפירושו לתורה פי וישלח על הפסוק "ויאמר יעקב אלהי אבי אברהם ואלהי אבי יצחק" אומר שמצינו ג"כ את הביטוי "אלהי דוד" (מלכים ב כ, ה) "ומוה היה רגיל הרב אבי הסבלה רבי יצחס בז הרב ז"ל (כלומר, בן הראב"ד בעל ההשגות) לומר בתפלתו אלהי דוד ובוגה ירושלים כדי שיזכיר בתפלתו המרכבה על שלמותה בארבעה אבות". כלומר. לפי חז"ל (בראשית רבה מז. ח) האבות הן ה־ מרכבה ולפי הקבלה ארבע ספירות הן המרכבה (חסד־אברהם, גבורה־יצחק, תפארת־יעקב, מל-כות־דוד) ומוכרחים להסיק שאין אבות אלא ארבעה, ולא כמו שיש בברכות טז ע"ב "איז קורין לאבות אלא לשלשה."

שוב מצאתי בפירוש למשניות מס' ברכות לרבנו אליהו מלונדריש (הוצאת מוסד הרב קוק, ירושלים תשט"ז, ריש עמ' קה) דברים אלה: "ובירושלמי כתוב בתפלה הוא אומר אלהי דוד ובונה ירושלים... וכן הרגיל מורי אבי נ"ע ל-חתום בשמונה עשרה ברכות ולירושלים עירך". לפי מה שידוע לנו (עי' שם בהקדמה על תולדות המחבר, עמוד 22) לא היה אביו של רבנו אליהו מקובל, אבל אפשר שנהג מנהג זה לחתום לפי הירושלמי מפני שהיה מצאצאי דוד המלך.

האם יש רקע השקפתי למחלוקת זו בין הבבלי והירושלמי אם לומר אלקי דוד או לא? מי יגלה עפר מעיניהם של חכמינו ז"ל שיגלו לנו סוד דעותיהם. אולי מתוך נקודת ראות של תקופתנו אנו, תקופת מדינת ישראל החדשה וראשית צמי־ חת גאולתנו, אפשר לנחש ולשער לעצמנו יסוד מחלוקתם. הנה ידוע שמה שאמר הקב"ה למשה

(שמות ג, ו) "אנכי... אלהי אברהם אלהי יצחק ואלהי יעקב" וחזר שלש פעמים על "אלהי" ולא הסתפק לומר אלהי אברהם יצחק ויעקב מפני שכל אחד מו האבות הוסיף דרד מיוחדת לעבודת הבורא: אברהם הוא עמוד החסד כלומר שעובדים את ה' במעשי חסד; יצחק הוא עמוד העבודה. כלומר שעובדים את ה' בהבאת קרבנות ובת-פלה; יעקב הוא עמוד התורה, כלומר שעובדים את ה' בלימוד התורה ובקיום מצוותיה. האבות האלה הניחו את היסוד לעבודת ה' לפני מלר מלך בישראל, לפני הקמת מדינה עם כל אבזריה על אדמת ישראל. בא דוד עמוד המלכות והוסיף עוד דרך בעבודת ה׳, דרך גינוני מלכות, דרד מדינה של צדקה ומשפט. מה שהיחיד במעשי החסד שלו ובתפלתו הלבבית ובלימוד התורה שלו לא יכול להשיג. יכולים להשיג רק בהקמת מדינה ומלכות המשקפת עלי ארץ מלכות ה' ואשר יכול להביא למטרה הסופית של "והיה ה' למלד על כל הארץ."

דרך זו סכנה גדולה כרוכה בה. כמה אזהרות הזהירה התורה למלך ישראל (דברים יז) והחכם מכל אדם לא עמד בהם. זוכרים אנו דברי ה' אל שמואל הנביא כשבקשו בני ישראל ממנו "עתה שימה לנו מלך לשפטנו ככל הגוים." ושמואל תנה לפני העם את משפט המלך, איך שהמלך עלול לרדות עליהם ביד תקיפה וכל העם יהיו לו לעבדים (שמואל א פ״ח). ובהקשר זה מעניינת המחלוקת בסנהדרין כ ע"ב, "אמר רב יהודה אמר שמואל כל האמור בפ׳ מלד מלד מותר בו. רב אמר לא נאמרה פרשה זו אלא לאיים עליהם." גם היום ישנם שאומרים שמדינה ותורה הם שני דברים המכחישים זו את זו ואי אפשר לשתיהן לדור בכפיפה אחת. מדינת ישראל, הם טוענים, לא רק התחלתה אלא גם סופה שתהיה מדינה ככל המדינות של אומות העולם. מלאות כחש ואלימות ואי־צדק. עדים אנו היום לצבור גדול במדינה שדוגלים בשיטה זו שתורה או הלכה וחברה דימוקרטית שוללות זו את זו ובקצה אחד מתגברת הדעה שמוכרחים לבטל את התורה בפני המדינה הדימוקרטית, ובקצה השני ישנה הדעה שמוכרחים לבטל את המדינה. והם מבטלים אותה, (סוף בעמ' 19)

#### משה טוביה פישר

חיי בן ישראל קדש הם לעבודת הבורא, מרגע יקיצתו ועד עצמו את עיניו נתון הוא באוירת קודש של תורה ותפילה מחד ופעולות ומעשים טובים מאידך כשכולם מודרכים ע"י רצון אחד בלבד – לעשות את רצון אביו שבשמים.

אין פלא איפוא, שדווקא רגע היקיצה זכה ל־ הרבה תשומת לב באשר ההתחלה של אותה מסגרת שכולה עבודת ה' חייבת להצטיין באותן תכונות המאפינות את יומו של היהודי — הרצון הבלעדי ועבודת ה' טהורה.

האדמו"ר הקודם מלובביץ ז"ל פרש את ה־ פסוק: ,,ראשית עריסותיכם חלה תרימו תרומה לה" (במדבר טו, כ) בזו הלשון "ראשית ערי־ סותיכם" -- את הראשית שמו העריסה. הזמו הראשון שלאחר הקימה מן המטה -- תחבו לה׳ תרומה... ובכדי שראשיתו של היום יהיה ב-בחינת "תרומה" נקבעו ע"י חכמי ההלכה נוסף על הדינים ודרכי התנהגות בבקר גם דפוסי מח־ שבה והגות אשר בכחם לעודד את המתעורר משנתו לעבודת הבורא עבודה הזקוקה לערנות מיוחדת הנוגדת את תרדמת הלילה. היו ביו חכמי ישראל שראו בשינה חלק מסוים מן המות, השינה כסמל לחוסר מעש חייבת להעלם ובמקומה חייבת לבוא מוטיבציה לפעילות ולחיים שכולם מתח. אחריות ועבודה מאומצת -- "לעבדו בכל לבבכם ובכל נפשכם".

על כן לא נתפלא למצוא בכל ספרי ההלכה את דיני השכמת הבקר על סעיפיו ובמיוחד על הפ-תיחות בהן פתחו בעלי ההלכה את דיני השכמת הבקר.

במאמר זה ברצוני לעסוק בפתיחות אלה ול־ הצביע על הדרכים בהן השתמשו הם להאיר את בוסרו של היהודי.

בראש ובראשונה חייב היהודי להודות לבוראו

על שהחזיר לו את נשמתו וזאת הוא עושה בדברי התודה הקצרים "מודה אני... שהחזרת בי נש־ מתי בחמלה -- רבה אמונתר" ונאה דרשו קדמונים (תנא דבי אליהו רבה פרק בי) "בידך אפקיד רוחי פדית אותי ה' א"ל חי" (תהלים לא) אמה דוד המלך אני אגיד צדקותיו וחסדיו של ה־ קב"ה... בערב רוחו של אדם ניטלת הימנו וגיתנת לבעל הפיסדון, ולבסר -- מחזירים אותה אליו" אך הרבה יותר מאשר דברי תודה אנו שומעים בתפילה קצרה זו -- אם גאזין לתוכן המלים הללו נראה שהיא עוסקת בפתיחה חגיגית ליום החדש. מרן הרב סוס זצ"ל (ב"עולת ראיה") הבין ש"ההוראה הלשונית של חובת ההודאה בביטוי 'מודה' ביחוד משותפת היא להודאה מ־ גזרת תודה... ומגזרת התודות והודאה על האמת והדברים מתאימים זה לזה." והרב מסביר את המשמעות הכפולה "צהלת החיים הראשונה ה־ פוגשת את האדם בהקיצו משנתו ומוצא הוא לפניו עולם מלא וחדש בכל מלואו וטובו, היא מרימה את אור השכל הפנימי להכיר את אור החיים וויוו ביסודו והאדם ברגש תודתו מודה הוא על האמת ומעיד על כל אור החיים והיש שהוא גובע כולו ממעיו הטוב ומקורו ממקור חסד עליון", הוי אומר שעם פקיחת העינים הראשונה זוכה האדם לראות ולהבין ומתוד כד להודות. מ-דברי הרב משתקפים יפה דברי הרמב"ם (הלכות יסודי התורה ב' ג') הקובע שהסתכלות בבריאה יוצרת אצל האדם דחיפה עמוקה לאמונה "והיאר היא הדרך לאהבתו ויראתו? בשעה שיתבוגן האדם במעשיו וברואיו הנפלאים הגדולים ויראה מהן חכמתו שאין לה ערך ולא קץ, מיד הוא אוהב ומשבת ומפאר ומתאוה תאוה גדולה לידע את השם הגדול כמו שאמר דוד "צמאה נפשי לאלוקים לא־ל חי״

1 1 ...

و نیز دد. د ما هد

ברוח דברי הרמב"ם כתב גם השל"ה הקדוש
(שער האותיות על י"ג עיקרים) "כשאדם עומד
ממטתו אל יעסוק שום עסק בעולם ולא ידבר
אפילו דיבור אחד... ויחשוב בבורא עולם ית' במחשבה דבוקה כי הוא אחד ויחיד... ויסתכל
בשמים ובארץ ויחשוב בליבו הפסוק "שאו מרום
עיניכם וראו מי ברא אלה" (ישעיהו מ) כי הוא
ית' ברא יש מאין המוחלט ויחשוב "מה רבו
מעשיך ה'" ויתבונן בגדולי מעשי ה' בבריאת
הארץ וכל צבאיה... ואז תתמלא יראה לירא
מפניו ית' ויכניס גם אהבה בלבו לדבקה בו".
הבה נראה כמה מפתיחות בעלי ההלכה כיצד
המטען שעמו צריך היהודי להמשיך במשך כל
היום עד סיומו וחוזר חלילה.

ה..טור" בהלכות הנהגת אדם בבקר פותח את ספרו -- בוקרו של היהודי בדברי יהודה בן תימא "הוי עז כנמר" וכו׳. הטור מסביר את הסמלים שבארבע החיות הנמר, האריה, הנשר והצבי כשכל אחת מן החיות מסמלת חלק מהתנהגותו של האדם. וכשהוא מגיע לארי הוא אומר: ..לכן צריד האדם להתגבר כארי לעמוד בבקר לעבודת בוראו. ואף אם ישיאנו יצרו בחרף לאמר איד תעמוד בבקר כי הקור גדול... התגבר עליו לקום" בעל הטורים ובעקבותיו בעלי ההלכה בדורות האחד רונים כמו בעל התניא -- בשו"ע הרב, הקש"ע, חיי אדם ועוד עומדים על הנקודה של התגברות כארי. כנראה שהמלחמה עם השינה אינה דבר קל. כשאין דבר חיובי המעורר לקימה ולכן הוסיפו האחרונים דברי זירוז ועידוד למתקשים בקימתם "וידמה בדעתו אילו היה עליו עבודת מלד בשר ודם כמה היה זריז כל-שכז עבודת הבורא ית"ש" (חיי אדם כלל א) או אספקט אחר באותו נושא "יחשוב בליבו לפני מי הוא שוכב... ואילו היה שוכב לפני מלד בשר ודם העומד עליו היה מת־ חייב בנפשו ק"ו לפני ממ"ה הקב"ה" (שו"ע הרב דין השכמת הבקר). אותו רעיון בהדגשה חזקה יותר מביא החפץ חיים זצ"ל במשנה ברורה שם "...ואל ישמע לו (ליצר) ויחשוב בנפשו אילו..." היה נצרך לעמוד ולשרת לפני מלך ב"ו כמה היה זהיר וזריז לעמוד בהשכמה להכין עצמו לעבודתו וכ"ש וק"ו בן בנו של ק"ו לפני ממ"ה הקב"ה".

או כדברי ר' שלמה גנצפריד בקשו"ע "וישים אל ליבו אם היה קורא אותו שיציל את ממונו מן ההפסד כגון אם נפלה דלקה בעיר וכד' בוודאי היה זריז לקום מיד מפני אהבת ממונו ולא התרשל". ולא פעם אנו עדים לגישה זו, כמה קשה לקום לתפילה משא"כ כשמחכה לנו טיול מענין ומהנה. אם כן דברים פשוטים וברורים לשכנע את היצר הטוב בבקר. אך בעלי ההלכה לא הסתפקו באמצעי שכנוע זה. חכמינו עוררו את האדם מישראל למחשבות נשגבות החייבות להעסיקו מן הרגע הראשון מחשבות שבכחן להעלות עמן את החושבים ולפלס להם דרך חיים נאותה למשך היום כולו.

הרמ"א על השו"ע מצטט את הרמב"ם ב"מורה נבוכים" ח"ג פ' נב ואחריו נמשכים רבים מבעלי ההלכה המאוחרים כבעל התניא, חיי אדם, קש"ע. הרמ"א מסביר ומתעמק בפסוק הידוע "שויתי הי לנגדי תמיד" (תהלים ט"ז) פסוק זה הוא אומר: "הוא כלל גדול בתורה ובמעלות הצדיסים אשר הולכים לפני האלוקים כי אין ישיבת האדם ות-נועותיו ועסקיו והוא לבדו בביתו כישיבתו ות־ נועותיו ועסקיו והוא לפני מלד גדול ולא דיבורו והרחבת פיו כרצונו והוא עם אנשי ביתו וקרוביו, כדיבורו במושב המלד כ"ש כשישים האדם אל ליבו שהמלך הגדול הקב"ה אשר "מלא כל הארץ כבודו" עומד עליו ורואה במעשיו כמו שנאי (ירמיהו כ"ג) "אם יסתר איש במסתרים ואני לא אראנו נאום ה' ?" מיד תגיע אליו היראה וההכנעה בפחד השי"ת ובושתו ממנו תמיד" עד כאן לשון הרמ"א, בעל התניא בשו"ע הרב מפתח דרך מח־ שבה זו ושואל אגב כך שאלה נוקבת "ואם לא יגיע אליו מיד"? ותשובתו "יעמיק הרבה בענין זה עד שיגיע אליו וגם ישוב בתשובה שלמה על כל עוונותיו" (לסוח משערי תשובה לר"י גירונדי וס׳ חסידים) שהם המונעים מהגיע אליו היראה כמ"ש "עוונותיכם היו מבדילים" וגו' (ישעי' נ"ט). הרב בעל התניא מבין שלא תמיד הר־ הורים על גדולת ה' בכוחם להביא ליראה אמיתית על כן הוא פונה לאדם שישוב בתשובה כי החד טאים הם היוצרים את החיץ בין האדם לבוראו, הרב בעל התניא רואה בתפילת "מודה אני" לא רק תודה או הודאה אלא גם אמצעי לדבקות בה׳

וז"ל: "וטוב להרגיל עצמו לומר מיד כשניעור משנתו 'מודה אני' ועל ידי זה יזכור את ה׳ העומד עליו ויקום בזריזות..."

בדרכי אביו הולך בנו ה"רבי האמצעי" ר' דוב־ ער וכה דבריו "בבקר בבקר בקומו משנתו יעורר במחשבתו הראשונה לעשות התעוררות רצון ב־ דרך כלל על כל החטאים שלו ועל כל המחשבות זרות והרהורים רעים שיש בו... ואחר־כך תיכף ומיד יאמר תהלים בלב נשבר ונדכא מאד מאד, מעומק נקודת הלב" שהרי כך הוא ממשיך "הבניו של כל היום מיוסד הוא על העמוד היסודי שמיסד בנפשו במחשבתו הראשונה בכלל שהיא העיקרית" (ספר פוקח עורים א'-ב'), הוי אומר יש לדאוג להתחלה. ואם זו תלווה בתשובה יש לקוות שכל היום ימשך אחרי התחלה זו.

יש מבעלי ההלכה המפתחים את רעיונו של הרמ"א בשם הרמב"ם ב,,מורה נבוכים" לנושא הדבקות המוחלטת בה' בבחינת "כל מעשיך יהיו לשם שמים" וכך אומר לנו ר' אברהם דנציגר בעל "חיי־אדם" "וכשידבק האדם במחשבתו בשי"ת בוודאי יהיו כל מעשיו לשם שמים כ־ דכתיב "בכל דרכיך דעהו" ואמרו חז"ל "כל מע־ שיך יהיו לשם שמים שאפילו דברים של רשות כגוז האכילה והשתיה... וכל דרכי גופד יהיו כולם לעבודת בוראיך או לדבר הגורם עבודתו." או כלשונו של החפץ-חיים ב"משנה ברורת" "וענין המצוה (אהבת ה׳) שיראה האדם לשים כל מגמתו וכל מחשבתו אהבת השי"ת ויערוד בליבו כי כל מה שיש בעולם מעושר ובנים וכבוד הכל הוא כאין נגד אהבתו יתב׳ וייגע תמיד ב-בקשת חכמת התורה למען ישיג ידיעה בה' וה-קובע את מחשבתו בענינים הגשמיים ובהבלי ה-עולם שלא לשם שמים... ביטל מצוות עשה זו ועונשו גדול". ר' יעקב עמדין מביא בסידורו בין השאר את דברי הזהר החדש שיש לומר נוסף על ה"מודה אני" גם בקשה זו "יהי רצון מלפניר ה' אלוקי ואלוקי אבותי שיהא לבי נכוז מסור בידי שלא אשכחר ולא אכעס ולא אכעיסר״. והאספקט השלישי והוא אולי בעל חשיבות

ראשונה במעלה בימינו. מובא בדברי בעל הטורים

ואחרונים ההולכים בעיקבותיו: "והתחיל 'בעז כנמר׳ לפי שהוא כלל גדול בעבודת הבורא ית׳ לפי שפעמים אדם חפץ לעשות מצוה ונמנע מלעשותה מפני בני אדם שמלעיגים עליו ועל כן הזהיר שתעיז פניך כנגד המלעיגים ואל תמנע מלעשות המצוה".

מי הם בני־אדם המלעיגים? פתם ולא פירש בעל הטורים שהרי דור דור ומלעיגיו, וניתנים הדברים להעברה לימינו אנו על אותו חייל המ-שרת ביחידה קרבית בודד ביראתו כשעליו להיות עז כנמר כנגד המלעיגים. בעל "חיי אדם" מעיר הערה קטנה בנדון "ואל יתבייש מפני בני־אדם המלעיגים עליו בעבודת הבורא ית' ועכ"פ לא יתקוטט עמהם והעיקר בעבודת הבורא בהצגע לכת״.

ואחרון אחרון, לא יתכן לפתוח את היום ולו גם ברעיונות הנשגבים והנאצלים ביותר אם לא נפתחנו בידיעה ברורה וצורבת שעדיין רחוקים אנו מכל שלמות כל עוד המקדש בחורבנו והעם בגלותו. האישיות הדתית בישראל מעוגנת בתקוות הגאולה ואף בזאת חייב האדם מישראל לפתוח את יומו -- ואולי עוד בטרם יום בראש אשמורות "שיתפלל באותן השעות על חורבן ביהמ"ק ועל הגלות... ראוי לכל ירא שמים שיהא מיצר ודואג על חורבו בית המקדש" (שו"ע או"ח הלכות הנהגת אדם בבקר). ראוי איפא לכל ירא שמים... משמע שיראת שמים אמיתית זקוקה להשתלבות בכלל ישראל בצערו ושמחתו ואין הכוונה שרק נזכור את הגלות (זאת עושים אנו בהזדמנויות שונות מדי יום ביומו בתפילת שמונה עשרה ב־ ברכת "ולירושלים עירך" וכד"). הכוונה פשוטה ביותר עלינו להתפלל ולבקש על בנין ה-מקדש – ע"י "תיקון חצות" שעורכים בראש אש־ מורה כ"שהקב"ה זוכר אז" כלשון הגר"א. ראינו איפוא כמה צדדים מענינים בגישתם של בעלי ההלכה לנושא הקרוי הקימה בבקר שהרי ההתחלה הרבי שקובעת את המשכו של כל היום כלשון הרבי האמצעי ר' דובער "הבנין של כל היום מיוסד הוא על העמוד היסודי שמיסד בנפשו במחשבתו ה-ראשונה בכלל שהיא העיקרית"

# על הממזר בתנ"ך

#### יהודה רוזנטל

מבלי להזקק לבעיית הממזרות מבחינת ההלכה המבוססת על פרשנות חז"ל על הפסוק "לא יבוא ממזר בקהל די" [דברים כג, ג], בעייה שמסעירה את הרוחות במדינת ישראל בזמן האחרון והיא אחת הבעיות של עימות המורשה הדתית עם תנאי הזמן ראוי לבדוק מחדש את המובן המקורי של המלה ממזר בתנ"ך. המלה ממזר נזכרת בתנ"ך פעמיים: א. דברים כג, ג: לא יבוא ממזר בקהל ד'. גם דור עשירי לא יבוא לו בקהל ד'; ב. זכריה ט, ו: וישב ממזר באשדוד והכרתי גאון פלש-תים.

בנוגע לשם ממזר בזכריה דעת רוב חוקרי המקרא הוא שהוא איננו זהה עם השם ממזר כד־ ברים. אחדים אומרים שהוא שם של שבט וזכריה מנבא שבמקום אנשי אשדוד המקוריים שיגורשו מעירם ישבן בה בני השבט ממזר, כמו שבפסוק הקודם הוא אומר ואבד מלך מעזה ואשקלון לא תשב. פרק ט בזכריה מכיל נבואות על אחרית הימים. בפסוקים הראשונים של פרק זה זכריה מנבא על סופם המר של עמים שונים שכני יש-ראל. דמשק. חמת. צור וצידוו. סופה של צור יהיה שהיא באש תאכל. בפסוק ה הוא מזכיר את ערי הפלשתים אשקלון, עזה ועקרון ובפסוק ו הוא מזכיר שבאשדוד ישב ממזר<sup>1</sup>. אחרים סבורים שהשם ממזר בזכריה מוסב על המושל החדש שימשול באשדוד ונותנים הסברים אתימו־ לוגיים שונים לשם זה 2.

מסובכת היא השאלה למי מתכוון הפסוק בד-ברים כג, ג. אם הכוונה היא לשבט בשם ממזר כפי שאפשר לדון מן ההמשך בפסוק ד: לא יבוא עמוני ומואבי בקהל ד', או שפסוק זה מצטרף לתחילתו של הפרק, כמו שהחז"ל הבינו פסוק זה. ז"א שהנמוק של אסורי חיתון עם ממזר הוא לא המוצא האתני כ"א המוצא האינדיווידואלי.

זאת היא בעייה עקרונית אבל אין עליה תשובה ברורה.

מתוך התרגומים הקדומים משתקפת אי-בהיר רות בבאור האתימולוגי של מלה זו. אי בהירות זו משתקפת בהבדל בתרגום של המלה ממזר בין דברים כג, ג ובין זכריה ט. ו. כפי שאפשר לראות מז הססירה הסצרה הבאה:

### דברים כג, ג

תרגום השבעים ek pornes ז"א מן זונה

> תרגום אונקלום ממזרא

> > פשימתא

בר גירא ז"א בן זונה

תרגום יונתן

דמיליד מן זנו ז"א בן זונה

ז"א בן זונה mamzrehoc est de scorto natus

#### זכריה ט. וי

תרגום השכעים

ז"א נכרי allogeneis

פשימתא

ונתבון נוכריא באשדוד

תרגום יונתן

ויתובון בית ישראל באשדוד דהוו ביה כנוכ־

ז"א הוא דורש ממזר כזרים. (עי׳ קידושין עב, סוף ע"ב)

#### וולגאמה

יא המבדיל. מלה זו נמצאת רק separator מ"א המרגם פעם אחת בוולגאטה. כפי הנראה המתרגם הלאטיני ראה בממזר הפעיל של הפועל זר.

מעניין שעקילס וסימאכוס לא תרגמו את המלה ממזר כ"א מסרו את המלה בתכתיב יווני 3. אי הבהירות במובן של המלה ממזר בדברים נמצאת גם בספרי פילון האלכסנדרוני (בן דורו של הלל הזקן) 4.

ההבדלים בתרגומים נובעים מתוד ההבדלים בבאור האתימולוגי של המלה. תרגומו של בו זונה נובע מו ההסבר האתימולוגי: ממזר־ מעם זנ(ה) לפי החוק שהריש ונון מתחלפות 5. בתלמוד המלה ממזר מבוארת מום זר (יבמות עו. ב. ירושלמי, קדושין ג, יב (סד. ג): אמר רבי אבהו מה ממזר מום זר. התנא רבי ישמעאל עמד על זה שמשמע המלה ממזר אינו מובו מעצמו כ"א מתוך הקשר הדברים (עיין מדרש תנאים, על דברים מהד' הופמן, 144: ר' ישמעאל אומר אינו צריד לפי שנאמר לא יבא ממזר בקהל ד' אבל לא שמענו ממור זה מה הוא ת"ל...). אי בהירות זו חדרה גם אל הפרשנות שלגו בימי הביניים. ההיסטוריון הקראי קרקסאני כותב בספרו כתאב אלאנור (נכתב בשנת 937) "לפי דעת רוב אנשים ממזר הוא זה שנולד מביאה אסורה" 6. מזה יש ללמוד שהיו אנשים שפירשו את המלה ממזר אחרת. אבן עזרא כותב על דברים כג. ג: ואחרים אמרו שהוא שם גוי. אבו עזרא כפי הנראה התכווז ליהודה אבן בלעם (מאה י״א, ספרד) אשר בפי־ רושו על זכריה כ ט. ו כתב: ממזר שם גוי ז.

בין פרשני הקראים היה אחד שראה בפסוק ג שבפרשה כג בדברים פרוש על פסוק ב באותה הפרשה. רבי טוביה בן אליעזר בעל המדרש לקח טוב (מאה יא, ביצאנץ) כותב: והפותר של קראין שאמר לא יבוא ממזר הוא פצוע דכה וכן פתר לא יבוא פצוע ומה פצוע דכה לא יבא ממזר ועשה הפצוע דכה ממזר בידוע כי לא טוב פתר 3.

הפרשן הקראי אהרן בן יוסף הזקן (מאה יג) בספרו המבחר כותב: ממזר שהוא מוזר לאחיו מבני ישראל וי"א הממי"ם נוספים ונכון בעי יני שהמ"ם השני שורש. ולא ידעתי טעם רבנו סהל (הכוונה לסהל בן מצליח, הפולמוסן הקראי הידוע, מאה עשירית) שאם יחפץ ישראל יקחנו אחר שהוא בלאו וראיתו חלשה למאד ויתכן שיהיה ממזר שם גוי אחד והאות וישב ממזר באשדוד יש

מן החומר המועט שהבאנו יש לראות שהיו פר-שנים אשר לא קבלו את האתימולוגיה הרבנית של המלה ממזר בדברים והלכו אחרי המובן בזכריה ז"א דעתם היתה שהכוונה בשני המקומות היא לעם, למרות שלהלכה לא סטו מהשקפת חז"ל.

הפרשנים נתחבטו בבאור האתימולוגי של ה-מלה ממזר כמו שמתחבטים בו בלשנים מודרניים. בעייה יסודית היא אם הפרשנות המאוחרת שממנה נובעת ההלכה היא המשך של פרשנות קדומה שהכתה שרשים בעבר הרחוק או שהשקפת ההלכה של המלה ממזר היא מתקופה מאוחרת.

אברהם גייגר טען שבתלמוד נשארו עקבות של הסבר הלכי של דברים כג, ג שונה מזה של החלכה המקובלת. במסכת עבודה זרה נט, א אנו קוראים: ואמר רבי בר בר חנה אמר רבי יוחנן גוי ועבד הבא על בת ישראל הולד ממזר. לפי גייגר רבי יוחנן הסביר ממזר — מעם זר 10. גייגר בלי שום ספק טעה בזה. אין רבי יוחנן בא לחלוק על המושג המקובל של המלה ממזר ז"א שנולד מביאה אסורה כ"א להרחיב את המושג ולהכליל בו גם את הנולד מגוי או מעבד יו.

בסכום יש לומר שהמובן המקורי של המלה ממזר בתנ"ך הוא עדיין שנוי במחלוקת. ישנם חוקרים וביניהם גם לא יהודים שטוענים שהצדק עם המסורת היהודית שמשערת שמונח זה מוסב במקורו על ילדים שנולדו מאיסורי חיתון 12. מצד שני ישנם חוקרים יהודים מסורתיים כמו אדולף ביכלר שטוענים שהתגדרה ההלכתית של הממזר היא מתקופת יבנה 13.

- 1 עיין בערך ממזר באנציקלופדיה מקראית, ה, 1; American Journal of Semitic ע"ג ש. י. פייגין 59 בחבר, 1926) בחבר, במבר, 1926, ש. ברנפלד, מבוא לכתבי הקודש, א, רנד. שניהם רואים בממזר שבדברים כג, ג שם של עם.
- 2 עיין טור־סיני, הלשון והספר, כרך הספר, 428; א. מלמט, ארץ ישראל, א, 81.
- עיין בהכספלה לאב הכנסיה אוריגינס, הוצאת 3 עיין בהכספלה לאב אב הננסיה F. Field
- 4 עיין פילון, על החוקים המיוחדים א, 326. 333 ואילך. הוא מתרגם ממזר בן זנונים. על עשרת הדברות, 130. אין פילון מזכיר איסור חיתון עם

# עיצוב חללו של בית הכנסת

### יוסף צבי קרליבך הי"ד

במשך כל השנה כולה משמשת הבימה בתוך ביהכ"נ למרכז תשומת לבנו בשעה שתצא תורה ממנה. בחג הסוכות ובשמחת התורה בשמיני עצרת אינה מרכז לתשומת לבנו בלבד. בריקוד קודש מסובבים אותה בתהלוכה ומקיפים את היקף החלל המעוצב כמעטה למרכז התורה. כותב הרמב"ם (הלכות שופר וסוכה ולולב ז, כג ל): "וכבר נהגו... להניח תיבה באמצע בית הכנסת, ומקיפין אותה בכל יום (של חג הסוכות), כדרך שהיו מקיפין את המובה, זכר למקדש".

ארחץ בנקיון כפי ואסובבה את מזבחך ה' לשמיע בקול תודה ולספר כל נפלאותיד.

מקורו במדרש תהלים (כו. ו--ז):

"בכל יום (של סוכות) היו מקיפין את המזבח פעם אחת. כיצד הוא סדר ההקפה? כל ישראל — גדולים וקטנים, נוטלים את לולביהם בידיהם הימנית ואת אתרוגיהם בידיהם השמאלית, ומקי-פין אחת; ואותו היום (הושענא רבא) היו מקי-פין שבע פעמים — וסימנו "יריחו". הא תינח בזמן שיש מזבח, אבל בזמן הזה: חזן הכנסת עומד שיש מזבח, אבל בזמן הזה: חזן הכנסת עומד כמלאך הא-להים וספר תורה בזרועו, והעם מקי-פין אותו, דוגמת המזבח (אם החזן עומד על הבי-מה או באמצע בית הכנסת, עיין כסף משנה להל-כות תפילה יא, ג; ראבי"ה, סימן תרצ"ג, ובהע-רות אפטוביצר שם).

תפקיד זה המיוחד של הבימה ומקומה בלב החלל של בית הכנסת נתערער בקהילות שרצו לשוות מראה נוצרי עד כמה שאפשר לעיצוב

> ממזר. הוא מביע את צערו על גורלם המר. על זה שאינם יכולים להמנות לא על משפחת אביהם ולא על משפחת אמם. עיין I. Heinemann, Philos griechische und judische Bildung. (1928) 314

- .272 עיין א. אפטוביצר, HUCA ה (1928), 5
- 6 עיין משה צוקר, על פירושו של רב סעדיה גאון על התורה, 434.
- , עיין ש"א פווננסקי JQR עיין ש"א פווננסקי JQR (1924/5), 1924/5
- 8 עיין מדרש לקח טוב המכונה פסיקתא זוטרתא, דברים לט, א. פותר קראי זה כפי הנראה גזר ממזר מן הפועל מזר. ע"ג יונה אבן ג'נאח, ספר השרשים, המ"ם והזי"ן והרי"ש והנכון בעיני להיות נגזר מדברי חז"ל (משנה חולין יב, ג) ביצים מוזרות מקולקלות. גם בלשנים מודרניים גוזרים את השם ממזר מן הפועל מזר. עיין הערוך ומלונים מדעיים לתנ"ך.
- 9 עיין ספר המבחר, דברים יט. ב; ע"ג אהרן בן

יוסף מניקומדיה, כתר תורה, דברים כו. ב. על הכוזרים הסבת השם ממזר ע"י פרשנים קראים על הכוזרים עיין א. הרכבי, מונאטסשריפט לא (1882)، 171; ע"ג צבי אנקורי, Karaites in Byzantium (1959). 76-72.

- 10 עיין א. גייגר, המקרא ותרגומיו, 36–37.
- 11 עיין א. אפטוביצר, HUCA או (1928), 271. טעה בזה גם צבי פאפרש במחקרו החשוב ב־254 Rabba : פאפרש כוחב. Social Studies, 1958, 155 bar bar Hana defines Mmzer as the isuue of a union between a Gentile and an Israelite
- Mamzer of uncertain etymology, probably 12 T Rabinical tradition is right in supposing the term to denote.. the offspring of an incestuous woman of a marriage contracted within the prohibited degrees of affinity (S. R. Driver, International Critical Commentary on Deutr. 23. 3)
  - 13 עיין ביכלר בספר יובל א. שווארץ, 1917, 143.

האולם של בית הכנסת. אין זו בעיה אדריכלית בלבד. להבנת הצד הרוחני של הבעיה נביא כאן הסברו של הרב ד"ר יוסף צבי קרליבך הי"ד (מתוך: הארכיטקטורה של ביהכ"נ (גרמנית), ישורון, ברלין תרפ"ט, שנתון ט"ז, חוברות ג—ד, ע' 113—113).

#### ×

כל האולמות ניתנים, לסווג לפי ייעודם ותוכן תפקידם, לשני סוגים:

- ו) אולם בעל מרכז
  - אולם מקוטב. (2

אולם בעל מרכז נסוב על ציר בתווך, כי שם נקודת המוקד של תוכנו. צורתו הטבעית היא המעגל; אמנם משום כובד המשקל של הנקודה האמצעית נעשה ההיקף טפל לעומת המרכז, וקי־ רות האולם עשויים להיווצר מכל מספר של צל-עות בצורות שונות. המרכז הוא השליט הבלתי-מעורער המכוון את העין ומושך את תשומת הלב אליו. הדוגמאות: המסיבה סביב לשולחן, כמו שנאמר "וישבו לאכול לחם" (בראשית לז, כה) --בתרגום: "ואסחרו למיכל לחמא", סחור־סחור במעגל המסיבה: כך נוצר כל חדר־אוכל לאולם בעל מרכז, על ציר שולחן המשפחה, כמו שנאמר "כי תאכל... אשתך גפן פוריה בירכתי ביתר. בניך כשתילי זיתים, סביב לשולחנך" (תהלים קכח); כן אוהל הקבורה במעמד הספד שסו־ בבים בו את ארון הנפטר; העזרה של בית המקדש, כאשר המון חוגג מסובב את המזבח בהקפות, או מתקבץ ונאסף במעמד "הקהל" סביב הבימה שבאמצע העזרה לשמוע דברי התורה הנקראים מפי המלד, כיום שניתנה בו בסיני (שמות יט, יב: "והגבלת את העם סביב... בהר") -- כל אלה טקסי היערכות מסוג של אולם בעל מרכז.

מייצגיו המפורסמים של סוג זה בארכיטקטורה הלוא הם האמפיתיאטרון, האיצטדיון והקרקס בימי קדם, במבנים אלה ישבו במעגלי קשב מסביב הבימה או הזירה, ובנייז אב לתכנית זו: שרידי הסולוסיאום ברומא.

המבנה המקוטב, לעומת זה, שונה מתבנית זו בצביונו ובעוצם רושמו, התוכן והמגמה הקובעים את הצורה. באולם מקוטב שולט ציר ההכוונה

הסוחף סחוב והשלר אל צלע הסיטוב, לקצה החלל המוצב כמטרה למבט העין וכיוון הלב. שם. בירכתי האולם, מצויה נקודת המוקד, הקוטב של הרשות המוסמכת. או דביר הקדושה. לגבי קוטב זה מתבטלות כל שאר הנקודות באולם. צורתו הטבעית היא המלבן לאורכו. זוהי תבנית המשכן שבאוהל מועד, חטיבת בית המקדש בכל-לה, מפתחו שבמורח עד לדביר במערב, בדירוג ערכי עד לפודש הפדשים. מבטו של הבא אל המקדש נמשך אל צלע הקוטב, למקום ארון העד דות: "אנו ליה וליה עינינו". סדר המעמד או המושב בתבנית זו הוא דירוג ערכי, שורות שורות לציר האורך, קירוב אל הקוטב מציין עלייה ברמת המעלה. כך היתה ישיבת הסנהדריז בלשכת הגזית ערוכה במבנה מקוטב: חברי הסנהדרין ישבו שורות שורות בחצי גורן עגולה כפי מעלתם, כל הגדול מחברו בחכמה סרוב יותר לנשיא.. שהושב מולם בראש: צלע הקוטב מצטמצמת בצורה זו לנקודת ראש הישיבה בזוית הקדקוד מול הבסיס, ונוצר משולש או פירמידה היראר־ כית בתוך המלבו של הלשכה. בתבנית זו של מבנה מקוטב נהגו לערוך אולמו של בית המש-פט ובית הספר -- השופטים או המורה מול הצי־ בור, ביחס של תלות באלה אשר הציבור המסו־ ים חי מפיהם: כן נערד האולם של התיאטרון והקולנוע, שבו קהל הצופים שותק וקולט, מכון־ נים ודרוכים לקראת הקוטב של העלילה והפעילות. כאשר נציב תיאור שתי תבניות זה מול זה. נוכל לסכם: באולם בעל המרכז הנאספים הם שותפים פעילים. ההיערכות סביב הציר המרכזי מבטיח קירוב יחסי לכל הסובבים אותו; בחלל וה מופיע האדם כחלק מסובב בשדה הפעולה ואילו באולם מקוטב הוא סביל וטפל ומתבטל. בחלל קונצנטרי הקירבה של הציבור אל המרכז היא מקסימלית -- ואילו בשורות המאונכות לציר אל צלע הקוטב בולט הדירוג של מרחק וקירוב. ריבוד הירארכי. הסוג הראשון משרה אווירה רציונלית, הסוג השני עשוי להשרות השפעה מסתורית־מאגית: זה דימוקראטי, וזה אריסטוק־ ראטי או כאריסמאטי. כאן הוא במישור (תוכני) עם המרכז, פעיל, חשוב ושותף -- ואילו כאן הוא מובדל ולמטה מצלע הקוטב. קביל וסביל.

יושב בדד וידום כי נטל עליו את אשר מגיע אליו ממולו. המרכז נושא את האדם בהוד כבודו — ואילו קצה האולם ממנו והלאה משעבדו ומטיל שררה עליו.

לעניננו נשאלת השאלה: לאיזה סוג של אולם משתייך בית הכנסת ?

סופה של התשובה בקביעה תחילה: ביהכ"ג הוא המבנה היחידי שהוא בעל מרכז ומקוטב גם יחד, תבנית מלבן ואף עיגול. מבנה מורכב כזה מקפל בתוכו את המתח של דו־קיטוב, צביונו הוא אמפיבולי, אשר מכורח טיבו מביא לידי ביצוע אדריכלי שתי תכניות־אב בבניין של אול-מות.

ביהכ"ג הוא מבנה מקוטב בשל "מיזרוחו" (orientatio), בשל צלע הקוטב אשר נעלמת מעין הבשר והנתפסת בעין הלב: כיוון הקיבלה יקבל הקודש, לרוח ארץ־ישראל, לירושלים עיר הקודש, לרוח מקומו של בית המקדש כמו שנאמר "והתפללו אליך דרך ארצם אשר נתתה לאבורם, העיר אשר בחרת, והבית אשר בנית לשמך, ושמעת השמים מכון שבתך את תפלתם ואת תחנתם" (מ"א ח, מח). הכוונה זאת לקראת "ציון" היא אל קיר הקוטב אשר עיני העדה נשואות אליו.

הכוונה זו לקראת ציון קדימה כמטרה למבט
העין, מבליטה את קיר הקוטב, כאילו הוא מרחף
ונושא את הבניין כולו. קיר זה עומד ברומו
של עולם נשגב: ההיכל מעל הדוכן אשר בו
נישא ארון הקודש. שעריו של ארון הקודש
טפופים עם קיר המזרח, אך חללו של ארון הקודש
שקוע אל תוך גומחה, באפסיס מובלע או בולט
מן הקיר החיצוני; יציאת דופן זו מצביעה על
מעמדו של ארון הקודש, כי לא מן העולם הזה
הוא ותוכנו, אלא מעבר לו ולמעלה ממנו, במי־
שור אידיאלי, שאין להעפיל אליו להשיגו. רשות
זו של הספירות העליונות, להארת הנבואה ולמועד

אל ארון הקודש מוליך הדוכן, שהכהנים עומ-דים עליו לברכה, לשום את שם ה' על בני ישראל, כשפניהם כלפי העם, ועיני העם נשואות לנשיאת כפיהם של הכהנים שהשכינה שרויה עליהן. טקס

זה של ביהכ"נ מאפיין את המבנה המקוטב; ההמון האלמוני נגרף בציר מן הפתח למקצוע האולם בירכתיים, בקיר המקודש הנשקף על פני הציבור החרד והירא; הקיר כאילו לוחץ על הציבור וכובש אותו, אוחז בו ופועל עליו, מושך ודוחה את הקהל שפל הברך ונמוך הקומה, הנו-שא עיניו אל על.

מאידך הרי ביהכ"ג הוא מבנה בעל המרכז. אשר בתוכו מזדקפת הבימה מוקפת מחיצה כרשות בפני עצמה. "המגדל" הזה מתרומם וגדל מתוך העדה. לכל אחד, כהנים לוויים וישראלים, נער וזקן, ניתן מכל צד לעלות אל הבימה בפחות משבע מדרגות. אפילו בביהכ"ג שמגדל הבימה מזדקר בו עד לתקרה, ומיתמר אל תוך קימור הכיפה — הרי הוא שופע חיזוק ועידוד לסובבים אותו, בניגוד למרחב ולמרחק הנוצר מעוצמת הקיר המקוטב אשר מנגד. מושבי המתפללים מגיעים עד לבימה, ולא מורגש דירוג ערכי בישיםת קרבה זו כמו קרבת היושבים בקיר המזרח.

בקיטוב זה טמונה הבעיה האדריכלית של תבנית ביהכ"ג. באופיו המיוחד והייחודי של דו־ פרצופין מתנגשים אולם בעל־המרכז עם אולם המקוטב, מתרחשים ומתחרים בדרישות סותרות לאיזון ולמיזוג בתכניתו של האדריכל, ובו האת-גר הוא שלא לטשטש את המתח התדיר של עיגול המלבו ומילבוו המעגל. דו־סיטוב של היכל ובימה מייצג את המשימה למזג בחיינו אנו את האידיאל הנשגב: "קדושים תהיו -- כי קדוש אני". לקרב עולם הנסתר לעולם הנגלה להדק את עולם הטמיר לזה שנתפס בשכל, שילוב האימננטי והטרנסצנ-דני... ביהכ"נ חובק בזרועות חללו את ירוש־ לים־של־מעלה ואת ירושלים־של־מטה ״כעיר שחוברה לה יחדו": מטרת האתגר לממש קדושה של מעלה בחיינו של מטה היא היא עיצום צביונו של ביהכ"ג.

מכאן נצעד קדימה ונשאל: במאבק זה שבין קוטב ההיכל לקוטב הבימה — ידו של מי על העליונה? הוי אומר: יד המרכז על העליונה! בתי הכנסת המפורסמים מימי הביניים ממחי־ שים את "כובד המשקל" באיזון התכנית להכרעת הבימה. ונימוקם עמם: המגדל המתרומם מתוך העדה מסמל את התורה הפתוחה "ויעמוד עזרא

הסופר על מגדל עץ אשר עשו לדבר... ויפתח עזרא הספר לעיני כל העם, כי מעל כל העם היה, כפתחו — עמדו כל העם... והלויים מבינים את העם לתורה, והעם על עמדם, ויקראו בספר בתורת ה־אלהים מפורש, ושום שכל, ויבינו במקרא" (נחמיה ח, ד). זוהי תורה שבכתב ותורה שבעל פה, "לא נפלאת היא ממך ולא רחוקה היא, לא בשמים היא", ולא מונחת מגוללת בתוך הארון בהדרת קודש — אלא בתוך "ממלכת כהנים וגוי קדוש", אשר ביטל את רצונו מפני רצון אביו שבשמים נותן התורה. גלעד הוא הבימה, כי רצונו של הקב"ה המתגלה במצוות התורה הוא רצונו של הקב"ה המתגלה במצוות התורה הוא רצון העם שקיבל עלין נעשה ונשמע.

להבלטת יתר נתחקה על עקבותיהם של מבני הכנסיות הנוצריות והתפתחותם. מקור תבניתם הוא במבנה של ביהכ"נ. מבני הבסיליקה העתיקים שלהם, כגון "האגיא סופיא" בקושטא של ביזנד טיון, קיים עוד חותם הסגנון שהטביע עליהם אולם בעל המרכז האופייני לביהכ"נ. ההתפתחות האדריכלית של הכנסייה התרכזה על קיר הקוטב בפיתוח הטרנספט ובהרחבת האפסיס. אל תוך האפסיס הוכנסה הבמה ובקצה הטרנספט הוקם הסורג. בתקופת הסגנון הרומנסקי נוצר הקוטב בהצטלבות "הזרועות" בתוך "הריבוע". נקודת

מוקד זו שלטת בכל הבניין מבפנים, ועליה רכוב המגדל בחוץ. כאן, רחוק ונבדל מן הציבור הדומם, נמצא מרכז הפעילות של הכמרים, ברשות היחיד מאחורי מחיצת הסורג של רשות הרבים. כאן משלט הכמורה המייצגת את מעיני הישועה ומ־בוע החסד, הבא לעדה אך באמצעותם. חלקה נבדלת זו מסמלת את הבריחה מן העולם הזה ואת המרחק מן ההמון, שלילת זכותו של האדם להיות בעל הבחירה החפשית לקיים מצוות ולתזהר מח־בעל הבחירה החפשית לקיים מצוות ולתזהר מח־דלת אנוש מראש, ותכירהו לעמוד לפניך". בניגוד גמור לתפיסה הנוצרית בולטת תכנית אב באדרי־כלות ביהכ"נ, ומרכזיות של הבימה בביהכ"נ מדגישה את סוד-היסוד שביהדות.

מתוך תפיסה זו גבין את דברי הפוסק להלכה: "בימה באמצע ביהכ"ג הוא יסוד אשר כמעט כל התורה בנויה עליו, והעוקרה מן האמצע — עוקר יסודי התורה". (מחולת מחניים לר' ישראל דוד מרגליות־יפה (פרשבורג, תרי"ט) גגד שינויי הריפורמיסטים בבתי הכנסת, הובא ב"שדה חמר", מערכת בית הכנסת, סימן י"ג (דף תשכ"ח ע"ב).

ערך ותירגם ז. גוטהולד

### (10 'המשך מעמ')

בפני צוויי התורה. לפי דעות אלה אי אפשר לומר "אלהי דוד", שנוכל לגשם מלכות שמים על ידי מלכות בן אדם. יכולים רק לומר "מגן דוד," ש־מדינת ישראל יש באפשרותה לכל הפחות להגן על בני ישראל אבל לא לתקן עולם במלכות שדי. לעומת זאת, דוד המלך ראה מלכות ישראל באספקלריה אחרת. "אלקים משפטיך למלך תן... ידין עמך בצדק וענייך במשפט. ישאו הרים שלום לעם... יפרח בימיו צדיק ורוב שלום עד בלי לעם... יפרח בימיו צדיק ורוב שלום עד בלי ירח וגו" (תהלים עב). דוד אמר בחנני ונסני אם אוכל להקים מלכות של צדק שלא תיהפך למלכות של עושק, אלא "ישמרו בניי בריתך למלכות של עושק, אלא "ישמרו בניי בריתך ועדותיך זו אלמדם... כי בחר ה' בציון אוה למושב לו" (שם קלב). והנה חכמי ישראל שישבו בארץ ישראל על אדמת ציון הלכו בשיטת דוד

אע"פ שהוא ובניו לא השיגו את המטרה היעודה. אמונתם היתה שלימה שתבוא תקופה אשר בה תתגשם תקוה זו להקים מלכות שמים על ידי מלכות בית דוד. הלא המה דברי הנביא יחזקאל (פרק לז): "הנה אני לוקח את בני ישראל מבין הגוים ... והבאתי אותם על אדמתם ... ומלד אחד יהיה לכולם... ועבדי דוד מלד עליהם... וב-משפטי ילכו וחוקותי ישמרו... והיה משכני עליהם והייתי להם לאלקים והמה יהיו לי לעם: וידעו הגוים כי אני ה' מקדש את ישראל בהיות מקדשי בתוכם לעולם." לפיכך תיקנו חכמי ארץ ישראל לחתום "אלהי דוד ובונה ירושלים", ש-בנין ירושלים וקיבוץ בניה לתוכה יביא מקדש ה׳ וקדושת העם. ואף אם לא אכשר דרי היום לא נאבד תקותנו שסוף סוף יהי ה' למלד על כל הארץ ומלכותו בכל משלה.

# קטע לא־ידוע של הכותל המערבי

#### פנחס פיק

הכותל המערבי היה מאז האתר המקודש ביותר בתודעת העם היהודי ונכתבו עליו ספרים ומא־מרים אין־ספור. הכותל עצמו, וכמעט כל נדבך ואבן שבו, זכו לתאור ולסיקור מפורטים. סביבתו נתקרה, ונחקרת ביסודיות, וביבליוגרפיה על נושא הכותל המערבי מבחינתו הדתית, הארכי־נושא הכותל המערבי מבחינתו רבים מאד.

לאור עובדות אלו מוזר הדבר כי לא הרחק מרחבת־התפילה וההתיחדות דהיום קיים קטע של הכותל שאינו ידוע כמעט בצבור ובקרב אנשי המדע, במקורות אינו נזכר, לונץ ופרס לא ידעו-הו 1. קטע זה לא נחקר כנראה מעולם ביסודיות, הוא לא צולם כנראה צלום־של-ממש עד תשכ"ט 2. מעטים מבקרים לידו והוא עומד לו בשממונו, בעזובתו וביתמותו, חזיתו מלאה רפש ולכלור והזנחתו מחרידה.

הכוונה לקטע הכותל המערבי שמצפון ל"שער הברול" של הר-הבית. והוא גלוי למרחק של 20 מטר ויותר, היינו אורכו כמעט כאורך אותה סימטה מפורסמת שנהרסה ב-1967, שהיתה מ־ קובלת במשר דורות כמקום-תפילה. והשתרעה לה בין בנין ה"מחכמה" ("חתנכזיה") ל"שער ה־ מוגרבים". סטע עווב זה מרוחק כ-175 מטר ל־ עבר צפון מרחבת-התפילה דהיום. הגישה אליו או דרך רחוב שער הברזל (המסתעף מרחוב הגיא), שבקצהו המזרחי הוא נמצא, או דרך סימטה חס־ התרשם, צהה מאד, חשוכה ומקומרת בחלקה, הפונה צפונה דרך אחד הכוכים באמצע "שוק מוכרי הכותנה" הנטוש. שריד זה של הכותל אינו גראה מפתחו של שער הברזל. ומקומו במבוי אטום מצפון לשער, והוא מתמשד לאורד רחבה קטנה (או חצר) סגורה בצפון, במערב ובדרום ע"י מבנים. כשהכותל עצמו מהווה את החומה המזרחית. למבוי נכנסים דרך קימור קטן וצר לתוכו יורדים 3-2 מדרגות והוא נמצא מ־ שמאל (מצפון) לשער הברול, ממש לידו, ומחוץ לשטח הריהבית.

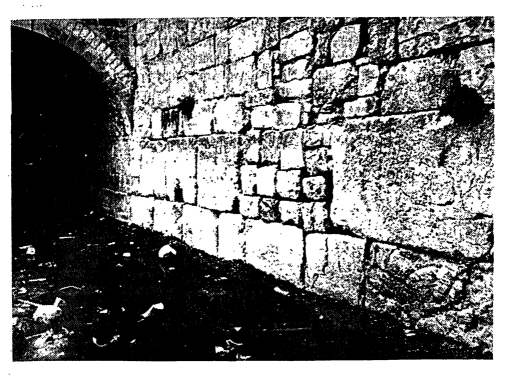
ממדיו של אותו סטע נסתר של הכותל ניתו רק לאמוד היום, כיון, שעד כמה שידוע, לא נמדד עדיין ביסודיות. מכל מקום, מדובר בשני נד־ בכים שגובהם ביחד קרוב ל-2 מטר. התחתון שקוע קצת באדמה. הנדבכים מתמשכים, כאמור לעיל. כ-20 מטר ויותר כשהם גלויים לעין. רצי־ פותם שלמה במידה רבה. אם כי במקומות אחדים נפלו כמה מהאבנים המקוריות. והפירצות נסתמו ע"י אבנים קטנות. צבע הנדבכים אפור־כהה דהוי, ומכאו ניתו אולי להסיק שבמשך תקופות ארוכות היו חשופים לאיתני הטבע. האבנים עצמו מסות־ תות יפה ורובן שלמות להפליא. הן חלקות לגמרי. בלא שפות יבלא זין מרכזי, שטוח או מחוספס. ושייכות לאותו סוג מצבני הכותל שלגביו עדין חלופות דעות החופרים אם ליחסו לתקופת הורדוס עצמו או אולי לימי בר־כוכבא או לתקופת אדרי־ אנוס. כמה מהאבנים מרשימות בממדיהן ואחת. בנדבד העליון, אורכה כ־1,95 מטר וגובהה (היינו גובה הנדבר) כ־95 ס"מ. עד כמה שניתו להבחיו. הנדבד העליון גובהו זהה עם גובה מפלס הר־ הבית שממורח לו, ומכאן גיתו להגיח. כי שני הנדבכים המצויים במקום הם המשכם של שני הנדבכים הגבוהים ביותר הנראים בראש הכותל

רצף הנדבנים המתוארים נפגם רק במקום אחד ע"י מבנה, עתיק כנראה, ולא גבוה, שהוקם בניצב לכותל ונצמד אליו. ע"י כך מבותר הקטע כולו לשני חלקים, דרומי — באורד כ־2 מטר, וצפוני — הרבה יותר ארוך. במבנה החוצץ הזה שלושה מעברים מקבילים צרים. אלה בצדדים סתומים ודרך המעבר האמצעי ניתן לגשת לרחבה שנזכרה לעיל, ולקטע הצפוני הארוך של הכותל. תכלית המבנה לא ברורה כלל ועיקר, אך אולי שימש יסוד לגרם מדרגות שהוביל לבנין צמוד לכותל ששוב אינו קיים (מבנה דומה מגשר בקרבת מקום על אותה סימטה שנזכרה לעיל המסתעפת מ"שוק מוכרי הכותנה").

שני הנדבכים של הכותל משמשים בסיס לסטיו" המערבי הנוכחי של הר-הבית בחלקו שבין שער הברזל לשער המשגיח. הנדבכים נבלעים בצפוז בתוד סימור מעופש וחשור של בית ערבי שסירו המזרחי נצמד לסטיו. בדרום מסתיימים הנדבכים כנראה במבנה שער הברזל. גם כאז מוסתר ה־ משכם ע"י בית הצמוד לסטיו. אד מתחת לבית זה אפשר לעבוד באמצעות הקימור בעל המדרגות שהוזכר לעיל כמוביל לרחבה. הרחבה עצמה שבחזית הנדבכים בלתי־מרוצפת ברובה ומוצפת בחורף מי־גשמים דלוחים ללא מוצא. היא כנראה בבחינת רשות הרבים, שכן היא משמשת מעבר לדיירי הבתים הסמוכים. אין כל ספק שלו היו חופרים ברחבה זו, אזי היו מוצאים לאורך שפתה המזרחית נדבכים שלמים וגדולים יותר של הכותל המערבי שהוא קיים במקום זה כולו במעבי הא־ דמה. רוחב הרחבה 4 מטר ויותר וחפירתו של פיר -- בדומה לזה של וורן מתחת ל'קשת וילסון" או עמוק יותר -- לא היתה גורמת לבטח לכל קושי הנדסי או אחר (ואגב היתה גם מסלקת מפגע תברואתי חמור בסביבה).

הבעיה אם קיים תאור קטע זה של הכותל המערבי במקור כלשהו, יהודי או נכרי, מתקופה כלשהי, היא סתומה ומצריכה בירור. אין ספק כי הגישה, למקום דרך הקימורים הארוכים החשוכים של רחוב שער הברזל היתה תמיד מסובכת וקשה לזרים, וריכוז בנינים צבוריים ודתיים מוסלמיים בסביבה מאז המאה ה־14 (ארגוניה, מוזהריה, חיתוניה, ריבאת אל קורד, ודומיהן) מנעה לבטח התקרבות יהודים. נוצרים לא היו מעונינים במקום. יתכן גם שהנדבכים כוסו ע"י בנין קודם שחריצי יתכן גם שהנדבכים כוסו ע"י בנין קודם שחריצי אי לכל אלה קיימת אפשרות סבירה שהאתר הנדון אי לכל אלה קיימת אפשרות סבירה שהאתר הנדון לא היה ידוע כלל בדורות קודמים.

הרחבה בחזית הנדבכים מופיעה לראשונה ב-מפה מסי 4 באוסף המפות והתרשימים המתיחסים לחפירות שבוצעו בירושלים ב-1867-70 ע"י ה-Palestine Exploration Fund וורן. במפה מציין וורן כי ברחבה מצוייה "באר" (כנראה יש לקרוא את המילה Well לא לקרוא את בעומק 17 רגל אך נראה שלא הירבה לחקור במקום. הרחבה מופיעה ללא שם במפת ירושלים



ויהי בישרון

#### תורה ודעת כישורון

כש"ק פרשת שופטים הירצה הד"ר אשר ויזר מתל-אביב על הנושא "רבי אברהם אבן עזרא כפרשן", בש"ק פרשת כי תצא הירצה ר' שמואל הכהן ויינגרטן על הנושא "תפילותיהם של יש-ראל". מפאת חשיבותה של ההרצאה נתבקש ה-מרצה לכתוב אותה, והיא תופיע ב"טורי ישורון" באחד הגליונות הבאים.

#### בני מצווה

יעמדו על הברכה הנערים שהגיעו למצוות ובני משפחותיהם: בש"ק פי שופטים פנחס מגדל יוריס מארה"ב; ברכו הרב פרופ׳ ישראל אברהמס, בש"ק פ׳ כי תצא ברוך טרייגר מארה"ב; ברכו הרב דר׳ אלכסנדר קרלבך. בש"ק פ׳ כי תבא יעקב גדליהו כהן מקנדה; ברכו הרב שמואל נתן. בש"ק פ׳ נצבים משה יהודה דובר, בנו של מת־ פללנו העו"ד יעקב דובר; ברכו מר צבי כורך.

C.) המפורטת המצורפת למחקרו של סנדרצקי בדבר שמות רחובות בעיר העתיקה (Sandrezki שהופיע בכתב-העת של החברה הגרמנית לחקירת א"י (Z. D. P. V.) ב־1883. כן היא מופיעה במפה במדריך Baedeker הגרמני מ־1891 ובמדריך אייי של זי וילנאי מתרצ"ח. ברם, ברוב המפות -- המדריכים נעדר מקומה וגם אם ניכר מקומה אין כל התיחסות מצד מחבר או עורך כלשהו למציאות שרידי הכותל במקום ז. בתצלום אווירי של העיר העתיקה מ־1938 בערך (בארכיון סה"ג) ניתן לראות את האתר. במפת העיר העתי־ קה (1:2500) של מחלקת המדידות הישראלית, המבוססת על מפה אנגלית מאמצע שנות ה-30, אין זכר לרחבה. כן אינה מצוייה במפה הכלולה ביפרפת "הר־הבית" שבסידרה "נופים ואתרים" שבהוצאת צה"ל. ברם, מופיע בה הבית שדרך סימורו נכנסים לרחבה והוא מכונה "מנזר כורדי". ידיעה בדבר קיום קטע גלוי של הכותל, ב־ צירוף תצלום נשלחה לא־מכבר למשרד הדתות. היא נשארה ללא מענה. פניה בענין זה למשרד

"רב הכותל". נענתה בתשובה כי אכן ידוע על

בש"ק פ' וילך אורי עמירם, בנו של חברנו פנחס עמירם; ברכו מר ברוך דובדבני. בש"ק פ' ברא־ שית מרדכי הורוויץ, בנו של מתפללנו הדר' הורוויץ; ברכו הרב פרופ' ל"י רבינוביץ.

### שהשמחה במעונם

הסתדרות ישרון ומערכת "טורי ישרון" מברכות את סגן יו"ר הועד הפועל של הסתדרותנו, מר ברוך דובדבני וביתו לרגל אירוסי הבן אברהם נ"י עב"ל ולרגל חנוכת ביתם החדש. את חברנו שמחה רלב"ג וביתו לרגל שמחת בת מצווה של בתם חנה ולרגל כניסתם למענם החדש, את דר' מ"ז סולה וביתו לרגל הולדת נכדם למ"ט, את משפחת ריבלין להולדת הבן־הנכד.

### ולא יוסיפו לדאכה עוד

קהל ישרון משתחף בצערם של חברנו פיליפ כהן על פטירת אמו ע"ה; ושל מתפללנו ראובן בן־ יהושע על פטירת הרעיה והאם ע"ה.

קיומו של "הכותל הקטן". אם אמנם הכוונה היתה לאתר המתואר לעיל, אזי נראה כי אינו נופל בתחום פעילותו של אותו משרד. מכל מקום מן הראוי שאותו קטע עזוב ונכלם של הכותל המערבי יוכה לתשומת לב ולניקוי, אם ע"י משרד הדתות או ע"י עירית ירושלים. רצוי גם כי חוקרים בעלי־מקצוע יקדישו לו את ענינם, ימדדוהו וינסו לקלות את תולדותיו. הקטע המתואר הוא מבחינת שריד נדיר — ויחיד בצד "הכותל" המסורתי של העבר המקודש והמפואר, ומן הדין כי בתקופת חידוש השילים המאוחדת בירושלים המאוחדת יכהגו בו בכבוד הראוי.

- לונץ, ב"נתיבות ציון וירושלים", מהדורת 1970, ע' 129, אומר במפורש כי "משם והלאה (רחבת הכותל דהיום) לא נשאר ממנו (מהכותל) מאומה מעל הקרקע הנוכחית.
- תצלום מופיע בערך "כתל מערבי" בכרך כ' של האנציקלופדיה העברית, ע' 1119, ובספר של ש. שפר "הר הבית", תשכ"ט.
- יוצאת דופן בנדון זה היא החוברת "ירושלים" של משרד התיירות מ־1969, בעריכת אהרן ביר, בה מוזכר קיום האתר, אך בלא פרטים.

### תמורות ותשובות לימינו

#### אליעזר ליבנה

ברשימתי "יישום המסורת בתנאים חדשים" (טורי ישורון כ"ד) הערתי, בין השאר: "התורה שבעל פה ומערכת המצוות גובשו כאשר ישראל נעדר מדינה משלו... הנאמר אצל חז"ל וממשיכיהם, כולל הרמב"ם, על המלכות הישראלית איננו עימות עם מדינה מצויה, אלא מערכת קונסטרוק־ציות שכליות הנובעות מהנחות בסיסיות. הקונס־טרוקציות אינן חסרות חשיבות, אך רבות מהן בלתי־רלאוונטיות, או בלתי־כשירות ליישומן בארץ ישראל ובמדינת ישראל של סוף המאה הכי".

שה"ו משיב באותו גליוו. תוך התעלמות משתי מילים, קובעות במשפטי: "במדינת ישראל". כלומר המדובר אינו רס בכלל התסופה אלא בסיום יהודי ממלכתי. שלגביו רפויה ממשותה של התו-רה שבעל-פה. הבה ונסתייע באי־דיוקו של המשיב כדי להיבנות ממנו. שה"ו כותב: "הנימוק, שדברי הרמב"ם, או פוסק אחר, אינם רלאוונטיים או אינם כשירים למאה כי. אינו יכול להתקבל". אילו נמנע שה"ו להביא ראיות, נשארת היתה קביעתו במלוא תוקפה ומשכנעת את המשוכ־ נעים. אולם הוא מביא ראיות. ועל ידי כך פותח דלת לדיון. ראיותיו נוסחו כשאלות ריטוריות, כלומר שאלות. שהתשובה עליהן נחשבת כלולה - בעיני השואל - בנוסח השאלה. לדידי, שא לותיו אינן ריטוריות, אלא אמתיות, כלומר מניחות תשובות שונות.

אנסה לתרום להבהרתו.

שה"ו כותב: "עדיין לא הובררה לציבור היהוד די החושב, איזו תופעה במאה כ' קובעת את דמותה ומהותה. האם תופעת השואה ורציחת ששה מיליונים יהודים באכזריות נוראה היא הצרה את קלסתר פניה ?".

אכן, השואה אופיינית לקלסתר פניה, ואולי לליבה, של המאה הכ׳. השואה אינה מיקרה. היא תוצאה מהתפתחות הציוויליזציה המערבית־נוצ־

רית ומעמד הגלויות בתוכה, בפרט אחרי בהלת האמנסיפציה. השואה היא עדות למידת כושרם של הנצרות ושל ההומניזם המערבי לרסו את אכזריותו של מיו האדם ולעדו את אפלת נשמתו. אין זה מיקרה כלל וכלל, שזוועה זו הופעלה כלפי העם הישראלי. ואלה שלא השתתפו בביצועה עמדו מנגד בשיטה ומדעת במשד חמש שנים. יתכז והיסטוריוז עתיד יתחיל מאימי השואה את תולדות התפרקותה של הציוויליזציה המערבית. על כל פנים. מאז השואה לא גילתה החברה האירופית-אמריקאית סימנים של התאוששות מוסרית־רוחנית. בהתפרעותה ובדרדוריה היא נע-זרת על ידי הישגיה הטכנולוגיים, ואלה הופכים עושר השמור לרעתה. פארמיסיביות מוסרית מ-בפנים מזוגה בה עם אדישות מוסרית מפליגה כלפי חוץ. אימי ביאפרה ובנגלה־דאש בעולם מודרני רב עוצמה זה אופייניים עבורו. וחוש־ בני אינם אלא התחלה.

מצוי הגיון בתחומי החוויה המוסרית: ציווילי־
זציה שהתירה לעצמה את השואה היהודית מועדת
לדרדר מדחי אל דחי, קל־וחומר שנציגיה אינם
מתכוונים כלל לכפר על תועבת הפשע, אלא
משתדלים להשכיחו. יחסן של מדינות שונות
לישראל בשנים האחרונות הוא חלק מתהליך
ההשכחה האלימה וההצטדקות העצמית. אף לזאת
יהא מחיר.

בשביל ישראל פנימה מהווה השואה כור מצרף, כור תרתי משמע. היתחשלו השרידים ? היסיקו מסקנות לגבי סיכוייהם להתגורר בסדקי החברה הגויית ולגבי דרכי־התנהגותם בארץ־השיבה ? שואת אירופה היא אחת מארבע־חמש התחנות העיקריות במסעו של ישראל בתולדות האדם. היא אינה פחותה בחשיבותה וחומרתה מחורבן בית ראשון וחורבן בית שני. אם לא תיטבע את עדותה ברוחנו ולא נבין את ליקחה במישורי־חיים רבים, חוששני שסכנת חזרתה לא תיעלם מהאופק.

הגנו נתונים עדיין במחיצתה ההיסטורית; מי שלא חש סביבנו את רוחה וריחה הוא רדוד-חושים ומוכה סנוורים.

השואה ותקומת המדינה הישראלית - לא ב-מיסרה השתלבו -- מחייבות אותנו להעזה בפי-רוש מסורתנו והבהרת עיקריה, חתירה לשרשיה וקידומה, בעת ועוגה אחת. תעוזת הפירוש נכפית עלינו, אם רצוננו בחיים. הנני מבין היטב את הרתיעה מהעזה זו ואת החשש המוצדק מגלישה לשרירות משכילית (או ליברלית). אולם סבורני שאיו ברירה. גיבושה המחודש של המסו-רת עשוי לחול הו על דרכי החיים מבפנים והן על נקיטת גישה כלפי תופעות אנושיות בחוץ. לאן־דווקא לקולא. הכיוון הוא הפור, במובן ידוע. מזה שפתחה בו בשעתו הריפורמה. מבוהלי הרי-פורמה התפעלו -- בשני מובניה של גישה זו מהחוץ המערבי, ואילו אנחנו התנסינו באימו־ תיו, סתירותיו וכיעוריו. האומה הישראלית לפני השואה והאומה הישראלית אחריה אינם היינו־ הך. והדבר מחייב את היהודים האדוקים במסורת ואת "החופשים" כאחד.

בהזכירו את כוחות ההרס של המאה הכ' בחוץ ואת גורמי הזרות בפנים, שואל שה"ו שאלה שניה: "האם כוחות צנטרופוגליים אלה הם הקובעים את אי־כשירותם של דברי הרמב"ם? אתמה". סבורני, שלא ניסח את שאלתו כראוי. אתקן את שאלתו: האם בגלל השפעות זרות מצוזים אנו להוסיף לדברי המורה או לגרוע מהם:!

כותב השורות האלה חש את עצמו כגרגיר עפר לרגליו של "הנשר הגדול", אך אינו שוכח — אף לרגע! — שהוא גרגיר מעפרה של ארץ ישראל בימי שיבת ציון הגדולה, ואינו פטור מלשאול שאלות ולנסות תשובות, שהרמב"ם פטור היה מהן. רבים הדברים המופלאים ב"הילכות מלכים ומלחמות", שכוחם רב כיום, כפי שהיה בשעתו, ואולי רב יותר. על מלך בישראל נאמר: "ולא ירבה סוסים אלא כדי מרכבתו, אפילו לא סוס אחד פנוי להיות רץ לפניו, כדרך שעושין שאר המלכים". האמור במלך קל וחומר בשרים ואחשה המלכים". האמור במלך קל וחומר בשרים ואחשר ייתכן ונימנעים היינו מהרבה כשלונות חברתיים, ייתכן ונימנעים היינו מהרבה כשלונות חברתיים,

לרבות משבר האימון בשליטינו. אולם, האיננו חייבים שינוי לגבי הוראה דלקמן (למשל): "גזר [המלך] על אחד משאר העם שילך למקום פלוני, ולא הלך; או שלא ייצא מביתו ויצא — חייב מיתה". ושמא אין לתת למלך (או לכפיליו המודרנים) סמכות בלעדית בעניינים מעין־אלה? האין הסנהדרין (ומקביליה דהאידנא) מצווים להגביל את שררת הרשות המדינית? והאמנם יהא העונש דין־מוות?

על בני העמים תושבי ארצנו וכלולי מדינתנו נאמר: "בן נוח נהרג בעד אחד ובדיין אחד". ברם, מותר לקבוע לבני הדור הזה, שאין להפלות בהליכי־שיפוט בין יהודים ובני־נוח. ועוד נאמר ב"הילכות מלכים": "גוי שעסק בתורה, חייב מיתה... וכן גוי ששבת, אפילו ביום מימות החול. אם עשאהו לעצמו שבת — חייב, ואין צורך לאמר אם עשה מועד לעצמו".

בהמשך דבריו מקיל הרמב״ם מחומרת הדין ומפ-רש: ״ואם עסק בתורה, או שבת, או חידש, מכין אותו ועונשין אותו ומודיעין אותו שהוא חייב מיתה על זה, אבל אינו נהרג״.

הדברים מובנים על רקע תקופתם של חז"ל, כאשר פשטו בארץ ישראל (ובתפוצות) מינים למיניהם — נוצרים ואחרים — וישראל חייבים היו בהסתייגות חמורה מהם ומהמצאותיהם. גם אז, מסופקני, אם נהגו לפי הוראות אלו לגבי גויים שניסו "לחדש דת ולעשות מצוות לעצמן ומדע-תו". ברם, תוכחנה עדויות ההיסטוריה כאשר תוכחנה, אין בימינו לדברים אלה אותה משמעות כפי שהיתה להם בשעתו. משוכנע אני, שאילו חי הרמב"ם אתנו מסכים היה לגישה זו ומבטל את דבריו הראשונים. ויכול היה להסתמך על תושב בדרך-ארץ, וגמילות-חסדים, כישראל".

כל זה אינו אלא רמז לכך, שהרמב״ם ושאר פוסקים אינם בעלי פסיקה אחרונה. תורתנו היא תורת־חיים ומאזינה לחיים בגלגוליהם, וכדי ל־ תקנם ראוי להאזין עמוקות.

כיווז ודברי נכתבים בין כּסה לעשור, הנני מבקש סליחה ומחילה מבר-פלוגתא שלי, אם לא ירדתי לסוף דבריו ולמיטב כוונותיו. צום גדליה תשל"ב.

### אתרן בי"ר

תיתי לו לחיים ש. הלוי, שבודאי הביע לא רק דעת יחיד, במאמרו "הכוונה בתפילה" ["טורי ישורון" כ"ד — גליון תשרי תשל"ב], אלא דעת רבים. וכבר היו מאמרים באותו נושא, ושידורי רדיו, ביחוד ביום החורבן — תשעה באב.

ואין בדברינו הכוונה לתפילה בכלל, אלא רק לאותם ציטוטים אשר מר הלוי מביא בראשית מאמרו, והנוגעים לירושלים.

אמת, נכון, היום ירושלים בשלטון מדי־ נת החוק - מדינת ישראל. ושואל המחבר ה־ נכבד כיצד זה אפשר לאמר היום: "העיר הקוד דש והמחוזות / היו לחרפה ולביזות / וכל מחמ־ דיה טבועות וגנוזות / ואין שיור רק התורה הזאת" / מתוך הפזמון של גרשם בר יהודה, [הוא רבנו גרשם מאור הגולה ממגנצא, שנפטר בשנת ה'תשפ"ח (1028)]. והנה מהו אותו "העיר הקודש והמחוזות"? נעיין במקור המלים לחלק ממשפט זה, [דניאל ט, כו] "העיר הקודש" - רש"י: -- והעיר והמקדש; מצודת ציון: והקודש -- המקדש; וראה הסברו החדש של דניאל גולדשמידט ב"סדר הסליחות", [עמ' קיז]. אמור מעתה שהמחבר מבכה בדבריו את חורבן בית-המקדש, החרב לצערנו גם היום. ויותר מזה: בימינו ממש, אף אחרי שמקום המקדש בשלטון מדינת-ישראל, הקודש היו לחרפה ולבוות, במקום מקדש עומד מבנה שבו באים תיירים לבקר ואפילו אינו מקום תפילה [כיפת הסלע], ? האין זו חרפה ? האין זה ביזוי

והלאה: "וכל מחמדיה טבועות וגנוזות": יש המפרשים "מחמדיה" — ספרי הורה, ויש המפרשים — המזבח וכלי המקדש, והרי הם טבועות וגנוזות עד שיבנה המקדש שוב. ואם ספרי הורה — היכן ספרי התורה מן העיר העתיקה, מתש"ח, ששדדו הערבים ולא החזירו! והריהם טבועות וגנוזות!

וסוף אותו קטע בפזמון—"ואין לנו שיור רק התורה הזאת", הריהו הולם את ימינו במיוחד: רק התורה, שהיא שנשתיירה לנו מאז ימי בית המקדש, היא ששמרה עלינו, שומרת עלינו, ותשמור עלינו — אם נקיימנה — להיות משונים מאומות העולם כולן. ואלו גם דבריו של רבן יוחנו בן־זכאי לפני אספסיינוס, [גיטין נו]: "תן לי יבנה וחכמיה, ושושילתא דרבן גמ־ליאל" — לא ביקש ירושלם, לא ביקש המקדש אפילו, אלא מקום ללימוד התורה ומלמדי התורה, והם השומרים בבית הכנסת — מדובר גם על "זקני יהודה ויושבי ירושלים / שזר גאונם נרמס ברגלים" — והאם אין "זקני־ירושלים" — אנשי התורה וגדולי ההוראה — האם אין כבודם — זר נאונם ברמס ברגלים?

ולהמשר דבריו של מר הלוי: על הפזמוו- "ה" ה׳ אדל רחום וחנון", שחברו אמתי, מאוריה, [מס-ביב ד' תר"כ־תר"מ] וכה נאמר שם: "אזכרה אל-סים ואהמיה / בראותי כל עיר על תלה בנויה / ועיר האלקים משפלת עד שאול תחתיה/ובכל זאת אנו לי־ה ועינינו לי־ה" //. העובר בקריה רבה, בירושלים בעיר שבין החומות, מה הוא רואה : כארבעים משפחות יהודיות גרות בין החומות על אלפי משפחות לא יהודיות; רוב בתי הכנסת והישיבות מוסדות החסד, הצדקה, הבריאות, ה-רפואה -- הרוסים: הכותל המערבי -- רובו ככולו מכוסה בבתים של ערבים; על הר הבית -- מסגדים למוסלמים -- וליהודים אסורה שם התפילה וולא אגע בבעיה האם והיכן מותר לעלות להר הבית היום, וכנגד רוב יהודי בירושלים בתר"א (1841), תר"ז, תרכ"ב, תרכ"ג, כלומר לפני כמאת שנה וכמובו הכוונה לירושלים ביו החומות - ראו כי "כל עיר על תלה בנויה ועיר האלוקים מושפלת (סוף בעמ' 27)

#### מסורת הדורות

### ברוך ירושלמי

במאמר "מסורת וקידמה" ב"טורי ישורון" חוב" כ"ג מנסה מ. ז. סולה לאחות הניגודים בין המ־
סורת והקידמה, ולא חלי ולא מרגיש האי גברא
שלא רק נטה מדרך המסורת אלא גם פגע בעיקרי
האמונה. הוא חוזר בתומו על שיטת החוקר אייזיק
הירש ווייס, בעל "דור דור ודורשיו" ביחס להתפתחות ההלכה, שעוררה בשעתה התנגדות חריפה
מצד כל נאמני התורה ושנאחזו בה כל המתקנים
למיניהם.

בעל המאמר לא נרתע מלתת דוגמה -- בהס-תמכו על אחד העם שכידוע לא נמנה על המא־ מינים -- שכאילו התורה כיוונה בכתוב ,,עין תחת עין": ממש, כלומר שאם אדם הוציא את עין כמה זמו באו חז"ל בשם הקידמה ושינו את חברו, יש להוציא במקום זה את עינו, ורק לאחר משמעותו של הכתוב ופירשו: "עין תחת עין - ממוז". כלומר לא עין ממש אלא ערכה של העין. והרי יש בזה כפירה בתורה שבעל פה ושכאילו חז"ל חידשו פירושים מדעת עצמם. וכבר כתב הרמב"ם בהקדמתו לסדר זרעים "שלא מצי אנו מחלוקת נפלה בזמן מן הזמנים מימות משה עד רב אשי בין החכמים כדי שיאמר אחד, המוציא עין חבירו יוציאו את עינו, שנאמר: עין בעין" \*. ולא עוד אלא שגם בדין חליצה שכתוב בפירוש בתורה, רואה בעל המאמר "תקנה של קידמה". שכאילו נתחדשה לאחר זמן, ו..במשך הזמן נהפכה למסורת". האם גם בגופי ההלכות עצמם שבתורה

\* ואכן מוכח שסגנון זה של המקרא מכוון לממון, שהרי כתוב לפני כן: "ומכה נפש בהמה ישל־ מנה נפש תחת נפש" (ויקרא כד, יח), ובהכרח פירושו: ממון נפש תחת נפש, וא"כ גם הכתוב לאחר מכן: "עין תחת עין שן תחת שן" — פירושו: ממון עין תחת עין; ממון שן תחת שן.

יש מוקדם ומאוחר, של קידמה ושל מסורת ? האם גם הם באו מתוד התפתחות ?...

מהמשך דברי המאמר משמע שכותבו מוצא התפתחות גם במושגי אמונת ישראל הודות לקי-דמה. השקפה זו היא נחלתם של כל החוקרים החפשים והיא מנוגדת בהחלט לעיקרי אמונתנו הצרופה מדור דור.

מעיקרי אמונתנו שזאת התורה שבידינו, התורה שבכתב והתורה שבעל פה, על כל כללותיה ופר-טיה, פירושיה ודקדוקיה, ניתנה למשה מסיני ולא תהא מוחלפת ולא חלו בה ולא יחולו בה שינויים לעולם.

והרי קטע מדברי הרמב"ם בראש הקדמתו ל"יד החזקה": "כל המצוות שניתנו לו למשה בסיני, בפירושן ניתנו, שנאמר: ואתנה לך את לוחות האבן והתורה והמצוה'. 'תורה' — זו תורה שבכתב; 'והמצוה' — זו פירושה. וצונו לעשות התורה עפ"י המצוה. ומצוה זו היא הנקראת תורה שבעל פה".

דרשה זו היא מדברי חז"ל (ברכות ה) ועל יסוד זה תוקע הרמב"ם את יתדותיו.

ובספר המדע הוא מונה שלשה שנקראים כופ-רים בתורה: ״האומר שאין התורה מעם ה׳, אפילו פסוק אחד, אפילו תיבה אחת״; "הכופר בפירושה והוא תורה שבעל פה״; ״האומר שהבורא החליף מצוה זו במצוה אחרת״ (הלכ׳ תשובה פ״ג הל׳ ח). בעל המאמר מסתמך בחידושו על האגדה, שכ-

בעל המאמר מסתמך בחידושו על האגדה, שכ-שעלת משה למרום, מצאו להקב״ה שיושב וקושר כתרים לאותיות, ואמר למשה שעתיד להיות בסוף כמה דורות אדם אחד ועקיבא בן יוסף שמו ש-ידרוש על כל קוץ וקוץ תלי תלים של הלכות, וכשהראהו למשה ושמע דרשותיו, "לא היה יודע מה הן אומרים" (מנחות כט.), והוכיח בעל המאמר מכאן שבמשך הדורות קיבלה התורה לרגל "הת-פתחות טבעית" "פירושים חדשים שהזמן גרמם"

וניתנה לה משמעת חדשה במסגרת הישנה, ומשום כך לא הכיר משה רבינו את תורתו ולא הבין את דבריו של ר' עקיבא.

בטוחני שכותב המאמר לא ירד לסוף משמעותם של דברי עצמו, כי מלבד שהם מנוגדים לאמור לעיל שכל הפירושים ניתנו למשה בסיני, הרי אם במשך הדורות קיבלה התורה צורה אח־ רת לגמרי עד שמשה בעצמו, שהוא הוא שנתנה, לא הכיר אותה ולא ידע מה הם אומרים. הלא נמצא שכל התורה מוחלפת והיא תורה אחרת -- אם כי במסגרת הישנה -- והרי זה ב־ ניגוד לאחד מי"ג העיקרים של אמונחנו "שואת התורה לא תהא מוחלפת ולא תהא תורה אחרת". והאמנם יתכו להעלות על הדעת שתורתו של ר׳ עקיבא איז זו אותה התורה של משה רבינו? והיאך אנחנו מייחסים – לשיטתו של בעל מאמר זה - את המסורת שלנו לתורת משה רבינו ?... אשר למשמעותה של אותה האגדה, ישנם פי־ רושים רבים ולא כאן מקומם (ראה מהרש"א במקום וב"תפארת ישראל" למהר"ל פרק סג, ועוד). אבל גם מפשוטם של הדברים נראה שלא חידש ר׳ עקיבא הלכות חדשות, שהרי כאשר אמרו לו תלמידיו: "רבי! מגין לך? אמר להם: הלכה למשה מסיני", אלא הוא דרש אותן ההלכות שנמסרו למשה בסיני בעל פה -- מכתרי האותיות שקשר הקב"ה, והיינו מכל קוץ וקוץ ומכל תג ותג (ראה בהקדמת הרמב"ם לסדר זרעים שלאחר מות משה, למדו החכמים הלכות רבות מדרשות שונות), ודרשות אלה היו חדשות למשה, כי הרי לא ידע מכתרי האותיות ושאל את הסב"ה למה יש

צורך בהם, ולגבי הדרשות האלה מסופר שמשה לא היה יודע מה הן אומרים; אבל בעצם הלכות התורה לא חלו שום שינויים ולא דרשו שום פירושים חדשים מיום שניתנו בסיני. אין צריך לפנים כי כל הדברים האמורים מתייחסים לגופי ההלכות עצמן, לעצם מהותן, אבל באשר לתוכנן ולמשמעותן — אין הגדרה וכלולים בהם רעיונות לאין שיעור הרחבים מיני ארץ ועד מוקים מיני ים, ויש לדרוש בהם פנים רבות (ראה מו"ל שיש לתורה שבעים פנים: במד"ר יג' טו) בדרכי חשיבה שונות; לחדש בה מחשבות והדרכי חשיבה שונות; לחדש בה מחשבות והדיונות ככל העולה על דעת חכמי התורה ולהסיבים לפי שפת הזמן והעם ובהתאם לטעמו ורוחו של כל דור ודור ו"הפך בה והפך בה דכולה בה" (אבות פ"ה).

כמו״כ למותר לציין שנוסף על הלכות התורה ישנן תקנות וגזירות שתקנו וגזרו חכמינו בתקו־
פות שונות בהתאם לצורך השעה ולנסיבות הזמן, ולשם גדרים וסייגים, כפי ראות עיניהם, אבל לא עליהן מדובר באגדה ברבי עקיבא שהובאה לעיל, ולא הן הנושא במאמר הנידון, אם כי בעל המאמר ולא הן הנושא במאמר הנידון, אם כי בעל המאמר אלל הזקן בתקופת הבית השני. שלא על כגון דא חל הויכוח. אמנם יש שהחכמים הסמיכו טער נותיהם על המקראות, כדי לתת חיזוק לדבריהם, אבל אין זו אלא אסמכתא, וסמכותם נובעת מי הכתוב: "לא תסור מן הדבר אשר יגידו לך ימין ושמאל״ (דברים יז; וראה ברכות יט: ״כל מילי דבנן אסמכו רבנן על לאו דלא תסור״), ואין דרבנו מכוונים לנושא זה.

### (משר מעמ' 25)

עד שאול תחתיה", ואיני נוגע כאן לענין המקדש ובנינו, עליו דיברנו בראשית דברנו. נכון, הרגש היום שונה — עיר האלוקים בידינו, חיילינו שומרים עלינו בה, ב"ה, ובכל שעות היום והלילה, חג ומועד, שבת וחול, יכולים אנו לגשת למקום ששכינה לא זזה ממנו, אך עדיין "עיר הקודש והמחוזרת היו לחרפה ולביזות — ועיר האלוקים מושפלת עד שאול תחתיה", "ובכל זאת אנו לי-ה

ועינינו לי־ה" ולפיסקה השלישית שמביא מר הלוי — אין לי אלא לחזור על הדברים שנאמרו לעיל, הנאמנים במצבנו היום. ולואי נגיע לימים טובים בהם נוכל לאמר, כדברי הערת המערכת: "וכך התחננו לפניך אבותינו", או אף נוכל לה־שמיט פזמונים ותפילות אלו, ולקבוע במהרה בימינו תפילות על המקדש שנבנה מחדש, כהנים בעבודתם, לויים בשירם ובזמרם וישראל בנויהם, אמן.

## הערה הלכתית ומדעית

#### נח זבולוני

בייטורי 'ישרון", גליון 'תשרה תשל"ב (כ"ד), בתוספת המערכת על מאמרו של דוב בר אהרו-נסון בדבר יבוא אתרוגי ארץ ישראל לאנגליה, כותב"ידידי רץ שמואל הכהן וינגרטן, כי גדולי התורה בארץ ובחו"ל יצאו חוצץ נגד דבריהם של הלמדנים שעמדו לצדם של הסוחרים באת־ רוגי יון ואיטליה, שלחמו בתעמולה שהתנהלה אז למען אתרוגי ארץ ישראל, והם שהמציאו בעיות הלכתיות כגון תרומות וכן העלו חשש של ספק ערלה לגביהם. ר' שה"ו מוסיף ואומר כי הגר"מ אוירבד רבה של ירושלים לעג על אלה שהעלו את החשש של ספק ערלה, כי עץ ה־ אתרוג אינו מניב אלא אד ורק לאחר שש־שבע שנים אחרי נטיעתו. עד כאו דברי שה"ו בקצרה. הלעג של הגר״מ אוירבר עורר בעיני תמיהה רבה והיא: הלא משנה מפורשת כי דין ערלה נוהג באתרוג והוא מובא בש"ס בבלי ירושלמי ראשונים ופוססים. במשנה הלכות בכורים פרק בשלשה לאילן בשלשה ביל משנה וי נאמר: אתרוג שוה לאילן דרכים ולירק בדרך אחד, שוה לאילן בערלה וברבעי ובשביעית וכוי, משנה זו מובאת בש"ס מספר פעמים. בירושלמי על ערלה אמר רב הונא אתרוג שנטעו למצוותו חייב בערלה וכן זית שנטעו למנורה וכ"ש זית שנטעו לחנוכה חייב בערלה. הרמב"ם בהלכות מעשר שני פרק יי הלכה ז' פוסק: הנוטע למצווה כגון שנטע אתרוג ללולב (כלומר לשם מצווה ולא לאכילה - ג. ז.) או זית למנורה חייב בערלה. וכן פוסק הרא"ש והפסוקים האחרונים. עד כאן מה שנוגע להלכה גרידא, מכאן ואילד הלכה למעשה. סוחרי ומגדלי אתרוגים בארץ מסרו כי עץ האתרוג מתחיל לתת פרי כבר בשנה השניה לנטיעתו ומשום כך הם נזהרים ומקפידים על דין ערלה לגבי האתרוגים הגדלים בשלוש השנים הראשונות לנטיעתם. לולא דמסתפינא הוה אמינא, אף אם גניח כי עץ האתרוג אינו מניב אלא אך ורק לאחר שש־שבע שנים לנטיעתו כדברי הגר"מ אוירבד, בכל זאת יש בו ערלה. כי דיו ערלה תלוי גם

בפרי ולא רק בשנים, כלומר, גם באילנות שאינם מניבים אלא אחרי עבור שלש שנים ישנו דין ערלה, ומתחילים למנות את שנות ה-ערלה מהשנה הנותנת את הפרי, משום כך גם אם נסכים לרב אוירבד כי אתרוג אינו מניב אלא אך אחרי שש או שבע שנים, בו דין ערלה ומת-חילים למנות אותה מהשנה השישית או השביעית. לחידוש זה חיפשתי אסמכתא או רמז כל שהוא בש"ס ראשונים ופוסקים ולדאבוני הגדול לא מצאתי. אולם נאמנים עלינו דברי חז"ל האומרים: יגעת ולא מצאת אל תאמין. והנה בימים אלה נפל לידי הספר "חכמת אדם" (שערי צדק), על יו"ד של בעל ה״חיי אדם״, שבאחרונה יצא לאור מחדש ע"י הרב אהרן יעקובוביץ חתנו של הרב ר׳ אריה לוין זצ"ל, בשער משפטי צדק פרק ו׳ סימו י"ב של"חכמת אדם" הדן בעניני ערלה קובע המחבר: "כי גם בא"י בכרמים של גויים אפילו ידוע ודאי שיש בהם ערלה יש להתיר היין משום דקודם שיעבור עליה שני ערלה אינם עושים פירות (ההדגשה שלנו -- נ. ז) ואם עושים הם דקים שאינם ראויים לעשות מהם ייו״ עכ"ל. דברי ה"חכמת אדם" הם לכאורה ההיפר למה שקבענו בחידושנו. אחר שראינו את ה"ח־ כמת אדם" חקרנו ודרשנו וחיפשנו מקור לדבריו בש"ם ראשונים ופוסקים עד שהעיר לנו הרב שילה רפאל רבה של שכונת קרית משה כי הוא מצא אתת המקור והוא בדברי תשובת הרמב"ם המובא ב"רמב"ם לעם" שיצא בהוצאת מוסד הרב קוק בהערות על ההלכה: באחד בתשרי ראש השנה לערלה ולרבעי מאימתי מוניז להם משעת נטיעה וכו׳ (רמב"ם הלכות מעשר שני ונטעי רבעי פרק טי הלכה חי) אומר המפרש: ״בא ללמד שמונים משעת נטיעה ולא משעת שמוציאיו פירות" (תשובות הרמב"ם, הוצאת פריימן סימן קל"ז). וכן כתב ר׳ נתן אב־ישיבה על מסכת שביעית. מכל האמור לעיל משתמע לא כמו שאנו רצינו לחדש ונסתמר על שני מ־ אורות הדור. 7 60 ( )

תשובת המעיר: בהערתי בענין ערלה לאתרוג הבאתי את דברי רבי מאיר אוירבך בלשונו ובסגנונו. אגרתו של רבי מאיר נדפסה בשו"ת נפש חיה לרבי חיים אלעזר וואקס ז"ל בסוף ס' ד'. במקור כתוב: "והמה קראו תגר עמהם מחשש ספק ערלה אשר ממש צחוק הוא לכל משכיל על דבר. כי נודע וגלוי לכל שהפירות הגדלים במחוז ארץ הקדושה יגיע עד חמשה או ששה שנים אשר ישא פירותיו אתרוג ממש. ואין בזה שום חשש, כלל וכלל לא. — אף נדנוד ס"ס בזה כלל אין לחוש".

גם באנציקלופדיה העברית בערך "הדר" (ע' 629) "העץ — הדר — המורכב על חושחש מת־ פתח באיטיות ואינו מגיע ליבול מלא, אלא לאחר 10 שנים".

הגרבצ״ח עוזיאל ז״ל הדן בשאלת ערלה באש־ כוליות (משפטי עוזיאל א׳ סוף סימן כ׳) מביא דעת מומחה חקלאי בנדון זה האומרת: ״בפר־ דסים החדשים נוטעים עצים מורכבים שהעבירו אותם מקרקע אחר, הם נותנים פירות לאחר שלש־ ארבע שנים מעת נטיעתם השניה״.

הרדב"ז (סי' תק"פ) פוסק להלכה: "דאין מונין ערלה משעה שהאילן נותן פרי, אלא משעת נטיעתו ושתי שבתות ויום אחד חשיב שנה לענין ערלה. והואיל ומעט מן המועט של הנטיעות הוא הנותן פירות לשתי שנים ושני שבועות (ויום אחד), אחזוקי אסורי מספיקא לא מחזקינן וספק ערלה האסור בארץ ישראל אינו אלא בהוחזק אסור ערלה".

צדק איפוא בעל אמרי בינה שבדרך כלל אין חשש ערלה באתרוג. וכמובן אין בדבריו שום סתירה למשנה המדברת על אודות אתרוג ערלה, היינו ישנו מיעוטא דמיעוטא ועל אלה דנה המשנה.

שהייר

# בתגובתו של ה' ברוך ירושלמי

ישנה תגובה בעקיפין גם על השקפת מחברנו בנוגע לפרשנות קדומה ומאוחרת.

כתוספת להנ"ל אגו מעירים: גדולי הפרשנים בכל דור נהגו "חפשיות" מסוימת בפרשנות התו-רה ולא הקפידו ביותר שפירושיהם יתאימו להל-כה. אין למדים איפוא מפרשנות, על זמן קביעת ההלכה.

ורק לדוגמא: , , יורק לדוגמא

הרשב"ם (בבראשית): "ויבדל אלקים בין
האור ובין החושך, שי"ב שעות היה היום ואת ר
כך הלילה י"ב". ובמשנה פסחים (סוף פ"ה)
מפורשת שיום, האמור במעשה בראשית היום
הולך אחר הלילה" וכן ההלכה.

הראב"ע: רבנו בחיי מביא את פירושו (וירא)
"ותבט אשתו מאחריו ותהי — הארץ — נציב
מלח" ובגמרא (ברכות נ"ו ע"ב) נאמר: על אשת
לוט — היינו, על נציב המלח — מברך ברוך, דיין
האמת.

לגבינו, ההלכה אינה נובעת מהפרשנות, אלא להיפך, — ההלכה קבעה את הפרשנות ולפעמים גם בדוחק.

ושוב רק לדוגמא: ...ואלמנה מכהן יקחו (יחזקאל מ"ד כ"ד), מכהן, — יש מן הכהנים שמותרין באלמנה.

ובנדון הממזר, אין הממזר בתורה זהה עם הממזר בזכריה ולפיכך גם ההבדלים בתרגומים. אין כל כורח גם מבחינת הפרשנות להשוות את הממזר מאשדוד, שעפ"י ת"י הוא מקהל, די לממזר שבתורה שנאסר לבוא לקהל די.

Section of the sectio

Begin to the graph to the second of the seco

A Commence of the state of

الماري العالم في الراج ميد ها وهوم. العالم العالم في العالم السيار الأسلوم.

# ד"ר צבי הרמן וולשטיין ז"ל...

#### במלאות שנה לפטירתו

חסרה לנו דמותו הגבוהה בהיותו צועד בהדרת כבוד אל מקומו שבמרכז בית הכנסת, בבית אלהים הלך ברצש בא והתערה עם אוירת עבודת השם שבישרוו ראה את צורתה הניאותה.

וכדרך הילובו של שבת כן היה דרך הילוכו של חול מהלך היה נכוחה ברחובה של עיר, מישיר עיניו אל סביבותיו כאדם השואף להתמזג היטב עם הסובב אותו.

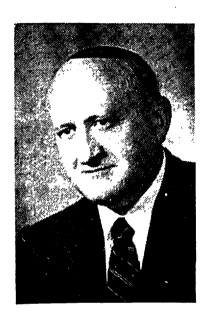
ואכן, סימנו היה התמזגות ומזג – מזג טוב בכל מעשהו מתון מתון ואמורים הדברים לגבי כל מעגלי הנוף ששרוי היה בהם – היהודי האנו־שי כללי וזה הפרופיסיונלי שכן היה רופא יקר נפש.

ראשיתו היתה בארץ פוזן, זו הארץ שבין הגבולין שיחוד יהודיה היה בכך שמדדו לעצמם מידה נכונה של לימוד תורה וקיומה עם מידה מתאימה של מדע ודרכי חיים והכל בפיכחון גמור שאכן טוב תורה עם דרך ארץ.

וכך היתה חניכתו בברלין המעטירה שבה עשה ימי נעוריו ובגרותו בקרב חוזי "עדת ישראל" ששלבו תורה ומעש לשלמות אחת, שקיפלו קצוות חיים ליריעה תואמת אחת.

עוד הוא מסיים חק לימודיו במדעי הרפואה באוגיברסיטה וכבר הוא מסתופף בביתו של רבן של חוקרי ישראל בשירת ספרד — הפרופ׳ חיים ברודי ושם הוא בונה ביתו וסופג אוירה עילאית של תורה ומדע מיסודם של סגלי תלמידי חכמים בעלי שם באותו דור.

קו בולט באישיותו היה זה שהבין כהלכה רוח הזמן ורוח אנוש, רוחם של מעגלי חברה שלתוכם נקלע והיה הוא השוטח רקע של הסכמה ואמינות מן הטוב שבהליכות אנוש, אבל על כולנה ידע את נפש חוליו ולא בכדי הוא שכה היו כרוכים אחריו ומשכימים לפיתחו.



קו זה שרת אותו נכונה במגע ומשא עם אמרכלי הישוב הישן מבית החולים, "ביקור חולים" שבדרך נועם הוציא מוסד נכבד זה מישנותו עסק בבניתו המקצועית והפיזית, ריכז סגל רפואי בעל שם, הוא היה זה שבלשון תבונה העביר את בית החולים "זיו" לרשות הקמפוס של מוסד טיפוחיו. דברי חכמים שנשמעו בניחותא מצאו דרכם

דברי חכמים שנשמעו בניחותא מצאו דרכם אל לב גדול וקטון, יחיד וחברה, גבאים וועדי עובדים, והכל במצויו של המתון שבתבונה ליצי-רת שיתוף מחשבה ודחיית המפלג.

ביתו היה פתוח לרווחה והיה מעורה הרבה עם הבריות שרחשו לו כבוד ואמון.

לבית "ישרון" היה מטובי פעיליו שאכן עוסק היה באמונה בועדים והתועדויות של מעשי יתד ופינה לבנינה של הקהילה.

יהי זכרו ברוך

לכבוד מערכת "טורי ישורון" ירושלים.

מערכת נכבדה,

קוראי "טורי ישורון" יתענינו לדעת כי "חצר המוסר" מיסודה של ר' שמואל שטראוס זצ"ל, הנדבן מקר־ לסרוהה בגרמניה, הנזכר במאמרו של הרב כץ על חכמי המוסר בירושלים בחוברת אלול, עדיין קיימת ואפשר לבקר בה. היא נמצאת בשכונת "מוסררה" ברחוב ע"ה, קרוב לשער שכם, ובה כיום גן ילדים "בית יעקב", מועדון לזקנים של עירית ירושלים. שני בתי כנסת (אחד מהם — ההיסטורי מימי גדולי המוסר), ומספר קטן של דירות. לפני כמה שנים נשרפו כמה דירות. הנכס הוא הקדש הרשום אצל הרבנות הראשית, ומתנהל על ידי נאמנים. מההכנסות הוקמה קרן המעניקה הלוואות ללא רבית לנזקקים, ובראש וראשונה לזוגות צעירים לצרכי דיור.

על ר' שמואל שטראוס זצ"ל, שהיה גם בין מקימי "בתי מחסה" בעיר העתיקה ובית החולים "שערי צדק", אפשר למצוא פרטים בספר הזכרונות של אחד מחתניו, מורנו יעקב רוזנהיים זצ"ל. הוא היה נכד לרב זקל ליב וורמסר זצ"ל, שהיה ידוע בכינוי "הבעל שם ממיכלשטט". רבים מצאצאיו חיים כיום בישראל. ההקדש הוא "הקדש ע"ש, ר' שמואל שטראוס ור' יש לציין כי בהקמת החצר במוסררה נעזר הנדבן על ידי ר' הרמן להמן משטטין זצ"ל, ושמו הרשמי של ההקדש הוא "הקדש ע"ש ר' שמואל שטראוס ור' ההקדש הוא "הקדש ע"ש ר' שמואל שטראוס ור' הרמן להמן זצ"ל."

אגב, בין זקני ירושלים היתה רווחה דיעה כי שם השכונה "מוסררה" יסודו בעובדה ששם נמצא "חצר המוסר"....

ספר לי מורי ר' יוסף רבלין זצ"ל, כי בנעוריו עוד ביקר במקום זה בשבתות כדי לשמוע את הדרשות של בעלי המוסר, ושלא שכח את הרושם הרב שעשו עליו הן הדרשנים והן תוכן דבריהם.

בכבוד רב ובברכת כוח"ט

מרדכי נויי

לכבוד בס"ד, ד' תשרי תשל"ב מר צ. כורך,

עורך "טורי ישורון"

ח. נ. יורשה

יורשה לי להעיר למאמרו של מר ליבנה בגליון תשרי. "התורה" כוללת גם את כל התורה שבע"פ (לא בכדי נקראת גם היא "תורה"...) לגו אין "נקודות־מוצא" רבות אלא אחת בלבד והיא: "מפי הגבורה" ונקודה שניה מכוונת: "ע"י משה"; וכמן

בגיאומטריה, דרך שתי נקודות אלה אפשר להעביר יש ר א חד בלבד (אגב, אנלוגיה זו ניתנת לפיתוח מענין בנושא הנידון). יתר על כן, התורה לא ניתנה לשעתה בלבד אלא לכל הדורות והזמנים (ראה חז"ל ראשונים ואחרונים). לפיכך אל נא נבוא לידי מסקנה מוטעית כאותו בעל עגלה אצל שמשון מלצר הטוען שאין התורה "מתאימה" לימי החורף כי ניתנה בקיץ... אין, כמובן, בכל הנאמר בזה לפטור את חכמי ישראל בכל דור מהתיחסות לתנאי הזמן, ואולם צד זה של הנושא אשאיר לחכמים וגדולים ממני שודאי יגיבו ביתר הרחבה וידע.

ובסוף אציין בכל יראת הכבוד, שהערת השוליים של המערכת אינה מבית מדרשו של הלל הזקן... וחבל.

בברכת כוח"ט, פ. עמירם

> בס"ד טו אלול תשל"א לכבוד

מערכת "טורי ישרון"

קראתי במכתבים למערכת בגליון "טורי ישרון" כ"ג, כי מאמרי בגליון כ"ב פגע בהרב ד"ר הרטום.

הנני ממהר לבקש סליחתו ולהביע צערי על בך ברבים. אני מכיר את הרב ד"ר הרטום האף שמעתי מפיו דברי תורה בדבוק חברים ובהרצאות, ובלא הסוס יכולני להעיד כי בר אורין הוא. אלא שלדעתי גם הדרגה הגבוהה ביותר של למדנות אינה מכשירה איש לפסוק הלכה ברבים, ולו גם הוסמך ע"י רבנים ב"יורה יורה ידין ידין".

פסק הלכה מותר שיאמר רק מפי: א. מי שהוסמך לרב או דיין בפעל בעיר או בקהילה ע"י הרשויות המוסמכות לכך. ב. מי שנתפרסם כמורה הוראה לרבים גם אם איננו משמש בפעל כרב או דיין.

כל מי שאיננו בכלל הגדרות אלו אל לו להוציא מתחת ידו פסק הלכה. מה שניתן כן ואף ראוי לעדוד, הוא משא ומתן הלכתי, ברור ענין וכדומה, אך לא הלכה למעשה. גם יש אפשרות להציע ענין בפני הפוסקים לשמוע חוות דעתם כמנהג תלמיד בפני רבו. אך בשום פנים לא פסק הלכה. כל פירצת גדר בענין זה פוגעת ביסודות תורתנו ואחריתה מי ישורנה.

אין כאן המקום להאריך אך עוד אפרסם בע״ה מחקר הלכתי בענין חשוב ועקרוני זה.

ברוח זו נאמרו דברי ולא היה בהם מקום לעלבון פנים כלל.

בברכת כר"חט דור צבי הופמן

# TUREI YESHURUN

Monthly published by the Yeshurun Organization, Jerusalem

Editor: Zwi Korech

Editorial board: N. Ben-Menahem, S. Weingarten, Yehuda Cohen, B. Kosovski

\*Postal address P.O.Box 7018 Jerusalem, Israel

Single copy — \$ 1, Subscription price, 1 year, \$ 10

# משה"ב חברה לבנין שכון ופתוח בע"מ

אנו בונים

שכונות דתיות ברמת אשכול המערבית ובגבעת מרדכי דירות ברמה גבוהה

בנות 3 -- 4 -- 44 חדרים בגודל של 87 מ"ר, 99 מ"ר, 116 מ"ר

הרשמה ופרטים במשרדנו רח' הגדם 1 — טלפון 224181 בכל יום בין השעות 8.00—15.00 ובימים א' וד' עד שעה 18.00

" 2 > 0 "

הנקניק הכובש את הצרכן בטיב ובטעם המעודן

טירת צבי ביח"ר לנקניק ובשר מעושן. כשר

7.6. בית שאן, טלפון: 150-8150

שולם ירושלים

דפוס דף־תן, ירושלים