# מאסף לעניני חינוך והוראה

X

בעריכת חיים חמיאל

# הועתק והוכנס לאינטרנט www.hebrewbooks.org ע"י חיים תשס"ח

המחלקה לחינוך ותרבות תורניים בגולה של ההסתדרות הציונית העולמית ירושלים

### כל המאמרים מתפרסמים על אחריות כותביהם

מהדורה שלישית

כל הזכויות שמורות נדפס בהשגחת הוצאת הספרים של הסוכנות היהודית לארץ ישראל בדפוס יהודה, ירושלים

Printed in Israel . 1973.

צולם ונדפס באופסט האמנים, ירושלים

# התוכז

| חיים חמיאל           | להופעת מעינות — — — — להופעת             |
|----------------------|------------------------------------------|
| יצחק רפאל הלוי עציון | להוראת החומש עם רש״י להוראת              |
| בנימין דה פריס       | — — הערות אחדות ללימוד החומש             |
| יוסף ולק             | שעור לדוגמה בתורה — — שעור לדוגמה        |
| יהושע בכרך           | בעשי אבות (שיעור בתורה) — ב מעשי         |
| נחמה ליבוביץ         | להוראת התנ"ך ככיתות הגבוהות — —          |
| ד"ר אפרים א. אורכך   | לבעיות הוראת התלמוד בביה״ם הדתי — לבעיות |
| דב רפל               | על הוראת התפילה — — — — — על             |
| ד"ר יעקב כץ          | דרכו של ספר לימוד בתולדות ישראל והעמים — |
| הרב ד"ר אלכסנדר שפרן |                                          |
|                      |                                          |
| הרב דב כץ            | חינוך הישיבות                            |

## להופעת "מעינות״

במאסף "מעינות" ריכזנו כמה חיבורים, הדנים בשאלות דידאקטיות ופידאגוגיות הקשורות בהוראת תנ"ך, תפילה, תלמוד ותולדות ישראל בבית הספר התורני בישראל ובתפוצות. מאמרים אחדים מוקדשים לבעיות החינוך, ומטרה אחת משותפת מאחדת את כל הכתוב במאסף: — חינוך יהודי שלם. הוראה וחינוך הם שני שטחים שבחינוך היהודי המתנהל ברוח התורה, הם זקוקים זה לזה ומשלימים אחד את השני; אין ההוראה במקצועות היהדות מצליחה בלא החינוך לאהבת התורה הנלמדת וליראת שמים, וכן אין לחינוך התורני במה להסתייע ועל מה לחול בלא הרחבת הידיעה בתורה, המעמיקה את התרכה הדתית והמחזקת את האמונה.

חינוך יהודי זה ידע לחרוג מן התחום הצר. שבכמה מארצות הגולה גיסו לתחום לו. בהכנה לבר מצוה או בחינוך לכשרות ולשבת: אין הוא עומד עוד לצדו של החינוך האנושי־כללי. אף אין לראותו כחינוך המכין לקראת הבגרות. חינוך יהודי ברוח התורה מקיף את החינוך על כל שטחי פעולתו והשפעתו — הוראת כל המקצועות הדרושים לאדם המודרני, וחינוך יהודי שלם — חינוך למחשבה ולמעשה. למידות ולמוסר, לגיבושה של השקפת עולם. לצניעות ולאורח חיים יהודי בבית ובסביבה. במשפחה ובחברה. בגיל צעיר ובגיל מבוגר.

הרחבת היקפו של החינוך היהודי ברוח התורה אילצה את המורים והמחנכים להרחיב את מבטם ואפקם. והביאתם להשתמש בהרבה מן השיטות והמודרניות בדעראה ובחינוך, שיעילותן הוכחה גם בדעראת מקצועות היהדות וגם בחינוך לאורח חיים יהודי־תורני. יתר־על־כן, עם הפעלת השיטות והדרכים החדשות בחינוך מתברר, שרבות מהן היו ידועות ומקובלות בחינוך היהודי המקורי, ומצוה להשתמש בהן כדי לחזק את הקשר בין ישראל ואורייתא (ראה המקורי, ומצוה להשתמש בהן כדי לחזק את הקשר בין ישראל ואורייתא (ראה מאמרים של הרב שפרן והרב כץ). ואף בהוראה הוכח, ששימוש יעיל בשיטות

מודרניות. לא זו כלבד שהוא מסייע לקרב את החומר המופשט להבנת הצעיר. אלא שהוא גם מקרב את האדם הצעיר לגילוי המאור שבתורה, להבנת החכמה העליונה ולהכרת המוסריות הנשגבה והרעיונות העמוקים בערכי הנצח, שההשגחה העניקה לבריות להנחותם בדרך החיים.

לימוד חומש ונביאים עומד במרכזם של תוכנית הלימודים והחינוך היהודי בבית הספר המתנהל ברוח התורה. משום כך הקדשנו לו כמה מאמרים הדנים בבעיות יסוד של הוראת המקצוע בביה״ס היסודי והתיכון. מחברי המאמרים — מראשי החינוך הדתי בישראל ומכווניו — מטפלים בשאלות המעשיות שמעסיקות את המורה; הם נותנים דוגמאות, שמתוכן ילמד המורה לארגן את לימודו בכוחות עצמו. אך יחד עם זה ימצא בהם המעייז הוראות דידאקטיות, עצות מיתודיות ותשובות להרבה מן השאלות שהופנו אלינו ע״י המורים בחפשם אחר דרכי הוראה מתאימים לצעירים ולמבוגרים.

המורה והמדריכה ד"ר נחמה ליבוביץ קנתה לה שם בשיטתה המיוהדת בהוראת תנ"ך ומפרשים לכל הגילים. לפיה הופך השיעור לא רק לחוויה לימודית אלא גם לחוויה דתית. אינטלקטואלית ותרבותית אנושית כללית. אשר רב כוחה לקשר את הלומד לתורת ה". שיטתה בהוראה למבוגרים מודגמת בגליונות לעיון בפרשת השבוע ובנביאים (ירמיה), שהמחלקה מוציאה ומפיצה ברבים. המעיינים בגליונות בקביעות ימצאו עניין רב במאמרה של העורכת. המוקדש להוראת התנ"ך בכיתות הגבוהות. המבוסס על "פילפול התלמידים" כדרך להפעלת התלמידים בלימודם. כהשלמה לו ניתן שיעורו של מר יוסף ולק, הערוך באותה השיטה לכיתות של בית הספר היסודי.

גם במאמרים המוקדשים להוראת התפילה ודברי ימי ישראל. דנים המחברים במטרות הלימודיות והחינוכיות ומורים דרך: כיצד לארגן את החומר הנלמד, כיצד לחבבו על התלמידים וכיצד להשתמש בו הלכה למעשה.

חידוש רב יש במאמרו של ד"ר א. אורבך המברר את הבעיות של הוראת התלמוד בבית הספר היסודי והתיכון בישראל. אעפ"י שבעבר כבר היו נסיונות ללמד בשיטת המחבר. — בולט חידושו של ד"ר אורבך בהציעו תוכנית ללימוד מודרך ומכוון בכל שנות ההוראה בבית הספר.

ובסוף עלי להודות לכל המורים והמתנכים, שעודדוני והשתתפו במאסף הראשון, וביחוד לראש מחלקתנו — הרב זאב גולד, לד"ר נחמה ליבוביץ, לד"ר א. אורבך ולהרב דב כץ, שהדריכוני בעצתם הטובה. יתן ה' שהמאסף הראשון יהיה התחלה לפעולה חינוכית־תורנית־ספרותית ממושכת ומתמדת, ונצליח לעודד בו את ציבור המורים והמחנכים בישראל ובתפוצות, לפרסם את נסיונותיהם בעבודתם החינוכית המעשית ואת הגותם ופרי רוחם לתועלת חבריהם בכל אתר ואתר להגדיל תורה ולהאדירה.

חיים חמיאל

×

השיטה הצממית בלימוד החומש עם רש"י, המקובלת ברוב בתי הספר ובתלמוד־תורה היא -- להוסיף את פירושו של רש"י לכל פסוק ולהסביר את תוכנו של הפירוש הזה, כדי לפנות לפסוק הבא אחריו. תוכן הפירוש ודברי הפסוק מתקשרים זה בזה בעיקר על ידי האסוציאציה של השכנות. שאלות המורה, שהו בעיקר שאלות בחינה, מוסבות על שני דברים בלבד: על הידיעה שרש"י מוסיף לפסוק זה את פירושו, ועל הבנת הפירוש. למשל: "ויאמר ה׳ אל משה בא אל פרעה כי אני הכבדתי את לבו״. רש״י מבאר: ״בא אל פרעה והתרה בו״. ביאור המורה: התרה בו — הזהר אותו שהוא ועמו ייענשו אם לא ישלח את היהודים. שאלות המורה אחרי הביאור: מה אומר רש"י על דברי הפסוק "בא אל פרעה"? מה זה והתרה בו? בלי לעזוב את השיטה הזאת מסביר המורה לפעמים גם את הקושיה של רש"י. הן אם היא מפורשת ברש"י והן אם היא אינה מפורשת בו. למשל: "ואתה אמרת היטיב איטיב עמך ושמתי את זרעך כחול הים" — והיכן :או: אלא וכו׳. או – אלא לו כך? והלא לא אמר לו אלא והיה זרעך כעפר הארץ "ויהי ימי שרה מאה שנה ועשרים שנה ושבע שנים". מפרש רש"י: לכך נכתב שנה בכל כלל וכלל לומר לך שכל אחד נדרש לעצמו. בשני המקרים האלה יכול המורה להסביר: רש"י שואל... אבל אין כאן סטיה מן השיטה הרגילה, המוסיפה לפסוק את פירושו של רש"י כדבר הבא מרש"י. ולא מן הצורך בשביל התלמידים להגיע בעצמם להבנת דברי התורה.

לשיטה הזאת מעלות ידועות. ביחד עם האחדות בין דברי הפסוק ופירושו של רש"י נשמרת גם תמימות התפיסה של דברי התורה: זהו פירושם לפי רש"י! אולם היתרון הגדול ביותר של השיטה הזאת הוא — שהיא הקלה ביותר בשביל המורה: אין היא דורשת ממנו אלא הבנת דברי רש"י והסברת דברי רש"י "במקום". וכיון שמטרת המיתודיקה היא בעיקר — להקל על המורה את עבודתו. הרי יוצא כי שיטה זאת היא המתאימה ביותר לדרישות המיתודיקה.

אולם אין לנו להתעלם מחסרונות השיטה הרגילה הזאת — ואלה הם:

- ו) השיטה הזאת. המוסיפה לדברי התורה את פירושי רש"י בלי כל הבנה מוקדמת ובלי כל עבודה מחשבתית מעמיקה אחרי הביאור, אינה אלא אחת הצורות של שיטת התרגום בהוראת התורה. וכמעט כל מה שנאמר נגד שיטת התרגום אפשר להגיד גם נגד שיטה זו. בלי ביאור מעמיק יותר אין הפירוש ככל תרגום אלא תחליף מילולי לדברי התורה.
- 2) אם המורה איננו משתדל ליצור קשר אמיץ יותר בין דברי התורה ובין התלמידים. בין הפירוש של הפירוש להיות מעין חיץ בין התורה ובין התלמידים. והפירוש עצמו לא ייקלט יפה בזכרון.
- 3) בביאורים סינתיטיים. היינו באלה. שהמפרש. במקרה דגן -- רש״י

איננו מבאר את התוכן הפשוט של הפסוק. כי אם מוסיף רעיון דתי או מוסרי

— הרי הקריאה הפשוטה בפירוש. בלי התעמקות בקשר בין הרעיון הזה ובין
דברי התורה מצד אחד ובקשר בין הרעיון המוסרי ובין הנהגת התלמידים מצד
שני. עלולה לתת מושג שטחי ומילולי על הרעיון הזה — והוא הדין בפירושים
אנאליטו־סינתיטים •).

4) שיטה זו הנותנת ידיעות בלבד. איננה מנצלת את הוראת החומש להשגת המטרות הפורמאליות החינוכיות של ההוראה. היינו; פיתוח כושרר ההתבוננות והשכל, פיתוח הרגשות הדתיים והמוסריים. ויצירת תפיסת עולם דתית־יהדותית. ואם בעבר — כאשר המטרות הפורמאליות היו מושגות על ידי לימוד מוגבר של הגמרא. והמטרות החינוכיות על ידי השפעת הבית והרחוב. — אפשר היה להצטמצם בהוראת החומש במטרה הלימודית בלבד. הרי עכשו, כאשר אין לימוד מוגבר של גמרא בבית הספר וכאשר הרחוב ולפעמים גם הבית, אינם יוצרים גורם חיובי בחינוך הדתי — יש לנצל את הוראת החומש גם להשגת שתי המטרות הנ"ל.

נשקול עכשיו את שתי המעלות של השיטה הרגילה לעומת החסרונות שהזכרתי.

ו) אין ספק שתמימות התפיסה המסורתית של דברי התורה הוא נכס רוחני גדול. ולו היה עולה בידינו להקנות נכס זה לתדמידים באמצעות השיטה הרגילה ולשמור על קדושתו בלבם אחרי עובם את בית הספר. לא היה אולי צורך לחשוב על שיטה אחרת. אילם כבר מזמן נשאלה השאלה: איזה חינוך עדיף - חינוך דתי של תמימות או חינוך דתי שבהכרה. ובדיון בשאלה זו עלינו לדעת שבסביבה בה חיים התלמידים מחוץ לכותלי בית הספר איז התמימות הדתית של התלמידים יכולה לשמש תרים בפני השפעת הרחוב. אל נהיה אנו תמימים לחשוב, שנוכל לשמור על תמימות האמונה של רוב התלמידים אם גם יעלה בידנו לנטוע אותה בלבם לזמן מה. עלינו לצייד את התלמידים, בדרכם לחיים. גם בהכרה דתית חזקה וברורה. שתוכל לעמוד בפני השאלות והקושיות של הרחוב. ועלינו לפתח בהם גם רגש דתי עמוק, שיוכל לעמוד בנסיונות הרחוב. ושוב אין תמימות התפיסה של דברי התורה לפי פירוש רש״י - הצורה היחידה של התמימות הדתית. והשיטה הרגילה בלימוד התורה עם רש"י, -- איננה הדרך היחידה להקנאת התמימות הדתית. בסוף מאמרי זה אזכיר דרך אחרת. יעילה יותר. שאפשר להגיע בה למטרה זו אם רק נדע ללכת בה.

2) הנימוק השני לטובת השיטה הרגילה הוא. שהיא נוחה וקלה בשביל המורה. רבים הם הסבירים שהמיתודיקה צריכה לשחרר את המורה מעול עבודה עצמית בהתכוננות לשיעור; ועליה לתת למורה עצות ממשיות ומפורטות.

ראה מאמרי ב"סיני" חיברת סיון־תמוז ת״ש או הקדמתי לילקוט פרושים לתורה, ספר בקאשית, מהדורה שנייה.

מה עליו לעשות בכל שיעור של הוראת המקצוע. לא רק מורים נתפסים לדעה זו; ישנם ספרי לימוד שמטרתם היא — להגיש למורה כל מה שהוא צריך לשיעורו, כדי לחסוך ממנו את החיפוש ואת התיכנון; רוב ספרי הלימוד בחשבון, כגון ספרי הבעיות והתרגילים, אינם משאירים מקום למחשבה עצמית של המורה; עליו לעבור עם התלמידים על הספר ולפתור את הבעיות והתרגילים בסדר הרשום בו. וישנם ספרים, המסדרים את עבודתו של המורה בצורת "תפריטים ומנות" לכל חודש וחודש...

אולם — אין זה מתפקידה של המיתודיקה לשחרר את המורה מעבודה עצמית; המורה איננו טבח. המוצא את תפריט הארוחה בספר הבישול, ואין הוא חובש, הממלא אחרי הוראותיו של הרופא — המיתודיקן, מבלי להבינן. — הואיל וכך רשום בריצפט — בספר הלימוד. המורה הוא יוצר השיעור ומכוונו, ועליו להתאים את השיעור לצורכי הכיתה ולדרישות המקצוע ברגע הנתון. המיתודיקה איננה משחררת אותו מעבודה עצמית בהכנת השיעור. — תפקידה הוא. להפך, לעוררו לעבודה עצמית ולהדריכו בה. החסרון המיתודי הגדול ביותר של השיטה הרגילה בהוראת החומש עם רש״י הוא בזה, שהיא משחררת את המורה מן החובה להציב לו מטרה מסוימת ועצמית בשיעור התורה ומן הצורד לחפש דרכים להשגת המטרה הזאת.

ב

אנסה איפוא להציע דרך אחרת להוראת התורה עם פירוש רש"י. אני יוצא מן ההנחה היסודית, כי המרכז בשיעור התורה עם רש"י — היא התורה עצמה, ורש"י משמש ספר עזר להבנת התורה. והרי לזה התכוון רש"י עצמו — הוא התבונן בתורה וכתב את פירושו לשם לימוד התורה. וכאשר אנו באים ללמוד את פירושו ולהסבירו לתלמידים, מוטל עלינו להתבונן בתורה — ולראות מה פירש רש"י. כיון שהמטרה הלימודית בכל שיעור תלויה במידה רבה באופי הפירושים הנלמדים בשיעור. לכן צריך המורה לנתח קודם את סוגי הפירושים. במיון לפי גורמי הפירושים. במקרה של קושי דקדוקי, סגנוני או

רעיוני. על המורה ללכת באחת משלש הדרכים הבאות.

1) הדרך הטובה ביותר היא לעורר את התלמידים לשאול את "קושית" רש"י לפני שהם יראו את הפירוש של רש"י. הן גם לפני רש"י עמדה קושיה זו. לפני שהוא נתן את הפירוש; לשם זה יש לתת לתלמידים להתבונן בדברי התורה במקומות שונים כדי שהם בעצמם ימצאו את הקושי שעמד לפני רש"י. למשל: "בא אל פרעה כי אני הכבדתי את לבו". יש לתת לתלמידים למצוא את הפסוקים הקודמים המכילים את הצווי "בא אל פרעה": "ויאמר ה' אל משה בא אל פרעה ודברת אליו" (ט, א), "ויאמר ה' אל משה בא אל פרעה ואמרת אליו" (ז, כ"ו). "בא דבר אל פרעה מלך מצרים" (ו, י"א)" התלמידים ירגישו את ההבדל בין הפסוקים האלה ובין הפסוק הנלמד. ויתעוררו להקשות את הקושיה של רש"י: בא אל פרעה — לשם מה? ואולי יצליחו למצוא בעצמם גם את התירוץ: והתרה בו.

- 2) לפעמים טוב לתת לתלמידים לעמוד על הקושיה של רש"י גם מתוך פירושו אבל במקרה זה יש להדגיש. כי קושיה וו עומדת לא לפני רש"י בלבד, אלא בעיקר לפנינו ולפניהם!
- 3) לפעמים יש לתת לתלמידים גם את ביאורי רש״י לפי הדרך הרגילה. בלי לעורר את הקושיה לפני הפירוש או מתוך הפירוש; טוב לנהוג כך בפירושי מלים קשום. כמו. "ויברך את הגמלים" הרביצם; "שבעתים יוקם"; "הלא אם תטיב שאת" וכדומה.

בפירושים הסינתיטיים, כאשר רש"י מקשר רעיון דתי־מוסרי עם דברי התורה. עובר מרכז השיעור מן התורה לרש"י — כי גם לימוד רש"י עצמו צריך לשמש מקצוע חשוב ומיוחד!

אינני שולל את השיטה הרגילה בהוראת חומש עם רש״י, אך לדעתי צריך להגביל את השימוש בה, ולנצל את הקושיות שעמדו לפני רש״י, כדי לעורר את התבוננות התלמידים בדברי התורה עצמה וכדי לעורר את המחשבה העצמית של התלמידים במציאת התירוץ. בדרך זו ילמדו התלמידים להעמיק בהבנת דברי רש״י.

אולם. אם גם עד עכשו מנצלים לפעמים את פירושו של רש"י למטרות פורמאליות שהזכרתי. הרי נדיר יותר הוא הניצול של פירושיו למטרות חינוכיות; לפיתוח תפיסת עולם דתית־יהדותית. ואת המטרות האלה ישיג המורה אם הוא ישים לב למיון הפירושים לפי התוכן. השיטה הרגילה עוברת על הפירושים האלה מבלי לשים לב לאוצרות המחשבה והרגש הטמונים בהם. ממילא אין המורה נותן דעתו להפנות לכך תשומת לבם של התלמידים. לדוגמה יכול לשמש פירוש רש"י לפסוק הראשון של התורה וניתוח הפירוש הזה על ידי בחוברת "המדע והדת".

בלימוד תורה ורש"י אסור לו למורה להצטמצם במטרה הלימודית: בהקנאת ידיעות לתלמידים. אל יזניח את המטרה הראשית הזאת אבל עליו לדאוג גם לחינוך התלמידים על ידי לימוד התורה. לפיתוח השכל והלב, וליצירת תפיסת עולם דתית מוסרית.

אנסה להמחיש את השקפתי על ערך הפירושים בהוראת התורה בדוגמה מביולוגיה. את החומרים המשתתפים בהזנת גוף האדם אפשר לחלק לשלשה סוגים: לחומרי מזון, לפרמנטים ולויטאמינים, חומרי המזון הם החומרים שמהם נבנה גוף האדם.

הפרמנטים אינם חומרים מזינים במובן זה; הם גורמים רק לתסיסת המזון בגוף האדם ולעיכולו. גוף האדם מכיל אותם בכמויות קטנות. אולם גם כמות קטנה מהם מספיקה לעיכול מזון רב. ובלעדם לא היה הגוף מפיק כל תועלת מחומרי המזון. תפקידי הויטאמינים בגוף האדם ובתהליך העיכול לא נחקרו עדיין כראוי. אבל ידוע כי בהעדרם מתפתחות מחלות שונות בגופו של אדם.

את הידיעות הממשיות שאנו נותנים לילדים בכל מקצוע -- אפשר

להשוות לחומר המזוז. כי הרי מהם נבנים במידה מסויימת החיים הרוחניים של האדם. אבל בלי הפרמנטים המיוחדים - בלי גירויי המחשבה העצמית של הילדים להתבוננות מפורטת, לעיון שכלי ולהפעלת הרגש והרצון — תישארנה הידיעות הממשיות אצלם כבאלאסט מת, בלי כל השפעה על נפשם ורוחם. האסכולה הישנה שאפה בעיקר להלעים את הילדים בחומרי מזוז – בידיעות, ולא דאגה לכך. שבנפש הילדים יתעוררו התהליכים הנפשיים הדרושים לעיכול המזון הרוחני הזה. כדי שנפשם תקבל השפעה כבירה ע"י הידיעות הנ"ל. מנקודת השקפה זו הביטו עד עכשיו גם על הפירושים לתורה כעל חומרי מזוז בלבד בשביל הילדים, ולא שמו לב לפרמנטים הנכללים בהם--לגרעיני התסיסה של המחשבה, שהם עלולים לעורר בלב התלמידים. עלי להדגיש. כי בבחירת הפירושים לתורה בילקוט הפירושים שלי התחשבתי בעיקר בתכונה הפרמנטאטיבית הזאת של הפירושים, ביכולתם לעורר את הילדים להתבוננות מפורטת ומעמיקה יותר בדברי התורה ולהתענינות בשאלות שהפירוש נוגע בהן. בעיני היה לפעמים הצד הזה של הפירוש חשוב יותר מן התוכן של הפירוש. אולם, אם הוזנחו במידה ידועה הפרמנטים של הפירושים. הרי יש לציין גם הזנחה גדולה ביחס לויטאמינים שבהם, והם -- הערצה לדברי התורה כלדברי ה': הרגשת הקדושה של התורה והעמדת ערכה מעל לערכים הגדולים ביותר שנוצרו על ידי אנשים. עלינו לדעת כי בלי הויטאמין הזה עלולה להתפתח מחלת השחפת בדתיות התלמידים. ביהדות התלמידים; בלעדיו לא יהיה כל ערך חינוכי לידיעות הרבות בתורה ובפירושיה! הויטאמיז הזה נמצא בפירוש רש"י, ואותו יש להכניס בלב התלמידים דרך לבו של המורה. בדרך זאת יוכל ללכת המורה אשר בכל פינות נפשו תשלוט ההכרה כי התורה היא מן השמים. אם המורה לחומש יהיה חדור הרגשה, כי הוא שליח ה׳ לילדי ישראל, כי הוא ממלא מקומו של משה רבנו ושל כל התנאים והאמוראים. בהסברת התורה לילדי ישראל הרי ממילא תעבור ההרגשה של קדושת התורה מלבו ללב תלמידיו. על ידי זה תיווצר בלב התלמידים האמונה התמימה והבטחון הגדול ביעוד האלוקי והנצחי של העם העברי, אשר בכוחם להכשיר אותנו לגאולה האמיתית והשלימה!

אם באמת רוצה אתה שבניך יעסקו בתורה, עסוק אתה בווורה לפניהם, ממך יראו וכן יעשו. ואם לאו, לא יעסקו בתורה אלא יאמרו לבניהם לעשות כך כתוב: "השמר לך וכו׳ פן תשכח את הדברים אשר ראו עיניך וכו׳ והודעתם לבניך ולבני בניך״. אם אתה תשכח את התורה ישכחוה גם הם ויסתפקו בהודעה לבניהם, וגם בניהם ישכחוה ויודיעוה לבניהם, ונמצא שהכל יודיעו ואיש לא ידע

רבי מנחם מנדל מקוצק

# בנימין דה־פריס (תל-אביב) / הערות אחדות ללימוד החומש

בהערות המובאות במאמר זה אני מתכוון לתת הדרכה בשאלות מיחידיות פנימיות ובעיקר עקרוניות, הנועדות ללימוד חומש במחזור הראשון. במחזור זה לומדים את הפסוק בלי פירוש רש״י.

#### א. פשט, דרש, מדרש, אגדה

#### הגדרות

פשט. ביאור פשוט של המלה, הפסוק או העניין, המתקבל על הדעת מתוך השקפה ראשונה, ועומד בעינו ובמקומו גם אחרי עיון מבחינה לשונית ועניינית. האפשרות ניתנת לפשטים שונים.

דרש. פירוש, שאינו מסתבר מבחינה לשונית ועניינית, ואינו יוצא עפי״ר מתוך המלים בהשקפה ראשונה אלא הוכנס לתוכן. דוגמאות נמצאות לרוב בספרות האגדה, המדרש, הדריש, הקבלה והחסידות. והרי אחדות:

- .ו "אל תעש לו מאומה" אל תעש לו מום (ב"ר).
- 2. "ורוב דגן ותירוש" --- "ורוב דגן" אלה הבחורים, דכתיב: "כי מה סובו ומה יפיר בתורים": אלו הבתולות, דכתיב: "ותירוש ינובב בתולות" (ב"ר).
- 3. "עקב אשר שמע אברהם בקולי וישמר משמרתי מצותי חקותי ותורתי" אסילו הלכות עריבי חצרות היה אברהם יודע (ב"ר).
  - 4. "וה' ברך את אברהם בכל' שהיה שולט ביצרו (ב"ר).
- 5. "וצודה לי ציד" תמיד אתה צד למען הנאתך וכעת תצוד עבורי, למען תקיים מצות כבוד אם זה: "לי ציד" בעביר מצות כבוד אם תהיה ראוי לברכה "אברכך לפני מותי" (רש"ר הירש).
- 6. "ויטמנהו בחול" טמן הסוד בחוך ישראל שנאמר: "ושמתי את זרעך כחול הים" ומדרש לקח טיב עפ"י וי"ר).
  - 7. "עזי וומרת יה" "עזי" וו תורה שנאמר: "ה" עוז לעמו יתן" (מכילתא).
- 8. "כי אליו הוא נושא נפשו" כל הכובש שכר שכיר כאילו נוסל נפשו ממנו. רב כהנא ורב חסדא: חד אמר נפשו של גזלן וחד אמר נפשו של נגזל. מאן דאמר נפשו של גזלן, דכתיב: "אל תגזל דל כי דל היא ואל תדכא עני בשער", וכתיב: "כי ה' יריב ריבם וקבע את קבעיהם נפש". ומאן דאמר נפשו של נגזל. דכתים: "כן ארחות כל בוצע בצע את נפש בעליו יקח" (ב"מ קיב, א).

מדרש הלכה. העמקה והבנה במקרא לשם הסקת הלכה, בדרך כלל עפ"י כללים מיוחדים (מידות). פירוש זה אינו מזדהה תמיד עם הפשט המתקבל מתוך השקפה ראשונה, אך היא בכחינת "כיאור משפט"י, העומד בעינו אחרי עיון.

יש אשר אין כחונתו לפרש ולבאר, אלא לתלות הלכה קיימת במקרא, ולפעמים אפילו הלמה שהיא מדברי סופרים. במקרה האחרון הוא כבחינת "אסמכתא". והרי דוגמאות לשלוש האמשרויות:

- 1. "אם בעליו עמו לא ישלם" עמו־במלאכתו.
- 2. "כבד את אביך ואת אמך" ו' יתירה לרבות את אחיך הגדול.

3. "שבת שבתון" -- שבות שלא יעלה באילן, שלא ירכב ע"ג בהמה, שלא ישוט על פני המים.

מדרש אגדה. העמקה במסופר בכתוב לשם הבהרת הרקע, הרחבת הסיפור והשלמתו והמחשת הדברים. עפידר נרקמת האגדה על יסוד איזה קושי בפכוק או במלה וביטוי מסויים בדומה למדרשי ההלכה.

דוגמאות: 1. הסיפיר על השמש והירת בראשית הבריאה; את המאורות הגדולים, את המאור הגדול ואת המאור הקטו:

- 2. הסיפור על הריבה בסדום: "הכצעקתה":
- 3. הסיפיר על גירושה של צפורה אשת משה: "אחר שלוחיה":
  - ... ביאור מכת הצפרדעים: "ותעל הצפרדע".

לפעמים קשה לקבוע תחומים בין דרש לבין מדרש אגדה, בשעה שהמומנט האגדתי ספל וקסוע. יש אשר אין אנו זקוקים למדרש כל עיקר או שאינו קיים, ונמצאת בידינו רק האגדה (כגון על השטן בשעת העקידה, או הנס שנעשה על יד הארנון בהריגת האמוראים ביק האגדה (כגון על השטן בשעת העקידה, או הנס שנעשה על יד הארנון בהריגת האמוראים פשט לדרש. כבר הורה כך רש"י הזקן, ובעקבותיו יכול המורה להוסיף אף במקומות שרש"י אינו מבחין בהם. פירוש רש"י הוא אוצר של אגדה ודרש, ויש להקנות לתלמיד את הנכט היקר הזה, שעולה בערכו החינוכי על כל הסבר היסטורי וביאור בלשני יבש, כי לא מדע אנו חפצים לתת אלא תורה, מוסר ותרבית. ברם, אף על פי כן אסור לטשטש את התחומים. לא "תכן, שבעוד וביתר המקצועות והלימודים אנו מפתחים בחניך את, רוח הביקורת האמיתית "בינותום את המעיין הטבעי הזה בהגיענו ללימוד תורה. לימידי קודש מחייבים אמנם אמונה, אבל "אין מקרא יוצא מידי פשוטו". ידיעת התורה והבנתה תהיינה נארגות באופן אורגאני בתוך המסגרת של הידיעות, דרכי המחשבה וההתפתחות השכלית שהילד קנה לו בצאתו את כותלי בית האולפנא, בין שהמסכת קטנה ובין שהיא גדולה — אחרת צפויה סכנה אף לאמונה.

מה יעשה המורה: הילד בכיתות הנמוכות רואה את הדברים כפשוטם, בצורתם הראשונית ובהמשכם הטבעי. הרא רואה את הפשט. אמנם הוא מוכן לקבל גם את הדרש ללא ביהורת ולא יבוא בקושיות. כאשר יגיע לפסוק "ויטע אשל" תהיה מחשבתו הראשונה: אשל — מין עץ, שכן כתוב "ויטע". ואולם לכשתסביר לו שמלת אשל ר"ת הם ופתרונם: אכילה, שתיה ולינה — יקבל גם את זה. וכן לכשיגיע לפסוק: "ויפנע במקום", ההיה האסוציאציה הראשונה, שהמדובר במקום ממש, ו"פגיעה" מלשון פגע, פגש, נגע, הגיע. אמנם, משתפרש לו, כי הכונה לתפילה — יאמין לך.

אך נשאלת השאלה, אם רשאים אנו לדכא את הרגש הטבעי הלשוני הזה, כה בשעה שאין אנו מרויחים מן הצד השני, שכן אותו הדרש ילמד הילד אחר כך בלומדו במחזור השני שרי, ואז גם יבין את הערך הדתי־המוסרי.

מותר להפריע מהלך מחשבתי טבעי למען מטרה קדושה, אך אם אין צורך בדבר נפתח את ההתפתחות הלשונית־המקראית הטבעית של הילד ונחתור לקראת הפשט. "מלך חדש במצרים" יהא עדיין מלך ממש ולא זה שנתחדשו גזירותיו, ועשו הרשע יודע עוד ציר ממש ומביא צותו לפיו של יצחק אכינו.

ואפילו אותו הפסוק "היה הבכור אשר תלד" וכו', מכאן שמצוה לגדול ליבם, שעליו אמרו תז"ל \*): אף על גב דבכל התורה כולה אין מקרא יוצא מידי פשוטו, הכא אתיא גזירה שוה אפיקתיה מפשטיה לגמרי (נאמר להלן "על שם אחיהם יקראו בנחלתם" ונאמר כאן "על שם אחיו" — מה להלן לנחלה אף כאן לנחלה). הרי כוונה רבא, האומר את המאמר "על שם אחיו" — מה להלן לנחלה אף כאן לנחלה, "שם" — לאמר לנו, שאין לפרש "על שם אהיו" נתינת שם ממש; אך אין הוא בא לאסור עלינו לפרש את המלים "והיה הבכור אשר תלד" כפשוטן; נפרש את הפסוק כפי ם פורנו, שיהיה הולד נחשב אצל ה' קיום פריה ורביה, או כפירוש הרמב"ן (הבטחה). כללו של דבר: "אין מקרא יוצא מידי פשוטו" — נאמר גם כלפי הגיל הרך, והולם את הבנתו הטבעית של הילד ואת הח"ש הטבעי ללשין המקרא. אין לדכא את זה בדרך כלל וביחוד כל אימת שלא נתבגר עד כדי הבנת הדרש ומקורו.

מדרש ההלכה. על פי דרכנו כבר נגענו בשאלת יחסנו למדרש ההלכה. הפשט קודם, אך במה דברים אמורים — אם המדרש מוציא את הפסוק מפשוטו, אבל אם המדרש הוא פשט, ולו פשט הלכתי־משפטי, — מצוה עלינו לפרש לפי המדרש, שהרי על פי ההלכה אנו חיים ואת החיים אנו חפצים לתת.

ברוד איפוא שאת הפסוק "אך ביום הראשון" צריך לפרש לפי ההלכה; וכן ניוהר בפרשת משפטים, שלא תצא תקלה ונפרש רק לפי פשט אחד, אם לא תצא מזה "נפקא מיניה" להלכה. למשל: דברים יב, טו: "רק בכל אות נפשך תזכח ואכלת בשר": בקדשים שנפל בהם מום שיפדו ויאכלו בכל מקום. מותר כאן לפרש בבשר תאוה סתם, אם לא נרצה להכביד על הילדים, וכן שם פ"ח: "לא תעשון ככל אשר אנחגו עושים פה היום איש הישר בעיניו": דבר הנידר והנידב. הפירוש ההלכתי קשה להבנת הילד ויפרשו לפי הרמב"ן, שאינו סותר את ההלכה.

וכן "מעם מזבחי תקחנו למות" (משפטים כא, יד): "אם כהן הוא ורוצה לעבוד עבודה תקחנו למות". מוטב עוד לפרש לפי הפשט כד־גמת מעשה יואב, שכן אין אתה סותר בזה את ההלכה. אך "עין תחת עין" נפרש כפי ההלכה — "ממון". במקום שרש"י בעצמו מוסר גם את הפשט וגם את המדרש, בין שהוא מדרש הלכה ובין שהוא מדרש אגדה, ננהג לפי הפשט, וכדאי הוא רש"י לסמוך עליו.

אגדות. אין אנו חיים עוד בתקופת ההשכלה, שבה היתה התנגדות ניכרת לאגדה וללימודה וחפצו לחשוף את חיי האומה לפי מקורות המקרא בלבד יהתנגדו לאי־הראציונאליזם שבאגדה. אף תחית השפה השפיעה על כך, שאין מחיצת ברזל מפסקת בין הכתוב לאגדה. האגדה

<sup>\*)</sup> יבמות כד, צ"א.

והסיפור שלובים זה בזה, ונארגו לפעמים למסכת עלילה יפה בתפיסת הילד. וכבר נתרקמה עלילה מורכבת זאת מימי הגן והכיתה הראשונה. קשה להפריד אחר כך, אך מאידך גיסא יש סכנה, שמא תיעשה האגדה עיקר והכתוב טפל. ולא אחת ולא שתים קרה המקרה, שתינוקות של בית רבן ידעי את האגדה, אך לא את הפסוק. כאן חייב המורה לתקן או לקדם את פני הרעה, פן תתהווה "תורה" חדשה, שקשה להשתחרר הימנה אחר כך, ותחסם את הדרך בפני בינה במקרא ובקיאות בכתוב. אפשר לתקן בדרכים שונות:

- 1. על ידי הדגשה, כי זאת היא האגדה המספרת. אמנם אין 1ורך להדגיש את זה תמיד, אך אז יש לשלב רק אנדות כאלה, הנחוצות באמת לתרץ קושיות או סתירות בולכות כגון זו שבראשית פרשת יתרו "על הראשונים אנו מצטערים וכו" וכדומה. את האחרות יש לספר בתור אגדה כגון האגדות על סדום ותעלולי יושביה, בני יעקב וכדי:
- 2. על ידי זה שדורשים את חזרת תכן הסיפור בפי התלמיד, ללא תוספת לואי של אגדה, ועד כמה שאפשר בלשון הכתוב;
- 3. בזה שאין מרבים באגדה יתר על המידה. צריך שיהא יחס כמותי בין האגדה והכתוב, ויש להוסיף אך ורק אגדות כאלה, אשר מפאת תוכגן מ סיפות הן, ממלאות חסרון ניכר, מאלפות, מרחיבות דעתו של הילד ומעשירות את עולמו הדתי־מוסרי.

#### ב. פירושים

ומן הדיון על הפשט והדרש נעבור לפירושים. ברור שעד כמה שאפשר מפרשים לפי פירשים. הוא המקיבל בעם, הוא מלווה את הפסוק ואותו ילמד הילד במחזור שני. ועוד בדרך כלל אין ההבדלים בביאורי המלים גדולים בין המפרשים השונים. המחלוקת היא לרוב בהסבר הרקע, הקשר, הסיבה והטעם, ופעמים רבות משלימים זה את זה ואין המורה נזקק ביותר במחזור הראשון למחלוקת בין המפרשים (בילקוט הפירושים של י. ר. עציון ימצא חומר מספיק).

אך יש מקומות שמורה עומד בפני בעיה. יש מקום לשני פירושים, ודוקא הפירוש השני — לא זה של רש״י — מסתבר י.תר ונוח יותר להתקבל על ידי התלמיד ולהיקלט.

קשה להכריע, והדבר ניתן לשיקול דעתו של המורה. מכל מקום נראה לי כי פירש״י עדיף, שהרי עתיד התלמיד לעסוק בו במחזור השני, ולשם מד נסבך אותו עבשיו. והרי דוגמאות: רש״י מפרש את המלים "ועשתה את צפרניה": תגדלם כדי שתתנוול. אחרים פירשו: תטלם ותקוצם מטעם אבלות — הטעם האחרון מסתבר יותר, ושתי הדעות כבר נמצאות בדברי חז״ל.

"עגלה משלשת, עז משלשת וכו" פירש"י שלושה. ראב"ע מפרש: בת שלוש שנים (ועיין ברמב"ן בת"א ובת"י). פירוש ת"י וראב"ע מסתבר יותר לילד, כי אחרת היה כתוב שלוש עגלות. "סלי חרי" — פירש"י: נצרים קלופים חורין חורין; ראב"ע בשם ר' סעדיה גאין: לחם לבן — מסתבר יפה לפי הענין. "כפרחת", — לפי פירש"י כ' הדמיון, לפי הרמב"ן כשהיא פורחת. "כסף משנה" פירש"י: פי שנים, ראב"ע: שני. לפי הענין מסתבר יותר פירוש הראב"ע.

#### ג. שימוש בתרגום אונקלוס

לכאורה מוזר הדבר, כי כבר במחזור הראשון יש לדבר על שימוש בתרגום אונקלוס. ולא זו בלבד, אלא שבכלל אפשר לשאול: מה נותן התרגום לילד העברי, אשר שפת הפירה היא שפתו והארמית זרה לו.

ברם, נראה לגו<sup>י</sup>כי יש מקום. הרי יש מרחק רב בין שפת הילד ובין שפת התורה, ולא ואף זו האחרונה אינה ברורה לו למדי לא במליה ובביטוייה, ולא בתחבירה ובסגנונה: ולא עוד, אלא יש ושפתנו העברית החדשה, הבנויה ברובה על לשון חכמים — קרובה יותר בכמה מובנים לשפה הארמית מאשר לשפה המקראית — והדברים ידועים.

עיון בתרגום אונקלוס יכול להסביר לפעמים יותר מאשר כל פירוש, יאין לך גדול מרש"י שמרבה להשתמש בו.

יש גם ערך חינוכי לעיון בתרגום. "שנים מקרא ואחד תרג ם" היא אחת המצותת שהולכות ובטלות. אף התרגום שייך לאוצר תרבותנו יכדאי להחיות שוב את החיבה לתרגום. יש בזה גם משום מבוא לארמית של התלמוד והיכרית ראשונה לשפה, שהיא בדרגה אחת למסה מלשון הקודש. השימוש בתרגום מגביר גם את העמלנות, התלמיד מתרגל לעיין ולחפש בעצמו. אפשר כבר להתחיל בזה בזהירות בכיתה ב'. והרי כמה דוגמאות: ויעתק -- ואסתליק; מגן צריך — מסר שנאך; ויתמהמה — והתעכב; מאכלת — סכינא; ויזד נזיד — ובשיל תבשילא; מטעמים — תבשילים; הלעיטני — אטעמני; התל בי — שקר בי; ארחת — שיירא; ונצלתם — תרוקנון; מתכונת — סכום; גרפים — בטלנים; השבתם — תבטלון; שלח העו — שלח כניש; במכסת — במנין; לטוטפות — לתפילין; ודל לא תהדר בריבו — על מסכנא לא תרחם בדיניה; משוקדים — מצוירין; מעשה חרש — עובד אמן.

#### ד. התורה והמצוה

מצות רבות נאמרו בתורה, שהן משולבות בתוך הרצאת הסיפור. ביחוד בספר שמות ובמדבר, כגון דיני פסח, אוכל נפש, תפילין, שבת, חלה, תרומה, כלי־מדין. רבים נוהגים ללמד את המצוה בכיתות הנמוכות אגב רהיטת הסיפור, ומתקבל הרושם אצל התלמיד כאילו לא ניתנה אלא לשעתה. אמנם הסיפור הוא הרקע ההיסטורי, והמצוה תלויה בו. ואף על פי כן מוחלטת היא והתלמיד צריך שירגיש בכך. עלינו לדעת את המצוה גם בלי הקשר ההיסטורי, והיא צריכה להיות כרוכה בתיד התבילות של מצוות הידועות לו ושרכש לו מכבר.

על המורה איפוא להדגיש את המצוה הדגשה יתירה אחרי ההכללה בתוך הסיפור. מורה שהתורה היא לו תירת חיים וכוללת את תרי"ג המצוות, צריך מלכתחילה לכוון את הלימוד לשם תפיסה זו, בלי שיגרע בכך במאומה מאחדות הסיפור.

אך את המצוות אין להדגיש כגילויים מוחלטים בלבד. צריך להדגיש גם את התגשמותן בחיים. לא די שנלמד על מצוות תרומות ומעשרות, המורה מהוייב להתעכב ולדבר גם על מה שנוהג עוד עכשיו, אף על פי שאין הכל מדין תורה, ודוקא בדברים כאלה, שיש לדשוש שאינם ידועים לתלמידים.

וכן כשהמדובר בשופטים (ס' שמות או ס' דברים) ישהמש המורה גם בביטויים הנוהגים עכשיו: בית־דין, דיינים ואף רבנים, כדי שיבין ההלמיד, כי מקצתם נוהגים כיום, ואפשר וינהגו שוב בעתיד הקרוב במלואן. התלמיד ירגיש כי אין כאן החלטיות ערטילאית. אלא המצוה היא יסוד ההלכה והדין, ובסיס של ההווי הדתי הקיים.

המורה בכיתות הנמוכות חייב לקשור את לימוד הדינים ללימוד הפסוק עד כמה שאפשר. אך ברור, ששיעור זה — שיעור של פרשנות הוא ולא של פסקנות, העיקר פרוש הכתוב ואין יורדים לפרטי הדינים.

#### ה. כותרות ושמות

זמן רב מקדישים לפעמים למציאת כותרות מתאימות לקטעים. אין להתנגד לכך, ובלבד שלא יבוזבז זמן יותר מדי לדבר ולא ייהפך למשחק. מובן, שרצוי שהתלמידים בעצמם ימצאו את הכותרות, אך אסור שזה יפגע בכותרות של שם מקובל. כך בהגיענו לתחילת פ' שופטים לא נסתפק בכותרת "שופטים" אלא נזכיר גם את השם הזקן ממרא" וכן "מסית ומדית" ולא "מסית" בלבד. אם אי אפשר שהתלמידים ימצאו את השם הנוון בעצמם, כגון בענין "זקן ממרא", יציע המורה את השם וישנן אותו. בדרך כלי, ירגילו את התלמידים אף במחזור הראשון לביטויים המקיבלים בלשון חז"ל, כגון "עבד כנעני", "אמה עבריה", "תרומת מעשר", "גול הגר", "שומר חנם" וכו" "בשר בחלב", "מאכלות אסורות" וכדומה. יש ערך רב בזה להמשך הלימוד במחזיר השני, ללימוד התלמעד ולהריסת החיץ בין תורה שבכתב וכין תורה שבעליפה וסגוונן.

אך לא כותרות מקובלות ושמות פרשיות אלא גם לשמות הפרטיים עם כינוייהם המסורתיים יש ערך רב. מה רב ההבדל בין אברהם לאברהם אבינו: בין משה למשה רבנו: בין אהרון לאהרון הכהן: בין ייסף ליוסף הצדיק: בין עשו לעשו הרשע: ובין בלעם לבלעם הרשע. כך היו אבותינו רגילים על פי תפיסת חז"ל. יש בזה טעם לשבח. כל כינוי בא ללמדנו, הוא מכניסנו מיד לתוך עיקר הנישא ותפיסתו המסורתית, וממצה את מהות האישיות וחשיבותו. לא יוסף בעל החלומית או משנה המלך אלא דוקא הצדיק: ולא משה המנהיג לפי התפיסה המודרנית החילונית אלא משה הרב, עיקר תפקידו. זוהי תפיסת היהדות האמיתית, וחשוב ונחוץ שיתרגל החלמיד לכך בעוד מועד.

#### ו. ס׳ דברים – משנה תורה

גם בלימוד זה צריך ס' דברים לשמש משנה תורה. מן הראוי שישוו התלמידים עם מה שלמדו, ואז יתבלט לעתים קרובות גם החידוש שבחזרה במשנה תורה וסיבה החזרה או תכליתה. אין כאן איפוא דרישה פידאגוגית בלבד לשם ביסוס החומר וחידוש הזכרון, אלא גם עקרון ויסוד בהוראת התורה. כך ייראו — המצוה בשלימותה והסיפור לכל צדדיו.

אמנם יש לסעון שזה קשה מדי, ויש להשאירו למחזור השני. מובן שעיקר הדבר צריך להיעשות במחזור השני, אך במחזור השני ישנה עוד מטרה אחרת, אשר מאפילה לפעמים על כל יתר המטרות, והיא — לימוד פירש"י. וישנם מורים רבים, שמרצונם או מאונס מסתפקים במחזור השני בלימוד פירש"י בלבד, ואינם מקיפים את הפרשה מכל צדדיה — הן הצד הסיפורי והן הצד ההלכתי — ואינם משתמשים בשיטת הנושאים לחזרה כל עיקר.

לפיכך מוטב להתחיל כבר בהשואה זו במחזור הראשון, וכדי שלא להאט ביותר את הקצב ובהתחשב בגיל התלמידים, יש להסתפק בחזרות אלה רק בהשואה וסיכום בלבד ללא העמקה.

#### ז. תורה כיסוד לדברי נביאים

כשם שיש לחזור בלימוד ס' דברים על תוכן יתר הספרים, עד כמה שהם משמשים יסוד למשנה תורה, כך יש לקשר את לימוד ספרי הגביאים ללימוד התורה ולעשותו בסיס ורקע למעשה, עד כמה שאפשר. מה סוב לו יכולנו, למשל, ללמד בעת ובעונה אחת פרשת המלך וראשית ס' שמואל. ומה רב החומר: ערי מקלט, חלוקת הארץ, שופטים, זקנים, עבודת אלילים, נזיר, גביא, מלך, עליה לרגל, דיני מלחמה, במות, חגים, מילה וכו'.

והרי השוואות היסטוריות: בקיעת ים־סוף — מעבר הירדן; מלחמת מדין במדבר המלחמת מדין בס' שופטים; עמלק בתורה — עמלק בס' שמואל; אפשר להרחיב את הדיבור על גושא זה ולדבר על הקשר בין תורה לנ״ך בכלל, ועל הבלטת המומנט הזה בהוראת המקרא, אך זה חורג ממסגרת הנושא.

רק דוגמאות אחדות: כשנגיע למלחמת גדעון "מי ירא וחרד יצפר" נזכיר את דין התורה על החוזרים מעורכי המלחמה; כאשר שמשון מסובכ את הכרם נזכיר את ענין הנזיר ו"לך לך לכרמא לא תקרב". בנסיעותיו של שמואל בארץ, נזכיר את פרשת שופטים. בפרשת "מרם נבות", כשנגיע לפסוק "ברך נבות אלוקים ומלך", נדרוש להיזכר בססוק: "אלהים לא תקלל ונשיא בעמך לא תאר" (אלקים כילל גם ה' וגם דיינים); וכך נצביע על פיום מצות התורה וידיעתן.

# יוסף ולק (שדה־יעקב) / שיעור לדוגמה בתורה (עם מפרשים)

#### מיתתו של משה (דברים פרק לד)

אין לראות את השיעור הזה כשיעור בודד, מנותק מיתר פרקי החומש. יש להבינו כ"סיום׳ להוראת התורה כולה (או ספר דברים בלבד), לפי שיטה, שיטודה בדרך שהנהיגה בארץ הגב׳ דר. נחמה ליביביץ. מורים רבים, שהצלחתם בלימוד התורה באה להם מכוחה, נוכחו לדעת, שגם תלמידיהם הצעירים, בני כיתות ג'—ח', נתפסים לשיטה זו. מותר לי איפוא לומר, שגם שיעור זה, שנתתיו במעמד מורים ומור:ת עממיים, ניוון מכוח כותה של מחברת הגליונות לעיון בפרשת השבוע.

הוספתי על השיעור, שבשעתו גלמד עם תלמידי כיתה די, מספר שאלות והערות, כדי שכל מורה יוכל להתאימו לתלמידיו — כיתה כיתה לפי רמתה. המורה העממי ידע לצמצם את השאלות עד כדי יכולת כיתתו הצעירה; המורה לנער המתבגר ירחיב את השיעור בדברי מפרשינו, ומנהל החוג של לומדים מבוגרים יפתח את הרעיונות האקסואליים שבמדרשי חז"ל. מובן, שאפשר לחלק את החומר ל־2—2 שיעורים.

בעריכת השיעור סטיתי במקצת מן הדרך המקובלת. אין כאן שאלות מורה שתשובות התלמידים בצדן. כתבתיו, כאילו, במחיצת המורה המתכינן, השוקל מראש את תגובתם המשוערת של תלמידיו ולאורה הוא בוחר שאלותיו; המנסה לדלות מתיך הפרק את כל אפשרויותיו הדידאקטיות ומשתדל יחד עם זה להציג את הפרק כיחידה לימודית שלימה. בהכנת השיעור השתמשתי בעיקר בספרים המצויים בידי כל מורה --- כדי שיוכל למצוא סעד לדעות הנשמעות מפיו או מפי תלמידיו. הקורא, הרוצה לעיין במקורות נוספים, יפנה להערות שבסוף כל עמוד.

ייתכן שגבר כאן הרצון לתפיסת המרובה. ביקשתי להפוך את השיעור לכיום, המשמש למירה ולתלמידים גם מעין מבחן להשגיהם הלימודיים עד כה ולידיעותיהם בכוח הצפונות לעתיד (ואחרון אחרון חביב). רק בדרך זו גדע, אם מילאנו אחרי המטרה העיקרית של הוראת התורה לתלמידינו: לפקוח את עיניהם עד שיגלו בעצמם את האור הגנוו בדברי התורה הזאת.

אנו פותחים את השיעור בקריאה דמומה.

קריאה זו באה לרתק את התלמיד אל הספר ומלמדת אותו להתייחד עם הפרק שלפניו. חשיבותה מרובה בשיעור, הדורש ריכוז המחשבה ועיון בפרסים. כדי למנוע שהתלמיד יסתפק בקריאה רופפת בלבד, שאין לנו עליה ביקורת, נעמיד לפניו מידי פעם בפעם תפקיד בסויים, כגון חלוקת הפרק ועוד.

נמצא כותרת לפרק כלו — מית תו של משה; נחלק אותו לפסקאות (כמה?)

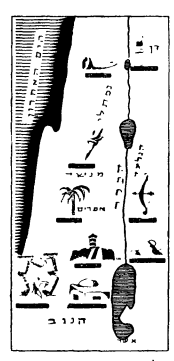
- ; 'בס' א'—ד' (1
- ; (פס' ה'---ה' (ט ?);
- .3 פס' (ט') י'--י"ב.

במקרה שלנו חלוקת הפרק פשוטה למדי. רק פסוק ט' מעמיד אותנו לפני קושי מסרים (ע"ל). בפרקי תורה אחרים עלינו לבוא לעזרת תלמידינו ולציין מראש את מספר הפסקאות או אף להסתפק בנתינת השם לכל קטע שרשמנו לפנירכן על הלוח. נתן שם לכל חלק — אם ככותרת. אם בציון הפסוק האופייני שבו.

- 1) ד' מראה למשה את הארץ -- "ויראהו ה' את כל הארץ:
- 2) מות משה ואבל ישראל -- "וימת שם משה... ויבכו ב"י את משה":
  - 3) גדולת משה -- "ולא קם נביא עוד בישראל כמשה".

מציאת כותרת לקטעי סיפור — אמצעי לימודי נפוץ אצלנו. סוב להשתמש בדרך זו גם בהוראת התורה, אלא שכאן רצוי להסתפק בהבלסת העיקרי דוקא ולהביאו בלשון הכתוב.

ועתה לביאור כל חלק וחלק:



א. פס' א'—ג': הסתכלו במפת הארץ שציירתי על הלוח. ציינו בה:

ו) את מקום־עמידתו של משה:

2) את חלקי הארץ הנזכרים כאן.
נראה. שנחלותיהם של מספר
השבטים חסרים כאן. אילו הםי)?
אשר, יששכר, שמעון, בנימין: מדוע לא
הזזכרו? (זכרו: מה מקום נחלותיהם!)
כי היו בתוך יתר השבטים
הנזכרים בפסוק.

נעמוד על כך, ששמות השבטים מציינים איפוא את גבולות הארץ מימין לשמאל:) (נחלת דן — בצפון או במערב?) בקיצור: משה רואה את הארץ כולה. יתעורר ספק: האפשר? אולי דרך נס? או שמא ביקש משה בשעה זו. על סף המות. לראות יותר מזה: מה רצה לדעת. אחרי שנהג את העם ארבעים שנה במדבר והביאו עד גבול הארץ:

את עתידם: ר"ל לא ראיה גיאוגרפית בלבד יש כאן. כי אם גם ראיה נבואית. היסטורית. לעתיד. ננסה איפוא למצוא בשמות של השבטים והמקומות רמז למאורעות העתידים לקרות.

בכיתה, שלמדה כבר ס' שופטים, ימצאו הילדים בעצמם את דברי רש"י ורק אח"כ נאשר את הצעותיהם מתוך הקריאה בפירושו. במקומות קשים נקדים: הים האחרון = היום האחרון וכדוי.

נרשום על יד השבטים את שמות האישים. שהשפיעו על מהלך תולדות ישראל בדורות הבאים ומאורעות חשובים בכל שבט ושבט.

ברישום השמות האלה ישתמש המורה בצבע אחר. כדי להבחין בין המפה הפיסיקלית לבין המפה ההיסטורית. (וע' בציור).

פס' ד': "זאת הארץ": אחרי שנתן לו ד' שהות להסתכל בה ובעתידה -"הראיתיך בעיניך": כדי שתלך וכו' (רש"י). כיצד עלינו להבין את מבנה הפס'
לפי רש"י: "זאת הארץ אשר נשבעתי... הראיתיך בעיניך לאמר: לורעך אתננה".-בשאלה זו אנו בוחנים את הבנת תלמידינו בדברי רש"י: לפעמים נתן להם
אף להעתיק את הפס ולפסקו (ע' סס' ה').

ו) רמב"ן לפי א': ועיין בציור: תרגיל זה יפה, רק לכיתה שלמדה ידיעת־הארץ. אחרת על המורה לרשום את חלקי הארץ לעיני התלמידים. 2) אברבנאל.

מה איפוא קשה לרש"י בפסוקנו ז "לאמר"

ועוד ?

הקשר בין "הראיתיך בעיניך" לבין "ושמה לא תעבר". מה, לפי דבריו, פירושו של "ושמה לא תעבר": ואמנם שמה לא תעבר.

(ונוכל גם לפרש "לאמר": זאת תמצית כל הבטחותיו לאבות) (3

בלימוד רש"י גוהגים אנו לתת לתלמידים לגלות בעצמם את הקושי ואת יישובו מתוך הפסוק ולחזק את דבריהם רק אח"כ בדברי רש"י, ויש שאנו דורשים למצוא את הקושי בפס' מתוך פירושו של רש"י ולהבין את התשובה הבאה בדבריו. (כואת היתה שיטת כל מפרשי רש"י העתיקים: השוה את מהלך השיעור בלימוד הפס' א"ב' לדרכנו כאן ועוד: שאלתנו לפס' ה').

אולי נתעוררו במשה מחדש תקוות לעבור אל הארץ ) יחד עם העם הונה בא אליו דיבור ד׳, המזכיר לו את הגזירה שאין לבטלה כן: -- "ושמה לא תעבור"!

אחד התלמידים מסיים את הקטע בקריאת הפס' א'-ד' בקול.

כאן אפשר לשלב לתוך השיעור את המדרש הנפלא על מיתתו של משה. אך לי נראה, שמוטב להעמידו --- ומדרשים אחרים עמו --- בסוף השיעור, ששם הוא עלול להשרות על תלמידינו את האווירה החגיגית של הסיום.

ב. פס' ה'—ח': עיינו ברש"י לפסוק ה'; העתיקו את שאלתו: "אפשר משה מת וכתב "וימת שם משה"! רש"י שואל איפוא: מי כתב את הפסוקים משה מה וכתב "וימת שם משה"! (2) משה כתבם בדמע.

כאן יתפתח ודאי ויכוח בין ה"רציונליסיטים" שבכיתה לבין "בעלי הרגש" 6). על המורה לשמור אך ורק על מסגרת הדיון. לשאלת התלמידים "מי צודק" יוכל המורה לצטט את דברי ההלכה "שמונה הפסוקים האחרונים — יחיד קורא אותם" ולברר את תשובת הגמרא: "הואיל ואשתני, אשתנה", המשאירה את השאלה פתוחה ?).

אין צורך "להכריע" בין הדעות השונות המכחישות זו את זו. יבין כל תלמיד את דברי הפס' לפי גישתו הוא. ואמנם נראה לי, שלצורך שיעורנו מוטב לתמוך בדעתו של ר' מאיר, המוסיפה הרבה להבנת הסיטואציה, בה נתון משה ברגע זה. משה מת "על פי ד'" — בגזירת ד'.

<sup>3)</sup> אור החיים ל"לאמר לזרעך אתננה".

<sup>4)</sup> והשוה רש"י לבמדבר, פרק כ"ז, פס' י"ב, ד"ה "עלה על הר העברים"; לדברים, פרק ג', פסוקים כ"ג—כ"ז.

<sup>5)</sup> ספר אגדה, כרך ראשון, ספר ראשון, עמ' קל"ד-קל'ה.

מי ראב"ע.

<sup>7)</sup> בבא בתרא ס"ו, א; דיון על שתי הדעות ימצא הקירא בפירושו של אברבנאל לסס׳ זה ובהירש; בספר אגדה עמ׳ קל"ח.

בהתאם להערתי לעיל איננו מתעכבים כאן על ביסוי זה ומסתפקים בסירושי של ראב"ע.

תוקבר אותו" -- מי? מהו נושא הפסוק? ד'. את ההוכחה נביא מתוך המיכות הפס': "ע"פ ד' -- ויקבר אותו".

אין להניח שמישהו מן התלמידים יפרש: "משה את עצמו". רק בנער מתקדם נרצה אולי להזכיר פירוש זה, כדי לעורר מחדש את "בעלי הרמז" שבין הצעירים, שיראו בו המשך לדברי ר' מאיר, המתאר את משה כשהיא כותב את גור דינו בדמע. מהו הקשר בין שני חלקי הפסוק: ויקבר אותו... מול בית פעור — ולא ידע איש את קבורתו?

ובכל זאת לא ידע איש את קבורתו. כי הרי נתונים כאן כל הפרטים על מקום קבורתו. מדוע העלימה התורה את מקום קבורתו של משה? בין התשובות השונות יתפוס מקום בראש הרעיון, שהתורה רצתה למנוע את האלהתו של קבר משה. אך אפשר להביא כאן גם את דברי המדרש י), שהקב״ה חשש כביכול מפני תפילתו של משה. העלולה לבטל את גזירת החורבן (עד כאן מגיע כוחו של הנביא!).

לכיתה מתקדמת: מדרש זה משתלב יפה עם דבר' רש"י ד"ה "מול בית פעור".
לפסוק הבא יעירו הילדים: פסוק זה — פגשנוהו כבר, ויזכירו את דברי
רש"י ל"לא אוכל לצאת ולבוא" 9). כאן ניתנת אפשרות להדגיש שנית את חומר
הגזירה. או שמא נעשה לו חסד, למשה, שנלקח מן העולם בעומדו עדיין במלוא
כוחו ורעננותו ? 10).

"בן מאה ועשרים שנה": בשבעה באדר מת ובשבעה באדר נולד 11).

בבואנו לחזור על הנלמד יוכל המורה לערוך את התרגיל הבא. כאן, בעצם השיעור, הוא עלול לבטל את אחידותו. מקומו בשעת החזרה וכתוספת לה. המורה ירשם על הלוח את הפס' דלקמן: "ויבכו ב"י את משה בערבות מואב של שים יום": "ויהי אחרי מות משה, עבד ד' ויאמר ד' אל יהושע בן־נון משרת משה לאמר: משה עבדי מת ועתה קום עבור את הירדן הזה": — "עברו בקרב המתנה וצוו את העם לאמר: הכינו לכם צידה, כי בעוד של שה ימים תעברו את הירדן": "והעם עלו מן הירדן בעשור לחדש הראשון". על התלמידים לחשב את תאריך יום מותו של משה. בשבעה באדר מת ובשבעה באדר נולד".

אבלו של משה ארך 30 יום. איפה מצאנו כבר את העם מתאבלים זמן כה רב?

במיתת אהרן.

מה כתוב שם? "ויבכו את אהרן שלשים יום כל בית ישראל" בי).

<sup>8)</sup> סומה, י"ג-י"ד; ספר אגדה, עמ' קל"ט; דעות אחרות באברבנאל.

<sup>9)</sup> דברים ל"א, ב.

<sup>10)</sup> בעקבות דברי אברבנאל.

<sup>11)</sup> קדושין ל״ח, א.

<sup>12)</sup> במדבר פרק כ, פסי כ״ט.

וכאן? "ויבכו בני ישראל את משה בערבות מואב שלשים יום." במה זכה אהרן לכבוד יותר גדול? את התשובה נמצא בדברי רש"י: "אוהב שלום ורודף שלום!"

שאלות כאלו עלולות לבטל את מבנהו התקין של השיעור ויש על כן להשתמש בהן במידה. אך במקרה שלפנינו, שיש מקום לגילוי הדומה או השונה, יכולה השואה כעין זו לגוון את השיעור לא מעט.

נתעכב על מעמדו הקשה של משה, שמוכרח היה ללחום בעם ולעמוד על דעתו בלי לזוז ממנה. הילדים יזכירו אולי מעצמם את התנהגותו של אהרן בשעת עשיית העגל ולא אחד ישאל: ״זו נאמנות וזה שכרה?״ לשואל תימצא תשובה בדברי המדרש לפסוק האחרון.

שמ הסבר מפורט של דברי המדרש. בחוג של לומדים מבוגרים כדאי להזכיר כאן את מאמרו של אחה"ע "כהן ונביא".

כדאי להביא את דעת ראב״ע: "ובאהרן כל בית ישראל בעבור כבוד משה״ ולציין את ההבדל העקרוני בין פירושו לבין המדרש: כבוד המת או כבוד הקרובים המתאבלים — מה מכריע?

ט': ואולי נוכל להבין את התנהגות ב"י מתוך הפסוק הבא? בני ישראל ראו שיהושע מלא רוח ד', שקם יורש למשה והתנחמו בזה 13). מכאן שפ' ט' שייך לחלק השני של הפרק.

יימצאו מערערים שיטענו: פ׳ ט׳ פותח את החלק האחרון של הפרק: התורה רוצה לומר, שאמנם שרתה השכינה על יהושע, אך "לא קם כמשה נביא עוד בישראל".

המורה יעמוד גם כאן מן הצד. רק במקרה שהכיתה לא תציע חלוקה זו של הפרק, עליו להעמידה על דרך זו.

ושוב נראה מתוך דברי התורה האלה, שהערכת התורה אינה מזדהית עם הצרכת הצם.

ובזה ראשית תשובה לשאלת השואל דלעיל על אבל משה ואבל אהרן (ע״ש). קריאת הפס' ה'—ח' (ט') בקול.

ג. הקטע האחרון נותן לנו אפשרות להעריך את הצורה המיוחדת של נבואת משה. את הביטוי "פנים אל פנים" אנו מסבירים בעזרת דברי ד' על נבואת משה 11).

אפשר להזכיר גם את דברי הרמב"ן: "אשר גדלו ד' לדבקה בו" ולהסביר מה הגיעו לפרש כך. לא כתוב "אשר ידע את ד'"! כ"א "אשר ידעו ד"".

בכיתה מתקדמת ניתן לערוך השוואה בין נביאת משה לבין נבואת יתר

<sup>13)</sup> אור החיים לפס' ח' וע' גם ספורגי, שבחר בדרך משלו להסבר הקשר שבין שני הפס' חי—טי.

<sup>14)</sup> במדבר ייב, ו'--ח'.

הנביאים 10. בכיתה עממית נסתפק בחזרה על הפס' שבס' במדבר. אם כעבודת בית או בשעת החזרה (טבלה!) או ניעזר בשאלה: מיהו הנושא של הפסוק! המושא! מהו הקשר של הפס' האחרונים לפס' י'! אפשר לקרוא: פנים אל פנים מהו הקשר של הפס' האחרונים לפס' י'! אפשר לקרוא: פנים אל פנים באותות ובמופתים" 10. או: "פנים אל פנים (כאשר נשלת לעשות) אותות ומופתים" 11. או: "ולא קם בישראל כמשה עוד נביא אשר ידעו ד' 18. פנים אל פנים".

מהם, לפי דעתכם, המאורעות שהתורה רומזת עליהם במלים "אותות ומופתים": מה בין שני המושגים האלה:

בפירוש "היד החזקה והמורא
הגדול" רבו הדעות: רש"י מפרש?
"קבלת הלוחות' — "נסים וגבורות
שבמדבר הגדול והנורא".

ואולי תנסו לפרש אחרת?

וכיחו את דעתכם!

על דעת הילרים יתקבל ביותר הפירוש שמבסס אותו אור החיים: בשני מקומות דיברה התורה על חזק האמונה במשה:

א) על הים, דכתיב? (הילדים יקראו את הפסוק ½);

ב) ובמתן תורה, דכתיב 12)... או שיצביעו על פירוש רש"י בגלל הסדר הכרונולוגי שבדבריו. כהמשך לפס' י"א, בו מדובר על הנסים במצרים.

נצטט את דברי הרמב"ן (19): אותות—
שעליהם באה קודם התראה, כגון ?...
מופתים = רברים שיעשו בשינוי התולדות,
כגון ?... הילדים בעצמם לא יוכלו למצוא
הגדרה כזו. וימורה מכין לעצמו, בשעת
הכנת השיעור, את הרשימה הבאה:

| הפורא הגדול                            | היד הרוקה                | לפי      |
|----------------------------------------|--------------------------|----------|
| נסים וגבורות<br>שבמדבר הגדול<br>והגורא | קבלת הלוחות              | רש"י     |
| מעמד הר סיני                           | פליאות הים               | ראכיע    |
| מתן תורה                               | בקריעת הים<br>והורדת המן | ספורנו   |
| מעמד הר סיני                           | קריעת ים סוף             | רמב"ן א) |
| מידת הרחמים                            | מידת הדין                | רמב"ן ב) |
| קריעת ים סוף                           | מכת בכורות               | ספרי     |

<sup>15)</sup> ע״פ רמכ״ם: פירוש המשניות לסנהדרין, הקדמה ל"חלק״, יסוד שביעי; הלכות יסודי התורה, פרק ז׳, סעיפים ב׳—ו׳; שמונה פרקים, פרק שביעי; וע׳ גם בדברי ססורגו וראכ״ע לבמדבר י״ב, ו׳—ח׳.

<sup>16)</sup> רמב"ם לפס׳ י׳.

<sup>17)</sup> ספורנו, שם.

<sup>19)</sup> רמב״ן, שם.

פון) רמב״ן לפס׳ יא.

<sup>(20) &</sup>quot;ויאמינו בד׳ ובמשה עבדו" (שמות י"ד, לא).

<sup>(21) &</sup>quot;וגם בך יאמינו לעולם" (שם י"ט, ט).

אח"כ יחלים אם להביא פירושים אחדים אי לבחור באחד מהם. מכל מקום אל ידחה פירוש, שאחד הילדים יציעו, אדרכא! יעודד את המשיב: קלעת לדעתו של... מה רבה השמחה כשתלמיד ימצא את עצמו פתאום בחברתו של מפרש גדול. ולמורה יתגלו מהר סיפוסים שונים של תלמידים, בעלי נסיות שונות (וע"ל את הערתי לויכוח שבכיתה). וכל הנסים האלה נעשו לעיני כל ישראל, עד שאין כל ספק באמיתותם 2°). ועם כל זאת התאבל העם על אהרן יותר מאשר על משה. כאן יש לעמוד על דברי רש"י האחרונים, ד"ה "לפיני כל ישראל", המביא את המדרש: "אשר נשאו בשאו

האם נחטא לאמת אם נאמר שבזה דוקא גדולת משה. שלא התחשב כלל וכלל בתגובת העם. אלא השליך את הלוחות ושיברם לעיני ישראל עד שהסכימה דעת ד' לדעתו?

חשיבית הרעיון הזה בתקופתנו, תקופת המנהיגות הזולה, הרודפת אחרי פופולאריות, גדולה מאד, ובמיוחד לנער המתבגר.

העם אמנם נמשך אחרי אהרן האוהב שלום ורודף שלום: התורה מצדדת בזכות משה: "יישר כחך ששברת" (23 ועמידתו האיתנה נגד העם מצדדת היא היא המעלה אותו מעל כל בני דורו. ולא חשש גם מפרשנו הגדול רש"י לסיים בהם את דברי ביאורו.

והרמז למדרש בדברי הפ׳: "היד החזקה אשר כשה משה״.

תם הלימוד ותור האגדה הגיע. יבחר נא המורה מתוך ספר האגדה לביאליק — רבניצקי קטעי מדרש ויספרם בע״פ. אינו דומה הדיבור החופשי של המספר לקריאה מתוך הספר, הכובלת את הקורא. ואמנם על המורה להשתדל ולהלביש את סיפורו בלבוש האגדה ולהשתמש בלשונה המיוחדת. משום כך נודעת חשיבות מרובה גם לסיום סיפורו, שיבוא בלשון המקור ממש...

אפשר למשל להפסיק ב"מאה מיתות ולא קנאה אחת" או ב"יאבד משה ואלף כיוצא בו ואל תנזק צפרנו של אחד מישראל".

בחוג של מתקדמים אפשר לסיים ב"מדרש פטירת משה" <sup>24</sup>). מי שאינו יודע לספר יפה, ייטיב גם להבא להתכונן לקריאה מוטעמת מתוך הספר.

ואחרי האגדה המרעישה של היאבקות משה עם גזירת ד', יוסיף המורה את תיאור מיתתו "ע"פ ד'" ו"כאשר מת אהרן אחיו" ויזכה את שומעיו הקטנים שעמלו קשה בביאור המקרא, בשעת קורת רוח והרגשת השתתפות בגורל משה. עבד ה', שראה את הארץ מנגד "ושמה לא יבוא".

שקט ישתלט בכיתה. ובתוך דממת ההקשבה ישמיע עתה המורה שנית את דברי הפרק האחרון שבתורה ובטעמי המקרא דוקא. בהגיעו אל הפ׳

לבו לשבר הלוחות לעיניהם".

<sup>22)</sup> ע' כוזרי, מאמר ראשון, סעיף כ״ה ואור החיים.

<sup>(23)</sup> שבת פ"ו, א' (רש"י שם).

<sup>.</sup>מובא בגליון לפרשת השבוע בעריכת הגב' ד"ר נחמה ליבוביץ, פ' שמות תש"ט.

"ולא קם" יעמדו התלמידים על רגליהם וישתפו את קולותיהם בקריאת הפ׳ האחרון עד "לעיני כל ישראל"!

כך יוצר המורה גם את הקשר בין לימיד התורה בביה״ס לבין קריאת התורה בביה״כ. הקול הקורא מוסיף טעם מיוחד לדברי הפסוק.

והערה לבסוף: אל יאמר המורה, היושב בגולה, .הבדל יבדילני ד׳ מעל עמו היושב בארצו ומדבר בלשון העברית״. גם לו יד ושם בהפצת ידיעת התורה ואהבתה בקרב ילדי ישראל. ינסה־נא ללכת בדרך השיטה המוצעת כאן — וייווכה!

#### יהושע בכרך (מוסד "עליה" – פתח תקוה) / מעשי אבות

את המאמר הזה יש לראות כסיכום למספר שיעורים אשר למדו הילדים בשבת במסגרת "סרשת השבוע" (חיישרה ותולדות). דרך זו של לימוד נראית לי כמתאימה גם לבית־הספר, למחזור השני או השלישי, אחרי שלמדנו יפה תורה עם רש״י לפי הסדר.

בלימוד זה אני רוצה להביא את תלמידי לידי הכרה, כי את אשר למדו בתורה אשתקד, וגם יפים היו הדברים בשעתם, הנה היום הם נראים באור חדש, מסביר יותר, מעניין ומוסיף. כי הלא זאת הכונה וזאת החיבה בעברנו שנה שנה על התורה — להתרומם בלימודנו ולראות בה תמיד אופקים חדשים מאירים ושמחים. וכתוך הכרה זאת נביא גם את תלמידינו אתנו לא הבת תורה, אשר יראו כי יש להגות בה ולהעמיק בצפונותיה, כי גם מחר עוד לנו לחדש בה, ככל שהיא תרחיב את לבנו בלימודנו.

ומכאן גם ליראת תורה. כי נתבונן לדעת שהיכל התורה שלם הוא, כולו מוצק זהב — החוקות והסיפורים כאחד. אליו יש להיכנס באימה וביראה, כדברי זה הגדול במפרשי התורה הראשונים, הרמב"ן, אשר לכאורה נראה לנו כמתהלך בוטח בגלוייה ובסתריה. ואילו בהקדמתו הוא מתנצל: "כאשר הכמתי קסנה ודעתי קצרה כנגד סתרי תורה / הצפונים בביתה הטמונים בחדרה / — — — לכל תכלה ראית קץ רחבה מצותך מאד" (תהלים קיט, צו).

תחילת בנין השיעור הוא הנושא. ללמוד את האדם אשר דיברה בו התורה. "וזאת התורה — אדם". והמטרה צריכה להיות להבין בקודש את דמותם הנכינה של האבות, לראות כל אחד בשלמותו ובגדלותו, ככל אשר הורונו מפרשי התורה הנאמנים, ואשר תמכו יסודותיהם בדברי חו"ל.

הסיפורים על מעשי האבות, שבהם האריכה התורה בפרטי חייהם, אינם סיפורים לעצמם, כי אם תורה הצריכה לימוד. "יפה שיחתן של עבוי אבות מתורתם של בנים" (ב"ר ס). ועל כן יש להעמיק בכל קורותיהם של האבות, להבינם ולראותם כחותמות־תוכנית לקורות עם ישראל בכל דורותיו. — "מעשי אבות סימן לבנים". וחובה היא כתורה להתבונן בהליכות חייהם, הליכות מלכות בקודש, אשר הם הורישו לנו את ברכת אמונתם באלקים חיים ומלך עולם, אלוקי אברהם ואלוקי יצחק ואלוקי יעקב.

ומה יפה שנתנה לנו התורה לראותם כבני אדם. בשיחם ובשיגם, במשאם ובמתנם, ובשרותם עם אלוקים ועם אנשים. כשהם שמחים במתנות ה' ובהבטחות עתידים נשגבים לדעם, וכשהם מתנסים ומתייסרים ברעב, בנדודי גולה ובצער גידול בנים. כל אלה תמונות חיים רבי תוכן, גדולה וגבורה ותפארת אדם, אשר צחינו ללמוד כהם ולהתפלל בלבבנו לאמור: מתי יגיעו מעשי למעשי אבותי...

אמנם, גירסא דינקותא צררה לנו בכנפי דמיוננו הרבה מן היפה שבסיפורים הללו. אך מקוצר דעתנו נמנע מאתנו אז לראות עיקרים רבים שהם גופי תורה ומוסר.

ועל כן היום בכל לימודינו בהם, ובעברנו על פרשת השבוע שנה שנה, יהיו גא בעינינו כחדשים. נחדש בהם ונשלימם ונבהיר לנו דמות דיוקנם של האבות ומהם נקח להאיר באהבה את ארתותינו.

החלמידים אף הם מתבבים את הדרך הזאת. כי עם לימוד האדם שבתורה הם נמצאים לומדים את עצמם. והם משתתפים בצערם ובשמחתם של הנפשות הפועלות. וברגש רב ובתומתם הישרה יש אשר גם הקטנים שבהם מכוונים לדברים עמוקים ונפלאים כטעם וקני המפרשים וכדעת חז"ל. ואין לך בפיתוח השכלי והמוסרי גדול מזה. המורה אך צריך לכוונם לאמיתה של תורה, והם יעזרו עמו להביא באותו עניין ממקום למקום, וליצור אגב לימוד דמות שלימה של אחד האבות או האמהות, וכן גם בכל הבאים בתורה אחריהם. ועוד זאת מצאתי עיקר, — לשלב מדרשי חז"ל הקרובים אל הכתובים ולראותם כ מ פ ר שים ומטעימים את הענין בקודשם. כי מי כמוהם נאמן להבין במעשי האבות ולצייר את דמותם כבל אשר השכילו הם לרשום לנו ברוח שירה וברוח באר.

וכדי להוציא מלכם של אלה הרואים את דברי חז"ל כאגדות יפות לעצמן יש עוד לכתוב באריכות איה"ש. אך בזה אוסיף עוד אומן אשר אם גם לא לפשוטו של מקרא — יש לקרוא את דברי המדרש לפני התלמידים. רבים הם המורים המתקשים ללמד עניין כמעשה יהודה ותמר. ואני ראיתי שטוב להסתייע בדברי חז"ל שנסכו מאור קדושת התורה במאמרם: "ר׳ שמואל ב"ר נחמן פתח כי אנכי ידעתי את המחשבת (ירמי׳ כס, יא) שבטים היו עסוקים במכירתו של יוסף, ויוסף היה עסוק בשקו ובתעניתו, ראובן היה עסוק בשקו ובתעניתו, ויהודה היה עסוק ליקח לו אשה — והקב"ה היה עוסק ובורא אורו של משיח" (ב"ר סה).

שומה עלינו לחשוף ולגלות לנו ולנערינו את כל היסה והנהדר אשר הצניעה לנו התורה בין קפלי פסוקיה. אכן לא נוכל ללכת בהם לבדנו, כי דברי תורה אינם כשטח החופשי לכל הרוצה לקרוא כלבו. ועל כן נהלך בהם לאורם של חז"ל אשר גם לבם היה רחב כאולם ומאיר בזוהר ראשונים. ונתפלל להבין עמהם סוד שיח אבות בקודש.

"גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך".

בת־בתואל הארמי מפדן ארם אחות לבן הארמי (ברא' כה. כ) להגיד שבחה שהיתה בת רשע ואחות רשע ומקומה אנשי רשע ולא למדה ממעשיהם (רש"י).

והצדקת הזו. שהיתה יוצאה מביניהם למה היא דומה? לשושנה בין החוחים (ב"ר סג, ד).

אנחנו הכרנו את רבקה בפרשה הקודמת כשבאנו עם אליעזר "אל באר המים לעת ערב לעת צאת השואבות" אז הופיעה רבקה "וכדה על שכמה". אכן חרדנו לה מאוד בתפילתו של העבד. אמרנו, מי זאת תהיה המאושרה אשר תדע את הסוד ותענה לו מיד "שתה וגם גמליך אשקה"... כי תפילה היתה זאת ולא נחש. ידע אליעזר שליחותו, כי בא לקחת אשה לבן אברהם אדוניו, והוא אדוני החסד בארץ. "חסד לאברהם". ועל כן היתה זאת הבחינה הנבונה למצוא את גומלת החסד בין אנשי הרשע. וכן גם מצאה, "כשושנה בין החוחים".

ותאמר שתה אדני. ותמהר ותרד כדה על ידה ותשקהו. ותכל להשקתו ותאמר גם לגמליך אשאב עד אם כלו לשתת. ותמהר ותער כדה אל השקת ותרץ עוד אל הבאר לשאב ותשאב לכל גמליו (כד, יח־כ).

הלא הן הן מידותיו של אברהם, וזו הזריזות שלימד אותה לבני ביתו לקבל

אורחים.

וירץ לקראתם מפתח האהל וישתחו ארצה (יח. ב).

וימהר אברהם האהלה אל שרה ויאמר מהרי שלש סאים קמח סלת לושי ועשי עגות. ואל הבקר רץ אברהם ויקח בן בקר רך וטוב ויתן אל הגער וימהר לעשות אתו (יח, ו־ז).

כי החסד אשר לאברהם היה לרוץ לעשותו מתוך הנאה ושמחה של מצוה. ויותר ממה שהמקבל ביקש ויותר ממה שהוא צריך לו.

כן גם עשתה רבקה — "ותרד העינה ותמלא כדה ותעל" ואחרי כן חזרה וירדה וחזרה ועלתה הרבה פעמים לשאוב לכל הגמלים — עשרת גמליו של האיש הזר אשר ביקש לשתות. והגמלים — "אניות המדבר" — הלא הם שותים הרבה מאוד.

וכל אותו הזמן היה אליעזר עומד מן הצד וגם האנשים אשר עמו עמדו והתפלאו: לא עזרו לה לנערה הרכה הטורחת להשקות את גמליהם, כי גם זאת היתה לה לבחינה.

והאיש משתאה לה מחריש (כד. כא).

ספורנו מפרש: היה משתומם על רוב הזריזות לעשות חסד. ולא אמר לה אל תטרחי כל כך, כמו שהיה ראוי בחוק המוֹסר. לדעת — להכיר מתוך אופן חסידותה וזריזותה ההצליח ה' דרכו — אם יהיה על צד הטוב והחסד הומור.

ואליעזר ידע יפה לבחון במידת "החסד הגמור", כי אותה למד כל ימיו בבית אברהם אדוניו.

אותה הכחת לעבדך ליצחק וכו' (כד. יד).

רש"י: ראיה היא לו שתהא גומלת הסדים וכדי להיכנס לביתו של אברהם. ויקראו לרבקה ויאמרו אליה התלכי עם האיש הזה: ותאמר אלך (כד. נח).

רש"י: מעצמי. ואף אם אינכם רוצים.

כך פסקה רבקה ואמרה בהחלטה. ואם כי גם לה היה זה משום נסיון קשה לעזוב את מולדתה ואת בית אמה וללכת אל ארץ אחרת, אשר לא ידעה. ככל זאת נשמעת תשובתה נחושה ושמחה. כי משוך נמשכה הנערה אל מקור רוחה הטבוע בחסד, ולא רצתה לשהות עוד ימים או עשור, ומיהרה לברוח מבית אנשי רשע אל בית החסד הגדול — הוא ביתו של אברהם הצברי, ולהיות אשה לבז הנעסד.

ויבאה יצחק האהלה שרה אמו ויקח את רבקה ותהי לו לאשה ויאהבה וינחם יצחק אחרי אמו (כד, טז).

הפסוק הזה כולו אומר דרשני ופרשני. ויפה ראו בו חז"ל וסיפרו בהרחבה. כל הימים שהיתה שרה קיימת היה ענן קשור על פתח אהלה, וכיון שמתה פסק אותו ענז, וכיון שבאה רבקה חזר אותו ענו.

כל הימים שהיתה שרה קיימת היו דלתותיה פתוחות לרוחה וכיון שמתה פסקה אותה רווחה. וכיון שבאת רבקה חזרה אותה רווחה.

כל הימים שהיתה שרה קיימת היתה ברכה משולחת בעירה וכיון שמתה פסקה אותה ברכה. כיון שבאה רבקה חזרה. כל ימים שהיתה שרה קיימת היה נר דלוק מלילי שבת עד לילי שבת. כיון שמתה שרה פסק. וכיון שבאת רבקה חזר אותו הנר.

וכיון שראה יצחק שהיתה עושה כמעשי אמו: עושה חלתה בטהרה וקוצה חלתה בטהרה. — מיד  $_{\kappa}$ ויבאה יצחק האהלה שרה אמו" (ב"ר ס. טו).

ואונקלום אף חילק את הפסוק וכן תרגמו:

ואעלה יצחק למשכנא וחזה והא תקנין עובדהא כעובדי שרה אמו וכו'. כלומר: ויביאה יצחק האהלה והנה היא שרה אמו, ולכן הזכיר האהבה, כי

כלומר: ויביאה יצחק האהלה והנה היא שרה אמו, ולכן הזכיר האהבה, כי מפני צדקתה וכשרון מעשיה אהבה ונחם בה. (לפי הרמב"ן).

לי לא כתבה התורה אהבה כאן בכדי, אלא להודיענו כי נמצאה רבקה ראויה להיות שניה לאמהות, ולהקים את זרע אברהם כש.יה הצדקת. זאת היתה האהבה וזאת הנחמה.

1

ויעתר יצחק לה׳ לנכח אשתו כי עקרה היא ויעתר לו ה׳ ותהר רבקה אשתו (כה. כא).

מלמד שהיה יצחק שטוח כאן והיא שטוחה כאן ואומר: רבש"ע. כל בנים שאתה נותן לי יהיו מן הצדקת הזו (ב"ר סו. ה).

סימן קשה היה להן לאמהות להיותן מתחילתן עקרות ואחרי שהרבו תסילה נפקדו. ותפילתן ודאי היתה גדולה ונאמנה כנפשן, כי הלא עיקר הכוונה היה זה

חפצן הטהור להשתלב בבנין בית המאמינים הגדול, להקים את עם אלוקי אברהם. וכנראה שהזכות הזאר אינה באה אלא ביניעה רבה ובדביקות של תפילה ותחנון, ככל אשר התפללו האמהות וציפו לברכה שנים רבות.

ויבוא אל הגר ותהר. אמר ר' חנינא בן פזי: הקוצים הללו אינם לא מתנכשים ולא נזרעים, מאליהם הם יוצאים ומתמרים ועולים. החטים הללו, כמה מער וכמה יגיע עד שלא יעלו.

ולמה נתעקרו האמהות? שהקב״ה מתאוה לתפילתן ומתאוה לשיחתן. שנאמר: "יונתי בחגוי הסלע״ (שיה״ש ב, יד), למה עקרתי אתכן? בשביל הראיני את מראיך השמיעני את קולך״ (ב״ר מה. ו).

רבש"ע, כל בנים שאתה נותן לי יהיו מן הצדקת הזאת! כי זכר יצחק את צערה של אמו אשר הכניסה צרתה לביתה ונולד ישמעאל. ורבקה גם היא התפללה כה לעומתו: התזכה היא להמשיך עמו את ברכת אלוקים לאברהם והבטחתו "כי ביצחק יקרא לך זרע".

ואחרי עשרים שנה של כמיהה וצפיה, כאשר נפקדה רבקה — "ות אמר אם כן למה זה אנכי". לא קבלה על צער העיבור ובאביו, כי מה כל הכאבים לעומת למה זה אנכי". לא קבלה על צער העיבור ובאביו, כי מה כל הכאבים לעומת הרגשת האושר הגדול אשר הנה תזכה להיות אם לזרע יצחק יחידו של אברהם אהובו של מקום ז הלא לזאת התפללה כל הימים. לשם כך הלא עזבה את מולדתה ובאה להסתופף בבית הזה. הלא כן גם בירכוה בבית אביה בשלתם אותה: "ויאמרו לה אחתנו את היי לאלפי רבבה ויירש זרעך את שער שנאיו" (כד, ס).

אם כן למה זה אגוכיז — זהו הכאב של הפחד והחרדה בימי ההריון הנפלאים האלה, אשר חרדה הצדקת הזאת שמא איגה ראויה. הלא גם עם כל האהבה שנתקבלה פה בבית, שמא בכל זאת לא היא אשר תלד את הבן הנבחר את "צחק" אלא את "שמעאל" תלד, ודינה כדין הגר. הלא גם היא פגם לה במוצאה "בת בתואל הארמי".

ויתרצצו הבנים בקרבה ותאמר אם־כן למה זה אנכי ותלך לדרש את ה׳ (כה. כב).

רש"י: ע"כ המקרא הזה אומר דרשני, שסתם מהי רציצה זו וכתב אם כן למה זה אנוכי.

ורבותינו דרשוהו לשון ריצה. כשהיתה עוברת על פתחו של שם ועבר היה יעקב רץ ומפרכס לצאת; עוברת על פתחי עובדי אלילים — עשו מפרכס לצאת.

מה נאמנים ויפים דברי המדרש המתארים את רבקה בהריונה זה, היא לא ידעה מנוחה בבית ובכונה היתה הולכת יום יום לבדוק את עצמה, ומשכימה לפתחו של שם ועבר ואחר כך אל פתחם של עובדי ע"ז לבחון את בר בטנה אם הוא בבחינת "צחק" או ח"ו בבחינת "ישמעאל". וכדי להוציא את הספק המכרסם בלבה הלכה לדרוש את ה". לא סיפרה דבר מזה ליצחק בעלה. כי זה צערה עם נפשה לבדה ומשפטה מעם האלוקים. על כן דרשה, שאלה וגם התפללה.

ויאמר ה' לה שני גוים בבטנך ושני לאמים ממעיך יפרדו ולאם מלאם יאמץ ורב צעיר (כה. כג).

נתבשרה רבקה ושמחה, נתבשרה וגם בכתה, כי את שניהם היא תלד גם את הבן הצדיק וגם את הרשע. זכתה ולא זכתה.

האם נרגעה בבשורה הזאת, האם שקט רוחה? לא, כי עתה נפתחו לה שערי יסורים חדשים, יסורים שאין להם סוף.

עם הרגשת כל הסוב שבאמהות העתידה היא יודעת וחשה כי מחייה ומנשמת אפה היא נותנת לשני הבנים כאחד, והם שני לאומים, שייפרדו בשנאת עולם, מלחמת תמיד תהיה בין שניהם לדורות ולאם מלאם יאמץ.

ואת כל זה גלה לה ה' בנבואה למען תדע מה יהיה משפט הנערים. הלא היא תצטרך לגדלם ולחנכם יחד בבית אחד, ועליה להיות צופיה הליכותיהם; להכיר בהם בכל אשר ייפרדו; לשמור את האחד מפני השני ולשמור את ברכת אלוקי אברהם לורעו, לאשר ברוך יהיה. ורב יעבד צעיר.

קל היה לה לחותנתה שרה, אשר גם היא נאלצה להאיר עיני אברהם בהלכה זו, וציותה להפריד בין שני האחים: גרש האמה הזאת ואת־בנה כי לא יירש בן האמה הזאת עם בני עם יצחק (כא, י).

קל היה לה לשרה להכיר את ישמעאל "המצחק" — כי לא שלה היה, אלא של הגר המצרית, ואילו היא רבקה מה תעשה? — הן שניהם בניה הם: שניהם בני בסנה.

ורבקה יודעת כי לה נכון תפקיד ממושך מלא צער ויטורים והיא מקבלת אותו בהכנעה ובסוד לבה.

ולא גלתה דבר זה ליצחק. כי למה זה תצערנו ותודיעו כי היא יולדת לו את עשו אבי אדום. והנה הוא לה מזכרת עוון ביתה ומקומה. ומה יוכל יצחק לעשות? התצונו לגרשו מן הבית; האם תגלה גם היא אתו כהגר בשעתה? והלא גם את יעקב היא ילדה, ושומה עליה לגדלו ולתגכו באהבה, אשר בו ייקרא לה זרע.

קשה יהיה עליה חינוכם של התאומים האלה, אשר לא תואמו מכטן. אך רבקה הכינה את עצמה באמונה לתפקידה זה ככל שהיה עם לבה הטוב והרחום.

והיא גם עמדה בתפקיד זה כל ימיה, ומילאה אותו בכבוד ובחן ראשונים. אשר בהם בנתה את ביתו היפה של יצחק "עקדתא" באמונה של אם וביסורים של אהבה.

٦

ויגדלו הנערים (כה, כז).

שאלו נא את אמהותיכם ותגדנה לכם, כמה עמל זכמה יגיעה וכמה צער הצטערו עד שגידלו את בניהן. לילות ללא שינה עד שצמחו להם השניים, והימים כולם בטורת ובחרדה עד שלמדו ללכת וידעו לשמור על עצמם. אז גבין כמה צער ויסורי נפש היו לה לרבקה אמנו בטפחה בחיקה את שני הבנים האלה, עד אשר הגיעה לפסוק קצר זה: ויגדלו הנערים.

ר׳ לוי אמר: משל להדס ועצבונית שהיו גדלים זה ע״ג זה וכיון שהגדילו והפריחו, זה נותן ריחו וזה חוחו. כך כל י״ג שנה שניהם הולכים לבית הספר, לאחר י״ג שנה זה הולך לבתי מדרשות וזה הולך לבתי ע״ז (ב״ר סג, יד). ויאהב יצחק את־עשו כי־ציד בפיו, ורבקה אהבת את יעקב (כה, כח).

וככה נחלקו הדעות בבית ההורים, נחלקו באהבה. וכל אחד שמר את "אהבתו״ בלבו, לא גילו זאת לבנים ולא סיפרו זה לזה.

ונבין נא כי אהבת יצחק לעשו תלויה וקשורה "באהבה" שזכר לרבקה מיום בואה לאוהל שרה אמו.

וכי יעלה על דעתו שיש פגם בבכורה של הצדקת הזו ?

ולא ידע יצחק כי הבכורה וגם הברכה הן של יעקב: ולא מפני שיעקב קנה הבכורה בנזיד עדשים (מעשה נזיד העדשים הוא הוכחה ותוכחה לעשו אשר כך בזה את הבכורה). כי הלא זה היה דבר ה' לרבקה כנבואת הסוד "ורב יעבד צעיר". וליצחק לא גלה ה' ולא אמר לו כי ביעקב יקרא לך זרע. כאשר הודיע לאברהם אביו; ואולי הסתיר זאת ממנו משום כבודה של רבקה; ואולי גם משום כך כהו עיניו של יצחק לבל יראה את מעשיו הרעים של בנה הרשע.

ורבקה אהבת את יעקב.

באהבה זאת שמרה לו ליעקב את סודה היקר. וכה היתה חופפת עליו וחרדה לו כל יום בתפילת לבה.

ויעקב איש תם ישב אהלים (כה. כז) ככל שהיתה שומעת קולו היתה מוספת לו אהבה על אהבתו (ב"ר סג, טו).

האה בה הזאת היא אשר קבעה למי הברכה. וזה טעמה. כי אשר לאהבת ההורים יש לתשוב שניתגה לשני הבנים: יצחק לא חשך את אהבתו מיעקב שהיה איש תם ויושב באהלה של תורה ואין כפק שרבקה אהבה גם את עשו בנה הגדול, כי בנה הוא, וברשעתו האשימה את עצמה. ורק בכוח אהבתה זאת הצליחה לחפות על מעשיו הרעים ולהסתירם מעיני יצחק שנים רבות.

П

ויהי כי זקן יצחק ותכהינה עיניו מראת ויקרא את עשו בנו הגדול ויאמר אליו בני ויאמר אליו הנגי זכו׳ ורבקה שמעת בדבר יצחק אל־עשו בנו (כז. א: ה).

ורבקה שומעת, ולא במקרה. כי בכל שהיה עשו נכנס אל יצחק היתה היא עומדת פתח האהל חרדה ושומעת.

כל הימים פחדה לאותו יום. ידעה כי יבוא ולא ידעה מה תעשה. והנה עתה מה גדלו נפתולי לבה ומוסרה, כי שנים רבות הסתירה מאישה את רעתו של בכורו והוא אהבו וייחדו לברכה. הלא זאת הברכה היא ירושת אברהם שצווה לזרעו אחריו. וה׳ אמר לה — "ורב יעבד צעיר".

התגלה ליצחק את אשר העלימה ממנו כל הימים? האם עתה, כשהוא זקן ועיניו כהו. תאמר לו מה טיבו של עשו בנו הגדול? לא! היא לא תוכל לעשות בזאת.

אבל הן גם חובה עליה לתקן היום את המעות. הי בילה לה את האמת יבדה מסר לה את החובה ואת הזכות להסב את הברכות ליעקב.

ורבקה אמרה אל־יעקב בנה לאמר וכו' (כז, ו).

היא מגלה ליעקב את סודה ומשתפת אותו בדאגתה. היא גוזרת עליו ומתחננת: ועתה בני שמע בקלי אשר אני מצוה אותך. לך־נא אל־הצאן וקח־לי משם שני גדיי עזים טובים ואעשה אתם מטעמים לאביך כאשר אהב. והבאת לאביך ואכל בעבר אשר יברכך לפני מותו (כז. ח־י).

הוא חייב לשמוע בקולה כי קול ה' הסכים עמה. אכן צר לה לאם על כי כך נגזר על יעקב איש תם ויושב אוהלים ובדרך כזאת עליו להשיג את הברכות אשר לו נועדו מעיקרן. ברכת דורות היא לו ואף גם זאת סימן לדורותיו וגם בזה היא מרגישה אשמה "עלי קללתך בני".

1

ותקח רבקה את־בגדי עשו בנה הגדל החמדת אשר אתה כבית ותלבש את־יעקב בנה הקטן. ואת ערת גדיי העזים הלבישה על־ידיו ועל חלקת צואריו (כז, טו־טז).

כשהיינו קטנים שמחנו לקרוא על כך. גם עזרנו לרבקה להלביש את יעקב את בגדי החמודות, בגדי מלכות שחמד עשו מנמרוד. בזהירות ובסודי סודות שמנר את בגדי העזים על ידיו ועל חלקת צואריו ועשינו אותו איש שעיר.

וככל שגדלנו הוספנו לשאול על רבקה, כיצד הרהיבה בנפשה לעשות כן בערמה. וכיצד הסכים יעקב לרמות את אביו הזקן — שכהו עיניו. ויעקב איש תם יושב אהלים ז ועליו נאמר: "תתן אמת ליעקב"!

אבל נקרא נא בכתוב ונבין את כל האמת שבו, הנסתרת והנגלית לנו. והאמת הזאת מליאה צער ויסורים, ודמעות האם והבן מעורבות בה יחד.

הנה עומרת האם ומכינה את גדיי העזים למטעמים, ראת השקר הגדול לרמות את בעלה; ויהא הוא שקר של אמת. היא מוציאה את יעקב מאהלה של תורה, וכאילו מעמעמת את תומתו ויושרו — מלבישה את עורות גדיי העזים על ידיו ועל חלקת צואריי. מי עמד בסוד הדמעות הנאמנות האלה: מי הבין את הצער הזה:

חז"ל הרגישו בדברים שבין יעקב ובין רבקה. וכאשר סרב ולא רצה ללכת אמרה לו בכאבה: "אם כן עלי ליכנס ולומר לאביך — יעקב צדיק ועשו רשע" (ב"ר סה, יא).

בכאב לבה וכבכי שלחה את יעקב המתייםח לקבל את אשר הגיע לו. וילד ויקח ויבא לאמו — אנוס וכפוף ובוכה (שם).

רק האלוקים ראה את ענייה ויברך את פעלה. כביכול אף הוא השתתף במעשיה ושלח עם יעקב ריח של גן עדן להעביר את הריח הקשה משסף העזים, גם יצחק הבין והסכים: ויגש וישק לו וירח את־ריח בגדיו ויברכהו ויאמר

ראה ריח בני כריח השרה אשר ברכו ה' (כז, כז).

ובאותו כאב אם שמעה רבקה את צעקתו ובכיו של עשו בכואו מן השדה. ובכיו הפעם אמת.

ויצעק צעקה גדלה ומרה עד־מאד. ויאמר לאביו ברכני גם־אני אבי (כז, לד).

ŧ

אך לא שלמה עוד בזה מידת יסוריה של האם. תפקידה געשה קשה יותר. השנאה צמחה ופשתה בתוך הבית. ויודעת רבקה כי ריב אחים זה הוא גרעינה של שנאת הנצח בין שני הלאומים אשר ממיעיה נפרדו. ולעשו היא שנאת חרב והרג, הלא כה היא גם ברכתו:

ועל-חרבך תחיה ואת-אחיך תעבד, והיה כאשר תריד ופרקת עלו מעל צוארך (כז, מ).

ויאמר עשו בלבו יקרבו ימי אבל אבי ואהרגה את־יעקב אחי (כז, מא).
המשפמה עודנה כבושה בלב: עשו מסתירה לכל ירגישו ההורים. כי גדול
היה כבוד הבית מאוד, וכבוד האב ומוראו גברו על הכעס. אך לב האם ידק והרגיש
את מצפוני בניה, ותחרד להם ברוח קדשה.

ויוגד לרבקה — מי הגיד להז ר' חני כש"ר יצחק: אמהות נביאות היו ורבקה היתה מן האמהות (ב"ר סז, ט), והיא התייבת לעמוד בפרץ להשקיט ולהרגיע. עליה לשמור על יעקב בנה הקטן. וגם את עשו היא מרחמת, עוד היא רוצה לחפות על דברי לבו הרעים, כי מרוב כקטו דבר.

וינד לרבקה את־דברי עשו בנה הגדל ותשלח ותקרא ליעקב בנה הקטן ותאמר אליו הנה עשו אחיך מתנחם לך להרגך. ועתה בני שמע בקלי וקום ברח־לך אל־לבן אחי חרנה. וישבת עמו ימים אחדים עד אשר־ תשוב חמת אחיך. עד־שוב אף־אחיך ממך ושכח את אשר־ עשית לו ושלחתי ולקחתיך משם (כז. מב־מז).

מה רבה האהבה הצפונה בתוך הפסוקים האלה. ומה עמוק ונאמן היה זה צערה של האם אשר את כל אלה הבליעה בקרבה. למה אשכל גם־שניכם יום אחד (שם).

וגם היום לא סיפרה מלבה ליצחק כי על מה שוב תצערהו.

היא באה אליו בעצה ובתבונה, והיא כמדברת אל נסשה. יש לדאוג ליעקב ולהשיאו אשה לא מבנות חת, מאלה שעשו בחר לו כי הרי יעקב ימשיך להקים את זרע אברהם הברוך.

ותאמר רבקה אל יצחק קצתי בחיי מפני בנות חת אם לוקח יעקב אשה מבנות חת כאלה מבנות הארץ למה לי חיים (כז. מו).

לא אמרה ליצחק מה לעשות, כי אם רמזה ישה והזכירה לו את אליעזר עבד אברהם אשר נשלח בשבועה פדנה ארם" — כי אל־ארצי ואל־מולדתי תלך ולקחת אשה לבני ליצחק (כד, ד).

ויצחק הבין לרוחה, עתה הסכים לאהבתה את יעקב, ואף כפל לו את הברכה ויחוקה.

ויקרא יצחק אל־יעקב ויברך אתו ויצוהו וכו' (כח, א) ר' אבהו אמר לפי שהברכות היו מפוקפקות בידו והיכן נתאוששו בידו? כאן! (ב"ר ס"ז).

יעקב אהובה של אמא נשלח מן הבית בהיחבא, מבורח. והוא לבדו, במקלו הולך ועובר אל ארץ גלותו. אמו שלחתהו ותלווהו בברכת רחמיה הרבים. אתו לא נשלחו עשרה גמלים ולפניו לא הלך העבד וכל סוב אדוניו בידו. גם את ברכתו קיבל על ידי יסורים. וביסורים ובצער עליו ללכת ולבקש גורלו בגולה. וגורלו סימן לבניו. מכאן לקח גם להם את "ברכת הגלויות".

וכי מאחר שבירכו הקב״ה ואמו ואביו למה חזר ובירכו ז אלא לפי שראה יצחק שעתידים בניו להגלות בין האומות, אמר בוא ואברכך ברכה של גלויות. (ב״ר סז).

וילך פדנה ארם אל־לבן בן־בתואל הארמי אחי רבקה אם יעקב ועשו (כח, ה).

רש"י: אם יעקב ועשו - איני יודע מה מלמדנו.

כמה טוב שהעיר לנו רש"י על כך. כי בארבעת המלים האלה נזכר כבסיכום כל תסדה וטובה שלימדתנו השניה באמהית רבקה אם יעקב ועשו.

π

וכמו לא נזכרה עוד רבקה בתורה. כנראה גמרה תפקידיה.

ומה צר, כי גם את מותה העלים הכתוב. כי לא פרסמוהו "והוציאו את מטתה בלילה, שלא יקללו הבריות כרס שיצא ממנו עשו" (ילקוט שמעוני קלה).
ולא בא הצדיק לספור לרבסה ולבכותה — "יצחק כהו עיניו, ויעקב היה בבית לבן" (שם), אך לנו כיפרה התורה ברמז — בלחש, כלשון רו"ל: "מן הצד" — ותמת דברה מינקת רבקה

ותקבר מתחת לבית־אל תחת האלון (לה. ח).

רש"י: מה ענין דבורה בבית יעקב! אלא לפי שאמרה רבקה ליעקב ושלחתי ולקחתיך משם, שלחה דבורה אצלו לפדן ארם לצאת משם ומתה בדרך. מה לכבי --- את מיניקתה שלחה אמא לקחתו משם. אך לא זכתה אמו לראותו.

ר׳ שמואל בר נחמן אמר: עד שהוא משמר אבלה של דבורה באה לו הבשורה שמתה אמו (ב״ר פא).

על קברה של דבורה שם תחת האלון עמד יעקב אבל על אמו, ויזכור את כל עמלה ואת אשר הצטערה עליו כל ימי חייה ויבך עליה עוד. ויקרא שמו אלון בכות (שם).

# נחמה ליבוביץ' (ירושלים) / להוראת התנ"ך בכיתות גבוהות

א. ארבעים ושמונה דברים מנו חכמים (בברייתא קנין תורה), שבהם נקנית התורה, אחד מהם הוא "שמיעת האזן", רק אחד בין ארבעים ושמונה. ואעפ"כ נוהגים להעמיד את כל לימוד התורה עליו. נוטים לחשוב שדברי תורה נקנים בשמיעה בלבד, בשמיעת התלמיד את דברי המורה העומד עליו ודורש לפניו. ואין הדבר פשוט וקל כל כך. "מה טוב היה אילו היתה החכמה נוזלת מן המלא אל הריקן כשהם פוגעים זה בזה. כאותם המים בספל שהם נוזלים מן המלא אל הריק, על פי פתיל של צמר". (מדברי סוקראטס במשתה לאפלטון). מן המלא אל הריק, על פי פתיל של צמר". (מדברי סוקראטס במשתה לאפלטון). מה טוב היה אילו! אבל אינו כן. ולכן יש למצוא עוד דרכים אחרות.

בעשרות השנים האחרונות עמדו פידאגוגים בארצות שונות, חקרו ומצאו. שקשה על הצעיר, על הילד — ובזה כל הגילים דומים. — הלימוד מתוך שמיעה, מתוך פאסיביות, מתוך שב ואל תעשה, מתוך קליטה בלבד, הוא משתוקק לפעולה, לאימוץ כוחותיו, להתגברות על קשיים, להיאבקות עם החומר הנלמד עד כי יוכל לו.

הפאסיביות במשך השיעור מרפה את שריריו. מחלישה את כוחותיו הרוחגיים שאין להם הזדמנות לפעולה, מוסכת עליו רוח שינה. קמו ודרשו עבידה עצמית של התלמיד במקום עבודת המורה. שיחה ודיון ושאלות מצד התלכידים במקום הרצאת המורה ושתיקת התלמידים.

יש בין הפידאגוגים המעמידים את כל עיקר ההבדל בין ביה"ס הישן לחדיש על הניגוד: פאסיביות התלמידים אז — פעילות התלמידים היום. "Die Erarbeitung des stoffes durch den :הגרמנים הרבו לדבר על: Schüler" ואנו — ידוע לנו כבר מקדמת דנא "אף חכמתי עמדה לי — כל תורה שלמדתי באף (=ביגיעה, בטורח) נתקימה בזקנותי" (מ"ר).

ואם בא המורה ומושיט תלמודו לתלמידיו בקנה, בלא יגיעה וטרחה מצדם, הרי לא ייקלטו הדברים. ואם ייקלטו — מיד ייפלטו. והתלמידים ישתעממו והלימוד לא יקח את לבם. ואם יש מי שחושב, שהתלהבות המורה בדרשו. בהסבירו, בנתחו ובבארו דברי תורה, ואש הקודש ואהבת התורה אשר תבער בו. הם יספיקו למנוע את תלמידיו מהירדם בשעת השיעור — תבוא גמרא מפורשת ותטפח על פניו: "ר"ע היה יושב ודורש והיה העולם מתנמנם..."

נשאלת השאלה: לימוד התנ"ך, אשר הוא בחלקו לימוד טקסט סיפורי, פשוט מצדו הלשוני. שאינו טעון ביאור מרובה. ובחלקו לימוד טקסט קשה ומסובך מצדו הלשוני, הדורש פירושים וביאורים — היכן בו מקום לעבודת התלמיד, לאימוץ כוחותיו, ומה הדרך להגיע אליהם? על שאלה זו רבות התשובות. וכמעט כל ספר וכל פרק בתנ"ך, ולעתים אף כל פסוק — דרך אחרת בלימודו. הזדמנות אחרת לפעילות התלמיד גלומה בו. ועל אחת הדרכים האלה — ואף היא מתוך ארבעים ושמונה הדברים הנזכרים — ידובר כאן: "בפלפול תלמידים".

ב. פסוקים הרבה יש בתנ"ך שנחלקו המפרשים בפירושם, זה אומר בכה וזה אומר בכה. המורה המתכונן לשיעורו קורא בדבריהם, שוקלם זה לעומת זה. חודר לטעמו ונימוקו של כל אחד. יש ונראים לו דברי פלוני מדברי חברו והוא בא לידי הכרע, ויש, ויראה מעלות וחסרונות בדברי כל אחד מהם, ולא יבוא לידי הכרע — כיצד יבאר את הפסוק לתלמידיו? היביא לפניהם את הפירוש שבחר בו לפי הכרעתו האישית, הסוביקטיבית, ויכפה את דעתו על תלמידיו שיקבלוה כאילו היא הדעה היחידה, האמת המוחלטת בפירוש הפסוק? ומה יעשה במקום ששני הפירושים יש להם על מה שיסמכו ואין יודע לבחור ביניהם?

והנה לפנינו הדרך להפעלת התלמידים: יגיד את שתי הדעות לתלמידים, ויתחילו הם לברר, לשקול, לנמק, יבואו לידי ויכוח ויתלבנו הדברים. הוגו גאודיג, הפידאגוג הגרמני, מיעץ למורים לתת בשיעורים הזדמנות ליצירת "מפלגות" בכיתה ביחס לעניין הנלמד. על ידי כך שאלה יחייבו ואלה יזכו: אלה ואלה ינמקו את דבריהם וישתדלו לבסס את השקפתם, ע"י כך מתברר העניין מכל צדדיו וגם נחקק בזכרון הלומד.

יאמרו: יצר המפלגתיות והווכחנות יטופח על ידי כך, וכבר בלאו הכי מושל הוא בנו להוותנו. אדרבא, היא הנותנת: מכיון שבין כך כבר ישנו ולא נצליח לבערו מן העולם ומלב הנער, מכיון שכבר פגע בתלמידינו, מנוול זה. — נמשכנו לבית המדרש, נזקקנו ונצרפנו שם. ודרך פידאגוגית ישנה נושנה היא זו: "מי שנולד במזל מאדים יהא מקיז דם או טבח או מוהל". אוהבי ויכוחים תלמידינו — ניתן להם להתווכח אף בדברי תורה, ילמדו על ידי כך להתווכח בטעם, בהנמקה, בהתרחקות מסברות הכרס, בשמיעת דברי חבר מבלי להיכנס לדבריו. בענייה על ראשון ראשון, ונחבב עליהם את הלימוד על ידי הויכוח החביב עליהם.

ואולם העיקר: זהירות בבחירת המקומות. רק אותם הפסוקים יסכנו לדיון כזה, אשר באמת נשמעים הם לשני פנים, ואשר שתי הדעות, שני הפירושים, יש להם על מה שיסמכו, ודברים של טעם שניהם גם יחד.

דוגמה א': מלכים ב' ח, טו: "ויהי ממחרת ויקח המכבר ויטבל במים ויפרש על פניו וימת, וימלך חזהאל תחתיו". מי הנושא? בן הדד או חזהאל?

אברבנאל: "בן הדד טבל המכבר, והוא השמלה אשר עליו, במים ופרש אותו על עיניו, לפי שהיה מתלהב בחום הנכרי וחשב להשקיט הקדחת בזה, והיא היתה סיבת מיתתו בזה בצנגו אותו נבנס הקדחת מלפנים ומיהר למות".

רד"ק: "והיה (תוהאל) אומר לו כי לרפואה היה עושה לו הדבר ההוא, והוא היה עושה לצגנו ולהמיתו

והנה מתחיל הויכוח. ומפי הנסיון למדתי שהמפלגה התומכת באבןבנאל (שהיא גם דעת רש״י ורלב״ג), והיא מפלגת הרוב בכיתה טוענת לחיזוק דעתה: "מה לו לחזהאל לרצוח את בן הדד, כדי להגות אותו ממסילתו, והלא מאחר שכבר הובטחה לו המלוכה על ידי הנביא — והוא הלא מאמין בו — יוכל לחכות לה בלב בטוח״. ומחוסר הכרתם את נפש האדם ותהומותיה — מפאת גילם

הצעיר — חושבים בעלי מפלגה זו את טענתם זו לטענה ניצחת. ואולם תמיד נמצא מי שהוא בכיתה שהוא מעמיק לראות והוא — בהגינו על הדעה המתנגדת, דעת רד"ק, — מסביר למתנגדיו, כי אין מדבריהם ראיה. כי אש תאוות השלטון אינה הולכת ודועכת בהתקרבה להשגת מטרתה. אלא להפך, ודוקא אחרי הבטחת הנביא לחזהאל "הראני ה' אותך למלך על ארם" נדלקה בו אש תאוות השררה ביתר שאת ולא יוכל עוד לחכות י). ודוד הנמנע מפגוע בשאול ומקרב את ימי מלכותו ע"י כך — מלך צדיק היה ולא רבו כמותו. ושוב טוען מי שהוא ממפלגת האברבנאל, כי הלשון תוכיח היות הנושא בן הדד. כי נאמר בסוף הפסוק "וימלוך חזהאל תחתיו". משמע כי בתחילת הפסוק היה הנושא אחר — לא חזהאל, ושוב יטענו כנגדם אנשי הרד"ק, כי יש פסוקים רבים אשר יתחלף בם הנושא פעם או פעמיים בתוך הפסוק — וכן הלאה. וכן הלאה.

והעיקר: אין גם ואין ישן בכיתה. אלא העיניים דולקות האצבעות המצביעות מתרוממות. כל אחד מוסיף נופך משלו. כל אחד רוצה להוכיח את שלו בראיות מכריעות "והדברים מאירים ושמחים". וכמעט שאין לך רגעים יפים מאלה בכיתה :).

דוגמה ב': שמואל א', סו, כז: "ווסב שמואל לכת ויחזק בכנף מעילו ויקרע". ושוב מתעורר ויכוח: אם קרע שאול כנף מעילו של שמואל, כי רצה לעציר בו שלא ילך, או שמואל בעצמו קרע מעילו כדי שישמש סמל לקריעת המלוכה (ועי" רש"י ורד"ק). והתומכים בדעה הראשונה יביאו ראיה לדבריהם מתוך הסיטואציה כולה ומתוך מצב רוחו של שא'ל. והנוסים אחרי ההצעה השניה יביאו ראיה לדבריהם מאחיה השילוני, הקורע את שמלתו לאות לקריעת המלוכה, ומירמיהו המשבר הבקבוק — סמל למפלת העיר.

שתי דוגמאות אלה מתוך נביאים ראשונים מתאימות לדעתי לבית ספר תיכוני בשעה שנלמדים נביאים ראשונים בפעם השניה לשם חזרה. בב"ס עממי בכיתות בינוניות יש כמובן להמעיט בכגון אלה. כי אין לתלמידים עוד הבנה וקנה מידה מה לקרב ומה לרחק. לעומת זה הייתי מציעה להרבות בדרך זו בלימוד התנ"ך בעלית הנוער ולבני הנוער בחו"ל, דהיינו במקום שאין העברית שפת האם או השפה המדוברת. כאן נמצאים אנו במצב מיתודי מיוחד: מצד שחד — ראוי היה נער זה מפאת גילו והתפתחותו הרוחנית ללמוד נביאים

<sup>—</sup> את מרוץ התאוה לקראת מטרתה ודוקא אחרי הידיעה הבטוחה שהמטרה תושג (1 Macbetb בם בלא חריצית והשתדלות מצד האדם ב- מתאר לכל זעזועיו ומוראותיו שקספיר

<sup>2)</sup> אמרתי "כמעט", כפני שיש רגעים מסוג אחר לגמרי, רגעים של התעמקות שקטה, של עיון דומם, בשעה שכל אחד מתכופף מתוך הרהורים על גבי ספרו ומתיחד עם הכתוב — ויש יופי מיוחד לרגעים אלה. ושוב יש רגעים — ואסור להרבות בהם — שיש קשב מרוכז לדברי המורה, השופך את נפשו בדבריו לפני הכיתה. ואין מתוכחים ואין מתדיינים, אלא מקשיבים לדבריו — ויש התרוממות הרוח ברגעים כאלה. אך כאן רק על צד אחד ועל דרך אחת חפצתי לעמוד.

אחרונים או כתובים. מצד אחר מכריחה אותנו ידיעתו הדלה בשפה העברית ללמד דוקא נביאים ראשונים ה"קלים". ולכן יש לדעתי ללמדם ספרים אלה בהעמקה רבה, בשים לב להתפתחותם ולהבנתם, ולא להסתפק בהבנה שטחית־ לשונית גרידא. ומתוך נסיוני ראיתי שבדרך המתוארת לעיל מתעוררת ביניהם התענינות רבה. ואם גם לא יוכלו בדיונים כאלה — מהעדר בקיאות — להביא ראיותיהם ממקראות דומים או מתנגדים ולתמוך דבריהם על ידי "חברים", שמצאו בספרי תנ"ך אחרים, הנה במה שנוגע להבנה "מקומית", אין הם נופלים מתלמידים ארצישראליים, ובויכוח על שני פירושים יפה כוחם לחדור לנפשות הפועלות בפרק, לכוחות המניעים אותן, לרעיון הפרק ולרוחו.

אוסיף עוד דוגמאות מן התורה:

דוגמה ג': בראשיח מד, כב: ועזב את אביו ומת. מי?

לפי רש"י ורמב"ן: הבן. לפי ראב"ע (ע"פ גרסת הרמב"ן) וספורנו: האב.
ויש צורך לרדת לדעת שני הפירושים ולנמק את זה ואת זה. -- וכמה התעוררות
בכיתה גורמת:

דוגמה ד': מחלוקת רש"י ורמב"ן על בראשית מו, כט:

"ויאסר יוסף מרכבתו ויעל לקראת ישראל אביו גשנה. וירא אליו ויפל על צואריו ויבד על צואריו עוד".

רש"י: יוסף גראה אל אביו. ויפל על צואריו... אבל יעקב לא נכל על צוארי יוסף ולא נשקן, ואמרו רבותינו שהיה קורא את שמע.

רמב"ן: ולא ידעתי טעם בוירא אליו, כי בידוע שנתראו כאשר ופל על צוארו. ועוד כי איננו דרך כבוד שיפול יוסף על צוארי אביו אבל שישתחוה לו או שנאק ידיו... והנכון בעיני כי כבר היו עיני ישראל כבדים קצת מזקן, או שבא יוסף במרכבת המשנה ועל פניו המצנפת כדרך מלכי מצרים ולא היה ניכר לאביו... לפיכך הזכיר הכתוב כי כאשר נתראה אל אביו שהביט בו והכירו נפל אביו על צוארו ובכה עליו... ודבר ידוע הוא, מי דמעתו מצויה, אם האב הזקן המוצא את בנו חי לאחר היאוש והאבל או הבן הכחור המולך?

כאן מתחלקת הכיתה מיד לשניים. בעלי הדקדוק, בעלי ההגיון הקר נוטים כאן אחרי רש"י וטוענים, שאם אין הכרח, אין לשנות את הנושא באמצע הפסוק. יוסף הוא הנושא מתחילת הפסוס ועד סופו.

כל בעלי הרגש נוטים אחרי דברי הרמב"ן הלכביים בפשטותם ובחמימותם.

ג. ואולם בכל הדוגמאות שהבאתי היתה התועלת בהבאת שתי הדעות: עצם הויכוח עליהן. ההתעוררות בכיתה. עבודת התלמידים והתעניינותם. ואולם ה..נפקא מינה" להבנת הפרק כולו הוא קטן. כי ההבדל הוא רק לגבי מקום זה. ולגבי הפרק כולו אין שינוי בין אם נפרש כד או אחרת.

אך ישנם חלוקים במפרשים לפסוק אחד. אשר בם יתגלו הבדלים עמוקים לגבי תפישת עניינים גדולים. לפעמים כל העניק הנידון משתנה בשינוי פירוש מלה, ולפעמים יתנגשו על שטחו הצר של פסוק אחד שתי דעות. שתי תפישות על ישראל ותורתו. על גויים ואלהיו. והמחלוקת הפרשנית הולכת ומעמיקה עד כדי חילוקי דעות בהשקפת עולם.

דוגמה ה': ישעיה ה, יב: "ואת פעל ה' לא יביטו ומעשי ידיו לא ראו".

רד"ק: ויש לפרש את פעל ה'. ומעשה ידיו -- חכמת הכוכבים, כי ממנו
יביע האדם לכבוד הבורא כמו שאמר במזמור מה אדיר שמך בכל הארץ, אמר כי
אראה שמיך מעשה אצבעותיך, ואמר השמים מספרים כביד אל, ר"ל כל העומד
על סוד בריאתם ידע כבוד האל ואמר הגביא: שאו מרום עיניכם וראו
מי ברא אלה...

שו "ל: לא יתנו לכם למה שהאל עתיד להביא עליהם על חסאתם. משפטי הי להציל ולהעניש בני אדם נקראים "פעל ה"", "מעשה ידיו", כמו שמצאנו במפלת בבל "באו ונספרה בציון את מעשה ה"" (ירמיה נא, י): "ומעשי ידיו אמת ומשפט" (תהלים קיא, ז): "כי שמחתני ה' בפעלך במעשי ידיך ארגן" (תהלים צב, ה), וסוף העניין: "בפרת רשעים כמו עשב... להשמדם עדי עד".

המחלקת היא כאן בעצם אם יש ללמד את גדולת ה' מתוך ההסתכלות בטבע ונפלאותיו ולהם יכון הפסוק (דעת רד"ק). או מתוך התבוננות בקורות חיי עמים ויחידים. עליותיהם וירידותיהם ויד ה' המתגלית בם (דעת שד"ל).

דוגמה ו': שמות יג, ח': "בעבור זה עשה ה' לי בצאתי ממצרים".

ראב"ע: אמר ר' מרינוס פי' בעבור זה היה ראוי להיותו הפוך: זה בעבור שעשה ה' לי, והביא רבים כמוהו לדעתי; ולפי דעתי אין אחד מהם נכון, כי איך נהפוך דברי אלהים חיים? וטעם הפטוק הפך מחשבתו. כי אין אנו אוכלים מצות בעברר זה. רק פי' "בעבור זה" בעבור זאת העבודה, שהיא אכילת מצה ולא יאכל חמק, שהיא תחלת המצוות שצוה לנו ה', עשה לנו ה' אותות עד שהוציאנו ממצרים, והטעם: לא הוציאנו ממצרים רק לעבדו... וכתוב: "אשר הוצאתי אתכם מארץ מצרים להיות לכם לאלהים".

רש"י: בעבור שאקיים מצוותיו... עשה ה' לי... (יסכים עם דעת ראב"ע)
ר מ ב"ן: ...בעבור זה שעשה ה' לי, אני עובד את העבודה הזאת (יסכים
עם דעת ר' מרינוס).

והנה בשני פירושים אלה של ר' מרינוס ושל ר' אברהם. בשאלה אם הכוונה היא ל"בעבור זה" או ל"זה בעבור" — גלומה השאלה אם התורה והמצוות אינן אלא אמצעי לתיקון ישראל וחינוכו. או כי כל קורותינו, יציאת מצרים, גאולת ישראל והיותו לעם אינן אלא אמצעי למטרה העליונה — הגשמת התורה. — והנה אין הכוונה שהתלמידים בדיונם יכריעו בין שתי דעוח אלה, איזו מהן עדיפה. אלא שיבינו כל אחת, ימצאו לה סמוכין בדברי תורה ודברי חכמים, יכירו שורשי כל אחת מהן ולהיכן נופה נוטה.

נוכחנו לדעת שאין הערך שבלימוד שני הפירושים רק בהתעוררות התלמידים. בזה שאנו מביאים אותם לידי ויכוח ודיון. אלא יש כאן משום הרחבת אופקם בכלל. משום הכנסתם אגב לימוד פסוק אחד לתוך עולם של אמונות ודעות. ד. ומכאן נעבור לסוג השלישי והוא האחרון:

יש אשר לא בפירוש מלה או פסוק נחלקו המפרשים אלא בתפישת הפרק כולו, על כוונתו העקרית ועל פרטיו. ורבה התועלת להראות לתלמידים חלוקי דעות אשר כאלה, ותבאנה הדוגמאות ותדברגה בעדן.

דוגמה ז': שמואל א' פרק כ"ח: ענין בעלת האוב.

- 1. ר' שמואל בן חפני גאון: כלם נשתוו כי מעשה האוב הבל ותהו ודברי כזב והתול... אבל יש מהם אומרים כי לא דיבר שמואל עם שאול וחס ושלום לא עלה שמואל מקברו, ולא דיבר, אבל האשה עשתה הכל ברמאות, כי מיד הכירה כי שאול הוא, אך להראות לו כי מצד החכמה הכירה ומצאה דבר זה אמרה: "למה רימיתני ואתה שאול ז!" ודרך בעלת אוב להביא אדם שמדבר מתוך מחבואו בלשון נמוך, וכאשר בא שאול לדרוש מאתה וראתה אותו נבהל וידעה כי למחר יהיה יוצא למלחמה וכל ישראל היו בפחד גדול וידעה מה שעשה שאול, שהרג כהני ה', שמה בפי המגיד הדברים הנאמרים בפרשה. ומה שאמר "ויאמר שמואל אל שאול" על מחשבת שאול, כ' היה חושב, כי שמואל היה המדבר אליו. ומה שאמר "ולא עשית הרון אפו בעמלק" ידוע היה דבר זה, כי מאותה שעה אמר לו שמואל: "יימאסך מהיות מלך". ומה שאמר "לרעך לדוד", ידוע היה בכל ישראל, כי דוד נמשח למלך. ומה שאמר "מדר אחר מברץ מברץ הבר זה.
- 2. רב סעדיה ורב האי גאון: אמת כי רחוק הוא שתדע האשה העתידות וכן שתחיה היא את המת בחכמת האוב, אך הבורא יתברך החיה את שמואל כדי לספר לשאול את כל הקורות העתידות לבא עליו, והיא האשה לא ידעה בכל אלה ונבהלה כמו שנא׳ "ותזעק בקול גדול". ואשר אמרה האשה "את מי אעלה לך" דברי התולים הם, כי דעתה היה לעשות כמנהגה. (דברי הגאונים מובאים ברד"ק המשיג עליהם, וע׳ שם).
- 3. רלב"ג: ...על דרך האמת לא הועלה ממנו ולא הגיע ממנו דבור לשאול, אבל היה לו כלו פעל מפעולות הדמיון... כי שאול היה לו כח מה נבואיי כאמרו "הגם שאול בנביאים", והנה עם התעוררות דמיונו מזה הפעל ומה שהתאמת לו מדברי שמואל בחייו, שנתבאר לו מהם שה' ית' קרע הממלכה ממנו ונתנה לדוד כמו שאמר שאול לדוד: "ידעתי כי מלך תמלוך", ונתבאר לו בחוש היות הי"ת עם דוד והיותו סר ממנו, הגיעו מזאת הפעולה כל אלה הדברים הנזכרים".

אחרי קריאת שלשת הפירושים. על התלמידים לעבור על הפרק כמה פעמים ולבדקו לאור כל אחד מהם. ויש לפרש פרטי הפרק ופסוקיו אליבא דכל אחד. כאן יתגלו חולשותיו של כל פירוש ומעלותיו.

וזה אשר יעלו התלמידים בבדיקתם:

לפי פירוש 1 ו־3 קשה לשון הכתוב "ויאמר שמואל אל שאול". אם כי תירוץ ר' שמואל בן חפני הוא מספיק. לפי פרוש 1 קשה בכל זאת נבואת העתיד המתקיימת במלואה וקשה הטון הרציני והאמיתי שבדבריו של שמואל, ודוקא אלה מתפרשים במלואה וקשה הטון הרלב"ג. ועוד ימצאו התלמידים סעד לפירוש הרלב"ג. בפסוק כ': "גם כה לא היה בו. כי לא אכל להם כל היום וכל הלילה". כי מצבו זה עוד

העכיר את רוחו וחיזק את השפעת כוח הדמיון עליו. יכן ימצאו סעד לפירוש 3 בפרקים הקודמים בתיאורי הרוח הרעה אשר בעתתהו. לפי פרוש 2 קשה עצם הנס. וכי מה ראה הקב״ה להתגלות לשאול בבית בעלת האוב. והלא דבר זה עלול להטעות ולחזק את האמונה בה ובפעולותיה.

"הפשטנים הגמורים" בכיתה, אלה האוהבים לראות את עולמם ברור ושקוף, שטוף אור כשמש בצהרים מבלי שיעיבו עננים את בהירותם או יבהילום צללים — שמוזים לקראת פירושו של ר' שמואל בן חפני גאון. לא נעם להם פרק זה בתנ״ך, עניין קשה להולמו, עכשו נתחוור להם הכל, כל העניין אינו אלא מעשה רמאות — ושלום עליך נפשי.

הפסיכולוגים" שבכיתה, קופצים על הרלב"ג. הון לדעתו היה כל הענין "הפסיכולוגים" — פירוש זה בא כשמן בעצמותיהם.

יש תמיד בכל כיתה אחדים. "הוגי דעות" שבכיתה. או בעלי הרגש הדתי העמוק והם המקבלים. אם גם בזהירות ובחששנות. את דברי רב סעדיה ורב האי. וקרה לי פעם (בכיתה ג' של בית המדרש למורות מזרחי) שעל התקפת "אנשי רב שמואל בן חפני" על תומכי דעת רב סעדיה: "הייתכן שישתמש הקב"ה לנבואתו בכלים עכורים כבעלת אוב, והן היה יכול לענות לו באורים? "ענתה אחת מתוך כובד ראש: ו"אולי... ואולי היה דוקא בזה ענשו של שאול. שלא היה ראוי לשמוע דברי העבואה בדרך הטהורה של האורים אשר הרג את נושאיהם, ונענה דוקא במקום מזוהם. בבית בעלת האוב".

ה. וכמה מעלות טובות לדרך לימוד זו:

מלבד מה שהיא מביאה את התלמידים לידי ויכוח, להתעוררות, להתעניינות, ומלבד מה שבדיקת הפרק לאור כל פירוש מכריחתם לעבוו על הפרק כמה פעמים ומרגילתם לעיון והתעמקות. ומרחיקתם מקריאה שטחית ומהירה — הנה עוד מעלה טובה בה: על ידי ההתקשרות של כל אחד מן התלמידים לפי אופיו, נטיותיו ומהלך רוחו לאחד מן הפירושים וביכורו על פני האחרים, על ידי ההשחדלות המרובה להוכיח לחבריו כי רק פירושו" הוא הנכון, ורק על פיו מתבאר הפרק כל צרכו, ורק בתפישה זו, "תפישתו" הוא, הפרק מתוקן ומקובל, על ידי כך נוצר יחס אישי בין הפרק ובין הלומד, הפרק כולו מתחבב על הלומד ונעשה "שלו".

ואין ערוך להשגת מטרה זו — חיבוב דברי התורה על תלמידינו.

ביחוד יש להציע דרך זו של הבאת דעות שונות לפני התלמידים באותם המקומות המפורסמים. שיש בהם מאותן השאלות הנצחיות אשר מימי היות לומדי תורה ונביאים בישראל לא פסקו מלשאול עליהם, מהם פסוקים שאומות העולם מונין את ישראל בהם כגון (שמות ג'). "ושאלה אשה משכנהה..."; מהם שהיצר הרע משיב עליהם כגון (שמ' כ') "פוקד עון אבות על בנים": מהם שכבר שנו לתלמי המלך כגון (דב' ד, יט) "אשר חלק ה' אלוהיך אותם לכל העמים". ומהם כאלה "הנראין כסותרין עיקר זה (של הבחירה החפשית) ונכשלים בהם רוב בני אדם ויעלה על דעתי מהן שהקבה"ו גוזר על האדם לעשות רעה

או טובה ושאין לבו של אדם מסור לו להטותו לכל אשר ירצה" (רמב"ם הל' תשובה ו'). כגון (שמ' ד. כא) "ואני אחזק את לבו. וכגון "כי הקשה ה' אלוקיך את רוחו" הנאמר בסיחון (דב' ב. ל); ומהם כאלה שמשל עליהם בעל עקדת יצחק את דברי ר' יוחנן "הרי שלחן והרי בשר והרי סכין לפנינו ואין לנו פה לאכול" כגון בחטאו של משה במי מריבה. אשר לא נדע מהו.

ובמקומות כאלה כל כיתה שאינה שואלת עליהם ואינה מקשה, ואינה תובעת מן המורה הסבר ואינה מפסיקה את שטף הלימוד ב"היתכן?" סוער ונרגש, אלא עוברת עליהם בשתיקה — סימן רע לה. כי שתיקה זו אחת משתי אלה סיבתה: או שהכיתה חוששת מפני המורה אשר לא לרצון לפניו שאלות מסוג זה מסיבות מובנות, או — וזה גרוע הרבה יותר — שכבר אבד אמונם לקבל תשובה מניחה את הדעת ואין כדאי לשאול, כמאמר אותו תלמיד העונה לשאלה: למה לא שאלת בדבר פלוני התמוה? "מה יש כאן לשאול, הרי הדברים בין כך ובין כך עתיקים ומבולבלים".

על המורה לעודד שאלות ממין זה ולהצטייד במבחר תשובות שניתנו בדורות שונים ע"י גדולי חכמינו ופרשנינו. וללכת כאן באותה דרך שהולך בה האברבנאל לרוב במקרים כאלה ובדומים להם באומרו: "ולפי שראיתי לחכמינו הקדושים הראשונים והאחרונים התקוטטו בזה, ראיתי להרחיב הדבור בהיתר הספק הזה והנני מודיעך הדעות אשר ראיתי בזה עד היום מחכמי המפרשים והמחברים והמעיין יבחר לעצמו מה שיאות לדעתו".

כי רק בהינתן תשובות שונות ואפילו מנוגדות יראה התלמיד וייווכח תחילה, שלא הוא הראשון המגלה את הקושיה, וששאלתו כבר נידונה במלוא היקיפה לפניו. אין לך דבר פחות חינוכי מן הגערה בתלמיד השואל: "מה אתה מקשה קושיות?" ואין לך דבר מנותק ממסורת ישראל וזר לרוח לימוד התורה מן האנחה שנשמעת לפעמים מפי מורים זקנים על "הנער הזה המחציף פניו ומקשה קושיות בשעה שאבותינו היו לומדים תורה וקיבלו הכל בלי להקשות קושיות". ובורות גדולה היא זו, כי למן המדרשים הקדומים ועד לפרשנים בעלי פשט ובעלי דרש ראשונים ואחרונים. לא קם דור שלא כאב כאבם של אותם מקומות קשים ולא התלבט באותן שאלות שאותם שואלים תלמידינו ולא חתר לקראת פתרון, והתלמיד השואל שאינו מסתפק בדחיה בקש — נין הוא לא לאותו מין המקנתר את חכמי התלמוד בשאלותיו, אלא לאותם חכמים עצמם השואלים והמלבים, והוא נכדם הטוב של בעל עקדת יצחק ואברבנאל, של אור החיים והמלבים, אשר כולם לא הרפו ולא חדלו מלהקשות ולנסות נסיון אחר נסיון לתרץ.

והתלמיד המרדני שלנו. אשר העו פניו ושאל — בראותו את רשימת השמות הנכבדים של תנאים ואמוראים. של בעלי מדרש וגאונים. של פרשנים ושל פילוסופים העוסקים כולם כל אחד בשאלתו. — מרגיש שלא העמיד עצמו

על־ידי שאלתו מחוץ למחנה של נאמני לומדי התורה, אלא הוא עוסק במה שעסקו גם הם - בלימוד התורה  $^{\circ}$ ).

ואציגה בזה לדוגמה שאלה, המתעוררת תמיד בנוער הלומד נביאים ראשונים, ואתן שלש תשובות מבין כל אלה שמצאתי, על מנת שיתנם המורה לפני תלמידיו "והבוחר יבחר — וכל דרך איש ישר בעיניו".

לשמואל א טז ויאמר שמואל: "איך אלך ושמע שאול והרגני ייאמר ה': עגלת בקר תקח בידך ואמרת לזבת לה' באתי" אחרי שהתלמידים יקשו את שאלתם בניסוח מגומגם או ברור, טוב לקרוא לפניהם את השאלה בניסוחו של אחד הקדמונים מכל הטעמים האמורים לעיל, כגון:

#### :אברבנאל

ואיך אמר שמואל כזאת והיה לו לבטח בחסדי ה' כי לא תמו? ומשה ע"ה לא אמר, שהיה ירא מלכת לפני פרעה פן יהרגהו: יהאל ית' היה לו להוכיח את שמואל על זה, ואיך לא אמר לו: "אל חירא כי אתך אני, ונתתיך לעיר מבצר ולעמיד ברזל" כמו שאמר לירמיהו ונתן לשמואל תחבולה: "עגלת בקר תקח בידך ואמרת..." והוא היה באמת דבר בלתי מספיק?!

### והנה מבחר קטן של תשובות:

#### ו. יבמות ס״ה ע״ב:

— מותר לאדם לשנות בדבר השלום, שנ' (בר' ן') "אביך צוה לפני מותו כה תאמרו ליוסף אנא שא נא..." ר' נתן אומר: מצוה! שנאמר "ויאמר שמואל איך אלך ושמע שאול והרגני ויאמר ה' עגלת בקר תקח בידך ואמרת..." (רש"י: הקבה"ו צוה לשנות).

#### 2. חובת הלכבות

שער הבטחון פרק ד: הממית את עצמו יוצא מעבדות האלוקים אל המרותו (מלשון מרי, "שמעו נא המורים") בהכנסו אל סבות המ.ת. על כן אתה מוצא שמואל אומר: "איך אלך ושמע שאול והרגני?" ולא נחשב לו לחסרון בבטחוני על האלוקים, אך היתה תשובת האלוקים תשובה המורה כי זהירות: בזה משובחת ואמר לו: "עגלת בקר תקח..." ואלו היה זה קצור בבטחון, היתה התשובה: "אני ממית ואחיה" או הדומה לו. כמו שאמר למשה: "מי שם פה לאלם..." ואם שמואל עם תום צדקתו לא הקל והכנים עצמו בסבה קטנה מסיבות הסכנה, אע"פ שהיה נכנס בה במצות בוראו שאמר לו: "מלא קרנך שמן ולך אשלחך", כל שכן שיהיה זה מגונה לאדם אחר בלתי מצווה מאת ה".

<sup>3)</sup> אוספי תשובות מזמנים שונים ניסיתי להביא באחדים מהגליונות לעיון בפרשת השבוע, כגון (שמות ט' ד') ל"ויחוק ה' את לב פרעה" בגליון וארא תש"ד; (לשמות כ') "פיקד עון אבות על בנים" בגליון יתרו תש"ו; ל"אשר חלק אלוקים לכל העמים" בגליון וארחון תש"י; לחטאו של משה בחקת תש"ו, (לשמ' ג) "ושאלה אשה משכנתה" בגליון בא תש"ט ועוד.

#### .3 רד"ק:

הקבה"ו אמר לו: אני אמרתי לך, שתלך בהצנע ואתה אמרת: "איך אלך ושמע שאול והרגני?" עתה אני אומר לך, שתלך בפרהסיא ותקח עגלת בקר לעשות זבחי שלמים ביום משחך אותו למלך. וזהו שאמר לו: "וקראת לישי בזבח" אמר לו: לך בפרהסיא ונראה מי הורג אותך?!" ועל זה הדרך פרשו גם כן במדרש, מה שאמר לו הקבה"ו למשה (שמות יו) "עבור לפני העם הזה!" לפי שאמר לו משה: "עוד מעט וסקלוני", אמר לו הקבה"ו: עבור לפני העם ונראה מי סוקל אותך?!

תוך דיון ושיקול יתברר אז, שיש רואים בשלום ערך עליון בסולם הערכים מעל לערך האמת, ויש רואים בחיים ערך עליון מעל לשלום. חומרת הדרישה של הנביא "והשלום והאמת אהבו" תתברר באופן בולט. בגיל 14—15 בודאי גראית יותר מן הכל דעתו של רד"ק בהחלטיות דרישתו לאומץ לב ולבטחון. על המורה לבחור בהתאם לגיל תלמידיו ולהלך רוחם אם יביא את שלש הדעות או רק שתים מהן או יסתפק באחת בלבד, זו שהוא מאמיו בה.

ונוסיף עוד אי אלו הערות טכניות, איך יינתנו הפירושים לתלמידים ז דרכים שזגות לפנינו. במקום שעצם הקריאה בפירוש היא עבודה קשה וגם אין הספרים בידי התלמידים, על המורה להגיד את הפירושים לתלמידיו, — ולא בלשון המפרשים אלא בלשונו הוא המובנת לתלמידיו. ואם קצרים הם הפירושים והעניין מסובך, יכתוב את שני הפירושים על הלוח, בתוספת סימני הפסוק, — מה שמקל עליהם את הבנתם — ויהיו הפירושים במשך כל זמן הדיון לעיני התלמידים.

בבית המדרש למורות מזרחי בירושלים, בו אין קושי בקריאת מפרשים מתוך ספרים, אני נודגת לאמר כשיעור הקודם מה הם המפרשים הנדרשים לנו לשיעור הבא ולסמן את הפסוקים, ויש להכינם בבית. ולפעמים נפתח את השיעור הבא מיד בדיון על הפסוק, ואין צורך לקרא את דברי המפרשים בכיתה, מאחר שכבר הוכנו בבית, ויש שתקראנה שתי תלמידות כל אחת פירוש אחד ואח"כ יתחיל הדיוז.

ואם כוונתי שיתברר פרק שלם ואין הפירושים בידי כולם. נהגתי להעתיק בביתי את המקומות הנוגעים לענייני מתוך המפרשים (בהשמטת כל דבר צדדי) במספר אקסמפלרים כמחצית ממספר התלמידים בכיתה ולחלק להם את הגליונות בתחילת השיעור. מעלה גדולה לדרך זו על הגדת הפירוש בע"פ או הקראתו לפני הכיתה על ידי המורה. כי בדרך זו נמצאים הפירושים במשך כל הדיון לעיני כל התלמידים והם יכולים לעיין בהם בשעת הצורך, ולהשוות ביניהם כעעם בפעם, ולחזור ולהציץ בם ואינם צריכים לסמוך על זכרונם.

ולבסוף עוד תשובה למשיגים:

יש אשר יאמרו כי בדרך זו, דרך ויכוח התלמידים ובחירתם בפירוש מן הפירושים, לא נחנך ליחס הראוי למורינו ורבותינו מפרשי התנ"ך, גדולי עולם כרש"י ורמב"ן וחבריהם, וכי לא מן הכבוד הוא שישבו בני 15 ובני 16 כסאות למשפט עליהם ויקבלו דברי פלוני וידחו דברי אלמוני.

אך לי גראה, שאם ייעשה כל זה ברוח נכון, ברוח של התעמקות רצינית בדברי המפרשים — וכל הדרך הזאת כוונתה להרגיל את הלומד להתעמקות ועיון ולהרחיקו מן השטחיות והפזיזות, — אין בזה משום פגיעה בכבודם או הקלת ראש לגכם.

ואדרבא, כבוד חכמים — לימוד והתעמקות בדבריהם. ורש"י שענותן היה עד כדי אמירת "לא ידעתי", ודאי ניחא ליה. אם מתוך לימוד דבריו בעיון גם יגיעו לפעמים לידי כך שיבכרו את דברי נכדו הרשב"ם עליו. או יסכימו יותר לדברי הרמב"ן המשיג עליו.

ואם על ידי ״זכות הבחירה״ הניתנת לתלמידים לגבי המפרשים יתחבבו דברי התנ״ך עליהם — מה שנראה לי ודאי — הרי אין לך כבוד חכמים גדול מזה שיהיו דברי תורה מתאהבים על התלמידים הודות להם.

והעיקר: שילמדו תורה מצדי צדדים, יחפשו בה, יבחרו בפירוש וידחו פירוש -- ובלבד שיתעסקו בתורה מתוך אהבה.

# ד"ר אפרים א. אורבך (ירושלים) / הוראת התלמוד בבית הספר הדתי

הוראת התלמוד בבית הספר הדתי עמוסה בעיות וקשיים, שאפשר לחלקם לשלשה סוגים: א) בעית החומר: ב) בעית המיתודה; ג) בעית המורים.

התלמוד הוא מקצוע בעל מסורת דידאקטית מבחינה מעשית ומבחינה עיונית. אבל הספרות המיתודית המודרנית דלה בו ביותר. מתוך כך עדים אנו למשגה רציני מאד — מורים רבים נוקטים באותן שיטות ודרכי הוראה. שהיו טובות במסגרת הישיבה ובית המדרש, ומעבירים אותן לבית הספר שלנו המורים משקיעים עמל רב בלי שישיגו את התוצאות שבהן זכו קודמיהם, ואף לא את ההשגים שאפשר היה להשיג, לו שיטת ההוראה היתה מתאמת למהותו ולאופיו של בית הספר החדש.

בחדר ובישיבה פעל הזמן מה שלא פעלה השיטה. כל מעינותיו של התלמיד היו מרוכזות במקצוע יחיד זה. המורה לא שם לב להסברות לשוניות. דקדוקיות; להבהרת מונחים ומושגים. או למבנה הסוגיא התלמודית. כל הלימוד היה מבוסס על ההנחה, שאין למדים לשחות אלא תוך כדי שחיה. המורה למתחילים הסתפק בביאורו של ה"דף", והתלמיד היה חייב לשננו. המורה לא ייחס חשיבות מיוחדת לעובדה שהתלמיד לא ידע את פירושן של כל המלים, או שלא השיג את מובנם של מושגים יסודיים, דיו אם הוא קלט אותם. המורה האמין שעם התבגרותו של התלמיד ועם רוב השחיה יגיע גם לאליפות ויבין את מהותם של העניינים. בדרך זו נקטו גם לגבי הצד הטכני של הסוגיא בשינון המרובה

ראו ערובה לכך, שהתלמיד יגיע במוקדם או במאוחר ללימוד עצמי. ואכן היו הלמידים שהקדימו לשלוט שלטון מלא ב"טכניקה" של הסוגיא מבלי שחדרו למשמעות החומר שנלמד. לכן לא היתה ניכרת חשיבות מיוחדת לבחירת החומר. ותוכנו לא קבע כלל וכלל. היתה רק בחינה אחת: הפרקים והסוגיות היו חייבים להיות ריפרזנטאטיביים למהלך הסוגיא התלמודית, ולכן קנו להן מסכתות מסויימות בסדר גשים ונזיקין זכות שביתה בחדר ובישיבה.

ביה"ס הדתי בארץ התעלם בלא יודעין מההבדל הקיים בינו לבין החדר.
ולא הסיק את המסקנות הדרושות לגבי הוראת התלמוד. -- כך נאמר ב"תכנית
הלימודים" לבתי הספר העממיים של ה"מזרחי" (תרצ"ב) עמ' צ"ו: "נהוג בבתי
הספר ובתלמודי תורה שבארץ ישראל ללמד לילדים תלמוד מתוך סדר נזיקין,
ולפעמים רחופות מסכת ביצה ומסכת פסחים."

במקום 8-10 שעות ליום יכול היה ביה"ס להקדיש לכל היותר 8-10 שעות בשבוע ללימוד גמרא: במקום ריכוז מחשבתו של החניד במקצוע אחד חייב היה להטיל על שכמו את עולם של ששה שמונה מקצועות וכל הכרוך בהם. התוכנית הג"ל הציגה לה כמטרה לתת לתלמיד, הגומר את הכיתה השמינית של בית הספר העממי אחרי לימוד של ארבע שנים, "את ההדרכה הדרושה ללמוד סוגיא לא כשה ביותר מז הגמרא בפני עצמו ובסיאות ידועה ב־80–100 דפים". המטרה הזאת לא הושגה אחרי לימוד של 4 שנים אין התלמידים מגיעים לידי כושר של לימוד עצמי. גם אלה שקונים לעצמם "בקיאות" מסויימת בחומר שנלמד -- והיא אינה מגיעה לרוב אלא ל־45-50 דף אינם פונים ידיעה והבנה בסוגיות הקשות ב"המניח" (פרק זה נלמד לפי התוכנית בכיתה החמישית בגיל 9-10). או ב״שור שנגח ד׳ וה׳״ ו״שור שנגח את הפרה״ (הנלמדים בגיל 11-11). אולם הטענה הקשה ביותר נגד דרך זו של לימוד גמרא היא. שאיז הלימוד תורם ולא כלום לחינוכו הדתי של הילד. ההרגשה של סיום מצות לימוד תורה, שהיתה רווחת בחדר ובישיבה, מילאה תפכיד חינוכי דתי גם לגכי אותם התלמידים שמבחינה לימודית לא השיגו את המטרה ונשארו למעשה בורים. הרגשה זו אינה קיימת בבית הספר שלנו; גם התלמיד וגם המורה אינם רואים את הקשר ביז לימוד הגמרא הנוכחי לביז המטרה החינוכית.

הזמן פסק להיות גורם מסייע בלימוד הגמרא. את מקומו חייבת לתפוס שיטת לימוד, המתחשבת בתנאים הקיימים. אולם כל השיכלולים הדידאקטיים וכל האמצעים המודרניים לא יביאו את התוצאות הנכספות. אם לא יושם לב כראוי לשאלה העיקרית — לבחירת חומר הלימוד.

לימוד הגמרא מכניס את התלמיד לדרכי מחשבה וביטוי חדשים, ובא להקנות אוצר מונחים ומלים, שלא היו ידועים לו עד כה. כדי לעזור לתלמיד להתקרב ללימוד זה, יש לבחור בחומר, שתוכנו מוכר לו במידה רבה. הילד בבית הספר הדתי יודע, מתוך לימודו, ומתוך ההוי האופף אותו, משהו על ענייני תפילה, שבת ומועדים. לפיכך יש לבחור את חומר הלימוד בגמרא מתוך מסכתות העוסקות בהלכות אלו, היינו: ברכות וסדר מועד. אמנם גם במסכתות

אלו מצויים עניינים מרובים הרחוקים מעולמו של התלמיד וגם הלכות טומאה וטהרה, קדשים וקרבנות מצויות בהן לרוב. אך עלינו להיגמל מההרגל ללמד מסכתות. פרקים או סוגיות שלמות. עלינו ללמד עניינים המתאימים לדרגת התפתחותם של התלמידים ולגילם, ולא "דפי גמרא", שאין דעתו של תלמיד מסוגלת להשיגם או שאין אנו מעוניינים שיעסוק בהם בגיל בית הספר. אני מציע איפוא בזה מבחר מתוך מסכת "ברכות" ומתוך רוב המסכתות שבסדר "מועד", שלדעתי הוא מתאים לתלמידי בית הספר היסודי. אשמח, אם יבואו חברים וימלאו אחרי בהצעות משלהם, או בתיקונים לתוכנית המוצעת:

#### ברכות

דף י"א ע"א מהמשנה "בשחר" עד ע"ב "אר"י אמר שמואל השכים":

: "הומר ע"ב ע"א מ"אמר רבה בר חיננא סבא" עד ע"ב "לבוא וגומר" דף י"ב

רף י"ג ע"א מ"היה קורא" עד ע"ב "ת"ר שמע ישראל";

דף ט"ז ע"א מהמשנה "האומנין קורין" (במשנה רק הרישא עד "חתן") עד "חתן פטור מק"ש";

דף כ"ו ע"ב מ,תנו רבנן" עד איבעיא לה" :

דף כ״ט ע״ב מ"א״ר תנחום״ עד "ר׳ אליעזר אומר״:

דף כ״ט ע״ב מ"תנו רבנן״ עד ל׳ ע״א "אבוה דשמואל״.

#### שבת

דף כ׳ ע״ב המשנה "במה מדליקין":

; "הושע" בעו מיניה מר׳ בר חמא" עד כ"ב ע"א "בעו מיניה מר׳ יהושע"

דף כ״ד ע״א מ"איבעיא להו״ עד "ולא באליה״;

דף קי"ו ע"ב מ"ת"ר כמה סעודות" עד קי"ח ע"ב "ידא חלקי מאיכלי ג" סעודות בשבת".

### ערובין

דף ל״ט ע״א מאמרו של ר׳ דוסא בן הרכינס:

דף מ׳ ע״א מ"ר׳ דוסא וכו׳״ עד מ״א ע״ב סוף הפרק.

#### פסחים

דף ו' ע"ב מ"אמר רב יהודה אמר רב הבודק וכו" עד ז' ע"ב "אשר קדשנו במצותיו וצונו על הסבילה";

יף כ״א ע״ב מ"אמר חזקיה״ עד כ״ג ע״ "יתיב ההוא מרבנן״ :

דף כ״ח ע״א מהמשנה "חמץ של נכרי״ עד כ״ט ע״א "רב יוסף אמר":

דף ל׳ ע״ב מהמשנה "נכרי שהלוה״ עד ל״א ע״ב המשנה "חמץ שנפלה עליו״:

דף מ"ו ע"ב מ"אתמר האופה" עד מ"ח ע"א "אמרוה רבנן קמיה דר' ירמיה";

דף ס"ב ע"ב מהמשנה "אלו דברים" עד ס"ו ע"ב "אמר רב יהודה אמר רב

המתיהר";

רף צ"ט ע"ב עד ק"ח ע"ב "אמר רב יהודה אמר שמואל ד' כוסות": דף קי"ד ע"א מהמשנה "מזגו לו כוס ראשון" עד סוף קט"ו ע"ב:

יומא

; "וכו'" בולמוס וכוי"; דף פ"ג ע"א המשנה "מי

דף פ״ד ע״ב מ"מפני שספק נפשות״ עד פ״ו ע״א, סוף העמוד.

סוכה

דף כ״ם ע״ב מהמשנה עד ל״א ע״ב "של אשרה»;

דף מ"א ע"א מהמשנה עד מ"א ע"ב "א"ל מר בר אמימר".

ביצה

; "מרים" ב"ם מהמשנה עד י"ו ע"ב "ב"ש אומרים";

דף כ׳ מ״א מ״ת״ר מעשה בהלל הזקן״ עד כ״א ע״ב ״שאין מזונותן עליך״ :

רף ל"ו ע"ב מ"כל שחייבין" עד ל"ט ע"א המשנה.

ראש השנה

דף כ"ו ע"א מהמשנה "כל השופרות" עד ל"ב ע"ב המשנה "שופר של ר"ה אין מעביריו".

מגלה

; "א" מחנמנם יצא" דף י"ו ע"ב "מחנמנם יצא";

ייט ע״א מהמשנה "בן עיר״ עד כ׳ ע״א המשנה "אין קורין";

; "עובר" איני עובר" ביד ע"ב "האומר איני עובר" דף כ"ג ע"ב האומר איני עובר"

; "דף כ"ו ע"ב מהמשנה "בני העיר" עד כ"ז ע"ב "ולר" מאיר ה"ד"

.דף כ״ח ע״א מהמשנה "ועוד א״ר יהודה" עד ל״ב ע״א סוף הפרק

המבחר הנ״ל כולל ארבעה דפים מברכות, שנים משבת, שנים מערובין, שבעה עשר מפסחים, שנים מיומא, שלושה מסוכה, חמישה מביצה, ששה מר״ה ושמונה דפים ממגילה. אני מציע שבכיתה ה׳ ילמדו את המבחר מברכות, שבת וערובין — בסך הכל שמונה דפים; בכיתה ו׳ — את המבחר מביצה. ר״ה — אחד־עשר דפים; בכיתה השביעית שבעה־עשר דפים מפסחים; בכיתה השמינית את המבחר מיומא, סוכה ומגילה, ביחד ארבעה־עשר דפים. בכיתה העליונה יישאר זמו לסיכום ולחזרה.

ללימוד המבחר צריך לתת בידי התלמיד ספר לימוד, שיכיל את כל החומר הנבחר בלבד. יהיה זה כעין "תלמוד לתלמיד", שילווה את החניך במשך שנות לימודו בביה"ס היסודי. את פנים הגמרא עם פרש"י יש להדפיס בצורה המקובלת. בחלקו הראשון יהיה הטקסט מנוקד ניקוד מדוייק. התלמיד יעבור בהדרגה מהמנוקד לבלתי מנוקד ויתרגל לקריאה נכונה ומדוייקת\*).

במבחר הנכון טמון פתרון חלקי לשאלות המיתודה, העניינים המוצעים

<sup>\*)</sup> כבר לפני שלש מאות שנה נדפס ספר ליקוטים מסוגיות שונות של הש״ס בשם "לקח טוב״, במטרה להקל על הלומדים. בשנת תרמ״ב יצא לאור בעיר פרשבורג ספר ליקוטים כזה בשם "המדריך" — כספר לימוד גמרא למתחילים, וגאוני התורה שבאותו דור, כגון ר׳ נתן אדלר, רש״ר הירש, ר׳ עזריאל הילוסהיימר ועוד, נתנו את הסכמותיהם לכך ושיבחו את מעשה ידי המחברים.

ללימוד יהיו ידועים לחלמיד בחלקם. המורה יוכל להקדיש יותר זמן להסברת הצד הלשוני; הוא יקנה לחלמידיו את ראשית ידיעת הארמית הבבלית, ישקוד על העשרת אוצר המלים של התלמידים, ועל הסברת המונחים הטכניים השגורים בסוגיא התלמודית. בהוראת המבחר המוצע על ידינו יש מקום להעמקת ידיעותיהם של התלמידים בהלכות ברכות ותפילה, שבת ומועדים, הלכות בית הכנסת וקריאת התורה — הלכות הקשורות בחיי התלמידים ובמעשיהם. לימוד הגמרא ישתלב בתפקידו העיקרי של בית הספר הדתי שהוא — חינוך לשמירת מצוות וקיומן, ויינצל מאפיו הערטילאי והפורמאלי הנוכחי. אולם יש גם יסוד להניח, שלימודו של המבחר, שמכחינת הכמות יהיה שווה ל-50 דף גמרא, יכנים את התלמידים ביתר קלות לדרכי השקלא ומריא של הטוגיא התלמודית ויכין אותם הכנה טובה לקראת דרגת לימודים גבוהה יותר.

בביה"ס התיכוז מתווספת למטרות, שהזכרנו בהוראת התלמוד בביה"ס היסודי, מטרה חשובה והיא: הקניית הרגל בלימוד עצמי. יש לציין, כי בשטח זה הושגו בבתי הספר התיכוניים הדתיים (ובמקרה אחד גם בבית ספר כללי, הוא ביה"ס הריאלי בחיפה. שבו מתקיים חוג ללימוד גמרא על פי תוכנית של קורס מורחב) השגים מסויימים, אולם גם בהם יגדלו ההשגים, אם יושם לב לאותן נקודות התורפה, שציינו לעיל לגבי בית הספר היסודי, והקיימות במידה רבה גם בבית הספר התיכון. בחירת החומר אינה מכוונת על ידי גישה חינוכית דידאקטית. גם כאן ממשיכים בדרך שהיתה מקובלת בחדר ובישיבה. ברוב המקרים קובע שוק הספרים את תוכנית הלימודים. המסכתות המצויות בו הז הנלמדות בבית הספר. ולכז מרבים ללמד את מסכת מכות בכיתה א' של ביה"ס התיכון ומשמיטים ענייני אגדה מתוך המסכת. והרי מסכת מכות מתבססת על ידיעה מסויימת בהלכות עדים ועונשים, והיא למעשה המשכה של מסכת סנהדריז. התלמידים אין להם ידיעה מספקת בעניינים אלה, והמורה חייב להסביר גופי הלכות ומושגי יסוד אגב קריאה בגמרא. בדפים וי, ז מגיע המורה לעניינים שבשום אופן אין הוא יכול להסבירם לילד בן 13-14. פסיחה על קטעים, מסוג זה, בשעה שהתלמיד רגיל ללמוד ללא השמטות. מעוררת תגובה בלתי רצויה ומעמידה את המורה בפני קשיים חינוכיים מיותרים. תקלה זו קיימת גם בלימודים של פרקים אחרים ואין תקנה אלא בשיטה המוצעת - לימוד מבחר. שיקולים חיגוכיים ודידאקטיים צריכים לכוון את בחירת החומר. הצעיר

שיקולים הינוכיים הדידאקטיים צדיכים לכוון את בחידת החומר. הצעיר בגיל ביה"ס התיכון מתעורר להתענייגות בבעיות חברה וציבור, בשאלות מוסר, חוק ומשפט. התעניינות זו יש לטפח ולכוון לאפיקים רצויים, ואין לך מקצוע כלימוד הגמרא שיכול לסייע בכך. כידוע הציע אפלטון לעשות את לימוד

באהרונה ניסה הד"ר ב. מ. לוין ז"ל, בעל "אוצר הנאונים" להיציא "תלמוד קטן למתחילים", אבל הוא החטיא את המטרה מבחינה דידאקטית. לתוך המסכת "נר שבת", שהדפיס בירושלים בתש"א, הכניס את דברי המדרשים, השאלתות, הלכות גדולות, ילקוטים ומנורת המאור. לתלמיד לא ניתן בזה "תלמוד קטן" אלא אוסף ציטאטות מתוך כל הספרות הרבנית צל הנושא "הנר בהלכה".

החוקים למכשיר חינוכי עיקרי. לדעתו, חייב אדם לדעת מה הוא רשאי לעשות ומה הוא חייב לעשות. הוא צריך לדעת את החוקים ואת כל פרטי ההתנהגות לפי החוק. גם מבין גדולי הפידאגוגים המודרניים שאלו את השאלה: מדוע אין מקצוע המשפט תופס מקום מכובד במערכת הלימודים של בית הספר. הרי התלמיד כאזרח העתיד עלול להיתקל בחוקים ובביצועם, הרבה יותר מאשר בכללי הטריגונומטריה והאלגיברה שאותם הוא משנז. הקשיים המתגלים בהוראת חוקי המדינה בבתי הספר של אומות העולם נובעים בעיקר מהעובדה שקודקס משפטי על סעיפיו ומושגיו המופשטים, אינו ספר לימוד מתאים. מצבנו שונה בנדון זה. התלמוד אינו קודקס משפטי, אלא ספר החיים האינסטיטוציונאליים והמשפטיים של העם. המשפט מתרקם לעינינו והחוק מבוצע בפנינו. הסדרים נשים ונזיקין הם איפוס משפטי; אנו עדים למעשים שקרו. שומעים את טענותיהם של טוען ונטען, מטים אוון לשיקוליהם של הדיינים. והתלמידים יכולים להצטרף לויכוחיהם ולדיוניהם. הלכות קניין, שכנים ושותפין, שכירות. גזלה ואבדה. מלוה ולווה. סנהדרין ועדות. תקנות ציבור ועיר — אינם רחוקים משדה ראייתו ומנסיונו של התלמיד המתבגר. לעתים תכופות יביאו התלמידים עצמם את ההקבלות הדרושות מנסיונם הם או מתוך מה שקראו ושמעו. על המורה לנצל כל הזדמנות שבאה לידו כדי לקשור את החומר הנלמד במציאות האופפת אותנו. והדבר לא יכבד עליו אם בשעת הכנת השיעור יכוח את מחשבתו להמחשת האסטואליות שבו. לא רק דוגמאות מחיי המעשה תסייענה בידי המורה; דוקא ע"י הסקת מסקנה עיונית ומציאת "סברא" לדבריהם של חז"ל. יעמדו התלמידים על בעיה כללית בתורת ההגיון או בתורת הנפש +).

המורה מסכן את כל השגיו, אם יתן לתלמיד לעזוב את ביה"ס בהרגשה. שבלימוד גמרא ביזבז את שעותיו על עניינים שאין בינם לבין החיים ולא כלום. בחירת החומר צריכה לסייע בידי המורה לקרב את התלמידים לגמרא וללימודה. רק מידת התקשרותם של התלמידים ללימוד התורה יכולה להיחשב כבחינת ההצלחה וההישג של ביה"ס הדתי בארץ. מה ערכה של בקיאות במספר גדול של דפי גמרא, אף אם מצרפים אליה יכולת מסויימת בלימוד עצמי, אם למחרת יום הבחינה אין החניך פותח שוב את תלמודו.

המבחר שאני מציע לארבע שנות הלימוד בבית הספר התיכון, רובו לקות מסדר נזיקין. חכמינו אמרו: "הרוצה שיחכים יעסוק בדיני ממונות שאין לך מקצוע בתורה יותר מהן" (ב"ב קע"ה ע"ב), ועוד הוסיפו על זה: "מאן דבעי למיהוי חסידא יקיים מילי דנזיקין" (ב"ק ל' ע"א). המבחר מאפשר את השגת המטרה הלימודית, והוא דורש את ההדגשה המתמדת של הצד המוסרי שבהלכה. בכוונה השארתי בתוך המבחר הרבה דברי אגדה שהם משתלבים בסוגיות הנלמדות.

<sup>\*)</sup> ד"ר ש. ז. פיפס ו"ל העלה קווים מעניינים בדרך זו כשלשה מאמרים ב"סיני" תש"ו, ב"הד החגוך" תש"א וב"חנוך" תש"ט. כעת נקנצו יחד ע"י חבריו בספר: ש. ז. פיפס, מאמרים, ירושלים תשי"ב.

לכיתה העליונה אני מציע מבחר ממסכת כתובות. על מסכת זו אמרו בצדק, שהיא "כוללת כל התלמוד". תוך חזרה על סוגיות ועניינים, הידועים לו מתוך מה שלמד בסדר נזיקין, ישלים התלמיד המתבגר, שהוא בן 17—18, את ידיעותיו בהלכות ובמושגי יסוד שקבעו וקובעים את חיי המשפחה בישראל. וזהו המבחר: כיתה א' תיכונית:

#### בבא קמא

מדף נ״ה ע״ב עד נ״ו ע״ב "נפלה לגינה";

מדף נ״ס ע״ב מהמשנה "השולח את הבערה״ עד ס׳ ע״ב "ת״ר דבר בעיר»: מדף ס״א ע״ב מהמשנה "המדליק את הגדיש״ עד ס״ב ע״ב סוף הפרק;

מדף צ"ג ע"ב מהמשנה עד ק' ע"ב המשנה;

מדף ק"ג ע"א מהמשנה עד קי"ט ע"ב.

כיתה ב' תיכונית:

### בבא מציעא

מדף י״ב ע״א מהמשנה "מציאת בנו״ עד כ״ד ע״ב המשנה;

מדף כ״ח ע״א מהמשנה עד ל״ג ע״ב סוף הפרק;

מדף מ״ם ע״ב מהמשנה עד נ״א ע״ב;

; מדף נ"ו ע"א מהמשנה עד נ"ט ע"ב

מדף ס"ר ע"ב מהמשנה עד ע"ב ע"ב:

, מדף ע״ה ע״א מהמשנה "לא יאמר אדם" עד ע״ה ע״ב סוף הפרק

מדף פ׳ ע״א מהמשנה עד פ״ג ע״א סוף הפרק;

מדף צ"ג ע"א מהמשנה "ד' שומרים" עד ק"ג ע"א סוף השואל; מדף קי"א ע"ב מהמשנה "המקבל שדה מחברו" עד קט"ו סוף פרק המקבל.

כיתה ג׳

#### בבא בתרא

מדף ב׳ ע״א עד ט׳ ע״א "אמר רבא האי מילתא";

מדף כ״ח ע״א עד מ״ט ע״א "ולא לאיש חוקה בנכסי אשתו״:

; מדף ע"ה ע"ב מ"אתמר ספינה רב אמר" עד ע"ו ע"ב המשנה

מדף פ״ז ע״א מהמשנה עד צ״א ע״ב סוף הפרק;

מדף קל"ו ע"א מהמשנה עד ק"מ ע"ב המשנה;

מדף קס״ח ע״א מהמשנה "מי שנמחק״ עד קע״ו ע״ב.

כיתה ד׳

### כתובות

מדף יית עייב מהמשנה עד כ"ו ע"ב;

מדף כ״ס ע״א עד ל״ח ע״א;

מדף ע"ח ע"א עד צ' ע"א:

מדף צ״ה ע״ב עד קי״ב ע״ב.

המבחר הנ"ל כולל קרוב ל-175 דפים לארבע שנות הלימודים בבית הספר התיכון. ברור, שאין זה המבחר היחידי האפשרי, אבל כל מבחר שיוצע יש לבחון אותו לפי העקרונות שהזכרנו. אין צורך בהדפסת ספר לימוד מיוחד, שיכיל את לקט הדפים. להיפך, רצוי ביותר שילמדו מתוך הגמרות כמקובל, אבל מתוך ידיעה ברורה של התלמידים והמורים כאחד, שאכן הם לומדים מבחר לפי תוכנית קבועה מראש. אין לולול גם בצורה החיצונית של הגמרא. ספר לימוד נאה בחיצוניותו משפיע הרבה על יחסו של התלמיד למקצוע והוא גורם להרחבת הדעת. הספרים המצויים כעת בידי התלמידים אינם מספקים תביעה זו, הנייר הוא גרוע והדפוס הוא מטושטש ולקוי. המולי"ם, העוסקים בהדפסת גמרות המצויות בידי התלמידים, אינם מגלים אפילו סימן מאותו יחס שהיה מצוי אצל המדפיסים הקדמונים לעבודתם, והם אינם חשים ואינם מבינים, כי במעשים אלו הם ממעטים את מספר הלומדים ומרחיקים את התלמידים מלימוד גמרא.

בביה"ס התיכון, בעיקר בכיתות הגבוהות, יש מקום ללימוד מפרשים, אבל אין לעשות את הלימוד הזה עיקר ומטרה. השיטה הנהוגה — להרבות בלימוד תוספות מתוך הזנחת שאר המפרשים והפוסקים — אין לה כל הצדקה. דבריו של אחד הראשונים על לימוד התוספות והחידושים, כוחם יפה פי כמה לגבי בתי הספר שלנו: "כי הלומדים הללו סבורים לעשות כמו הראשונים להחזיק בפילפולים ואינם דומים לחכמי צרפת כלל וכלל... כי כל אחד רוצה ללמוד תוספות כל חידושים וחידושי חידושים קודם שידע צורת התלמוד"... (דברי בעל ארחת צדיקים אצל ש. אסף, מקורות לתולדות החנוך כ"א, עמ' כ"ד). דינן של אתוספות כדינם של הראשונים האחרים. את לימודם יש לצמצם לאותם מקרים שבהם פירושם פשוט יותר מפירוש רש"י, או בשעה שהם באים להוסיף הסברה המעמיקה את הבנת העניין הנידון ומגלים את הצד העקרוני שבו. לסיכומה של סוגיא אפשר יהיה להיעזר בדברי הפוסקים הגדולים: הרמב"ם, הרא"ש, הטור.

מן הראוי להדפיס ילקוט מפירושי הראשונים ומדברי הפוסקים, שישמש ספר עזר לתלמידים בימי לימודיהם בביה״ס התיכון. ספר עזר מסוג זה יאפשר עבודה עצמית מתוקנת של התלמידים.

כל הצעה לביצוע תיקונים בתוכנית לימודי הגמרא ובדרכי לימודה, מביאה אותנו בהכרח לשאלה השלישית — לשאלת המורים. רוב מורי התלמוד בבתי הספר התיכוניים לא קיבלו הכשרה מיוחדת לקראת תפקיד זה, אף לא במידה הניתנת לגומרי הסמינר למורים, שהרי אלה לומדים מיתודיקה כללית ובמידת מה גם מיתודיקה של הוראת הגמרא, ואילו המורה בבית הספר התיכון מועמד בדרך כלל בחזקת פידאגוג אם רק התברר שהוא תלמיד חכם. ולא מעטו המקרים שבהם הורע כוחה של חזקה זו. אולם אף צירוף של לימוד בישיבה ושל לימוד מיתודיקה אינו מספיק. מורה הגמרא — גם בביה"ס היסודי — חייב לדעה את הדקדוק הארמי־בבלי, וגם את חידושיו של המחקר התלמודי, הן בשטח הפילולוגי הדק בשטח ההיסטורי והארכיאולוגי. חידוש פני לימוד הגמרא בבתי הספר מחייב הכשרת מורים מתוכנות ומתופנת.

# דב רפל (קבוצת יבנה) / על הוראת התפילה.

תפקידו של המורה והמדריך הוא, כידוע, כפול. עליו להקנות ידיעות לתלמידיו — התפקיד האינפורמאטיבי, ועליו לעצב את הדמות הרוחנית של חניכיו — התפקיד הפורמאטיבי כל מקצוע ממקצועות הלימודים נועד לשמש את שני התפקידים, אם כי לא במידה, שוה. את מקצוע החשבון מזכירים בדרך כלל כדוגמה למקצוע אינפורמאטיבי, ואת מקצוע הספרות — בפורמאטיבי.

מקצועות הלימודים שבבית הספר אינם סגורים בתוכם ואינם אטומים אחר מפני השני. מקצועות הלימודים מתבססים זה על זה ומבססים זה את זה בנפש החניך. בהציענו תוכנית להוראת התפילה עלינו לציין את יחסו של מקצוע זה למקצועות הקרובים אליו, ולהפריד בין תפקידיו הפורמאטיביים והאינפורמאטיביים.

בשטת האינפורמאטיבי עליו להקנות לתלמיד את ראשית דעת מדע התפילה בישראל. מדע זה עצמו מצכרף מכמה מדעים: א) הלכות תפילה (קשור בלימוד ההלכה); ב) תולדות התפילה (היסטוריה); ב) מנהגי התפילה; ד) פירושי תפילה; ה) ספרות התפילה (ספרות); ו) שירה דתית (מוסיקה).

א) הלכות התפילה כוללות הן את המקור ההלכתי של התפילה (מדאורייתא, מדרבנן וכדי), והן את הדינים המחייבים בתפילה (זמני התפילה, דיני ברכות בכלל וכדי). ב) תולדות התפילה כוללות הן את התפתחותו ההיסטורית של סידור התפילות הנמצא בידינו, והן את ידיעת גורמי ההתפתחות הכלליים של הסידור. ג) מנהגי יפילה אינם הלכות, ועל כן ציבורים רבים נוקטים בהם דרכים משלהם, ובפרט גלויות רחוקות שלא עמדו בקשר הדדי (אשכנז, תימן, ספרד וכדי). לסעיף זה שייך הפולקלור הקשור בתפילה, היינו מנהגי בית הכנסת בימים מיוחדים: חנוכה, פורים, ראש־חדש וכד׳. ד) פירושי תפילה כוללים הן את הסברת תוכנן של התפילות הבודדות, והן את הסברת מבנה הסידור בכללו וההתייחסות ההדדית של פרקיו הקטנים וחלקיו הגדולים. ה) ידיעת ספרות התפילה פירושה ידיעת הפיוט, הן של אותו חלק אשר נכנט לסידורים ולמחזורים, והן של אותו חלק אשר משום מה לא נקלט שמה. כן היא כוללת את ידיעת הספרות העיונית והמדעית על התפילה, מחקרים ופירושים על הסידור. כמובן, בכל התוכנית הנ"ל אין הכוונה לידיעה יסודית — דבר זה ופירושים על הסידור. ומה גם של תלמיד — כי אם לידיעה כלשהי, והתוכנית לא באה עובר את יכולתו של מורה, ומה גם של תלמיד — כי אם לידיעה כלשהי, והתוכנית לא באה אלא לציין, באילו שסחים על המורה לפעול.

אולם עיקר מטרת הלימוד במקצוע זה הוא פורמאטיבית. ומראש יש להצביע על מקצו המיוחד של מקצוע זה במערכת הלימודים. ידוע הדבר, כיש בכוחו של מורה לעורר חיבה למקצוע על ידי שיטת הוראה מעניינת, ואילו המורה המשעמם משניא את המקצוע על התלמידים. לאיכות ההוראה ישנה איפוא השפעה פורמאטיבית. והנה כשהמורה משניא על תלמידיו את אחד המקצועות, שאין האדם עוסק בהם בדרך כלל אלא בכתלי בית הספר, אין הצרה גדולה ביותר. אולם אם הדבר נוגע לאותם מקצועות, אשר אנו רוצים לראות את החניך מתעסק בהם גם לכשיגדל, כגון מקרא או תלמוד, אין ספק שהנזק הנגום ע"י הוראה לקויה הוא גדול הרבה יותר. כי במקצועות אלה אין תפקידו של המורה אלא לעדיר את חיבת התלמיד אליהם ולהכשיר אותו להתעסקות עצמאית לכשיגדל. ואם בשאר מקצועות את חיבת התלמיד אליהם ולהכשיר אותו להתעסקות עצמאית לכשיגדל. ואם בשאר מקצועות

כך, במקצוע התפילה, אשר גורמים רבים מצטרפים כדי להפכה למלל חסר תוכן וגעדר חויה, על אחת כמה וכמה שיש להדגיש את חשיבות היחס הנפשי של החניך אל המקצוע. ועל כן יש לייחס משנה חשיבות לביצוע מוצלח של השיעור במקצוע זה.

השיעור המוצלח צריך להיות מעניין בשעה שהוא מתקיים — בזה נמדדת הצלחתו המיתודית של המורה, וצריך להשפיע על החניך לאחר שנסתיים — בזה נמדדת ההצלחה הדידאקטיות. מה הן המטרות הדידאקטיות של הוראת התפילה, מהם הערכים שהנוקצוע חייב להקנות לחניך ?

היהדות כוללת במושג התפילה שתי פעולות, אשר למרות שורשן המשותף, הן נבדלות זו מזו בתוכנן הפסיכולוגי. בשם תפילה קוראים להשתפכות ספונטאנית של הלב לפני הקב״ה, ובשם הזה קוראים גם לקיום מצוה המוגדרת בצורתה לכל פרטיה, והמוטלת עלינו כמצוה שזמן גרמה. החינוך לתפילה מהסוג הראשון הוא בודאי חלק מההינוך הדתי האמוציונאלי. החינוך למצוות מעשיות אף הוא חלק חשוב בחינוך הדתי. אולם ספק רב הוא, אם רצוי לתנך את הצעיר לכך, שיתייחס לתפילה כלאחת המצוות המעשיות שאינן צריכות כוונה בעשייתן, מעין מצות סוכה או מצה. אדרבה, הדעת נותנת, ודברי ובותינו — המתפללים הגדולים — מסייעים לה, שיש להשתדל ולחנך את האדם לכך, שיראה בתפילה הסדורה את תפילתו הוא. מטרתו של החינוך לתפילה היא איפוא כפולה: לעורר לקראת הסדורה.

ע"י החינוך לתפילה אנו רוצים להשיג שלוש מטרות: א. להביא לידי ארטיקולאציה של הצורך בתפילה; ב. לרענן את הגישה לתפילה; ג. להעמיד את החניך על המיוחד שבחוויה הדתית ובביטויה הספרותי. אנסה לפרש את שלשתן.

### א. להביא לידי ארטיקולאציה של הצורך בתפילה.

הצורך בארטיקולאציה הוא אחד הצרכים האופיינים לגיל הנערות וההתבגרות. הנער יודע שהוא מרגיש, אלא שאין הוא י.דע לנסת ולהגדיר את הרגשותיו. חוסר יכולת זה גורם לסבל של פעימת הרוח. במבוכתו הוא מבקש סיוע, ופעמים רבות הוא מוצאר בספרות היפה, בה הוא מוצא תיאורי חוויות, אשר ביכולתו לזהותם עם החוויות שלו. הזיהוי בעזרת הספרות הוא אחת הצורות של האוסיקולאציה, היינו של ההוצאה מן הסתום אל המפורש.

תפקידו של המחנך בתחום הארטיקולאציה של הצורך בתפילה מתבטא בזה, שעליו להביא את החניך לידי הכרה, שישנם מצבים, אשר ההתנהגות הנכונה בהם היא התפילה. אחת הדרכים לכך, להביא בפני הנער סיטואציות ספרותיות, שבהן הוא ימצא את עצמו, ואשר פתרונן הספרותי של סיטואציות אלה היא התפילה. כדוגמה לסיטואציה ספרותית שצעיר עשוי להזדהות אתה אפשר להביא את דברי הכתוב "כי אבי ואמי עזבוני וה' יאספני", המתאימה להרגשת הבדידות החברתית המצויה אצל המתבנר.

# ב. לרענן את הגישה לתפילה.

קורה לפעמים, שכלי או חפץ, שהננו רגילים בו בחיי יום יום, מגלה לנו פנים חדשות. כסא או שלחן, שהיינו רגילים להשתמש בהם ימים ושנים, מתגלים לפנינו לפתע לא רק ככלי שימוש, אלא גם כמעשי אומנות נאים או מכיערים, ולא רק חפצי שימוש יום יומי. יש והגגו מגלים פנים חדשות בגוף, בשיר, במנגינה או באדם, והגנו תמהים על עצמנו, על אשר לא גילינו את הפנים האלה עד כה. בשפה הרגילה אנו אומרים ש"הדבר נראה לנו באור חדש". מקורו של הביטוי הוא בעובדה שגילוי הפנים החדשות בחפצים ידועים בא לנו, כשאנו רואים אותם באור אחר משהננו רגילים לראותם. אולם ביטוי זה מביע את האמת בצורה חלקית בלבד. נראה מתוכו, כי השינוי בתאורה, המשנה את הופעתו של החפץ בפני עינינו, הוא הגורם לשינוי שבנפש. אמנם, דבר זה נכון הוא במקרים רבים, אולם לא תמיד. מה שמעמיד לפני עינינו באור חדש שיר או מנגינה, הידועים לנו מכבר, איננו פרט חדש בהופעתם החיצונית, כי אם הכנה נפשית חדשה לקראת תפיסתו של תוכן ישן, אשר לא היינו ערים כלפיו עד כה.

השינוי בתפיסה מקורו בשינוי שבנפש, ומוטב לנו להשתמש במקרים אלה הביטוי המקראי ולומר ש"נפקחו עינינו לראות" את אשר לא ראינו עד כה.

הדבר אשר אותו אנו מבקשים להשיג על ידי החינוך לתפילה הוא, לפקוח את עיני החניך, לעורר את רוחו לבקש למצוא בתפילה את אשר ישנו בה, ואשר נתעלם מעיניו עד כה. אולם לא תמיד אפשר להביא לידי המיפנה שבנפש, הדרוש לפקיחת העינים. על כן יש להסתפק לפעמים בדרך הקלה ובתוצאה השטחית יותר, להעמיד את התפילה באור חדש.

צעד ראשון בדרך למטרות אלה יצעד המחנך כאשר יביא לפני חניכיו את סידור התפילות בנוסח אחר מהמקובל אצלם (אשכנז, ספרד וכדי). כי כשם שאין לך דבר המכהה את ההרגשה יותר מאשר השגרה, כן אין לך דבר שבו השינויים מורגשים יותר מאשר השניה. התניכים ודאי יעמדו על כל הבדל שבנוסח הידוע היטב, ומכאן נקודת מוצא לעיון בתוכנן של תפילות.

הצעד השני הוא קריאה בפרקי תפילה, שאינם בסידור התכילות לכל השנה, אולם לפי תוכנן הריהן תפילות לכל דבר. ההזדמנות לכך ניתנת עם קריאת הסליחות לפני ימים נוראים. צעד זה הוא שני, מכיון שהוא דורש תפיסה סינתיטית של פרקי־תפילה שלמים. רמ בן, אין לערבב השוואה של תפילות בתור תפילות עם השוואה של תפילות בתור פרקי ספרות במובן המצומצם של המלה. הניתוח הספרותי במובן הצר הוא פורמאלי — אסתיטי, עומד בעיקר על היופי שביצירה ועל האמצעים שבהם יופי זה נוצר. הבעיות המתעוררות בניתוח כזה הן בעיות של הערכה אסתיטית, של השפעות הדדיות של סופרים וכדי.

הניתוח של התפילות בתור שכאלה, או הניתוח הספרותי במובנו הרחב יהיה מכוון לניתוחו של תוכן התפילות ולבירור הבעיות הדתיות המתעוררות עם העיון בתפילות. תפקידו יהיה להכיר את נפש המשורר כאישיות דתית, כמייצג טיפוס דתי, ולהעמידה מול ועל יד משוררים דתיים אחרים.

לעומת זאת אין מתפקידו של המחנך־המורה לציין את המקורות שבמקרא ובתלמוד למליצותיהם של המשוררים.

הצעד השלישי הוא עיון בספרות המחשבה, העוסקת בעניני התפילה. הבעיות שהתעוררו תוך קריאת הספרות, וכן בעיות כלליות הקשורות בתפילתו של כל אדם, חייבות למצוא את תשובתן ואת פתרונן. אין הכוונה לומר בזה, שיש ללמוד את הפרקים מתוך הספרות העיונית רק לאחר שסיימו החניכים את פרקי השירה. יתכן גם ללמד את פרקי ספרות המחשבה כהשלמה לפרקי השירה.

אף על פי שהיפקחות העינים אינה תלויה בדרך כלל בגורמים שאדם שליט עליהם, כדאי לציין מהם הגורמים העשויים להביא אליה. גורם חיצוני, שחשיבות רבה נודעת לו, ובייחוד בתפילה, הוא מקום התפילה. סופרים ומשוררים שונים מציינים כגורם המביא לידי תפילה את היער (ה. צייסלִין), השדה (שלום עליכם) וכיוצא בהם מקומות השקט והדר הטבע. אחרים מזכירים את הכותל המערבי (יצחק ניטנבוים ורבים אחרים) קברי אבות וקברי צדיקים וכיו"ב. אין מחנך, ובפרט מחנך בארץ־הקודש, רשאי לולול באמצעי זה.

גורם ההיפקחות השני הוא בהתפתחות הנפשית הפנימית, ובפרט בהתפתחות של גיל ההתבגרות. דברים רבים מקבלים משמעות חדשה לפתע פתאום ועולם התפילה עשוי להיות אחד מהם.

ג. להעמיד את החניך על המיוחד שבחויה הדתית ובביטויה הספרותי. האפוס מתאר מעשים מוחשים הנעשים על ידי גיבורים מוחשים – עבודת מלחמה ועבודת שלום בין אדם לחברו. השירה הלירית מתארת יחסים בלתי מוחשים -- אהבה ושנאה, קנאה וגעגועים בין אדם לחברו. מתוך שהיחסים אינם מוחשים, מתבסס תיאורם לא על הסתכלות בעולם האוביקטיבי החיצון, כי אם על ההסתכלות בנפש האדם פנימה, האינטרוספקציה. לגבי העולם החיצון הסתכלותם של אנשים טונים שווה או כמעט שווה היא, ואין ביניהם מחלוקת ואי הבנה ביחס למשמען של מלים. המלים "שלחן" "ללכת" וכד", יש להו משמעות שתה אצל רוב בני האדם. אדם הקורא תיאור של מעשים מוחשים, אינו מתקשה להבין את ה"פשט" המכוון בדברי התיאור. אחרת לגבי התיאור הלירי. אף על פי שאין להניח, שהרגש אשר האחד קורא לו "אהבה" ייקרא אצל האחר "שנאה" - עד כדי כך אין איההבנה מגעת — הרי, מכיון שאין חחיות הנפש אצל אנשים שונים שחת בדיוק זו לזו, יש להניח שגם המשמעות של המלים, הבאות לציין חוויות הנפש, שונה היא אצל אנשים שונים. ומי שלא חי מימיו חוויה נפשית מסויימת, איננו יכול לדעת את משמעה, וכל תיאור מילולי לא יוכל להקנות אותה לאדם. רגשות ותחושות אינם נקנים באמירה בלבד. גורלה של השירה הלירית הוא איפוא, שאין היא מובנת אלא למי שחי את החוויות של המשוררים. דבר זה מצמצם כמובן את האפשרות, לשתף את הקורא בחיי נפשו של המשורר המתוארים בשיר. מאידך גיסא ממלאת השירה הלירית תפקיד חשוב בארטיקולאציה של חוויות הנפש, בניתוחן ובעידונן (סובלימציה).

יחס השירה הדתית אל השירה הלירית בכלל, הוא כיחס השירה הלירית אל האיפוס. ההפשטה וההתרחקות מהגשמיות מתקדמות צעד נוסף על ידי זה, שלא רק היחס איננו מוחשי, אלא גם האוכיקט של היחס "אינו גוף ולא ישיגוהו משיגי הגוף ואין לו שום דמיון כלל". התחושה היא תמיד מקור הרגשה.

הקשיים, הרובצים בדרכו של כל נסיון להביע בשפת אנוש את תוכנה של החתיה הדתית, מתגלים גילוי ברור ביותר באוצר הלשון של משוררי האמונה. המלים, שנועדו לתאר את החויה הדתית, שייכות לאחד משלושת הסוגים — או שהן תארים שליליים, המגלים טפח ומכסים עשרה, או שהן נגזרות מהמלה "קדוש" ואין משמעותן נתפסת אלא על ידי בעלי חוויות דתיות, ובהתאם לחוויותיו של כל אחד, או שהן לקוחות מתחום החיים הנתפסים על ידי החושים ומשמשות במובן משאל, חסר הגדרה מדויקת. "אל מי תדמיוני ואשוה" — תאר שלילי, "יאמר קזיש" — מושג הקרושה בלתי נתן להגדרה. "מ הי קר מיס דן הי

**—** 55 **—** 

/ובני אדם בצל כנפיך יחסיון עירויון מדשן ביתך / מנחל עדניך תשקם״. הנה שלש מליצות "הלקוחות מתחום החיים הנתפסים ע״י החושים ומשמשות במובן משאל״.

על משמעות המלה נחל אין בני אדם חולקים כמעט, על משמעותה של המלה טוב עלולה לפרוץ מחלוקת בגבולות מסויימים, אולם מהי הדרך להבין את המלים "נחל עדנים" כשהן מתייחסות אל הקב"ה ז ומי חכם ויבין את כוונת המשורר במלים "באורך נראה או ר"? דברים אלה, אם הם נתפסים כמשהו יותר מצירופי מלים חסרי מובן, הריהם נתפסים באחד משני אופנים — או ע"י היזכרות בחוויות, שאפשר להשות אותן לשתיה מנחל עדניו של הקב"ה, ואז לפנינו חוויה שהיא ביסודה דתית, ובתוצאתה ספרותית, או על ידי היזכרות בשתיה מנחל עדנים סתם, ולא של הקב"ה (ואף היזכרות זאת מורכבת משלשה חלקים — משתיה מנחל, מעדנים, ומנחל עדנים). במקרה זה לפנינו חוויה שיסודה ספרותי ותכליתה דתית.

היצירה האפית מתארת את המאורעות בהתרחשם בזה אחר זה, היצירה הלירית מתארת את חויות הנפש כבנין עשוי את חיי הנפש לגווניה וסוגיה, השירה הלירית הדתית מתארת את חוויות הנפש כבנין עשוי נדבכים גדבכים.

| מי הוא אשר הקיצני | הקיצותי ואחשב     |
|-------------------|-------------------|
| תהלותיו האיצני    | והנה קדוש יושב    |
| ובתפלה אתענג      | ואתפלל לפניו      |
| ומתקו מצוף ופנג   | ובקעו דמעי ענגיו  |
| בעת נמס כדנג      | וגבה לבי בעיניו — |
| מפחדו יתמוגג      | כעבד לפני אדוניו  |
| ישכח את כל עמלו.  | וכי יזכור מחמלו   |

ר"י הלוי

המשורר התעורר וקם להתפלל בדמעות מרובות. עד כאן המאורעות לפי סדר זמניהם. 
ועתה, חיי הנפש. המחשבה הראשונה: "מי הוא אשר הקיצני"? לשאלה אין תוכן רתי כל 
שהוא. היא עשויה להתעורר בלבו של כל המתעורר בחצות לילה. הננו נמצאים על פרשת 
דרכים והצעד הבא ילמדנו אם נפש המשורר דתית היא או חילונית. התשובה היא: "והנה 
קדוש יושב", התשובה היא דתית. וכאן גם הסימן הראשון המובהק לאופי המופשט, הרוחני 
הסהור של חיי הנפש הדתית. אילו היתה התשובה חילונית, היתה מן הסתם מתבססת על 
מאורע חיצוני, כגון:

הנשיקת פי אמי אם צפצוף הדרור תנומתי וחלומי המתוק הפסיקו ( (ביאליק).

18

צנת בקר צריחת עורב העירוני — ואקיצה (ביאליק).

המשורר הדתי, ככל אדם דתי בכלל, מפנה את מחשבתו עם כל מאורע, היוצא מגדר השגרה, אל הקב"ה, אלא שעוצמת האמונה הדתית, ואולי אף שעת רצון שבלילה, אינן גותנות לו להסתפק בקביעה בלבד, ומחייבות לפעילות. "תהלותיו האיצני". הרצון להלל

את ה' בתפילה הוא, באופן חלקי לפחות, פרי ההכרה הדתית הראשונית. "ראתפלל לפניו" – התפילה אינה באה אלא לשם סיפוק הצורך להלל את ה'. אולם התפילה אינה באה אך ורק בכדי לספק צורך שהתעורר. היא עצמה משמשת מכאן ואילך מקור עונג נפשי רב -"הובתפילה אתענג". התפילה היא מצד אחד פרי החוויות הקודמות, אולם הפרי הוא כבר בשל ואיננו זקוק לעץ. אף כשהוא תלוש – נחמד הוא וטוב. וכשם שאין אדם צדיך לראות את העץ בכדי ליהנות מהפרי, כן יכול המשורר לשכוח את הסיבה הראשונה לתפילתו וליהנוי. ממנה הנאה מליאה. מכאן ואילך לפנינו חוויה תפילתית טהורה. אחד הדברים האופיניים לתפילה הוא, שאף על פי שהתפילה מתקיימת כולה בלב המתפלל, רואה אותה המתפלל כפועלת את פעולתה במציאות החיצונית, הבלתי חומרית כמובן. "ובקעו דמעי ענניו" – אין כאן תיאור התפילה, כי אם תיאור פעולתה של התפילה כלפי חוץ, כשם מ"ומתקו מדבש ופנג" הוא תיאור של השפעת התפילה על מצב רוחו הכללי של האדם. מתוך פעולה חוזרת, מתוך שרואה המשורר את תפילתו בוקעת עננים – "וגבה לבי בעיניו", מליצה שקשה לפרשה, ושיש כנראה להבינה בקשר עם הפסוק בס' דברי הימים ב', ז, 6, מכל אופן היא מבטאת יתרון שכנפש, הבא מכוח תפילה שפעלה את פעולתה.

בהמשך הדברים הרינו מוצאים את ההבעה המצויה אצל המתפללים הגדולים, את התחזקותן של שתי הרגשות סותרות, העונג הבא מתוך ההתקרבות אל ה' על ידי התפילה, והדכאון הבא מתוך התגברות ההכרה במרחק העצום שבין האדם לבורא: "בעת נמס כדונג/ כעבד לפני אדוניו / מפחדו יתמוגג / וכי יזכור מחמלו / ינשה את כל עמלו".

מתוך הדוגמאות שראינו נראה שהשירה הדתית מצטיינת בכמה תכונות המכבידות על הבנתה. המרחק בין הנאמר והמכחן הוא גדול יותר מאשר בסוגי שירה אחרים. קשה, ולפעמים אין בכלל להבין את המשורר אלא מתוך היזכרות בחוויות דתיות דומות, בשכבות רבות של חוויה הנערמות זו על זו.

הרברים שלמעלה באו לציין את הסימנים הספרותיים החיצוניים של השירה הדתית כולה, וממילא גם של שירי התפילה. כלל לא עמדנו על המיוחד שבתוכנה של שירה זאת, ושל שירי תפילה בפרט.

כל המזדמן אצל שירי תפילה, בהכרח שהוא מתרשם מהרוח הרצינית השוררת בהם. דומה, שבכל אלפי שירי קודש ושירי תפילה שנתחברו מעולם, עוד לא נתחבר שיר־ קודש מבדח. המשורר משוה את ה׳ לנגדו ובמקום שבו נמצא ה׳ תיתכן שמחה וגילה, אולם לא בדיחה. הרגשות המרכזיים, המניעים את המשורר לשירה, יכולים להיות שונים מן הקצה אל הקצה, של שמחה ושל עצב, של בקשה ושל תודה, אולם תמיד מכיר המשורר בעובדה יסודית אחת, המקנה צביון מיוחד לכל השירה הדתית, בהבדל האין־ סופי שבינו ובין ה׳ הרגילות, שאנו רגילים בסידור תפילותינו, מעלימה מאחנו את התכונה החשובה של העדר כל התאפקות בסידור שבחיו של ה׳, העדר כל גבול בתיאור כותו ויכולתו 1, העדר כל כבוד עצמי בכניעה לפניו 6). כל המשווה שירי אהבה וגבורה

ו) תהלים קמ"ה, ג-כ: דהי"א כט, יא-יג.

<sup>2)</sup> בראשית י״ה, כז; שמואל ב׳ ז, יח; "מה אנו, מה חיינו״ וכו׳ בתפלות ר׳ יוחנן, ובשירת ימי הבינים הרבה מאד.

אנושית לשירה הדתית ייווכח, שאין השירה החילונית יכולה להשתות אל השירה הדתית בשגב ובעוצמת תאריה בלי לטשטש את אופיו האנושי של נושאה. ועם זה מבין המשורר והקורא, שבשעה שבשירה האנושית־חילונית התיאור הוא בדרך כלל מרוחק מן המציאות בכיוון ההפלגה וההגזמה, הרי בשירה הדתית כל תיאור הוא מרוחק מהמציאות לצד הפחתת והמעטת הדמות. וכבר עמדו על כך בעלי הטעם וההבנה בענייני שירה ותפילה, עד שנמצאו מהם שאמרו, שיש לפקפק אם תיתכן בכלל שירה דתית, אם תיתכן בכלל תפילה חופשית, שלא על פי נוסח.

כמובן, שטענה אחרונה זו אין צורך לסתור אותה בראיות מן הסברה והאסתיטיקה, מאחר שהשירה הרתית הקיימת סותרת אותה מעיקרה. ספרות זאת מגלה לנו, שההבדל האיכותי בגן הנושא החילוני והדתי מתבטא במידת שיעבודו של המשורר לנושא, בשעה שביאליק מסתכל בשדה, הוא מסתכל בו דרך משקפים יהודיות־ציוניות, אולם כשטשרניחובסקי יוצא לשדה, הוא רואה לפניו שדה כמות שהוא. המשורר הדתי איננו רואה לפניו את העולם כמות שהוא, הוא רואה לפניו את עולמו של הקב״ה, או יותר נכון, את הקב״ה המתגלה בעולמו. על כן, לעומת השירה החילונית, שבה מסיחים המשוררים לפעמים את דעתם להלוטין מגיבוריהם, הרי בשירה הדתית, הנושא האמיתי, הגלוי או הנסתר של כל משפט, הוא ה׳.

# ד"ר יעקב כץ / דרכו של ספר לימוד בתולדות ישראל והעמים.

עוד בהופעת החלק הראשון של ספרי "ישראל והעמים" \*) העמידוני חברים, המשתמשים בו למעשה, על הצורך להסביר את העקרונות, שעל פיהם נהגתי בחיבור הספר ולברר מה היא שיטת ההוראה שהספר מכוון אליה. עתה עם הופעת החלק האחרון — חלק שני של הספר השלישי — רוצה אני לצאת ידי חובתי זו, ואשתדל להבהיר דרך אגב גם את בעית לימוד ההיסטוריה בבתי הספר בכלל.

#### N

הקושי הראשון במעלה. שמחבר ספר לימוד להיסטוריה לבתי ספר שלנו נתקל בו מותנה בריבוי החומר שעליו להקיף בתיאורו. ריבוי זה הריהו ביטוי לאריכות הימים שאומתנו זכתה לה בהיסטוריה. יריעת הזמן משתרעת — גם אחרי השמטת תקופת התנ"ך, שלגביה אנו סומכים על הידיעות

<sup>\*)</sup> הוצאת תרשיש, ירושלים ספר א, תש״ו, מהדורה רביעית תשי״ב.

ספר ב, תש״ח, מהדורה רביעית תשי״ב.

ספר ג כרך א, תש"ט, מהדורה שניה תשי"ב. ספר ג כרך ב, תש"י.

הנרכשות לתלמיד אגב לימוד התנ"ך עצמו — מימי שיבת ציון עד ימינו, שהם אלפיים וחמש מאות שנה, ומהן אלפיים שנה של גלות. שתולדותיה אינן ניתנות לתיאור מרוכז מחמת הפיזור הגיאוגרפי של עמנו וריבוי ה"מרכזים" שלו בארצות השונות. ואף מי שלא יודה בנחיצות לימוד ההיסטוריה הכללית בבית הספר העממי כערך חינוכי בפני עצמו, על כרחו ייזקק ללמוד תולדות העמים, שעם ישראל התנגש אתם בימי שבתו על אדמתו, ואשר הוא ישב בארצותם בימי הגלות ונאבק אתם על קיומו. והשאלה נשאלת "אנה ייכנס כל הפשתן הזה?"

המאבק עם ריבוי החומר ניכר ברוב ספרי הלימוד שנתחברו לצורכי בית הספר. מספר הכרכים שנועדו לשלש שנות לימוד מגיע לששה ומעלה, דבר שאין כדוגמתו בשום מערכת פידאגוגית מתוקנת, ואינו נוהג אצלנו בשום מקצוע מן המקצועות י).

ניתן לומר שהמחברים העמיסו את הבעיה של הקיצור ושל חלוקת החומר על שכמי המורים, ואלה יטענו בצדק "רבי לא שנה רבי חייא מניין לו". ואמנם ניכרות הן התוצאות בהשיגי בית הספר במקצוע זה: הרוב המכריע של המורים אינם מסיימים את קורס ההיסטוריה עד ימינו, הם אינם מגיעים אלא עד סף התקופה החדשה או החדישה, ונמצא שהתלמידים עוזבים את בית הספר בלי ידיעת תולדות התקופה האחרונה. שכל לימוד ההיסטוריה כאילו חתר לקראתה.

הפחד מפני הקיצור נימוקו עמו. הקיצור עלול לדלדל את החומר הנלמד, ובמקום סיפורי מאורעות ותיאורי אישים סופנו להגיש לתלמיד צרור של עובדות ורשימה של שמות ותאריכים. אולם לא כל הקיצורים שווים. קיצור הדומה לצילום מוקטן, שבו נשתמרו כל המוצגים של התמונה המקורית. מן ההכרח שיביא לידי טישטוש התמונה כולה. אולם יש שיטה אחרת לקיצור כדרך שמקצרים סרט. שמשמיטים ממנו חלקים שאינם לעיקר העלילה, ואילו התמונות הנותרות מופיעות בגודל המאפשר הבחנה ברורה של דמויות היסוד ושל מהלך העלילה. ויש דוגמאות לשיטת הקיצור השניה גם בכתיבת ההיסטוריה. ספרו הידוע של מצומצם לגבי נושא רחב כתולדות העולם העתיק — ואותו ספר יצא בהוצאה מקוצרת עד כדי שליש כמעט, וגם בגילגולו המקוצר נשמרה בספר בהירות הדמויות ורציפות הסיפור.

השתדלתי ללמוד מספרים מעין אלה את שיטת הקיצור, שאפשר לקרוא לה: קיצור על פי המוטיבים. שיטה זו יוצאת מתוך ההנחה, כי מוטיבים דומים

<sup>1)</sup> עלי להתודות, שגם אני לא הגעתי בזה לשיא מבוקשי. מחמת ריבוי התמונות, שאמנם ערכם החינוכי אינו מוטל בספק, יצא החלק השלישי של ספרי בשַני כרכים. כמות החומר של שני הכרכים אינו עולה על יכולתה של כיתה ח', שבה מתווספת לפי התכנית שעה שלישית להיסטוריה. מכל מקום העובדה של שני ספרים לשנת לימודים אחת עשויה לשמש תקלה מסויימת לסיום ההיסטוריה עד סופה.

חוזרים ונשנים במהלך ההיסטוריה של כל תקופה ותקופה. והקיצור נעשה על ידי הבלטה חד־פעמית של כל מוטיב והשמטת המאורעות שאין בהם אלא הופעה חדשה של המוטיב שהכרנוהו מכבר. המאורע הראשון שבו מצא המוטיב את ביטויו יתואר באריכות מספקת עד כדי כך, שהקורא־התלמיד יוכל להתרשם ממנו והמאורע יוכל להיחרת בזכרונו. בהישנות המוטיב במאורעות מאוחרים. נותר על סיפורם או נעלה את זכרם למען חידוש שנתחדש בהם.

אדגים את הדבר בדוגמאות אחדות. במאכק החשמונאים על עצמאות שלטונם מופיע כמה פעמים מוטיב הניצול המדיני של התחרות השליטים המקבילים במדינה הסורית המתפוררת. בפעם הראשונה בעלית יונתן לגדולה עקב התחרות היריבים, דמטריוס ואלכסנדר בלס, אפשר לתאר את דבר ההתחרות בפרוטרוט עד כדי דראמאטיות ממש. אולם את שמות יתר זוגות המתחרים ומאורעותיהם אין להעמיס על זכרון הילד. די לנו ברמז, כי מאורעות מעין אלו חזרו ונשנו כמה פעמים והם הביאו בסופו של דבר לידי עצמאות של מדינת החשמונאים. אחרי שפומפיוס כבש את ארץ ישראל נעשו נסיונות שונים על ידי החשמונאים. לפנינו מוטיב בני בית החשמונאים לחזור ולהפקיע את הארץ מידי הרומיים. לפנינו מוטיב נכבד, עדות לחיבת החירות ואהבת המולדת של צאצאי בית החשמונאים. מכל מקום לא נספר על כך אלא פעם אחת — אני בחרתי במעשה אנטיגונוס מפני המוטיב של הברית עם הפרתים המצטרף אליו — ובאותה פעם באריכות מספקת עד כדי התרשמות.

הישנות המוטיבים מצויה ביותר בתולדות עמנו בימי הביניים. מי יכול לספר באוזני הילדים את רוב מקרי הרדיפות והגירושים מצד אחד ואת מעשי הגבורה של קידוש השם מצד שני? ומה נועיל אם נספרם. האם יוכלו הילדים לזכור את שמות המקומות, המלכים. הנזירים והמומרים המעורבים בדבר? ולשם ההתרשמות הנחוצה והבנת גורל עמם בגלות המרה די לנו בסיפור המקרים הבולטים או אף מקרה בולט אחד בלבד. על מקדשי השם של קהילות שו"ם נספר ברוחב איפי של עלילה גדולה, ואילו המאורעות של מסעי הצלב האחרים לא יבואו אלא דרך סיכום. כיוצא בו בעלילת הדם, חילול "לחם הקודש" והרעלת הבארות. לגבי הגירושים די לנו במקרים שבהם מתגלים בהבלטה יתירה המניעים של מבצעי הגירוש וגודל הנסיון של המגורשים על הגבותיהם הטיפוסיות — קידוש השם מצד אחר.

וכיוצא בו בהיסטוריה המודרנית. המאבק על שיווי הזכויות על אף הגונים המשתנים בו מזמן לזמן וממקום למקום יש בו מניעים דומים מצד הנותנים ומצד המקבלים. והוא ניתן להילמד על פי דוגמה אחת או שתים, ומוטב תיכף עם ההופעה הראשונה של המאבק בעת המהפכה הצרפתית. וכן ננהוג גם לגבי המאורעות שהביאו לידי האכזבה מתקות האמנציפאציה. רק פעם אחת נתאר את הפרעות ברוסיה באריכות סיפורית. בפעמים הבאות נציין רק את הישנות התופעה על תוצאותיה. ועל כורחנו נתן תקף לשיטת הקיצור אף בתיאור המאורעות בארץ ישראל עם התחלת בניין הישוב. ראויים היו מייסדי רחובות.

חדרה ושאר המושבות של אותם הימים שיוצב להם אות זכרון בספר לימוד לילדי הישוב. אולם מה נעשה שקדמו להם אנשי פתח־תקוה. ראשון־לציון, זכרון־יעקב וגדרה, והם תופסים בסיפור את מקום האחרים כדין הראשונים הנוטלים. כידוע, שכר כנגד כל הבאים אחריהם.

ומעין הבעיה של ריבוי המאורעות כן גם בעית ריבוי האישים. יש לנקוט כלל גדול, שכל מי שאין בשבילו מקום מספיק כדי לתארו תיאור מקיף עד כדי מתן דמות. מוטב שלא ייזכר שמו אף אם ראוי הוא למצבת זכרון היסטורית מכל הבחינות. וכל הבא לבקר ולתבוע את עלבונה של אישיות שנפקד מקומה בספר, יש לשאול אותו את מי מן האישים הנזכרים בספר מוכן הוא לרחק כדי שייוותר מקום לאיש שברצונו לקרב.

ב

תיאור המאורעות והעלאת דמות האישים מהווים את חומר הלימוד בשיעורי ההיסטוריה, והם הממלאים ממילא את ספר הלימוד תוכן. אולם ברור שאין מטרת לימוד ההיסטוריה מתמצית בתפקיד הזה. בהכרת אישים ומאורעות עסק הילד גם לפני שהתחיל בלימוד ההיסטוריה — בקריאה חופשית, בשיצורי עברית ואצלנו ביחוד בלימוד התנ"ך. אולם אינה דומה תפיסת הילד עד גיל אחת־עשרה שתים־עשרה, שהוא הגיל להתחלת לימוד ההיסטוריה, לתפיסה שלימוד ההיסטוריה דורש ממנו. עד סמוך לגיל זה היה הילד שרוי בעולם הדמיון. ותפיסתו את מאורעות העלילה המסופרים לו והדמויות המצטיירות לפניו היתה תפיסה אגדית, שאחד מסימניה העיכריים הוא ראיית המאורעות על רקע חד-ממדי ללא סדר זמני של מוקדם ומאוחר. לגבי הילד עד גיל שמונה־תשע כל המסופר לו הוא בחינת היה היה. ועוד בגיל עשר--אחת־עשרה אירע כל מה שאירע בימי קדם, שמובנו היחידי לגבי הילד הוא הניתוק והריחוק מו ההווה, המפקיע את המאורע מתחומו הבלתי־אמצעי של הילד, בלי שיקבע לו מקום על רקע זמני על פי סדר הדורות או חילוקי התקופות של העבר. רק מגיל אחת־ עשרה שתים־עשרה מוכשר הילד אגב בשילותו הנפשית לתפיסה של רציפות היסטורית. זאת אומרת שרק עתה יכולים המאורעות המסופרים לו להיקבע על רקע זמני כחוליות של תהליך המתקדם מן המוקדם אל המאוחר 2). אולם בשילות פסיכית זו תישאר. ככל סגולה נפשית בלתי מנוצלת. רק יכולת שבכוח. אלא אם כן נפעילה בחומר לימוד, שאגב ההתעסקות בו עשויה היכולת הנפשית לצאת מן הכוח אל הפועל. בלימוד ההיסטוריה, בתיאור רצוף של המאורעות צל סדרי זמניהם. קולט הילד לא רק את הידיעות צל התקופה הנלמדת. כי אם רוכש לו גם את הקאטיגוריה המחשבתית הראשונה של התפיסה ההיסטורית בכללה. על כן אין שחר להצעה שנשמעה לפעמים גם אצלנו כאילו יש להעדיף

<sup>2)</sup> בצד הפסיכולוגי של הבעיה דן מאמרו של א. י. בונאבנטורה, היסודות הפסיכולוגיים בלימוד דברי הימים, ספר דינבירג תש"י.

בלימוד ההיסטוריה מתן תמונות בודדות מתקופות העבר על סיפור מאורעות ברציפות זמנית. בדרך לימוד כזו יש משום ויתור על אחד מתפקידי היסוד של לימוד ההיסטוריה. שהרי אם אמנם יש במתן תמונות משום רכישת ידיעות על העבר — משום אמצעי לתפיסה היסטורית אין בו. אלא אם כן משתזרות התמונות כחוליות לתוך סיפור ההיסטוריה הנע ומתקדם בתוך האפיק האפי של הזמן.

מן התפקידים הקשים ביותר של מחבר ספר היסטוריה לילדים הוא הבלעת הפרטים לתוך השטף הסיפורי, כדי שתיאור המאורעות והאישים שנבחרו כחומר מתאים ללימוד ייראו לבסוף כחלקים של סיפור תולדות העם או העמים המשמשות נושא לספר, ולא כפסיפס של עובדות שהזדמנו לספר אחד הזדמנות שבמקרה. אולם ניתן להיאמר כי דוקא בדבר זה אין הבדל עקרוני בין עבודת מחבר של ספר לימוד לעבודתו של כל היסטוריון אחר. שהרי אין החומר לסיפור תולדות עם, ואף של נושא היסטורי מצומצם ממנו, ממציא את עצמו להיסטוריון כחומר מוכן ומסוייג, כי אם עליו לבחור את החומר מן תמסורת ההיסטורית שבידינו. עליו לדעת לקרב ולרחק, למצוא קוי חיבור בין עובדה לעובדה וביחוד עליו לדעת לעצב ולספר, עד שבנקודה זו יוצאת עבודתו מכלל העבודות המתנהלות על פי כללים מוגדרים והיא מתקרבת לדרך העבודה של סופר מספר, שהיכולת האינדיבידואלית מכריעה בה לטוב או למוטב.

רציפות הסיפור של ספר הלימוד עשויה להקנות לילד מאליה את הרגשת ההתקדמות בזמן. אולם מחבר הספר והמורה המלמד על פיו מצווים, נוסף על כך, להשתמש באמצעים מיוחדים, כדי לטפח הרגשה זו במכוח. השימוש בתאריכים היסטוריים הוא אחד מאמצעי העזר לכך. אך שינון גרידא של תאריכים אין בו כדי לקרבנו למטרה. הכרח הוא, ראשית כל, שהתלמיד יבין מראש את משמעות הספירה בכללה, ולשם כך יש להקדים להוראת ההיסטוריה הסברה כללית של דרכי הספירה וללמד להשתמש בספירה לקביעת מקומם ההיסטורי של עובדות 3). נכון כמו כן לקבוע מראש לעיני החלמידים את המסגרת הזמנית של התקופה שאנו צומדים לטפל בה י). ובהגיענו לנקודות מפנה בהמשך סיפורנו עלינו להשקיף לאחור ולמדוד בסכום של שנים או של מספר הדורות את אורך הזמן שעברנו עליו 3). בדרך זו ילמד התלמיד לראות בתאריכים ציוני דרכים בהתקדמות הזמנית של סיפורנו ויהיה נכון לקבל על עצמו את יגיעת השינון של המספרים וביחוד אם לא נכביד עליו ונסתפק בדרישה של ידיעת התאריכים המרכזיים, המציינים תחילת תקופה וסופה. ונקודות מפנה מכריעות באמצעיתה. כאמצעי עזר להבנת תפקיד התאריכים וזכירתם ישמשו גם קוי התאריכים המשקפים בחלוקתם המתאימה את המרחק הזמני שבין תאריך

<sup>3)</sup> עיין ח״א, פרק א, הקטע: התאריכים ההיסטוריים ושאלות 1, 2, שם.

עיין ח״א, פרק א, הקטע: ימי הבית השני: ח״ב, פרק א. (4

<sup>5)</sup> עיין לדוגמא, ח"א, פרק ינ, שאלה 5; פרק יד, שאלה 1.

3

מטרה פורמאלית שנייה — פורמאלית במובן של פיתוח הבנה מעבר לקליטת הידיעות — שעלינו להשיגה בלימוד ההיסטוריה, היא הכרת הקשרים הסיבתיים ביז העובדות, הכרת פעולות בני אדם על מניעיהז -- בקיצור וגרקע הריאלי והפסיכולוגי של המאורעות והמעשים. בדרגת האנדתיות היה הילד נוטה לייחס את המאורעות והמעשים ליכולת הבלתי־מוגבלת של גיבורים ואף של יצורים על־אנושיים הפועלים בעולם. ואילו מגיל לימוד ההיסטוריה והלאה מוכשר הוא להבין את המניעים האנושיים ואת הסיבות הטבעיות, אם נשכיל להציגם לפניו בפשטות הראויה לגילו. מכל מקום ברור שאין ביכולתו של הנער המתבגר לרדת לכל גוני הסברה, שההיסטוריה מסבירה בהם את התרחשות המאורצות ואת פעילות האישים, ועל כורחנו ננקוט גם כאן דרך של קיצור אגב השמטה. ודאי שאין בכך אלא משום קיצור ולא משום זיוף העובדות, אם אנו מייחסים את הצהרת כורש למניע של הסובלנות הדתית ולא נזכיר את המטרה המדינית של ביצור ארץ יהודה נגד מצרים, שלפי דעת מומחים מילאה אף היא תפקיד מסויים בהחלטתו של כורש. מרוב הטעמים המשוערים שמנו ההיס-טוריונים כמניעים אפשריים לגזירותיו של אנטיוכוס אפיפנס לא נזכיר אלא את הנימוק הכאראקטרולוגי הקרוב להבנת הילד. וכן נצטמצם בהסברת שאיפות המתיוונים בהבלמת כוח המשיכה של התרבות ההליניסטית המבריסה ולא ניזסס לנימוקים הכלכליים והמדיניים שהיסטוריונים מודרנים נוטים לראות בהם מגיעים נוספים לחדירת ההתיוונות לארץ יהודה. אין זאת אומרת שנעלים מעיני הילד את הגורמים הכלכליים והפוליטיים בהיסטוריה. את בריתו של יהודה המכבי עם רומי נסביר כצעד מדיני ברור, ובתיאור ההתפוררות של רומי או בסיפור ההיסטוריה של "המהפכה התעשיתית" ניזקק למושגי חברה וכלכלה הדולמים את התופעות. אולם אף את הגורמים המדיניים, הכלכליים והסוציאליים נשתדל להבלים אגב תיאור החוויות של אישי ההיסטוריה. את ההחלטה המדינית של כריתת הברית עם רומי נתאר מתוך עקיבה אחרי הרהוריו של יהודה המכבי ואת דילדול מעמד האכרים נראה באספקלרית הסבל של אכר יחיד. וכך נשתדל להימלט מרשת התכללה הטמונה לכל היסטוריון וביחוד לבעל האסכולה הסוציולוגית. מחברים ומורים חייבים לשנז לעצמם השכם ושנז. כי תפקידם בהוראת ההיסטוריה הוא בראש וראשונה לתאר ולעצב, לספר על מאורעות ולהציג דמויות אישים. רק בדרך הסיפור והתיאור יכולים אנו להשיג את ההתלוות הנפשית של הילד עם מאורעות ההיסטוריה ואת הזדהותם עם האישים הפועלים. כל תיאור היסטורי הראוי לשמו נכתב לאמיתו של דבר מתוד שיסוף

<sup>.1</sup> עיין לדוגמא ח"א פרק א, שאלה (6

תהליכי תודעה של אישי ההיסטוריה והזדהות הקורא עם תהליכי התודעה המתארים הוא היסוד של ביטול המחיצה הזמנית שעלינו להשיגו בהעתיקנו את קוראינו־תלמידינו מתחום חייהם לתוך תחומי החיים ההיסטוריים. מושגי הכללה כגון מעמד. תרבות וכל שכן צירופי מושגים. כגון מלחמת־מעמדות, ירידת־התרבות וכיוצא בהם אין להם להופיע אלא כפרי סיכומים וצירופים של עובדות, שנקנו לתלמיד בדרך הסיפור והתיאור. ואילו העושה מושגים אלה יסוד להוראת ההיסטוריה, הריהו מקדים את המופשט למוחשי ומעדיף את הסכימה על התוכן, וסופו שמקפח את תלמידיו לא רק מידיעת העובדות אלא אף משימוש נכון של מושגי ההכללה עצמם.

וכיוצא בדבר בעניין החינוך הלאומי והדתי, שאף לגביהם מבקשים אנו להסתייע בלימוד ההיסטוריה. החינוך הלאומי יקבל חיזוק מלימוד ההיסטוריה על ידי עצם העמדת תולדות האומה במרכז הסיפור. במקום שתולדות עמנו נוגעות בתולדות עמים אחרים, אגב התנגשות או מתוך מגע של שלום, יראה הילד ממילא את המאורעות כמי שעומד במחנה היהודים — כמנצח או כמנוצח, כמצליח או ככושל. שעת הכושר להזדהות עם דורות העבר, שהיא תרומת לימוד ההיסטוריה לחינוך הלאומי, תושג איפוא בשטף הלימוד. מושגי הכללה מאוצר המלים של הלאומיות המודרנית, וכל שכן פרקי התבוננות על ערכים לאומיים, יחוד לאומי ורוח הלאומיות אינם אלא תוספת מלאכותית לסיפור המאירעות, הפוגמת בשלימות הפנימית של סיפורנו ודינם כדין כל אמצעי פידאגוגי, שגדישותו היא תקלתו.

מסכנת הגדישות יש להיזהר גם בניצול לימוד ההיסטוריה לשם מטרת החינוך הדתי. יש המבקשים מן המתאר את ההיסטוריה לשם תפקיד לימודי, שהוא יוכיח אגב תיאורו את הגשמת עיקרי האמונה שאנו מצווים להאמין בהם, כגון עיקרי האמונה של ההשגחה ושל שכר ועונש. בעלי הדרישה נשענים על דוגמת תיאורי התנ"ך, שהבלטת עיקרי אמונה אלה הם קו יסודי במהלך סיפורם. ואמנם מי שיבוא לתאר תיאור מעין זה את התקופות המאוחרות אף הוא ינקוט עמדה נבואית כביכול, כאילו עמד בסוד ה' והוא רשאי לומר ולקבוע, כי אסון פלוני אירע לאומה כגמול על חטא אלמוני. לאמיתו של דבר נובעה כל מעולם על ראיות מן המציאות. העיקר של שכר ועונש מתאמת לתודעה הדתית על יסוד הנחות שבאמונה, אף נוכח עובדות של "צדיק ורע לו" בעולם ז). את עיקר האמונה של שכר ועונש, שהיא הביטוי להערכה האבסולוטית של ערכי המוסר בתורת היהדות, נשנן לילד אגב קריאתו בתנ"ך. אך גם תוך כדי לימוד התונ"ך יעמוד הוא על הטענות שנתעוררו אף אצל גדולי נביאינו מצד הנסיון

<sup>7) &</sup>quot;שהוא ית׳ לא יתכן עליו העול בשום צד מן הצדדים... הכל הוא על צד הראוי במשפט הישר אשר אין עול בו כלל... אלא שאנחנו נסכל אפני הדין ההוא" (מורה נבוכים ג, יו).

האנושי. וכל שכן שההיסטוריון לא יעמיד פנים כאילו הגשמת הצקרון גלויה לעיניו במהלד ההיסטוריה.

החינוך הדתי יסתייע בלימוד ההיסטוריה רק אגב הבלטת המוטיבים הדתיים בתוך התיאור ההיסטורי בכל מקום שהם מהווים רקע להוי של תקופה או משמשים גורמים ומניעים למאבק אישי, לשאיפה, לאידיאל, להתהוות של תנועה וכיוצא באלו. תלמיד שקרא ושנה על מאבקם של עזרא ונחמיה ואנשי כנסת הגדולה להשלטת חוסי התורה: מי ששמע על מסירת נפשם של מקדשי השם החל מדמויות החסידים של תקופת החשמונאים עד מצדיקי הדין של שנת תתנ"ו ות"ח"ת"ט: מי שהכיר את הדמויות של אישים כרש"י, רבי יהודה הלוי והרמב"ם, שקיום התורה והאמונה בחיי האומה הוא מוטיב מרכזי בחייהם: מי שליוה את מחוללי תנועות הדת הגדולות החל מתנועת הפרושים עד גדולי החסידות של הדורות האחרונים — מי שדמויות אלה הצטיירו כנגד עינין בקוי התיאור של ההיסטוריה, לו ניתנה שצת כושר להתבשם מרוח היהדות, החתומה בחותמה של הדת והאמונה. לגבי רוב תקופות ההיסטוריה היהודית אין הבלטת הצדדים הדתיים משום תפסיד פידאגוגי מיוחד. המבקשים לחנד חינור לא־דתי או אנטי־דתי הם המתקשים למצוא טעם ותוכן בתיאור התקופות, שמוטיביהם הנפשיים של אישיהן הם מעבר להבנתם. הם נעזרים בדרך כלל על ידי תיאור פרשני של דמויות העבר עד שהמוטיבים הדתיים מתרגמים להם ללשון של לאומיות או תרבות - דבר שיש בו משום פגיעה באמת ההיסטורית והיא מתנקמת בבעליה על פי רוב על ידי חורון וחד־גוניות בתיאור התקופות ונטילת הנשמה של הדמויות, שעוצבו שלא על דעתן ואמונתן. סכנה מעין זו צפויה לבעל המגמה הדתית לגבי תיאור תקופות המשבר ולגבי דמויות הכופרים ופורקי העול. גם המחנך הדתי חייב לתאר בתיאור ההיסטוריה שלו את תנועת הצדוקים והקראים, את תנועת הריפורמה ואת הסוציאליזם האנטי־דתי, ועליו לתת דמות לאישים כאלישע בו אבויה, שפינוזה, אוריאל דה כוסטה, גיגר וכארל מארכס. על המחנד הדתי לזכור כי ביטויי גנאי אינם אמצעי תיאור. והוא לא יצא ידי חובת האמת ההיסטורית אלא אם כן יתאר את התנועות השליליות בעיניו על דעת נושאי התנועות ההן. ונראה כי דוקא לטובת החינוך הדתי יש צורך להעמיד את התלמיד בגיל ההתבגרות על המאבק המתנהל גם בהיסטוריה על עיקרי הדת והאמונה ולהעביר לנגד עיניו את תהליך ההתפתחות שהביאנו למצב של היום, שבו אין ערכי הדת תוכן חיים אלא למיעוט שבעם. התלמיד יעמוד עוד בפני מאבס הבחירה, שהיא נחלת כל מתבגר בדורנו שהתחנד חינור דתי בנעוריו. והוצאת המתבגר מן התפיסה הפשטנית של הילדות. שבה התייחס עד עתה לגבי עולם המסורת והאמונה, הוא תפקיד חינוכי ממדרגה ראשונה, שהשיעורים של ההיסטוריה יכולים לתפוס בו מקום בראש. והרי בהקבלה לתנוצות השוללות והאישים הכופרים והפוכרים יופיצו בכל מכום התנוצות המכבילות והאישים נושאי היצוד והאמונה. והם יכולים לשמש למתבגר נקודת אחיזה והזדהות אף במאבקו הוא. ספר לימוד מתווה קו למשתמש בו בהוראה מבחינת החומר המוגש על ידו, אך אין הוא קובע מסמרות לגבי דרכי ההוראה לחלוטין. אמנם בספר לימוד להיסטוריה מהוה היקף הספר הוראת דרך לפחות בשאלה אחת משאלות המיתודה: אם הספר נועד לקריאה אינטנסיבית עד כדי מיצוי החומר שבו או אינו אלא מעין ספר קריאה שעל ידו נודעות לתלמיד העובדות ידיעה ראשונה ואילו עיבוד החומר וסיכומו לא ייעשה אלא בשיעורי המורה. השיטה האחרונה דורשת ספר היסטורי על יריעה רחבה, שבו יקרא התלמיד עד שלושים וארבעים עמודים לפני כל שיעור בהיסטוריה. יש חסידים נלהבים לשיטה זו אצלנו <sup>3</sup>), אולם רוב ספרי הלימוד שמשתמשים בהם בבתי הספר הולכים בשיטה הראשונה ואף אני נהגתי כמותם. נימוקי העיקרי הוא. כי ספר לימוד יש לו תפקיד חינוכי שונה מספר קריאה. כאן על התלמיד ללמוד, קריאה ממצה ומדויקת מה היא. עליו להתרגל לדרך קריאה, שבה אין האדם קולט קליטה מרפרפת את הבולט ואת המרכזי בסיפור ובתיאור. כי אם ממצה — בעצמו או בעזרת המורה --- את משמעות המסופר עד קצה היכולת של כושר תפיסתו. הוא ייזקק לשתי דרכי הקריאה גם בחיי המעשה בעתיד ולא ייתכן כי בית הספר יחנך מראש רק לקריאה המרפרפת, ההולמת קריאת סיפורים אך נפסלת, לדוגמה, לגבי קריאת מכתב או מאמר רציני. מצד אחר יש שעת כושר לקריאה אכסטנסיבית גם בקשר ללימוד ההיסטוריה, וסוף סוף אין ספר הלימוד מכשיר ההוראה היחידי, שמן הראוי להשתמש בו. סיפורים היסטוריים, ביאוגראפיות ומונוגראפיות מתאימות לגיל הגעורים צריכות להשלים את מלאכת ספר הלימוד והמורה. ספרי קריאה מעין אלה יעלו את רמת הידיעות ויעמיקו את חווית ההתרשמות של ילדיגו מן העבר. אולם ספר הלימוד ושיעורי ההיסטוריה תפקיד מיוחד להם. תפקיד שאינו בהקבלה לקריאה החופשית. כי אם מכין לקראתה או מסתייע על ידה. אם קרא התלמיד סיפור היסטורי טרם למד על אותה פרשה בהיסטוריה. ישלב את מה שקלט שם לתוך מהלך הכללי הנלמד. ואם יקרא בקריאה חופשית מכאן ולהבא הרי יקלוט את ידיעותיו החדשות על הרקע שהוכן לו מכבר. אולם פעם אחת חייב התלמיד ליצור לעצמו את הרקע של התהליך ההיסטורי, ואין יצירה זו נעשית רק אגב התרשמות של קריאה. אלא לשם כך יש צורך בעבודה מכוונת. כדרך שאנו דורשים עבודה ויגיעה בכל מקצוע שאנו רוצים להגיע בו לידי השיגים ראויים לשמם. אחת מדרכי העבודה המכוונת היא קריאת ספר הלימוד, שאף אם הותאם לדרגת הבנתו של הילד אינו בגדר ספר שעשועים כי אם ספר ללמוד בעיון רב ובתשומת לב.

הדרישה לקריאה בעיון יהיה תוקפה קיים בין אם נרצה להשתמש בספר

<sup>8)</sup> עיין מאמרו של ד״ר יעקב לוי, על ספרי לימוד בהיסטוריה ועל הוראת היסטוריה, שבילי החינור, תש״ו.

כאמצעי הכנה לקראת השיעור. בין אם נקבע לו זמן ומקום בשעה של החזרה. לאמיתו של דבר אין צורך לקבוע מסמרות בדבר זה. ספר לימוד בהיסטוריה משמש פעם בתפקיד זה פעם בתפקיד זה ולפעמים בשני התפקידים יחד. הדבר תלוי ראשית־כל בגישתו האישית של המורה ובכשרונו הסיפורי. יש מורה שהוא אמז הסיפור ואיז שום סיבה על שום מה עליו להינזר מלהשתמש בכשרונו זה על מנת ללבב את תלמידיו ולרתקם בפרקי ההיסטוריה המתאימים לפי טיבם למסירה שבעל פה יותר מאשר בהרצאה שבכתב. מצד אחר מורה שחסר כשרון הסיפור על כורחו יישען על הרצאת ספר הלימוד ואת תפקידו יראה בניתוח החומר. בהסברתו ובהעמדת התלמידים על משמעותם המדויקת של המושגים המובאים בספר. והכשרון האישי של המורה איננו הגורם היחידי הקובע את דרך הלימוד וההסברה. חומר הלימוד של מקצוע ההיסטוריה הוא חומר מגווו. פעם אין לפנינו אלא עלילת גבורה של יחידים או מסירות נפש של ציבור במקום שהסיפור הטוב בכתב או בעל פה יכול להגיע לידי מתיחות דראמאטית רבת רושם. פרקים כאלה הם לדוגמה: התקוממות החשמונאים ומלחמתם, מעשי קידוש השם של שנת תתנ"ו ושל ת"ח --- ת"ט או הופעת הרצל על במת הקונגרס, מאמציו ההירואיים ומיתתו החטופה. אך כלום נוכל להצטמצם בלימוד ההיסטוריה במסירת נקודות־הכרעה גדולות, בלי לספר על מה שקדם להן ומה שבא בעקבותיהן? הרי להתקוממות החשמונאים קדמה פעולת אנשי כנסת הגדולה מצד אחד וחדירת מנהגי המתיוונים מצד אחר, ועל אלה אין לספר בצורה דראמאטית. כי אם יש לתת תיאור שיהיה דומה לתמונת פסיפס. המורכבת מחלקים קטנים ואשר לא תעשה רושם כי אם בהסתכלות שקטה ומרוכזת. יבקשר עם קדושי ימי הבינים חייבים אנו להסביר את המושג "בעלי תוספות" ו״הפוסקים״ ושוב אנו נמצאים באוירה בלתי דראמאטית, שרק דרך דניתוח וההסברה הולם אותה. ובתולדות הציונות באה אחרי מותו של הרצל תקופת הפיזור ללא אישיות מרכזת מרתקת. וההיסטוריון שוב מוכרח ללקט את חומרי בניינו מ,,קטנות" שלא יבוז להן חלילה. אך גם לא יכול לשוות להן אופי של עלילה מרתקת. כלום נוכל להיזקק לחומר המגוון הזה בשיטה מיתודית אחידה בהוראה? השיעור על מעשי העלילה הוא שיעור של היסטוריה במלוא מובן המלה. אך בלומדנו על תקנות אנשי כנסת הגדולה או על בעלי התוספות והפוסקים. מתקרבים אנו מבחינת טיב החומר לטיפוס של שיעור, הנהוג בלימוד החלקים החוקיים של התורה. ויש פרשיות בהיסטוריה שהן מעין לימוד גיאוגראפיה היסטורית, והמורה חייב בהתאם לחומר לכרב את שיטת לימודו לשיטה הנהוגה בכתיבת הארץ. ובהתאם לכך שונה הוא חלקו של ספר הלימוד במתן השיעור ובהישענותו של התלמיד עליו. בפרשיות הסיפוריות יבין כל תלמיד את תוכן העלילה מעצמו. ובין אם הספר בא לשם הכנה בין אם הוא משמש אמצעי לחזרה אין מקום להסברה מרובה ולניתוחים מצד המורה. ואילו בחלקים אחרים יהיה עיקר עבודתו של המורה להסביר את המשמעות המדויקת של המושגים, להמחיש את המאורעות בעריכת ציורים ומפות ואף לשנן בדרך של

חזרות והבלטות את תאריכי המפנה העיקריים. על כן גם אין שחר לחלוקת ספר הלימוד לשיעורים על פי מספר הדפים. יש מקומות שהמורה רשאי להטיל על התלמידים קריאה של פרק שלם ואף יכול לסמוך על הבנתם המידית. ואילו במקומות אחרים יש להקדיש לקטע אחד או שניים שיעור שלם.

ה

הניתוח דלעיל בדבר חומר הלימוד הנכלל בשיעורי ההיסטוריה, סלל לנו את הדרך גם לנסיטת עמדה בדבר בעית הלימוד העצמי של התלמידים, בלשון אחרת שאלת העמלנות בהוראת ההיסטוריה. חסידים מושבעים של העמלנות ממליצים גם על ביסוס שיעורי ההיסטוריה על שיטה זו. הד״ר נחמה ליבוביץ י) נתנה דוגמאות יפות מאד לכד. כיצד אפשר לבנות שיעורי היסטוריה על עבודה משותפת של הכיתה בקריאת מקורות או בניצול יצירות ספרותיות המשקפות הווי של מציאות מתקופות העבר. אולם העובדה שאפשר לתת שיעורים טובים בהיסטוריה בדרך העמלנית אינה מוכיחה, שנוכל לבסם את לימוד ההיסטוריה בכללה על שיטה זו. בדרך העמלנית אפשר להעביר תמונות בודדות נגד עיני התלמיד ולטפל בבעיות מסויימות בהיסטוריה זעיר שם זעיר שם. יכולה שיטה זו לסייע בידי המורה בגיוון שיעוריו במקצוע זה. אולם ההצעה המרחיקה לכת היא, ששיעורים אלה ימלאו את מקום הלימוד הרגיל ההולד בעקבות ספר לימוד, פרק אחרי פרק, עד שנוותר לגמרי על ספר לימוד לטובת השיעורים המבוססים על קריאת מקורות. ונגד הצעה זו יש לומר שהיא מבוססת על טעות כפולה: על תפיסה לקויה בדבר מטרת לימוד ההיסטוריה מצד אחד ועל ראיה חד־צדדית של דרכי הלמידה וביטול ערך הקליטה הפאסיבית מצד אחר. לימוד המבוסס על פריאת המפורות יתן לתלמיד תמונות בודדות על אישים שונים ועל תקופות שונות, אך הוא לא יוביל אותו מתקופה לתקופה בתולדות עמו. הוא לא יתן לו את הרגשת הרציפות והוא לא יזמו לו את שעת הכושר לפתח את החוש ההיסטורי המבוסס על קביעת המאורעות על הסרט הזמני, שהוא היסוד הראשון בהבנה ההיסטורית כפי שראינו לעיל בפרק ב. בעלי השיטה טוענים נגד הלימוד במסלול הרגיל. שאת העובדות והתאריכים שוכחים התלמידים בין כך ובין כך, ועל כן מוטב להסתפק במתז התמונות העשויות להיחרת על נקלה בזכרון, וביחוד אם הן נרכשות אגב עבודה עצמית שבעמלנות. אולם כנגד זה יש לומר, כי השיגי הלימוד בהיסטוריה אינם נמדדים רק על פי הידיעות השמורות בזכרון. מטרת הלימוד בהיסטוריה שונה היא מעיקרה ממטרת המקצועות כגון חשבון ודינים (הלכות פסוקות), שאין השיגם השיג אלא אם כן הבאנו את התלמיד לידי ידיעה המוכנה לשימוש בכל עת. לגבי היסטוריה נכונה האמרה. שאינו דומה מי שלמד ושכח למי שלא למד מעולם. אף אם לא נשיג איפוא ידיעה אקטיבית כי אם מעט מזער. נשיג בלי ספק, שאם יודמן לתלמיד לשמוע או לקרוא על נושא לימודו בעתיד. תשמש לו ידיעות הכודמת הכנה לכליטת הידיעות החדשות אף אם רוב פרטי הידיעות

נעלמו בינתיים מתודעתו. מי שלמד פעם על תולדות הרמב״ם, על עלילות שבתי־צבי וכדומה לא ייבצר ממנו לתפוס משפט. שבו נזכרים אישים אלה כדוגמאות או הקבלות לתופעות היסטוריות אחרות אף אם לא יהיה הוא מסוגל להרצות לפנינו את פרטי תולדותיהם.

התובעים להעמיד את לימוד ההיסטוריה כולה על בסיס עמלני מתעלמים ממהות המקצוע ביסודו. היסטוריה אינה סוף סוף אלא סיפור קורות העבר הגמסר בכתב או בעל־פה מדור לדור. ותהליך מסירת מסורת פירושו — נתינה אקטיבית מצד המספר וקבלה פאסיבית מצד השומע, ואופיו המהותי של המקצוע יתבטא על כורחנו גם בדרכי הוראתו בבית הספר. משפטי המאתימאטיקה אפשר לפתח על יסוד חוקי השכל האנושי הטמונים בנפשו של כל אדם. כן ניתנות תופעות הטבע וחוקיותן לגילוי החושים של כל אדם. המורה המלמד את המקצועות האלה אינו אלא עומד על גבו של התלמיד לעוררו ולהדריכו, לראות ולחשוב מם מעצמו. בהוראת ההיסטוריה, ולחשוב מה שייתכן שהיה יכול לראות ולחשוב גם מעצמו. בהוראת ההיסטוריה, על דבר קורות העבר, שאלמלא הוא לא היה התלמיד יכול לדעת על מציאותן כל עיקר. על כורחנו נעשה עצמנו "מעתיקי שמועה" ואת תלמידינו למקבלי שמועה ולא נבוא "להוכיח" לתלמידינו בראיות שבמסמכים את כל העובדות המסורות על ידינו ממציאותו של אלכסנדר הגדול עד נכונות התאריכים שבספרי הלימוד.

האם נסיק מתוך כך את המסקנה שבלימוד ההיסטוריה נדון התלמיד לפאסיביות גמורה ונרחיק מהוראת המקצוע את העבודה העצמית של התלמיד? התשובה היא כי במידה שהחומר ההיסטורי נותן מקום לעיבוד הגיוני על יסוד ידיעת העובדות. יש ויש מקום לעמלנות. ואין בשום פנים לראות את לימוד ההיסטוריה כקליטת ידיעות בעלמא. כי אם אמנם אין ההיסטוריה נמנית עם מקצועות של ההגיון הטהור. אין היא נעדרת יסודות הנובעים מחוקי השכל האנושי. ההגיון יכול לפעול בלימוד ההיסטוריה להכרת הקשר הסיבתי בין עובדה לעובדה, בהכללת תופעות דומות זו לזו במושג כולל אחד, בהשוואת מעשי הגיבורים זה לזה ובהערכתם מבחינת התועלת והמוסר גם יחד. ובמידה שההגיון שולט בהבנת ההיסטוריה בה במידה יש מקום לגישה המיתודית של העמלנות בהוראתה. אין המורה או ספר הלימוד מחויב למסור לתלמידים את פרטי המאורעות עד תומם. יש פרטים שהתלמיד יכול להסיק אותם כמסקנות הגיוניות מן העובדות. אם נספר לתלמיד. כי בתקופת הפרסים הלכה ונפוצה השפה הארמית בארצות אסיה הקדמית והיא היתה לשפה ידועה גם בארץ ישראל. יוכל הוא על יסוד שאלתנו לגלות בעצמו את הקשר בין עובדה זו ובין מציאת פרקים בשפה הארמית בספרים המאוחרים של התנ"ך 10. כשאנו באים להסביר

<sup>9)</sup> ד״ר נחמה ליבוביץ, העמלנות בהוראת ההיסטוריה, הד החינוך, תרצ״ט.

<sup>—</sup> עיין בספרי חלק א, פרק ו, שאלה 5: דוגמאות נוספות לסוג זה של השאלות שם שאלה 4. פרק טו, שאלה 5: חלק ב, פרק ג, שאלה 3.

לתלמיד את המושג של פוליס. היא העיר־המדינה. לא נוסיף דרך סיפור כי מעין זה. עיר עיר ומלכה. נמצא גם בארץ ישראל בימי כיבוש יהושע. אך התלמיד שידועות לו שתי העובדות יוכל לעשות את ההשואה בעצמו והוא יהיה מן העמלים בהבנת ההיסטוריה 11). אנו לא ניתן הערכה על מעשי כל אדם שנספר את קורותיו. כי אם ניתן לתלמידים להביע את דעתם, כגון אם נכון עשה סוקראטס שלא ברח מבית האסורים 12), או האם יש בין מעשיו של הורדוס הראויים לשם מעשה טוב 13). לפעמים אפשר לתת בסופו של עניין מן העניינים פתגם המסכם בקיצור את פעולתו של אדם או מציין את האופייני שבמעמד היסטורי מסויים, ולבקש את התלמיד להסביר במה פתגם זה מבטא כאן את הרעיון הדרוש. על אנטיגונוס הנתלה בפרתים אפשר לומר "כשל עוזר ונפל עזור" (15); על מצבו של מוחמד במכה -- "אין נביא בעירו" 15). העבודה העצמית של התלמיד היא בכד, כי עליו להכיר במאורע ביטוי של רציון המופיע כאן בנוסח מופשט - דבר הדורש דרגת אינטליגנציה ומאמץ רוחני מסויימים. וכמובן מזמן כל קטע של מקור שנוכל להשתמש בו הזדמנות לעבודה עצמית. אך גם בכך לא די בקריאה בעלמא. כי אם יש צורך להעמיד את התלמיד על בעיה הניתנת לפתרון על פי עיונו במקור זה. בקריאת הצהרת כורש על התלמיד לענות על שאלה מעין זו "דאם נתנה הצהרת כורש ליהודים להישאר בכבל אם היה רצונם בכך" 16), ובקריאת הנוסח של הצהרת באלפור נשאל, אם מכילה ההצהרה משפט המפיג את החששות של המתבוללים שחששו לאזרחותם באנגליה. בכל אשר נרבה בשאלות של עיון מעין אלה — ולא של חזרה ושל בדיקת הידיעות — כן נוציא את לימוד ההיסטוריה. לפחות בחלקו. מכלל קליטה פאסיבית, מבלי שנוותר על רציפות התיאור, שהיא ממהות ההיסטוריה. בשמירה צל מהות המקצוע אף בשימושו הפידאגוגי ניכרת שיטת ההוראה המעולה.

<sup>11)</sup> חלק ראשון, פרק ז, שאלה 6; דוגמאות אחרות פרק יא, שאלה 2; חלק שני, פרק ח, שאלה 5.

<sup>12)</sup> חלק א, פרק ט, שאלה 5

<sup>13)</sup> חלק ראשון, פרק כז, שאלה ג; דוגמאות שם פרק לג, שאלה ד; חלק ב, פרק לג, שאלה ב. לג, שאלה 2.

<sup>14)</sup> ספר ראשון, פרק כו, שאלה 15

<sup>15)</sup> דוגמאות נוספות ספר ראשון, פרק טו, שאלה 3; כפר שני, פרק ט, שאלה 1.

<sup>16)</sup> ספר ראשון, פרק ג, שאלה 5.

# הרב דב כץ (ירושלים) / חינוך הישיבות

אין כוונה לתת בשורות אלו הערכה יסודית על הינוך הישיבות. זהו גושא מקיף, שאין למצותו במאמר קצר. יצוינו כאן ראשי תיבות בלבד של פרקים ובעיות.

תולדותיו של חינוך הישיבות כתולדותיה של האומה הישראלית. כי מיום קיום האומה התקיימו ישיבות בישראל. אשר היוו יסוד ושורש לחינוכה. ובתי היוצר של נשמתה ורוחה. בישיבה חוצבה רוח ישראל סבא. וממנה יתד וממנה פינה לדמותו ולצביונו מדור דור. היא הזרימה דם חוסם בעורקי עמנו בכל תקופותיו ומאורעותיו; הפיחה נשמת חיים בעצמותיו היבשות. ובה סוד קיומה והויתה.

אין לזהות את הישיבה עם מוסדות לימוד והדרכה; אין גם לזהותה עם בתי אולפן להקנאת ידיעות. הישיבה היא מוסד לחינוך ולהתעלות אישית. עצם האווירה שבישיבה יש בה משום חינוך. היא יוצרת טיפוס מיוחד וקובעת צורה. זוהי מעבדה רוחנית המעבדת את האופי, מגבשת את כוחות הנפש ומעצבת דמות ושיעור קומה.

מכאן השוני שבין תלמידי כל מוסדות הלימוד לבין הלומדים בישיבה, שהראשונים הם בעלי השקפה ואופי שונים ונבדלים. ועלולים להיות רחוקים זה מזה מן הקצה עד הקצה. בלי שיהיה בזה כל ניגוד למקצועות לימודיהם; ואילו האחרונים כמעט כולם הם בעלי השקפה אחידה ודומים זה לזה באופיים ובתכונות נפשם.

ומכאן שהלומד בישיבה איננו לומד תורה או יודע תורה בלבד. הלומד בישיבה — "דברי תורה נבלעים בדמיו" והוא נהפך לאיש אחר. לדרגה של תלמיד חכם. ושונים הם תלמידי החכמים משאר הבריות. הם יוצרים מחיצה לעצמם בדמותם ובקלסתר דיוקנם, ומהווים, מבחינה רוחנית, שכבה מעמדית מיוחדת. יש להם "שולחן ערוך" מיוחד ומידות רבות נאמרו בהם, בביאתם ביציאתם ובישיבתם; במשאם ובמתנם; בהילוכם ובדיבורם. חובות רבות מוטלות עליהם ואחריות גדולה נופלת עליהם. "כל תלמיד חכם שנמצא רבב על בגדו חייב מיתה". עליו להיות זך ומצוחצה, ושופע זהרורי אור וטוהר. הוא לומד תורת אלוקים, מהווה אישיות הדבוקה באלקים ויש לו לנהוג בנאות יתירה ששם שמים יתאהב על ידו.

עד כאן הדברים אמורים בישיבה סתם. פרשה מיוחדת קובעת לעצמה הישיבה מטיפוס המוסר. עם הירידה הרוחנית הגדולה שחלה במשך הדורות, הכירו אישים ידועים, שאין להסתפק עוד בסם החיים של לימוד התורה בלבד. נתמעטו הלבבות. נתקררו הרוחות, פסו תלמידי חכמים וניטל חומה של אש שלהבת התורה, ויש צורך בסממנים מיוחדים לשם התעוררות והתעודדות, כדי להפיח מחדש את השלהבת וכדי ללבותה. ותרופה מצאו בלימוד המוסר, ביצירת להפיח מחדש את השלהבת וכדי ללבותה.

השראה מיוחדת באמצעות מחשבה והתבוננות. באמצעות התלהבות הרגש והתלהטות הנפש.

יפה הגדיר מחולל תנועת המוסר: "לימוד התורה הוא סגולה ולימוד המוסר הוא רפואה". לימוד פרק "שור שנגח את הפרה" מעלה את האדם. עצם קדושת לימוד התורה, מבלי להבדיל בין סוגיא לסוגיא. מעדנת את הנפש, קובעת אופי וצורה ומרוממת את הנשמה. זוהי בחינת סגולה. סגולה טבועה בדברי תורה, שהם מפתחים את הלב ומשכינים בו את השכינה. יש קשר מיסתורי בין דברי אלהים חיים לבין צלם האלהים שבאדם. במה דברים אמורים אם הלב בריא ועומד בטהרו הטבעי, אם לא פגעו בו פגעי היצר והיא מוכשר לקבל פני השכינה. אבל אם הלב חולה, אם נתגלו בו סימני טומאה, אל תיקרי טומאה אלא טימטום, אם ערלת לבו אטומה, זקוק הוא לרפואה ולתרופות שונות שיעקרו את נגעיו. שיסירו את אלהי הנכר מקרבו ויכשירו אותו להוות כלי סיבול להשפעה. והרפואה היא לימוד המוסר.

"לימוד המוסר. תוך התרתחות הרגש וסערת הנפש. משמש כוח דינאמי לשבור את קרח אדישותו של האדם ולזעזע את כוחות המחשבה והמצפון, והריהו מחשל את הרצון השכלי. מחזק את החלטותיו הנחושית ומגביר את מלחמתו ושלטונו. ההתלהבות המוסרית קורעת לשעה את המחיצות הגופניות. מרוממת ומשחררת לרגעים את השכל מכבליו הרצוניים. מתיזה עליו ניצוצי אור המבהירים לו את נתיבות החיים — כעין הברק הבוקע להרף עין את ערפלי החושך — ומוסיפה לו עוז ועצמה לעמוד כנגד היצרים. זוהי הארה שכלית רגעית המעודדת את היסודות הרוחניים שבאדם".

ישיבות המוסר עמדו על סוד זה. הנהיגו בתוכניתם את לימוד המוסר והשלימו את רמתן החינוכית. ושוב שימשו הישיבות מקום ליצירתה של יהדות שרשית עמוקה. לעיצוב דמות של אישים מאורי תורה ודעת ולמעבדה של שלימות נפשית עילאה.

שיטות שונות ללימוד המוסר, ודרכים רבות הצטלבו ממנו.

יש אשר העמידו את הדיאגנוזה של מחלת הנפש בפחיתות האדם. בכוחות השחיתות שבו. "יצר לב האדם רע מנעוריו"; "עיר פרא יולד". והוא אכול כולו אינסטינקטים שפלים ומגונים. תאוות פרועות וחשכות ומידות ארסיות והרסניות. כדי להשליט את הצד הטוב שבאדם. שתהיה ידו על העליונה. יש לחשוף לפניו את תהום רשעותו וזוהמתו. לכוון את כל חיצי המלחמה וההדרכה החינוכית לריסונם ולשבירתם של היצרים המסוכנים הללו ולעקור את ה"אל זר" שבגופו.

ויש אשר העמידו את הדיאגנוזה של המחלה בנחיתות האדם — בחוסר הכרת ערכו. "בצלם אלהים ברא את האדם": טבועה בו נשמה "חלק אלוה ממעל" ובכוחו להעפיל ולהגיע לרום המעלות. להידמות לקונו, להידבק בו. כביכול, ולשמש "מרכבה לשכינה". כדי לבלום את היצרים הגופניים שבאדם

ולתת חופש ומעוף להתעלותו, יש לשחררו מנחיתותו. יש לגלות לפניו את ערכו האלהי, את האופקים הרחבים של עלייה והתרוממות שמימית הפתוחים לפניו. ולכוון את כל כושר ההשפעה לעודד את הכוחות העליונים שבו; להגביר את יסודותיה הרוחניים ולהניפו מעל לכל השאיפות הארציות הרגעיות והקטנוניות.

מחנכים מוסריים ידועים רואים את היעילות החינוכית הטובה ביותר בטיפוח אינדיבידואלי בכל מידה ומידה ובהדרכה הדרגתית ממושכת. כשם שבשעה שלקו אבריו של אדם, הרופא הכירורגי מודקק לכל אבר ואבר, לחובשו, למורחו ולכוון לו את הסממנים הדרושים, כך על רופא הנפש להודקק באותו שיעור לכוחות הרוחניים שבאדם. יש לייחד טיפול לכל מידה, להדרכת המחשבה, להפעלת הרגש וכו', ולקבוע תרגילים ואמצעים בתיקון כל כוח נפשי ל חוד, במקומו ובומנו. דרך זו היא אטית וארוכה, אבל צעד אחר צעד יתקדם האדם ויבוא על תיקונו השלם.

מחנכים מוסריים אחרים מקצרים את הדרך ומכוונים את שיטת ריפויים אל המרכז, לביצור הכרתו וכושרו השכלי של האדם. מידותיו הרעות של האדם מתפרעות ויצריו משתוללים, כל אימת שאין בריזירבואר השכלי שלו דלק די צורכו שיספיק בו כוח להשתלט עליהם. יש להעלות איפוא את דרגת הכרתו השכלית של האדם ולהרחיב את התפתחותו האינטליקטואלית — מבחינת ההשקפה האלהית — וממילא יחזק כוח שלטונו על כל הגורמים המפריעים ועל מידותיו המתמרדות, ויקנה את עולמו. גם דרך זו קשה ומלאה חתחתים, אבל היא יסודית ומרוכזת.

ויש אשר באו על האדם בסערה. הם סברו שאין לגשת אל האדם בדורותינו בדרכים רגילות. אם הוא עבר לקיצוניות מצד אחד, יש להטותו לקיצוניות שנייה שכנגד, עד שישתוה ויעמוד על דרך המיצוע, נופו של האדם נוטה בדורותינו לצד הגופני, והוא נתון כולו לרשות חמדותיו ורצונותיו. והדרך החינוכית היעילה במצב זה היא איפוא להסתער עליו בריתחה ובגבורה. באמצעים קיצוניים ובמלחמה איתנה, ובכל הדרכים והאמצעים, הן בהתקפה שכלית והן בשבירת המידות והכוחות, עד שיכריעו אותו ויעלוהו למסלול הרצוי.

אין גם לדלוג על הישיבות מחוגי החסידות השונים. מתחילת ברייתם, ריכזו החוגים הללו את מאמציהם להלהיב את הרוח והנפש, לתת מעוף למחשבה ולרעיון, ולעודד את הדביקות והתלהטות הקדושה, הישיבה החסידית טיפלה גם היא, לפי דרכה, בייצוב טיפוס מיוחד ובקביעת איפי וצורה — כדוגמתם הם. למטרה זו ניצלה את חכמת המיסתורין, פתחה לפני תלמידיה את הספירות והעולמות העליונים, והעלתה אותם למדריגות אישיות עילאיות. לרוב התרכזו ישיבות החסידות מסביב למחיצתם של האדמורי"ם, שימשו מקור ראשון לספוג מזיו אצילותם ורוממותם, והיוו הגורמים ליצור השראה שגיבה ולהאציל מהודה של ההמונים.

הצד השווה שבכל הדרכים והשיטות הללו. שהן עוסקות בתיקונם האישי של הבריות. בהפצת דעת עליונה ורוח גבוהה, בהעלאת דמות דיוקנו של האדם ובהתקרבותו לתכלית האלהית. הישיבות בחרו להן, כל אחת את דרכה, וכולן הובילו לאותה המטרה, לתת לתלמידיהן חינוך אישי נעלה, בדעת ובמעשה. וגידלו דורות של אנשי תורה ויראה מושלמים בכל מידה טובה ונכונה.

בדור האחרון ניטשטשו כישיבות המוסר התחומים בין השיטות השונות וכולן משמשות בעירבוביה. גם הישיבה החסידית הקלה בעקרונותיה ובמגמותיה והסתפקה במועט. בתקופה של חירום וצנע, מבחינה רוחנית, אין מקום לבררנות, ויש לתפוש כל דרך וכל אמצעי שבכוחם לשמש גורם למשיכה וקרבה. כל הדרכים כשרות, ובלבד שיפיחו רוח כל שהיא, שירעננו במקצת את הנפש וירוו את הצמאון; שיעלו במשהו את האדם מתהום הריקנות והחמרנות ויגלו איזה ניצוץ של אור וטוהר. והישיבות מכל הסוגים, למרות כל החליפות והתמורות ועל אף כל הויתורים והירידות, הן עוד היום המוסדות היחידים המרביצים רוח יהדות מקורית זמטפחים תוכן נפשי. מן הישיבה שואבים המוני בית ישראל את שארית חיותם הרוחנית ואת גבורתם הנפשית עד היום הזה. שם המעיץ המפכה אמונה חייה ורוח יהדות איתנה, ושם בית היוצר של נשמת ישראל.

# הרב ד"ר אלכסנדר שפרן (ג'נבה-שוויץ) / חינוך וחינוך עצמי (לבעיות החינוך היהודי בגולה)

X

שלשה פרקים עומדים לדיון במאמר זה: 1) מהו החינוך לפי תפיסת היהדות! 2) מהי דמותו של מפעל החינוך שלנו! 3) ומהן הדרכים למלאכת החינוך שעלינו לבור בהן!

מכלל העניינים בשלש השאלות הללו תיראה לנו ממילא התשובה לבעיה: כיצד מיישבים את הניגודים שבין בית הספר לבין בית ההורים; בין ההלכה לבין המעשה!

הבירור בשאלה: החינוך לפי תפיסת היהדות מהו? מחייב בירור קודם לשאלה אחרת — היהדות עצמה מהי ומה טיבה?! היה דות היא תורת החינוך העצמי של האדם בכיוון של התעלות לשלימות, שבה יהיה מסוגל האדם כנושא צלם האלקים, לפעול וליצור כבן חורין. סגולת בן האדם לעצמאית, וכשרונותיו לפעולה וליצירה, הם חלק אלוה ממעל, ועליהם להיות מכוונים לשמו יתברך. האדם הרואה בעצמאותו ובכשרונות המעשה שלו מתת אלוה, בידוע שיבקש את ההידאל שלו באלקים י). האידיאל האנושי מתעלה איפוא למדרגת האידיאל

 <sup>&</sup>quot;לא בראו הקב"ה, שנקרא צדיק וישר, את האדם בצלמו, אלא כדי להיות צדיק וישר כמוהו" (תנחומא בראשית ז).

המוסרי, הואיל ומקור מחצבתו קודש הוא; תוכנו ומהותו נאצלו מן האלהים. בהתגלותו בתור אלוהי המוסר והטוב: "ויאמר (משה) הראני נא את כבודך! --ויאמר (ה') אני אעביר את כל טובי על פניך" (שמות לג, יחדיט). וכן ימצא האדם את הערובה למילוי משאלות האידיאל הזה באלקים עצמו שנאמר: "ויקרא את חוקותי ומשפטי אשר יעשה אותם האדם וחי בהם אני ה'" (ויקרא יח, ה). מקרא זה בא ללמדנו מה טיבו של האדם, שיעודו להתחנך ולהשתכלל כדי להיות אדם שלם. האדם זכה בחוקים האלהיים האלה ההולמים את תבונתו. שבאה לו מאת החונן לאדם דעת למען ישמשו לו כמורי דרד ויהיו לו לאור בנתיב הבחירה החופשית של הטוב, ולמען יאפשרו לו חיים רבי פעלים. החופים האלה. הואיל והולמים הם את תבונתו של האדם. חזקה על האדם. שישכיל להבינם בתכלית הבהירות. עד כדי הרגשת ההכרח שבמציאותם י). ואולם הערובה הוודאית ביותר לתוקפם ולחובת מילויים של החוקים המוסריים הללו נמצאת בחביון עוזו של אלוהי הנצח והאמת והנעלה על כל נעלה. שעדותו -עדות ה' נאמנה ועומדת לעד, "כי אתה אלהים אמת ודברך אמת וקים לעד". הערובה האלהית הזאת היא איתנה הואיל ואין היא תלויה בתאוות הטבועות באדם. שקשה לו להשתלט עליהן: וכיון שאינה תלויה בהערכה היחסית והרופפת של האדם. בנוגע למושגי היסוד של הטוב והנאה: וכיון שאינה תלויה בתמורות חברתיות ופסיכולוגיות ושאר שינויים החלים בתנאי הכיום של האדם: האלה תמים דרכו אמרת ה' צרופה מגן הוא לכל החוסים בו" (שמואל ב, כב, לא: תה יח, לא).

זבכן מה הם האמצעים שעלינו להשתמש בהם בדרך החינוך העצמי!

<sup>&</sup>quot;אבא שאול אומר: ואנוהו (שמות סו, ב) — הוי דומה לו; מה הוא תנון ורחום, אף אתה היה חנון ורחום" (שבת קלג, ב). רש"י: "הוי דומה לו: ולשון אנוהו אני יהוא: אעשה עצמי כמותו לידבק בדרכיו". ויפה דייק רש"י בהסברו זה המדגיש לא רק את היחס שבין "אני והוא" בין אדם ואלהים בלבד, אלא גם מרחיב את היחס הזה לשיתוף שבמעשים ותכליתם. "אדר חמא ברבי חנינא, מאי דכתיב (דב' יג, ה): אחרי ה' אלהיך אש אוכלה הוא! אלא לאדם להלך אחר השכינה ז והלא כבר נאמר (שם ד, כד): כי ה' אלהיך אש אוכלה הוא! אלא להלך אחר מידותיו של הקב"ה: מה הוא מלביש ערומים, אף אתה הלבש ערומים; הקב"ה קבר חולים, אף אתה בקר חולים; הקב"ה קבר מתים אף אתה קבר מתים" (סוסה יד, א). הדוגמאות האלה ל"הילוך אחר מידותיו של הקב"ה" לא על עצמם בלבד כאו ללמד, כי אם גם על כל תופעות חיי האדם ובעיותיהם.

<sup>2)</sup> תורת מוסר זה של האדם אינה היטירונומית גרידא, כרומר: חורת מוסר שחוקיה ומקורה באו לה מבחוץ, מה ששכיח אצל דתות אחרות; וגם אינה אבטונומית גרידא, כלומר: תורת מוסר שהורתה ולידתה כאדם עצמו, ושהוא גם הקובע את חןקיה, כפי שהשתדל קנט להוכיח ב-הנחת היסודות למיטאפיסיקה של המידות — תורת המ סר היהודית יש בה מן הסינתיזה של יסודות המוסר ההיטירונומיים והאבטונומיים באופן שאינם מבטלים אלא מחזקים אלה את אלה.

ומהי המטרה שנוכל להשיג בדרך זו? תשובה לשתי השאלות הללו אנו מוצאים במקרא: "ולא ימוש ספר התורה הזה מפיך והגית בו יומם ולילה למען השמור לעשות ככל הכתוב בו כי אז תצליח את דרכיך ואז תשכיל (יהושע א. ח).

מגיד לנו הכתוב, שעלינו לכלכל ארחות חיינו לפי התורה: להגות בה, להתבונו בה ולהגשימה בפועל. את המושג תורה יצרה לה היהדות, ואין עוד כיוצא בו באומות העולם. שרשיו של המושג הזה הם אינטליקטואליים עמוקים, וממנו היהודי יונק את לשד החיים העסיסיים שלו. תורה פירושה: הרמוניה והשלמת גומליז המובילות לזהות מוחלטת בין ההלכה והמעשה: "על פי התורה אשר יורוד ועל המשפט אשר יאמרו לך תעשה" (דברים יז, יא). החיגוך העצמי הבא ממזיגת הלימוד והצשיה מסל צלינו את הבנת המטרה שהושמה לפנינו: "כי אז תצליח את דרכיך ואז תשכיל". לכאורה הרי ההצלחה היא התכלית הנכספת של בן האדם. ברם, האמנם יש לראות באושר, את תכליתו הסופית של האדם עלי אדמות? מסתבר, שלא. לפי תפיסת היהדות אין משמעותו של האושר, הבא ממיזוג החינוך העצמי בלמידה ועשיה. סיפוק כל המאוויים או ויתור על מאוויים כל שהם. היהדות אינה רואה באושר אד ורק את הצד האידונומי התועלתי והגשמי שבעולם הזה, כפי שהטיף ההיליניזם: ולא את האפס והריק שבנירוואנא, שעורג לו הבודהיזם: ולא חיי פולם הבא שמימיים בלבד, שבה מסתפקת ומנחמת הנצרות. ואף גם זאת: האושר אינו "הודהותו של האדם עם חוקי המוסר״ כמדרשו של קנט: לפי תפיסת היהדות אין לראות באושר תכלית סטאטית בעלת עמדה קבועה בעוה"ז ובבא, אלא האושר הוא בכחינת "הולך" -- התקדמות מתמדת לקראת הטוב, כלומר תהליך בלתי פוסק של הינוך עצמי. האושר לפי היהדות אינו "פארטונא"־רכוש — של הרומאים, אף לא "טיכע"־מקרה היהדות אינו "פארטונא"־רכוש היהדות אינו היהדות היהדות אינו היהדות היהדות היהדות אינו היהדות הי של היוונים. עיקרו של האושר היהודי בשכל. בחבונה, ומקורו טהור כמקור התורה עצמה. הוא נובע ממעייני השיפוט האינטיליקטואלי שלנו. שממנו הוא מתפשט והיה לרצון הפועל המוסרי -- "תלמוד גדול, שהתלמוד מביא לידי מעשה" (קירושין מ. ב; ב״ק יז, א; ר׳ ירוש׳ חגיגה פ״א, ה״ו) 3).

ההצלחה דורשת מאתנו התקדמות בלתי פוסקת. השם הצלחה נגזר מן

E) כדאי לציין את הרעיון, שניסח אותו הרברט ב"קובץ על ההרצאות הפידאגוגיות", שערכו של האדם אינו לפי מידת ידיעתו, אלא לפי מידת רצייתו. ברם אין מערכת רצייתו יכולה להתקיים בלי מערכת ידיעתו. וכנגדו רבים מן הפילוסופים שלנו ובתיכם הרמב"ם ושפינוזה (על אף שלא יכירנו מקומו בתוך הפילוסופים היהודים, בכל זאת חדור הוא אידיאלים יהודיים), הפליגו קצת יותר על המידה בתפיסה האינטיליקטואלית של המוסר, בראותם בו רק נחלת יחידי סגולה בעלי הנפש המשכלת. אמנם התורה מזקיקה את המוסר לשכל, אבל כוונתה לשכלו של כל יחיד ויחיד העוסק בתורה. ראוי לציין ביחד עם זה, שבמשנה ובתלמוד משמש המושג "דעת" במובן התכונה המוסרית של האדם (אבות ה, יד, פסחים קיב, א), וגם הרמב"ם קרא את פרקי האתיקה שלו בספרו "יד החזקה" בשם "הלכות דעות".

השרש "צלח" שעניינו בקיעה י), חרישה. גזירה, דריכה. בשם זה גנוז רעיון על התקדמות; אין בו משום מעשה פאטאליסטי ולא כלום. אף אין בו משום מעשה איגואיסטי ולא כלום י). אמנם "דרכיה דרכי נועם" (משלי ג. יז), אבל עלינו ללכת בהן, ללכת אחרי ה' ולדרוש את האלקים "), ואם נלך בהן אז נוכל לרוות ממקורו הצח של האושר האידיאלי שמוצאו מעמקי השכל המשוחרר מערפלי התאוות הגסות ובעמקי התבונה הישרה והבהירה: "ואז תשכיל".

לאחר שנתברר לנו שיהדות פירושה: חינוך עצמי של האדם לפי מצוות האלוה. המאירות את העין הבוחנת של האדם והמשיבה את נפשו המשתוקקת לקראת הטוב. — נוכל לגשת לשאלה העיקרית: מהו החינוך לפי תפיסת היהדות? האדם הוא בריה הניתנת לחינוך והזקוקה לחינוך; משעת לידתו של אדם חבויות בו נטיות טובות ורעות, ומכאן שעלול הוא להבחין ביניהן ומזומן הוא לחיים של בעל בחירה. כלום לא לכך נתכוונו חז"ל באומרם. שלפני לידתו של אדם משביעים אותו: "תהי צדיק ואל תהי רשע" (נדה ל, ב). על הילד כשיגדל, להיות איש, היינו לוחם; עליו ללחום ביצרו שמתחדש ומתגבר עליו בכל יום, לבור בין הטוב והרע, לבחור בטוב, בחיים, ולמאוס ברע, במות שבחיים: "רשעים בחייהן קרויין מתים" (בר' יח. ב). אין היהדות גורסת שיש בו במצבו הטבעי של הילד רק נטיות טובות בלבד.

<sup>:</sup> בקעוהו הירדן לפני המלך" (שמואל ב', יט, יח) רש"י, רד"ק, רלב"ג: בקעוהו (שמואל א', סז, יג) רש"י: רוח גבורה.

<sup>5)</sup> כראי לעמוד על אופיו האלטרואיסטי והסוציאלי של המושג "אושר", "הצלחה" לפי היהדות, הואיל ובדרך כלל משמעותו של מושג זה הוא איגואיסטי. רבי יהודה ליב עדל מסלאנים חש בדבר זה בתתו פירוש נאה בספרו "אפיקי יהודה" (אמסטרדם התקפ"ז), ח"ב עמ' כז, למה שכתוב בתורה "ויהי ה' את יוסף ויהי איש מצליח" (ב"ר לט, ב) — "היה לו לומר: איש צולח (ע"ד המאמר ירמיהו כב, ל: "גבר לא יצלח בימיו")? אמנם מצליח משמעו שהוא הצליח לאחר".

<sup>6)</sup> לפי תפיסת היהדות מתגלה האלהים בדינאמיות — "והתהלכתי בתוכבם והייתי לכם לאלהים ואתם תהיו לי לעם" (ויקרא כו, יב) הבחינה הדינאמית שלו מתחזקת כביכול מכוח הבחינה הדינאמית שלנו. וכן הבחינה הדינאמית שלנו מתחזקת מכוח הבחינה הדינאמית שלו, מאתערותא דלעילא. האדם זקוק לסייעתא דשמיא, קיימים יחסי גומלין בין שתי הבחינות האלה: דלעילא ודלתתא, וזהו אחד מעיקרי תורת הקבלה. אברהם שמע מפי הגבורה "התהלך לפני והיה תמים" (בראשית יז, א), כלומר רק בהתהלכו לפני האלהים יזכה האדם לשלימות. אף כשהתורה מדברת על שמירת המצוות הקבועות היא משתמשת במושג הליכה: "אם בחוק תי תלכו" (ויקרא כו, ג) ללמונו, שקיום המצוות הוא לא בבחינה סטאטית של הצות אנשים מלומדה", אלא מערכה אישית אחראית של האדם. ובצדק מעיר רבי שמואל בנימין סופר בספרו "כתב סופר" על הפסוק "את משפסי תעשו ואת חוקותי תשמרו ללכת בהם אני ה׳ אלהיכם" (ויקרא יח, ד): "המשפסים והחוקים ניתנו על מנת שהאדם ילך בהם, ההינו שיעלה בהם מחיל אל חיל ולא שיעמוד תמיד על מדרגה אחת".

כפי שרצה להוכיח י'אן י'אק רוסו ב״אמיל״ שלו. המקרא מעיד על יחס אמון באדם ובאימוץ כוחותיו הטובים דווקא מפני ש״יצר לב האדם רע מנעריו״ (בראשית ח. כא). הכתוב הזה לא בא להפחיד אותנו שהאדם הוא רע מטבע ברייתו ולפיכך צריכים להתייאש מהתקדמותו: אלא הואיל ויש בו באדם נטיות רעות הטבועות בו מלידה ז), הרי שטעון הוא משחר ילדותו טיפול, חינוך והדרכה לקראת הטוב, ובזה מסייעים לו לאדם, שהוא בעל בחירה, לחנך את עצמו, בכוח רצונו החופשי, ולהיות מה שנועד להיות: ״חביב אדם שנברא בצלם״ (אבות ג, יח) 8).

אין היהדות רואה בחברה ובציויליזציה מקור השחתה לילד. כפי שראה זאת רוסו. אדרבא, "לא טוב היות האדם לבדו" (בראשית ב, יח), האדם בחייו הוא בריה חברתית. וזהו מה שאמרו חז"ל: "או חברותא או מיתותא" (תענית כג, א: ב"ב טז, ב), היהדות מחייבת את החינוך, וחינוך קשור בחברה שבכוחה לפעול לטובה.

קנט ניסח תורה יהודית עתיקה באמרו: "אין האדם נעשה אדם אלא ע״י החינוך, ולעולם אין בו, אלא מעין חינוכו״ 9). בדברים יותר בולטים ובצורה יותר מקורית מובע רעיון זה בזוהר הק׳ (אמור צא, ב): "תא חזי בר נש דאתיליד, לא אתמנא עליה חילא דלעילא עד... זכי לאתעסקא באוריתא... זכי ועביד פקודי אוריתא; אבל בהמה דאתילידת בההיא שעתא דאתיליד ההוא חילא דאית לה בסופה אית לה בההיא שעתא דאתיליד״ 10).

<sup>7) &</sup>quot;א״ר יודן: מנעריו כתיב, משעה שהוא נגער ויוצא לעולם" (ירושלמי ברכות פ״ג, ה״ה; ב״ר לד, יב) דכיון דנפיק בר גש לאוירא דעלמא, מיד אזדמן לאשתתפא בהדיה יצר הרע דכתיב (ברא׳ ד, ז) ,לפתח חטאת רבץ״ (זהר וישב, קיט א); ובבבלי: "רא״ל אנטוגינוס לרבי: מאימתי יצה״ר שולט באדם, משעת יצירה או משעת יציאה? א״ל משעת יצירה, א״ל: א״כ בועט במעי אמו ויוצא?! אלא משעת יציאה. אמר רבי: דבר זה למדני אנטוגינוס ומקרא מסייעו, שנא׳: ,לפתח חטאת רבץ״ (סנהדרין צא, ב). אכן כשגדל בתורה ובמצות, הרי הוא נתעלה בכוח החינוך העצמי שלו לבחינת "מי״. הוא נעשה ליוצר, מפני שהוא נעשה לבעל הכרה, המכיר בסגולתו, שהוא יצור כפין של הקב״ה יוצרו, מחוללו ומניעו לטוב ולתעודה.

<sup>8)</sup> אדיסון, תומס גריי ודניאל ובסטר המשילו את נפש האדם שלפני חינוכה לאבן שיש במחצב. כפיסולו של הפסל לגבי האבן כך הוא החינוך לגבי הנפש האנושיח. לוק ממשל משל אחר: אין לך אדם שיסתפק ביהלומים בלתי מלוטשים, ואולם רק לאחר ציחצוחם ומילואם יפיקו זוהרם. ברור, שהילד הוא, במידה ידועה, בבחינת "מה", כחומר ביד היוצר, המחנך שלו.

<sup>9)</sup> של:שה אישים בנידורו של קנט הכיעו גם הם אותו רעיון: המשורר האגגלי יוהן גיי אמר: רק החינוך מעצב את האדם. המחנך האמריקני הורץ מן משתמש בציור פיוטי: כשם שאין תפוח ראוי לשמו כל אימת שלא הבשיל, כך אין בריה אנושית ראויה לשמה לפני שנתחנכה. המשורר הצרפתי ויקטור הוגו מעיר: "חינכת את הילד יצרת בן־אדם".

<sup>10)</sup> ר׳ אור החיים עה״ת, בחקותי כו, ג; סי׳ כג.

היהדות היא תורת ההשתלמות. בבחינה זאת היא מסכימה לדעתו של רוסו שאמר: "יש תכונה מיוחדת המראה על מותר האדם מן הבהמה והיא הכשרון להשתלמות". הלא התורה עצמה היא ספר חינוך 11), המדרש מכנה את התורה "אמון פדגוג" (ב"ר א. א). כלום אין היהדות עצמה תורת החינוך העצמי? "תונעת המוסר" שרבי "שראל סאלאנטר חוללה, מתבססת על תורת החינוך העצמי הרצוף של האדם. ר' ישראל סאלאנטר מטעים את הפסוק: "חנך לנער על פי דרכו. גם כי יזקין לא יסור ממנה" (משלי כב, ו) באומרו, שהאדם אשר בילדותו נתחנך על ברכי אחרים, חזקה שלא תזוז ידו מעבודת החינוך העצמי כל ימי חייו.

מגמתנו היא להגיע לחינוך עצמי, אבל עלינו לעבור בתחילה את השלב של החינוך. חינוך הילדים מותנה איפוא בחינוכם העצמי של ההורים, שמכירים בגודל ערכו של חינוך בניהם. כשם שהיהודי שקוד על "והגית בו יומם ולילה" והוא נזהר על "תשמור לעשות ככל הכתוב בו", כן הוא יכול והוא אף מחוייב ללמד את בניו. אנחנו מתכותים ללימוד בשני מובניו—במובנו השלם: הדידאקטי והמוסרי. — להורותם וללמדם ולהנחותם בדרך הישר לאור מעשים טובים, כל זה כלול במלה אחת: חינוך.

הלמידה נתפרשה אצלנו תמיד כ״הוראה״, שהושלמה בכוח המצשים הקונקריטיים ושאושרה בטבע העניינים והמסיבות החברתיות וההיסטוריות. יפה העיר ע"ז יוסיפוס פלויוס: "בשבילנו אין החינוך האמיתי בבחינת שב ואל תעשה, אדרבא כל עצמו לא בא אלא על מנת שיתגלגל במעשה" (נגד אפיון ב, כה). כמה מאות שנים לפני הופעת הפידאגוגיה המודרנית הבחין היסטוריון יהודי זה בהבדל שבין ההדרכה העיונית המילולית ובין ההכשרה המעשית. שהיהדות השכילה לראשונה לעשות משתיהן חטיבה אחת. הוא אומר: "לפנינו שתי דרכים - לרכוש את הדעת, או לסלול לעצמנו אורה חיים מוסרי; אחת בנויה על הוראה שבעל פה והשניה על התכשרות מעשית. עד כה הפרידו כל המחוקקים בספר חוקיהם את שתי השיטות הללו זו מזו. בהחזיקם באחת הרצויה להו ובהזגיחם את השניה. הספארטאנים והכריתים הכשירו את עצמם בדרך המעשה ולא בדרד ההוראה שבעל פה, ולעומתם חקקו האתונאים וכל אנשי יוון האחרים את חוקיהם על כל הוויות החיים. מבלי להדריך את בני דורם למעשה. מחוקקנן השתדל לאחד את שתי שיטות החינוך האלה לחטיבה אחת. הוא לא הנחילנו מצוות מעשיות בלי לתת טעם למצוות בעל פה; וכמו כן לא קבעו מצוות בעל פה מבלי להורות את קיומם המעשי. הוא פתח בגישה החינוכית הזאת כבר בשעת הכושר הראשונה של חיי האדם. היינו בשחר ילדותם של בני הנעורים".

האידיאל של מיזוג ההלכה והמעשה, שהיהודים ראו בו עיקד היהדות היה גם לאידיאל חינוכי יהודי. ההוראה והחיים, התורה המכוונת למעשים, שניהם ביחד מייצגים בפנינו את החינוך האמיתי.

<sup>11)</sup> רבי אהרן הלוי מברצלונה, מחנך לפי מקצועו, קרא את ספר המצוות שלו, המסודר לפי פרשיות התורה, בשם "ספר החינוך".

אנחנו ראינו את האידיאל החינוכי בעיצוב האופי. האידיאל הזה שגילה לעיני ספנסר במאה הי"ט, את גולת הכותרת של מטרת החינוך בכלל, היה הכוח המניע שבמשנת הראשונים שלנו בענייני החינוך ושקיימו אבותינו למעשה משנים קדמוניות.

אמרנו שהתורה והחיים — תורת חיים וחיי תורה — יחד ייצגו אצלנו את החינוך האמיתי. אך מי היה מסוגל למלא את התוכנית היסודית הואת? ההורים — הם נועדו לכך מבחינה נפשית. הוכשרו לכך מבחינה רוחנית והשכלתית וגם היכולת המעשית ניתנה להם להורות לילדיהם את דרך החיים אשר ילכו בה.

הפידאגוג השויצרי המפורסם פסטאלוצי אמר בהרצאתו שנשא ביום 17 ליאנואר 1818 "על קדושת הבית". ש"מחובתנו להאיר את לבות האבות והאמהות כדי שירגישו בתוך תוכם הרגשה חיה כמה זכאים הם שבידיהם הופקד יעוד של חינוך ילדיהם; את היעוד הזה מסרו אותו ללבם. ההשגחה והמצפון..." אכן, אנחנו דרשנו וגם חקקנו כראשונים חובת החינוך של ההורים לגבי לדיהם. באמת. אצלנו הוכשרה הקרקע לחינוך אידיאלי זה. שכן ההורים עצמם חייבים היו בתלמוד תורה. חובת ההורים לחנך ילדיהם. אנו למדים מפרשת שמע אשר אנו חוזרים עליה בכוונה יום יום: "והיו הדברים האלה אשר אנכי מצוך היום על לבבך, ושננתם לבניך ודברת בם בשבתך בביתך ובלכתך בדרך ובשכבך ובקומך" (דברים יא. יט). הרי לפנינו בם. בשבתך בביתך ובלכתך בדרך בחורת חינוך שלימה: ה"שינון" שע"י הלמידה מצד אחד, ומצד שני — החקיקה בתוך הזכרון ע"י דוגמאות חיות והזנת הנפש ע"י אורח חיים נאות. הילד יחונך בכל מקום הימצאו — בבית ובחוץ. כל הסביבה פעילה ומשותפת בחינוך הילד. הילד קולט לתוכו חומר חינוכי מכל עבר ופנה. מדעת או שלא מדעת.

כשם שאין אנו מסתפקים כהוראה שאין בה משום חינוך, דבר שטולסטוי הזהיר עליו; — וכשם שאין אנו שבעים רצון מהוראה אשר. לפי נוסח הרברט. רק בתנאים מסויימים תביא לידי חינוך; — כך לא תנוח דעתנו מחינוך שדי לו, לפי ראות עיניו של רוסו, בהסתכלות בטבע גרידא. כל מה שמתייצב לנגד עינינו ועיני רוחנו, כדי לראות ולהתבונן בן, מצטרף לחטיבת חינוך אחת ומיוחדת. הגיוון באופני הלמידה וההסתכלות יביא לידי טיפוח ופיתוח של אופי מאוחד עשיר ויציב.

"לדבר בם בשבתך בביתך ובלכתך בדרך ובשכבך ובקומך". שנות הילדות עוברות אצלנו מתוך שיחה ערה שבין האב והילד. הילד כולו תמה על כל מה שהוא שומע ורואה, על כל המתרחש מסביב, והוא שואל את אביו לפשרם של הדברים. "והיה כי ישאלך בנך מחר לאמר, מה זאת? ואמרת אליו..." (שמות יג, יד). בין האב זהבן מתעורר דו־שיח. השיחות המאלפות הללו שבשנות הילדות, משמשות אמצעי פידאגוגי אידיאלי לחינוך האופי ולעיצוב האישיות. השיטה החינוכית

הזאת. המעוררת את התעניינותו של הילד והמניחה את דעתו היא שיטה יהודית מובהקת. לפיכך כשמדובר על חובת החינוך של ההורים משתמש הפסוק בביטוי: "לדבר בם"! והספרי (דברים יא. יט) מדגיש את ערך השיחות בהעירו: "לדבר בם" — "מכאן אמרו: כשהתינוק מתחיל לדבר. אביו מדבר עמו לשון הקודש ומלמדו תורה: ואם אין מדבר עמו לשון הקודש ואינו מלמדו תורה, ראוי לו כאלו קוברו:"), שנאמר: "ולמדתם אותם את בניכם לדבר בם" (דב' יא. ט) וגו' "למען ירבו ימיכם, אם למדתם אותם את בניכם ירבו ימיכם וימי בניכם" (דב' יא. כא) בעם ההקבלה שבין אותם את בניכם. ירבו ימיכם וימי בניכם" (דב' יא. כא) בעם ההקבלה שבין הדיבור בלשון הקודש ובין לימוד תורה, אנו מוצאים את הרמו למיוג ההוראה עם שימושה למעשה.

החשיבות הנודעת לה לשיחה שבין האב והבן, ולהערת תשומת לבו של הבן כדי שישאל, אתה למד ממסורת הסדר בפסח שמקורו בתלמוד. שנינו: פסחים י, ד) "מזגו לו כוס שני, וכאן הבן שואל אביו; ואם אין דעת בבן, אביו מלמדו". והגמרא מוסיפה: "מחלקין להן (לתינוקות) קליות ואגוזין בערב פסח, כדי שלא ישנו וישאלו. אמרו עליו על רבי עקיבא שהיה מחלק קליות ואגוזין לתינוקות בערב פסח כדי שלא ישנו וישאלו" (פסחים קח, ב; קט, א).

כל המצוות והמסורות הללו לא ניתנו לדרשה בלבד. כשתחשוב על האידיאל החינוכי היהודי תראה, שמצוות התורה הן בנות מטרה מעשית ובנות אופי דידאקטי. כלום לא באו מצוות מעשיות. כגון תפילין, ציצית ומווזה, להזכירנו יציאת מצרים!! חיבה יתירה נודעת לאופי זה, המוסרי־לימודי של למזכירנו יציאת מצרים!! חיבה יתירה נודעת לאופי זה, המוסרי־לימודי של מצוות התורה; הוא נתגלה באור הקדושה וההוד של עריכת הסדר; והוא מודגש בהארה פידאגוגית חשובה. ויפה הניחו לנו חכמינו ז"ל בנוגע למצוות ציצית: "תניא: וראיתם אתו וזכרתם את כל מצות ה' ועשיתם אתם (במדבר טו, לט), מלמד שראיה מביאה לידי עשיה" (מנחות מג, ב; במדבר רבה יז, ז). שיטה זו של חכמינו היתה בידי אבותינו כשחינכו את ילדיהם. לכך מתכון התלמוד: "ת"ר: קטן היודע לנענע, חייב בלולב; להתעטף, חייב בציצית; לשמור תפילין, אביו לוקח לו תפילין"; ואחרי שהזכיר את הצד המעשי שבחינוך עובר התלמוד לצד הדוראה שבו: "יודע לדבר, אביו לומדו תורה וק"ש. תורה מאי היא! א"ר המנונא: תורה צוה לנו משה מורשה קהלת יעקב (דברים תורה מאי היא! א"ר המנונא: תורה צוה לנו משה מורשה קהלת יעקב (דברים לג. ד) 11 ק"ש מאי היא! — פסוק ראשון (דברים ו, ד)" (סוכה מב. א).

<sup>12)</sup> המשורר האנגלי גסקויגנה אומר: "ילד בלי חינוך מוטכ שלא יולד".

ר' תוספתא חגיגה, א, א; סוכה מב, א; רש"י עה"ת דב' יא, יט; ספרי ורש"י עה"ת דב' ו, ז. עה"ת דב' ו, ז.

<sup>14)</sup> רב המנונא, לשיטתיה, העמיד את התורה על כלל גדול זה. ר' ב"כ יד, א : "אמרו ליה רבון לרב המנונא: כתב ר' אמי ד' מאה ספרי תורה. אמר להו: דלמא (דב' לג) ,תורה צוה לנו משה' כתב ?" רע' בתוספות שם, ד"ה: , דילמא תורה צוה: ואומר ר"ת יאותו פסוק קרוי תורה, כדאמר בפ' ג' דסוכה (דף מב.) קטן היודע לדבר, אביו מלמדו תורה. מאר תורה ז תורה צוה לנו משה".

היהדות הכירה איפוא בסגולת ההורים לחנך, להורות — על כן קראה אותם בשם מורים. היא הטילה עליהם את החובה למלא תפקיד זה כראוי, בשלימות: לבסס את החינוך על התורה והחיים כאחד. השינויים שבאו כתוצאה מהתפתחות החברה והכלכלה גרמו לכך, שההורים בלבד אינם מספיקים ליתן חינוך שלם לילדיהם, והם נזקקים למורים ולבתי ספר.

אנו היינו ראשונים בהנהגת החינוך היסודי כחובה ציבורית. בימי הבית השני הנהיג נשיא הסנהדרין שמעון בן שטח את חובת החינוך לילדים בארץ ישראל (ירושלמי כתובות פ״ח, ה״ב). בשעות הכרעה בתולדות עמנו, בתקופה הסמוכה לחורבן בית שני, תפסנו באמצעים נאותים, כדי להבטיח את קיומו של עם ישראל: יהושע בן גמלא, כהן גדול, הקים אז את בית הספר לילדים בארץ ישראל 15, מעלת יהושע בן גמלא בסידור ושיכלול החינוך אינה פחותה ממעלת רבי יוחנן בן זכאי בן דורו, שהציל את יבנה וחכמיה (גטין נו, ב). ריב״ז, שסיכן את נפשו על האידיאל של לימוד התורה, זכה ליתר פירסום בהיסטוריה מאשר יהושע בן גמלא, שמסר גם הוא נפשו על האידיאל החינוכי למען תינוקות של בית רבן, כעדותו של יוסיפוס פלויום. אולם מפעלו, בית הספר העממי, שימש יסוד היסודות לבניינו המפואר והמרומם של האידיאל היבנאי.

רב. האמורא הגדול, מייסד הישיבה בסורא, ומנהיגו המובהק של עם ישראל בתקופות הראשונות והקשות של חיי הגולה, ידע להעריך את מפעלו של בן גמלא והכריז עליו: "ברם זכור אותו האיש לטוב, ויהושע בן גמלא שמו, שאלמלא הוא נשתכחה תורה מישראל" (ב"ב, כא, א) 1°).

נראה שהנדגת ההוראה הקבועה בבתי ספר. היה מפעל קשה, כיון שחינוך הבית היה מושרש עמוק למדי במנהגי אבותינו ונעשה "למוסד ביתי" חזק. אפשר שמצבם העגום של היתומים, שבלי הורים היו גם חסרי מורים, החיש גם כן את הקמת בית הספר הקבוע. ברם, ההורים עצמם לא זיתרו על כל זכותם לחנך את ילדיהם. הלא הם היו מצווים להתחיל בחינוך ילדיהם בקטנותם. צוו וכן קיימו. משהתחיל הילד לדבר, התחיל הדושיח בין אבא ובנו, והתחיל גם החינוך למצוות מעשיות. לבית הספר נכנסו הילדים רק בגיל 776 זי). בין בית החינוך בית הספר לא נוצרו ניגודים; אדרבא הם השלימו זה את זה. גם

מבי על סדר בית הספר הזה שמרו אחר כך גם כבכל.

<sup>16)</sup> עד כמה ראוי להערכה יתירה מומנט כזה בחיי עם, מראה לנו בצורה נרגשת הכתובת במצבת הזכרון לריפורמאציה של העם בגיניבה. שם נאמר: "ביום 21 למאי 1536 התאסף העם בגיניבה במועצה הגדולה וקיבל על עצמו את חוקי הריפורמאציה והחליט שהציבור יקיים חינוך חובה". מה שעשה עם ג'ניבה, למופת לעמי אירופה במאה היט"ז, פעל רעשה יהושע בן גמלא בשביל עם ישראל כבר בתחילת הספירה הנוצרית.

<sup>17)</sup> גם הרמבים (הלכות תיית. פיא. היא) ורבי יוסף קארו (שייע יוייך סיי רמייה סעיפים א, ה) אינם נוסים הרבה בשיטת החינוך הביתי ושל כיהייס מהמסורת העתיקה שבתלמוד.

המורה היה לא רק נאה דורש אלא גם נאה מקיים. בארחות חייו ובהוראתו היה המורה אביו הרוחני של תלמידו "ו, וכבר אמרו חז"ל: "כל המלמד בן חבירו תורה, מעלה עליו הכתוב כאילו ילדו" (סנהדרין יט. ב; צט. ב). ובספרי (דברים ז, ז) התלמידים קרויים בנים והרב קרוי אב "ו; ויש שהמורה עולה על האב. כשהאב אינו בר הכי לעסוק בחינוך ילדיו. שכן שנינו במשנה (ב"מ פ"ב, יא): "אבדתו ואבדת אביו, אבדתו קודמת; אבדתו ואבדת רבו, שלו קודמת; אבדת אביו ואבדת רבו. של רבו קודמת, שאביו הביאו לעולם הזה ורבו שלמדו חכמה מביאו לחיי העולם הבא; ואם אביו חכם (שקול כנגד רבו), של אביו קודמת." צאו נא וראו, שעל המורה נאמר שהוא מביא את תלמידו לחיי העולם הבא, ועל האב נאמר רק שמביאו לעולם הזה; מכאן שהמושג "חיים" הולם אך ורק את ההוויה שיש לה גם יסוד רוחני. הוויה חומרית גופנית לבד אינה לשם חיים "ב).

התפקידים, שמילאו המורים, התאימו במלואם לאידיאלים החינוכיים בישראל. אנחנו מוצאים בירושלמי (חגיגה פ"א ה"ז) מאמר אופייני לכך: "רבי יודן נשייא שלח לרבי חייה ולר' אסי ולר' אמי למיעבור בקירייתא דארעא דישראל, למתקנה לון ספרין ומתניינין. עלין לחד אתר, ולא אשכחון לא ספר ולא מתניין. אמרין לון: אייתון לן נטורי קרתא! אייתון לון מנטורי קרתא. אמרון לון: אולון אונין נטורי קרתא!! לית אילין אלא חרובי קרתא! אמרין לון: ומאן אינין נטורי קרתא! אמר לון ספרייא ומתנייניא"!

בין בזמן שההורים לבדם טיפלו בחינוך ילדיהם, בין בזמן שגם המורים שותפו במשמרת קודש זו, אחת שמענו: שהחינוך היה שלם, ושהתאמה גמורה שלטה בין הלכה ובין מעשה, בין בית ספר ובין בית אב. החינוך הזה זכה לשלימות, הואיל והתפתח בארץ ישראל, "הארץ אשר נשבע ה' לאביתינו לתת לנו". הוא לא היה לקוי גם כשהתפתח בכבל במאות האחרונות שלפני חורבן הבית השני ובמאות הראשונות שלאחריו, הואיל ושם לא היו התנאים הכלכליים, החברתיים והתרבותיים שונים בהרבה מאלו שבארץ ישראל שכנתה. גם שם שרר הור יהודי תוסס. התנאים הפידאגוגיים המנויים למעלה מצאו בארץ ישראל אחיזה טבעית, אולם גם בכבל הוכשרה להם הקרקע.

<sup>(18)</sup> א"ר יוחנן: מאי דכתיב (מלאכי ב, ז) "כי שפתי כהן ישמרו דעת ותורה יבקשו מפיהו, כי מלאך ה' צבאות הוא"? — אם דומה הרב למלאך ה', יבקשו תורה מפיו; ואם לאו, אל יבקשו תורה מפיו (מו"ק, יז, א).

<sup>19)</sup> ראה רש"י עה"ת דברים ו, ז; רמב"ם הלכות תלמוד תורה פ"א, ה"ב; ש"ע יו"ר סיי רמ"ה סעיי ג.

<sup>(</sup>נו״ד הסור והש״ע פוסקים: "חייב אדם בכבוד רבו ויראתו יותר מבשל אביו״ (יו״ד סי׳ רמ״ב סע״ א). הסור מנמק את הדין, הואיל ואביו מביאו לחיי עוה״ז ואילו רבו מביאו לחיי עוה״ב, ובירושלמי (חביבה פ״ב ה״א) "אמרון לר׳ מאיר: אין אמרין לך בההוא עלמא, למאן את בעי למבקר׳, לאבוך או לרבך ז אמר לון: אנא מיקרב לר׳ קדמי׳ ובתר כן לאבא״, אף על פי שרבו, אלישע בן אבויה. קצץ בנסיעות ויצא לתרבות רעה.

בפרשת שמע — ולא רק בפסוק הראשון שבו אנו מכירים ביחודו של הבורא וקורא הדורות. כי אם בכל פרשת שמע, על כל תוצאות החיים הנובעות ממנה. — נספגו צלילי המציאות. בשתי הארצות דיברו אבותינו בשפות דומות אחת לחברתה: עברית וארמית — "מפני שקרוב לשונם (הארמית) ללשון תורה״ אחת לחברתה: עברית וארמית של הפסוק "תורה צוה לנו״ וגו׳ אלא תורה זו הקיפה כחגורת אש את כל חייהם וחדרה לתוך־תוכם. התורה יצרה את האחדות של הדידאקטות. ההלכה שב "שננתם" וב "למדתם" עם היי המעשה בבית, ברחוב ובארץ, "בשבתך בביתך ובלכתך בדרך"; התורה איחדה את העבר עם ההוה, את חווית הפרט עם חווית הכלל, את זכר ון מעשה האבות עם דרישות ההווה, את מציאות ההווה עם האידיאלים שבעתיד. התורה שיזרה את האנושי בלאומי והעלתה שוב את הלאומי לאנושי. זאת התורת האם" והדרכתה ומאמו: "אביו מלמדו תורה", אמרו חז"ל: ואולם גם את "תורת האם" והדרכתה חייב הילד לכבד: "שמע בני מוסר אביך ואל תטש תורת אמך" (משלי א. ח).

לאור התורה הזאת בטוחים ההורים, שהבן יהיה ל"בונה" (21), שימשיך לשכלל את בית חייהם; שלא יינתק מהם מבחינה רוחנית. שלא "יקברוהו" בחייהם... אנוכיותם של ההורים -- האצילה שבתכונת האנוכיות — מוצאת את סיפוקה, לא רק בהמשכיות אלא דוקא בהורשת הגופנית של הווייתם. הרוהניים (22). אנוכיות ההורים בישראל מוצאת את סיפוקה, לא רק בהמשכיות הגופנית של הדורות, אלא גם ובעיקר בהנחלת המסורת והתורה. ואין ספק, שקירבת הילדים להורים אינה רק בתודעת מוצאם הפיסי, אלא גם בתודעת מוצאם הנפשי והרוחני. רק על ידי המסורת הנובעת מקיום המצוה: והגדת לבנך... בעבור זה עשה ה׳ לי (שמות יג, ח) יכלה השיחה שבין האב והבן 23) להימשך כחוט של חסד בל ינתק לעולמים. כלום לא אמרו חז"ל: "כל המלמד את בנו תורה, מעלה עליו הכתוב כאילו למדו לו ולבנו ולבן בנו עד סוף כל הדורות; כל המלמד את בן בנו תורה. מעלה עליו הכתוב כאילו קיבלה מהר סיני.. " (קידושין ל. א.). ואין כאן המדובר על הנחלת מסורת קפואה ומאובנת. כי אם על קשירת רשרים

<sup>21) &</sup>quot;וכל בניך למודי ה' (ישעיה נד, יג), אל תקרי בניך אלא בוניף" (ברכות סד, ח).

(22) "מה זרעו בחיים אף הוא בחיים" (תענית ה. ב) -- לאידיאל זה יש בהחלט תכונה רוחנית. מפני ש"כל המעמיד בן רשע או תלמיד רשע, אף שעיניו כהית" (ב"ר סה, י), סוף שאושר נפשו כבה. "מפני מה בדוד נאמרה בו שכיבה וביואב נאמרה בו מיתה? דוד שהניח בן, נאמרה בו שכיבה; יואב שלא הניח בן, נאמרה בו מיתה; ויואב לא הנית בן? והכתיב (עזרא ח, ח): ,מבני יואב עבדיה בן יחיאלי, אלא דוד שהניח בן כמותו נאמרה בו שכיבה, יואב שלא הניח בן כמותו נאמרה בו מיתה" (ב"ב קטז, א).

<sup>23)</sup> גם בחיי יום יום משתקפים החיים של בית ההורים בילד, כמאמר חז"ל: "שותא דינוקא בשוקא, או דאבוה או דאימיה" (סוכה נו. ב).

אמיצים בין העבר והעתיד; המסורת היא נחל קדומים, השוטף דרך באר מים חיים שופעים מרצון המילוי האישי, בן החורין, שמפרה את מעשי היצירה שלך: "התקן עצמך ללמוד תורה שאינה ירושה לך"! (אבותב, יו). על שאלת הפידאגוג הידוע פיאג׳ה מג׳ניבה: אם תפקיד החינוך הוא בטיפוח האישיות, או בראש ובראשונה בעיצוב האינדיבידואום לפי הדפוס ההולם את הדורות הקודמים והמוכשר לשמור על ערכי המסורת", אנחנו משיבים שהיהדות רואה את האידיאל החינוכי בהתפתחות החופשית של האישיות, המתערית התערות יוצרת בשרשרת הדורות הממושכת והבלתי פוסקת של החיים בהרוחניים. לפי זה אין הילד, — האישיות המתהווה — מבודד ועזוב לנפשו. אין הוא משועבד לעבר ואין הוא מוגבל בתחום ירושה בלתי משתנית. בחינוך אין לגרוס את מאמרו של גיטה ב"פאוסט": "החזק נא בירושת אבותיך שתהיה ברשותך"; אף לא בהתעמקות בירושה זו בלבד — דיינו; אלא כל עיקרו של בר הוא לטבוע את הגושפנקה האישית על המהלך הרוחני המתמיד של האנושות.

טביעת החותם האישי, היא עיקרית בעבודת החינוך. בה מתמזגים כל הזמנים לחטיבה אחת. בלי הטביעה הזאת יהיו ערכי העבר ללא תועלת והעתיד בלי תקוה. ומה נעמו דברי חכמינו ז"ל: "ברא מזכי אבא, אבא לא מזכי ברא, דכתיב: אין מידי מציל' (דברים לב, לט); אין אברהם מציל את ישמעאל ואין יצחק מציל את עשו" (סנהדרין ק"ד, א): הוי אומר שרק אדם שמתעלה ברצונו הוא למדרגת יצחק, ראוי לירושת אברהם; ואדם שמתעלה ברצונו הוא למדרגת יעקב, ראוי לרשת את יצחק 24).

המסורת בישראל אינה פולחן העבר וגם לא שמירת מה שהיה בלבד, כי אם השתתפות אישית באוצר המנוצח של העבר. תוך התחדשות תמידית. תוך התאמצות ערה והתקדמות בלתי פוסקת: "הליכות עולם לו"... 25) מחויבים אנחנו להביא לבית גנזיהם של הדורות את תרומתנו אנו כפי כוח השגתנו האישית, אף כי ידוע לנו, שאין השגתנו שלימה ואין כחותינו שלימים: "לא עליך המלאכה לגמור, ולא אתה בן חורין להבטל ממנה" (אבות ב. כא). ההרמוניה שבין מסגרת העבר ובין שדה ההתפתחות האישית היוצרת מזהירה בזוהר העצה שדוד המלך נתן לשלמה בנו: "דע את אלהי אביך, ועבדהו בלב שלם ובנפש חפצה" (דבה"י א כח. ט), כלומר דאמונה באלוהי האבות ובמסורת אבות מאירה ומעודדר את המתח הנפשי הפנימי האישי כלפי ההשגה, מול המילוי.

<sup>24)</sup> ר' יעקב קראנץ המגיד מדובנא, מסביר בחיבורו "אהל יעקב" את הפסוק "וזכרתי לך את בריתי יעקוב ואף את בריתי יצחק ואף את בריתי אברהם אזכר" (ויקרא כו, מב), באמרו, שלשם כך הזכירה התירה את הצעיר שבאבית תחילה להדגיש לך את האחריות המוסלת על הדור הצעיר.

<sup>(25) &</sup>quot;חביבה תורה על לומדיה בכל יום ויום, כיום שנתנה מהר סיני" (ברכוח סג, ב).

היהדות. בבחינת דת התבונה וההיסטוריה, אינה מקילה בערך התכונה שבחינוך לשם התאצלות המסורת כפי שדרש אפלטון. הלה אמר: "החינוך עניינו המרצת הגוער והפנייתו כלפי תבונת אמת זו אשר תאשר את החוק ואשר חכיר בכנות הנסיונות של בחירי האבות שלנו". ואולם היהדות אינה מסתפקת בכך, היא דורשת מן האדם — הכרת אלוהי האבות, שהוא אלהי האמת והצדק, מתוך בחירה חופשית ומתוך מניע מוסרי.

היהדות. בבחינת תורת ההתקדמות המתמדת. מודה באמיתות שבעיקרון החינוכי של פרבל: "בל נראה את האדם כבריה מושלמת ומוגמרת או כבריה עומדת וקופאת בהוויתה, כי אם בבחינת בריה ההולכת ומתפתחת". ואולם היהדות אינה מסתפקת בהתפתחות בלבד בלי כוח יצירה פורה, מוסרי, שיהוה ויעריך את ההתפתחות.

היהדות. בבחינת דת אופטימית משיחית, מכירה בנכונות השקפתו של קנט האומר: "אחד העקרונות באמנות החינוך הוא לחנך את הילדים לא לפי דרישת המצב שבהוה. כי אם לקראת המצב המשופר בעתיד". אבל עם זד אין היהדות מוותרת בשום פנים על שיפור המצב בהוה.

היהדות שיחסה להוה חיובי ונאמנותה למסורת החלטי, מעריכה את דברי פסטאלוצי הגדול שאומר: "כל עצמו של החינוך אינו אלא קשירת קשרי קודש, על ידי שימוש נבון בהווה, בין העבר לבין ערפלי העתיד". ברם, אין היהדות רואה את העתיד חתול בערפל, אדרבה מוגה הוא בנגוהות האנושיות המשיחית. ובכן האידיאל החינוכי של היהדות צר קלסתר פנים של אדם בעל הכרה עצמית, שמצפונו המואר בשלהבת יה מדריכו בדרך הטוב והישר.

۳

תכלית מלאכת החינוך בישראל היא איפוא לחנך את הילד להיות אדם שלם ויוצר. "מי שאינו ראוי שיכונה בשם אדם, בעל כוחות פנימיים מפתחים, אין שום יסוד ליעודו בעולם. "זאת היא דעתו של בעל תורת החינוך המפורסם פסטאלוצי, ופירוש המקרא מסייעו דכתיב: "זה ספר תולדת אדם" (בראשית ה. א). תכליתו הנעלה של ספר תולדות אדם היא האדם, — להיות אדם שאינו פרוש מן הציבור ובכל זאת עומד ברשות היחיד של אישיותו הוא; — להיות יהודי המתערה, מכוח בחירתו, בתוך כלל ישראל, בהמון האינטרסים הלאומיים, אבל מבלי לבטל בזה את ישותו הוא, את האני העצמאי שלו; — להיות לאדם בישראל ולישראל באדם שחלק פועל ויוצר לו בנחלת התרבות של ישראל ובמורשת רוח האנושות בכלל 26.

<sup>26)</sup> על ההרמוניה שבין האדם כבריה אבטונומית ובין האדם כבריה הברתית אנו מוצאים בירושלמי (נדרים פט, ה״ד): "ואהבת לרעך כמוך (ויקרא יט, יח), — רבי עקיבא אומר: זהו כלל גדול בתורה: בן עואי אומר: זה ספר תולדות אדם (בראשית ה, א) זה כלל גדול מזה״... שני המאמרים הללו משלימים זה את זה — רבי עקיבא מדגיש את היסוד החברתי ובן עואי את היסוד האישי שבתכונת האדם.

האידיאל החינוכי בישראל רוצה באדם הרמוני, לא די לו באזרח של מדינה ספארטאנית הנתונה לחוקים נוקשים של "רפובליקה" אפלטונית; וגם לא די לו באזרח הכפוף לשלטון הלאומני של מדינה שהרימו על נס פיכטה והגל; וגם לא די לו במאמין בדת דוגמתית — סכולאסטית או מסתורית־סגפנית, — ששיבחה הנצרות; האידיאל החינוכי הישראלי יוצה באדם, בעל בחירה, בן חוריז פועל ויוצר, שבכוחו באדם, בעל בחירה בן חוריז פועל ויוצר, אלהיו.

היהודי השלם הוא האדם השלם. היהדות וההומאניזם כוונתנו לא לההומאניזם ההיסטורי של הריניסאנס, אלא לאנושיות) הם שנים שהם אחד. החינוך להיות יהודי נהיה ממילא חינוך להיות בן אדם.

בארץ ישראל קיימים התנאים הטבעיים האידיאליים להתפתחות הילד היהודי כבן חורין (27); אין שם מעצורים שהסביבה הבלתי הומוגינית שבגלות גורמתם — אין לגבי הילד בארץ ישראל שום חציצה בין הווייתו היהודית לבין הווייתו האנושית. יהדותו מעורה ומושרשה באנושיותו לא רק משום שהוא חי לו את חייו מתוך חופש מבחינה גופנית נפשית ומוסרית, אלא גם הואיל ותורת היהדות עצמה דורשת הימנו לאחד את היסוד הלאומי יהודי שבו עם היסוד האנושי מוסרי עד שיוצקו כאחד. מתוך אחדות זו נובעת המרת אחריותו של הילד כלפי האנושות כולה. וכבר אמרו: "אין תורה כתורת ארץ ישראל" (ב"ר הילד כלפי האנושות כולה.

אולם מה טיבו של החינוך היהודי בגולה?

היהודי בגולה, שהוא מעוניין בכל נפשו ומשתתף במיטב כחותיו בפיתוח הערכים התרבותיים השונים של האנושות בכלל ובשיכלול הערכים ההומאניים שלה בפרט, לוחם בראש וראשונה בעד הגשמת הצרכים ההומאניים שלו, אלא שמונעים הימנו את האפשרות להגיע למחוז חפצו, ועל פי רוב מפריעים אותו להשיג אפילו מטרת חפצו: לכלכל חיי אנוש הגונים. על ידי כך מתהוה בנפשו של היהודי בגולה קרע בין "להיות יהודי" ובין "להיות אדם", ככה מתהוה ניגוד בין ה"רצון להיות יהודי" לבין "היכולת להיות אדם". והחינוך בגולה סובל מאותו סרע 2°.

מהרתם ועל שנוכה לראות בהפראת התנאים האלה המעולים במילואם ועל שהרתם (27 היהודית, בארץ אבות ובנים.

<sup>28)</sup> בוא וראה כמה הובלט ניגוד דראמאטי זה במאה ה־י״ג. בתקנות נית הספר של הימים ההם אנו קוראים: "המורים לא ילמדו יותר מעשרה ילדים בבת אחת. אף על פי שקבעו חבמים עשרים וחמשה ילדים למורה אחד. במה דברים אמורים בארץ ישראל שאוירה מחכים״ (הרי כאן תורת הסביבה שתופסת מקום נכבד ב"כוזרי״ של רבי יהודה הלוי ושזמן רב אחריו פיתחה הפילוסוף הצרפתי היפוליטה טאני). "ובזמן שישראל עמד ברשות עצמו המדינית, כי רוח החירות היא נעלה וחזקה וברורה ומסוגלת להקנות הרבה יותר מדעים מן הרוח הדכאה המשועבדת. רוח דכאה היא מושפלה, חלשה, נגובה ואין בה זי כוח לסגל

והנה ניגשים אנחנו לעיצומה של הכעיה החמורה המעסיקה אותנו: החינוך בגולה. בתקופה הראשונה של דברי ימי הגולה, היינו מחורבן הבית ועד דור האמאנציפאציה, מצאה בעית החינוך רק פתרון דחוק. מבחינה סוציאלית היו הידודים "עם לבדד". הילדים נאלצו לקבל את החינוך, שכונה אחר כך בשם "חינוך הגיטו", על מעלותיו ומגרעותיו. הילד למד ונתחנך למצוות בין בבית ובין בבית־הספר. אם מבחינתם האנושית היו החיים שסבבוהו מצומקים מאד: חיי עוני ודוחק, הרי מבחינה יהודית תססו מאד: הם היו חיי עושר וכבוד.

בתקופת ההשכלה באירופה המזרחית והמערבית, שבה שקדו היהודים להשיג זכויות אזרחיות ושבמידת־מה אף השיגון, השתמשו היהודים בפשרה שניסח אותה י. ל. גורדון: "היה יהודי באהלף, ואדם בצאתך"! הרי שהתחיל להתגבש הניגוד בין הבית שהיה עדיין יהודי, ובין רשות הרבים, שהיתודי אך קיבל רשות כניסה לתוכה. עם מהלכה הטראני של האמאנציפאציה שבימינו ניטל מן הבית תוכנו היהודי, נשללה ממנו שירת החיים היהודית, הבית כמעט שחדל להיות יתודי, וכן פג טעמה של עצת גורדון. והנה מופיעה לנגד עינינו התמונה המכאיבה של החינוך היהודי בגולה בהוה.

האמאנציפאציה, אשר מצד אחד אין לוותר על הישגיה החיוביים שניקנו ביסורים ובעמל רב, אולם מצד שני רוקנה את הבית היהודי מן היהדות ודנה את בית הספר היהודי כמיותר, יצרה מין "חינוך יהודי" לילדינו, אשר הן מצד ההוראה הלימודית והו מצד ההגשמה המעשית אינו ראוי לשם זה.

נחזור ונסכם: היסודות של החינוך התקין הם: המשפחה, בית הספר והציבור. מגמתו של החינוך הוא — לכון את התפתחותם של הכוחות הטבעיים שבילד לצד הטוב<sup>20</sup>), לעורר את המידות הטובות הגנוזות בילד ולפתחן <sup>(3)</sup> ולהכין בו,

לעצמה את המדע, הואיל והיא משועבדת לשליטים זרים ועריצים וכל יגיעה ועמלה נתונים הם לאדון אשר אינו חל וחש לטובתה. הרוח הזאת עמוסה בכל מיני טרדות; ואם מאיימים עליה ונוגשים אותה, הרי היטורים הנגרמים על ידי כך מעכבים הם את ההתפתחות הרוחנית..." ד"ר משה גידמן שמתוך ספרו: "תולדות החינוך והתרבות של היהודים בצרפת וגרמניה" (במאות ה'-י"ד, וויען 1880, עמ' לו-לז) הבאנו את הדברים שלמעלה, מעיר על כך: "אמנם הערה קולעת מאד לפנינו על היחס שבין החירות והחינוך. הערה זאת יכולה לשמש האשמה מרה מצד תולדות ישראל נגד שליטי ימי הבינים".

<sup>(29)</sup> עצתו החינוכית של פרבל: "חשוף נא מה שהטבע מצפה מן הילד": או פתגמו של יוהן סטוארט מיל: "קרב נא את הילד להשתלמות שלפי טבעו": או האזהרה שהיבעה ע"י פלוטרך עוד בטרם היות הפידאגוגיה המודרנית: "טבע האדם אשר לא יעודן ע"י הדרכה, ייאטם: ברם ההדרכה שאין הטבע מסייעתה, מומה בה". כל אלה כלולים בתוך הפתגם ההינוכי שבמשלי (כב, ו) "תנך לנער על פי דרכו".

<sup>30) &</sup>quot;דרש רבי שמלאי: למה הולד דומה במעי אמו ז... ומלמדין אותו כל התורה כולה... וכיון שבא לאויר העולם, בא מלאך וסטרו על פיו ומשכתו כל התורה כולה" (גדה

בילד, את שווי המשקל בין החומר והרוח 31. איה הוא המקום בו נוכל לזרוע זרע קודש זה של החינוך? בבית האב? בבית הספר ללימודי דת? או שמא בבית הספר הכללי? מסתבר, שאף באחד מאלו לא נצליח לעשות זאת בימינו.

כל אחד מהמקומות הללו עורר בילד הלך רוח ותסביך נפשי מיוחד: בבית הוריו אין הילד רואה כמעט ולא כלום מיהדות. ובכל זאת הוא נשלח על ידי הוריו לבית הספר של הקהילה ללימודי דת. ההורים, אם בכלל שולחים את ילדיהם לבית ספר כזה. אינם עקיבים לגבי עצמם ולגבי הילד. הם אינם מקיימים את תורת ישראל, אבל מונעים בכוח בלתי מודע להם הם שולחים את ילדיהם. לשמוע שיעורי דת בבית ספר יהודי. בבית ספר זה מספרים לו לילד משהו מן היהדות. במקוטעין ובשפה רפה בצורת קאטכיזמוס. שאין לו קשר עם החיים. משוחחים אתו על שבת. תפילין וכשרות. ועל שאר דברים שבקודש, החיים. משוחחים אתו על שבת. תפילין וכשרות. ועל שאר דברים שבקודש, שבבית הוריו לא ראה אותם מעולם 20).

כשהילד בא לבית הספר הכללי מתגוללת לפניו תמונה אחרת לגמרי. תמונת החברה שאינה מתרוצצת בניגודים שבין בית הספר ללימודי דת יהודית ולבית ההורים.

כלל הוא בידינו: ילד שיצא מן השלב הראשון שבהתפתחותו. היינו השלב של הדמיון והחיקוי. ונכנס לשלב השני של תפיסתו וכוח שפיטתו העצמי. נמצא בתוך מאבק שבין כוחותיו המתפתחים בתוך האני שלו לבין הכיחות החיצוניים של הסביבה הפועלים עליו דרך לימוד ומתן דוגמאות. כאן עומדים רק שני גורמים זה מול זה: הילד והעולם החיצוני. ואולם בנפש הילד היהודי

ל, ב). לומר לך, שכל התורה גנוזה בילד בכוח. ואולם, בכדי שיהא טעם ובקום לחינוכו ולחינוכו העצמי בעתיד, הרי שעלינו לעורר את סגולותיו ולהוציאן "מכוח אל הפועל" (אס נשתמש בביטוי של הרמב״ם); וכך אמר הסכולאסטיקן תומם איש אקוינו שהוש⊒ע מהרמב״ם: "האדם, ננוזות בתוכו כל האמיתות ואולם על החינוך לחשפן״, ואולם בשבילנו בחשיפתן גרידא לא סגי, כי עלינו גם להפרותן כפי שגרס החכם ההודי חיבקננדה רמקרישנם: "מחנך מובהק מרכז כל כוחו כדי לגלות את התכונות המצויות בתלמידו״.

<sup>(31) &</sup>quot;חנך לנער על פי דרכו", אין אנו למדים מכאן שניתן את השליטה לטבע בלבד, שאם כן החינוך לשם מה ז אמור מעתה, שכל עצמו של החינוך לא בא אלא ללבות את הגיצוץ של המצפון המוסרי, שאינו כא מן הטבע, אלא הוא חלק אלוה ממעל. היהדות שואפת, שהחינוך לא יכוון נגד הטבע, אדרבה, יעודו להשרות שלום בין הטבע והרוח. וזהו שדרשו חכמינו את הפסוק: "כי אם בתודת ה" חפצו" (תהלים א, ב) "סריש רבי ואמר: אין אדם לומד תורה אלא ממקום שלבו חפץ" (ע"ז יט, א) חפצו של אדם מוצא עידונו בתורה. הרעיון התלמודי הזה השכיל רוסקין לנסת: "עיקרו של החינוך הוא להנחות את הנפש לקראת הטוב לגלות בה את הטוב שבה".

מובן שזה לא נאמר לגבי חדר, חלמוד תורה וישיבה, שבהן ההוראה היא יהודית, אינטנסיבית.

מזדמנים כוחות שונים: בית ההורים היתודי, בית הספר ללימודי דת יהודית ובית הספר הכללי. למי יטה איפוא הילד? למי יאזין? למי יאמין? דימטריוס מייעץ לבן הנעורים: "בבית משפחתך — כבד הוריך; בחוץ — כבד כל אדם; מייעץ לבן הנעורים: "בבית משפחתך — כבד הוריך; בחוץ — כבד כל אדם; ובבדידותך — כבד את עצמך". כל זה שפיר, כשבין שלשה אלה שרוי השלום, ואולם כָאן, שהכל מלא ניגודים, עם מי יכול הילד לנהל את השיחה הנכונה והכנה? לפי המסורת היהודית הנאה, שואל הילד את אביו. ואבא משיב לו מתוך נסיונותיו וחוויתו האישית —: "והגדת לבנך ביום ההוא לאמור בעבור זה עשה ה' לי בצאתי ממצרים" (שמות יג, ח). כלום יצא ידי חובתו האב בגולה, ב־מינו, לגבי העומק והיופי שבעצת רבי יהודה החסיד בספר חסידים (סי׳ תקכ"ג): "אדם מגיד לבניו: כך אני עושה, כך היה אבי עושה... כדי שהם יעשו כך".

נפגע ונפצע ברגשותיו הכנים. פונה הילד למורה היהודי שלו. בבית הספר ללימודי דת יהודית. ומבקש מענה מפיהו. הלה נענה לילד ומלמדו. אולם הילד היהודי שבר־חכים הוא מרגיש מה שהרגישו אבותיו "גדול למוד מורה שהלמוד מביא לידי מעשה" (ב"ק יז. א; קידושין מ. ב). "ולא המדרש עקר. אלא המעשה" (אבות א. יז). הילד היהודי קורא בעיני הבדולח שלו על שערי בית הספר ללימודי הדת. את המימרה שבתקופת התלמוד היתה חקוקה על שערי בתי המדרש: "כל תלמיד שאין תוכו כברו לא יכנס לבית המדרש"! (ברכות כח, א), והילד שואל את עצמו: אם כן למה כל השיעורים האלה?

כיצד ימצא הילד את ההרמוניה שבין שאיפותיו הפנימיות לבין עולם המציאות החיצוני: שמא בבית הספר הכללי, שאין בו שום דבר הנוגע ליהדות! הרי שמתקפחת המטרה החינוכית החשובה ביותר שהוא טיפוח האופי, וכך מתערער הבסיס המוסרי, הרגיש מאד אצל הילד, והוא האמונה באמת. האמת שהיא חותמו של הקב״ה וששם אותה הבורא לצפירת תפארה לחייו המוסריים של האדם מתחילת ברייתו של האדם. — מזדעזעת עד היסוד.

המדרש מספר מעשה בילד ואמתי שמו ו"אמת" היתה חקוקה על מצחו.
רבי ישראל בעל שם טוב. שטיפל בתינוקות של בית רבן וחדר לנשמותיהם
הטהורות של ילדי ישראל. נותן לנו עצה טובה ללמוד את האמת מן הילדים שלא
טעמו עדיין טעם חטא. הילד שהבל פיו הוא אמת. שואף לאמת. והחינוך בדין
שישחר את האמת. ברם איה האמת? כלום יש בשבילו שתי אמיתות הסותרות זו
את וו הבאות להשיב על שאלה אחת תמימה שלו? הילד סובל מטשטוש. מאי־
בטחון... הוא מפסיד את "ראשית חכמת החינוך. שצריכה להיות — לפי משנתו
הצודכת של יוהו רוספין — הכשרת הילד לישרות".

1

כיצד אפשר להתגבר על השניות. על הקרע שבנפש הילד ועל כבוכתו הרוחנית: הגולה אינה מוצאת פתרון מלא לשאלה זו וגם אין בכוחה להציעו. אבל אם פתרון אין לה, תקנה יש לה! כיום. ב״ה, רבו האפשרויות לפעול בשדה החינוך ביתר עוז. קיימת מדינת ישראל. היהודי מעריך את מציאותה, וגם העולם הגויי מתייחס אליה בהערכה. השפעתה על נפש הילד היהודי בגולה היא איפוא כפולה ומכופלת. מדינת ישראל מסוגלת להיות למרכז רוחני פעיל ליהדות העולמית, ומשום כך תוכל היא להוות כוח משפיע עצום בחינוך הנוער היהודי בתפוצות. הישוב הארץ־ישראלי השפיע גם קודם להקמת מדינת ישראל על הנוער היהודי הלאומי בכל אתר ואתר בכוח היצירה שבו. אולם מדינת ישראל שובה בקסמיה את כל ילדי בית ישראל.

הזכרנו את שלושת הגורמים הקובעים את חינוך הילדים: המשפחה. בית הספר, והציבור. נפתח תחילה בביה"ס, שהוא האלמנט הנוח ביותר לשינויים. החינוך היהודי בבית הספר היהודי ללימודי דת — שרק חלק מן ההורים שולחים לשם את ילדיהם והשאר אינם מתעניינים בו כלל — מסתפק בכמה שעות־לימוד לשבוע, שהן בעצם שעות־תוספת המנוכות משעות החופש של הילד היהודי. שעות־לימוד אלה לא זו בלבד שאינן מספיקות, אלא שגם אין בכוחן ובתוכנן לפעול על נפש הילד. מכאן המסקנה שבכל מקום שיש בו אפשרות לכך, מחוייבים אנו להקים בית ספר יהודי שלם.

בית הספר היהודי כמוסד חינוכי מושלם יכול לספק בבת אחת את כל צורכי החינוך היהודים והאנושיים. בית ספר יתודי שלם יכול להיות מושפע כולו מן הרוחניות. מן המסורת ומכוח היצירה של עם ישראל. ההוראה בו בחינת מקשה אחת; אין מיא מפוצלת ומקורעת להוראה יהודית ובלתי יתודית; או, בהתאם למציאות, להוראה בלתי יהודית ולכמעט יהודית. ההוראה בו היא נורמאלית: יהודית ואנושית כאחד. כל המקצועות נלמדים בו באוירה אחידה, נוצרת בו תמונת עולם אחידה בעיני הילד המשיבה לו תשובה אחידה לשאלות. השאיפה לאיחוד הצד היהודי עם האנושי היא נפש בית ספר זה; ובדומה לנפש היא ממלאת אותו כולו, "ממלא כל עלמין", ומתמוגת בו, "לית אתר פנוי מיניה". כל הרגשה מדכאת של מיעוט מודח, כל סכנה של טמיעה ברוב — נעלמה. בית ספר זה אינו מרחיק מן הסביבה הבלתי יהודית, אדרבה, חניכה מוכר ומוערך כאדם שלם, בעל אופי מוצק ומגובש. והרי אין האדם מתייחס לחבירו בגילוי־לב, אלא כשאין בלבו הרגשה של נחיתות.

מובן מאליו. שבבית ספר יהודי ניתן להגשים את התוכנית שהתוו לנו חז"ל: קריאת שמע, הדיבור בלשון הקודש ולימוד התורה, — בלא לקפה את מקצועות הלימוד האחרים. קריאת שמע תהיה חוויה; העברית לא תהיה רק שפתו כדי לשאול בה את צרכיו. אלא "ידבר בלשון הקודש", שתכלכל באוצר המונחים המוסריים היהודיים שלה. את נפשו העורגת לטוב; והתורה, — שהיא חייו. תמלא ברוחה את כל ההוויה של הלמידה והמעשה. תהיה לתורת חיים שלו. תביא להשתתפות בהתהוות ההיסטוריה היהודית, אשר בה מתקשר לא רק הפאר והסבל של העבר בתקות העתיד, אלא בה מתארג גם ההווה רב־היצירה. ארץ ישראל עומדת במרכזן של תולדות ישראל. היא חדלה להיות מושג מופשט וכוכב רחוק. אלא נעשתה מציאות חיה ועולם קרוב לא רק ללבו אלא גם למקום וכוכב רחוק. אלא נעשתה מציאות חיה ועולם קרוב לא רק ללבו אלא גם למקום

מגורו של הילד. התלמיד והמורים יוכלו לבקר בארץ. היא עומדת באמצעותו של עולם.

ואף על פי שחיינו ותולדות עמנו מתרכזים סביב מגדל האור של ארץ ישראל, אין לזלזל בערך הגולה ואין להזניח את ידיעת כל תפוצות ישראל, על תקופותיהן ועל יצירותיהן. השתייכות זו לכלל ישראל ולרוח ישראל נובעת מתוך אהבת ישראל טהורה ומתוך העמקה של הכרת האחריות כלפי אחדות ישראל. מידה גדולה זו צריכה להיות משותפת להילד היהודי השוכן בציון ולהילד היהודי המתגורר בתפוצות. רוחו של עם ישראל היא אוניברסאלית ועם ישראל יתקיים כעם עולם, אף אם חלק חשוב ממנו זוכה לשבת על אדמתו.

תורתנו שהיא אוניברסאלית בתוכנה ותולדות עמנו שהן אוניברסאליות בהוויתן ובכמיהתן, קובעות את היחוד שביהדות; יש בהן כדי לפתוח בפני הילד אפקים חובקי זרועות עולם וכדי להכשירו לשירות האנושות כולה. הילד היהודי שנתחנך על ברכי התורה של איחוד ה' ועם בחירו, יתקשר בעבותות אהבה לכלל ישראל. הכרתו להיות יהודי ורצונו להישאר יהודי יתחזקו בו היזוק נאמן. הוא ידע מי הוא וידע לכבד את עצמו. יפה אמר שלינג: "הקנו לאדם את ההכרה, לדעת מה הנהו ומיד ילמד להיות מה שלשמו נקרא; הביאוהו לכלל מחשבה עצמית להלכה, המעשה לא יאחר לבוא"...

בשנת תרס״ב הרצה אחד העם באודיסה לפני חברת ״מרבי השכלה״ על "החנוך הלאומי״ (על פרשת דרכים, ברלין תרע״ג, ח״ד, עמ׳ קלג). הוא הראה שההשפעה הלאומית אינה מגיעה לילד היהודי בגולה מעצמה ולא על ידי ההווי שבסביבה; ״מה נשאר לנו איפוא בשביל לפתח בלב בנינו את הרוח הלאומי העברי? הלא גלוי הדבר, כי אך ענף אחד מענפי הלמודים נשאר בידנו... הענף הזה הוא לשוננו הלאומית וספרותה״ (שם עמ׳ קלה). רק על ידי ניצול מלא של אמצעי זה אפשר, לפי דעתו של אחד העם, לעורר את ההרגשה הלאומית שבילד ולחזקה בו.

אחד העם רואה בשפה העברית ובערכי הספרות העברית את האמצעים הנאותים לחזק את הכרתו הפנימית של הילד היהודי. זה הבל ותו לא? תורה היכן היא? תורה מה תהא עליה?

פרץ סמולנסקין צדק ממנו כשהסביר: "בלי שפת עבר, אין תורה, ובאיז תורה, אין גם ישראל". הוא הלך בעקבותיהם של רב סעדיה גאון שאמר: "אומתנו איננה אומה, כי אם בתורותיה" (אמונות זדעות, מאמר שלישי פרק ו) ושל רבי אהרן הלוי מברצלונה שאמר: "לפי שכל עיקר של עם ישראל היא התורה, ובה יפרדו מכל אומה ולשון" (ספר החינוך, מצוה תרי"ב). איך בא אחד העם להגבלת ערכי היהדות, — שיכולים לפעול בחינוך, ולצמצמן לפי נוסח אומות העולם כערכי התרבות סתם. הוא עצמו כותב במקום אחר: "יהודי לאומי, אפילו הוא כופר בעיקר, אינו יכול לאמר: אין לי חלק באלהי ישראל, באותו הכח ההיסטורי שהחיה את עמנו והשפיע על תכונת רוחו ומהלך חייו במשך אלפי שנה. מי שבאמת אין לו חלק באלהי ישראל, מי שאינו חש בנפשו

שום קורבת־רוח לאותו "העולם העליון", שבו השקיעו אבותינו את מוחם ולבם בכל הדורות וממנו שאבו את כוחם המוסרי — יכול הוא להיות אדם כשר, אבל יהודי לאומי איננו, אף אם הוא "דר בארץ ישראל ומדבר בלשון הקודש". כיוצא בזה — היחס לכתבי הקודש... גם הבלתי מאמין, אם הוא יהודי לאומי, אין יחוסו לכתבי־הקודש יחוס ספרותי בלבד, אלא ספרותי ולאומי כאחד. מן הצד הספרותי יכול הוא לשפוט על התנ״ך כראות עיניו... אבל מן הצד הלאומי לא ישונה על ידי זה במאומה הרגש הפנימי המקשר אותו אל התנ״ך, רגש של קורבה מיוחדת המעולפת קדושה לאומית, רגש שאלפי נימים דקים יוצאים מתוכו ונמשכים והולכים מתקופה לתקופה עד לעמקי העבר הרחוק" (על פרשת דרכים, עמ׳ קכז—קכח).

משורר התחיה היהודית הלאומית חיים נחמן ביאליק תפס עמדה יותר נכונה ממי שהיה רבו במחשבת הציונות. הוא הסביר פנים בהלכות החינוך בהרצאתו שנשא בשנת תרע"ד על "החנוך והלשון" בועידת המורים העברים באודיסה ואמר: "החנוך — זה העמיד אותו על הדת. זה על החכמה, זה על הלאומיות וידיעת הלשון, ואחר כך באו וצרפו לזה גם ידיעת ההיסטוריה. אבל כל אלה הם רק פרטים. האמת היא, שהחנוך הוא התורה, והתורה' כוללת בה את הכל. כל מה שעושה את האדם לאיש, כל מה שמשפר אותו — זהו תורה, מיום שעמד העם על הר סיני ועד היום". (דברים שבעל־פה, תל־אביב תרצ"ה, ספר ראשון, עמ' כט).

אכן התורה עושה את היהודי ליהודי ולאדם — לאדם יהודי. כשם שאין אתה יכול לעמוד על אופיה של אומה זו. בלי להגות בהמושג החי והמחיה של "תורה"; כך אין אתה יכול לעמוד על אופיו של חינוך יהודי. בלי להגות בהמושג החי והמחיה של "תורה". כל חינוך יהודי שאין בו תורה אינו חינוך יהודי. החינוך היהודי מוצא את מילויו היהודי בתורה. אולם התורה לא ללימוד בלבד ניתנה, אלא תורה היא ולקיימה אנו צריכים. וכדי לקיימה, במעשה החינוך, זקוקים התלמידים לסביבה סוציאלית רצויה.

אנו עומדים איפוא בפני גורם חשוב נוסף בעכודת החינוך: החברה. בית הספר היהודי משמש מסגרת נאמנה לחברת נוער יהודית. בבית ספר זה נמצא הילד בין ילדי ישראל ובו התורה — תחילתה מעשה, בית הספר נועד להיות מקום לימוד. אולם ליד בית הספר יכול הנוער הלומד ליצור גרעין חברתי מלא עסיסיות יהודית ורעננות אנושית. קבוצות נוער אלה, הקיימות ליד בית הספר היהודי, אינן צריכות להתבודד ולהתרחק מקבוצות נוער לא־יהודיות, אבל הן כשלעצמן בכוחן לחיות חיים יהודיים אינטנסיביים.

לפי דרישת הפידאגוגיה המודרנית יש לעודד את הנוער, ולעורר בו הרגשת אחריות אישית מספקת כדי שיוכל, בהסכמת הוריו ומחנכיו, לכוון את התפתחותו העצמית ולסלול את דרכו בחיים. ההכשרה בחיים הציוניים משמשת דוגמה משכנעת מה מסוגל הנוער ליצור בדרך של שלטון עצמי הגון.

כל כפר ילדים בארץ ישראל וכפר פסטאלוצי בשוויץ משמשים אף הם

דוגמאות מאלפות לכך. אין ההורים צריכים להרחיק את ילדיהם מביתם. אין להיגרר אחר קריאתו של פיכטה ב"דבריו לאומה הגרמנית", שיש להפריד את הילדים מהוריהם כדי שיקבלו חינוך מעולה יותר! חס וחלילה. החינוך היהודי רואה במשפחה את גורמו החיובי הראשי. ואולם על ההורים לספק לילדים — לפי דרישת הפידאגוגיה המודרנית, עצמאות־מה בחינוכם. מבלי לקפח על ידי כך את האהבה שבין האבות לצאצאיהם.

חיי הילדים, ישתרשו ככה בחיי הציבור היהודי; הנוער הגדל לא יפרוש מן הציבור ואף יוסיף לבנות ביתו בתוך עמו. כך מגיעים אנו לגורם החינוכי החשוב ביותר — המשפחה.

גורם זה הוא החשוב והמכריע ביותר. אנו דנים בו רק עתה בסוף המאמר, הואיל והוא נקודת מוצא וגם מטרה לגבי כל חינוך יהודי והחינוך העצמי בכללו. "הילד הוא אבי האדם". ומאלף הוא רעיונם של חז"ל במאמרם: "אט אין גדיים אין תיישים, אם אין תיישים אין צאן, אם אין צאן אין רועה" (ירושלמי סנהדרין פ"י, ה"ב; ב"ר מב, ד; ויק"ר יא. ז). אכן נאלצנו לסיים בגורם חינוכי זה, שלפי טבעו הוא הראשון והחשוב ביותר, הואיל ולפי תנאי ההוה יכולים הגורמים החינוכיים שהזכרני — כגון בית ספר יהודי שלם וקיבוץ חברתי יהודי של הגוער — להשפיע לטובה גם על הגורם המשפחתי. כל הבעיה של וזינוך ילדינו היתה מקבלת צורה אחרת אילו היה אחר המצב הרוחני והאינטלקטואלי של ההורים. צדק גיטה בפתגמו: "הורים מחונכים יכולים להוליד ילדים מחונכים"! אולם לדאבוננו רוב ההורים עצמם התרחקו ממסורת ישראל, מידיעת היהדות ומקיום מצוותיה.

אם נצליח להכניס רוח יהודית בבית הספר ובחברת הנוער, גקרב ליהדות גם את המשפחה. בית הספר וחיי החברה יחדירו בילדים את הרוח היהודית שתהדק, יותר ויותר, לא רק את זיקתם הנפשית אלא גם את זיקתם הרוחנית הפנימית שבפנימית שבינם לבין ההורים. וכן ישפיעו הילדים על הוריהם ברוח היהדות. ואין בכך משום "זלזול הורים ומורים". ההורים לא ייפגעו בכבודם, אם ברי להם שהילד מצא לו דרך נכונה משלו שהיא מקרבת אותו לאמת ולאושר "בכל אדם מתקנא, חוץ מבנו ותלמידו" (סנהדרין קה, ב).

רב אחד בניו־יורק סיפר לי מעשה בילדים שהשיגו אצל הורי.ם שידליקו נרות לכבוד שבת, שיערכו שולחן לכבוד שבת, שינהיגו כשרות בביתם ושיתהילו להתעניין בבעיות יהודיות. ההורים היו מאושרים למלא את משאלות ילדיהם ולסגל לעצמם את רעיונותיהם. לפני זמן־מה התקין עצמו נער לבחינות בר מצוה בג׳ניבה בניגוד לרצון הוריו. אולם התלהבותו הגדולה השפיעה על ההורים עד שמרצונם הם שלחו את בנם הצעיר לבית ספר הדתי של הקדילה. ביהדות קיימת לא רק "זכות אבות": "האב זוכה לבנו." (משנה עדויות ב. ט). אלא גם "זכות בנים". אם "אבא לא מזכי ברא". "ברא מזכי אבא" (סנהדרין קד. א).

סוף דבר, ההצלחה החינוכית הגדולה ביותר נוצרת בהשפעת־גומלין פוריה ובפעולת־גומלין מבורכת שבין ההורים לילדים ושבין הילדים להורים. ואת

זה הבטיח לנו מלאכי הנביא (ג. כג־כד) בנבואתו על הימים הגדולים. שאת פעמיהם אנו מרגישים בתקופתנו, תקופת הרת עולם, של חידוש ימינו כקדם, של התחדשות חסד נעורינו: "הנה אנכי שלח לכם את אליה הנביא לפני בוא יום ה׳ הנדול והנורא והשיב לב אבות על בנים ולב בנים על אבותם».

## ד"ר יהודה מוריאל (תל-אביב) / תעודת החינור

#### א. המטרה בחינוך

יש בימינו אנשי חינוך השוללים מלכתחילה את הצורך ואת האפשרות לחנך לקראת מטרה כללית, מעין אידיאל רחוק מן המציאות ומן התהליך החינוכי עצמו. הגדרת החינוך כצורך חיוני לקיום החברה האנושית — מעמידה אותו ממילא בשורת תהליכי החיים, שהם בבחינת מושכל ראשון ואינם זקוקים לכל הסברה והנמקה — לקראת מה ולשם מה... הגדילה וההתפתחות נתונים בתוך התהליך החינוכי ולא באידיאלים רחוקים ממנו. נציגה הבולט של אסכולה זו בחינוך הוא הפידאגוג האמריקאי ג'והן דיואי. דיואי מעמיד שלשה תנאים לנכונותה של המטרה החינוכית:

- ו) המטרה צריכה להיות תוצאה של תנאים קיימים, לאמר: קשורה במציאות וניתנת להשיג לפי תנאי המציאות;
  - : מטרה צריכה להיות גמישה
- 2) המטרה צריכה להפעיל מעשים המוליכים אליה. דהיינו עליה להיות חוליה סופית בשרשרת של פעולות. בזה האופן היא תהיה נובעת במישרים מפעולות אלה ולא תוטל עליהן "מלמעלה" כחובה חיצונית.

לפי דיואי אין כל טעם לחפש תכלית לחינוך ללא קשר אל המצב הממשי, ולכן אין גם מקום לחזון השרוי מעבר למציאות. כל הפעולות החינוכיות צריכות להיות מכוונות לתהליכי החיים הממשיים בלבד. בהתאם לכך תהיה המטרה האינדיבידואלית — בחינוכו של היחיד — מבוססת על נטיותיו הטבועות והרכושות של הילד — הרגליו וצרכיו. כל תכליתנו בחינוך הילדים תהיה — לגדל דור של אזרחים המפרנסים עצמם בכבוד. משתמשים בנכסיהם ביעילות ויודעים גם לנצל כראוי את שעות הפנאי והנופש. המטרה החברתית בחינוך תהא כלולה בחיי החברה. דיואי רואה בדימוקראטיה האמיתית — מטרה נשגבה ביותר. נשתדל איפוא לחנך בני אדם חופשיים הבאים במגע חופשי ויעיל איש עם רעהו; בני אדם המספקים צורכי עצמם תוך שמירת האינטרסים של הזולת; משתתפים ביצירת המסגרת החברתית. מחוקקים חוקים ושומרים על ביצועם — מעשירים את נכסי התרבות והאמנות בחברה ויודעים גם ליהנות מנכסים אלה. כל זה מספק את הכללים שהעמיד דיואי לגבי המטרה החינוכית; היא מתחשבת

בתנאי המציאות — עולמנו כמות שהוא. ואינה חולמת על עולם משיחי שהוא מאתנו והלאה. המטרה היא גם גמישה — בהתאם לתנאי החברה, והיא תוצאה ישרה מן התהליך החינוכי המוליד אליה.

אף־על־פי שתורתו של דיואי לא נתגשמה עדיין והדימוקראטיה האמיתית בחברה אינה לעת עתה אלא חזון רחוק ככל שאר החזונות — אפשר כבר לראות היום את התוצאות של גישה "מציאותית" זו בחינוך. הדגשת הסיפוק של צורכי החזיד והחברה — נותנת את אותותיה בימינו יותר מאשר בכל הדורות הקודמים. דורנו נוטה לרדוף אחרי הנוחיות ו"סיפוק הצרכים" של כל פרט תוך ניצול כל האפשרויות, אף אם הן על חשבון הזולת. כל אחד שוקד קודם כל ומעל לכל על צרכיו הוא, כשם שכל קבוצת בני אדם בעלי אינטרסים משותפים — שוקדת קודם כל ומעל לכל — על ענייניה היא, גם אם היא פוגעת על ידי כך בקבוצות אחרות של בני־אדם החיים אתם בחברה אחת. החיים נטולי החזון וללא "אידיאלים רחוקים" — קרועים ושסועים הם, כל איש וכל חוג לבצעו ולסיפוק צרכיו; וממילא גם החינוך בחיים אלה קרוע הוא לגזרים. אין בריח תיכון מבריח בתוך כל הפעולות החינוכיות מן הקצה אל הקצה; אין כל רוח עליונה שתרחף לנגד עיני המהנכים ושתאחד את התהליך החינוכי ותכוון אותו לנקודה מרכזית אחת. חינוך ללא חזון פירושו: למידת מקצו עות — כל אחד לחוד, אך ורק ממקור המספק הנאה בחיים.

הטענה שכל תכלית חינוכית צריכה להיות קשורה אל המציאות מופרכת - היא מעיקרה. מעולם לא הסתפק האדם בכורח החיים בעל כרחך אתה חי ללא שאלות ולבטים. האדם חותר ומעמיק לחקור; הוא מחפש לו כיוון ומטרה בחיים על מנת לדעת -- לשם מה הוא חי. השאלה לפשר החיים, הטומנת בקרבה - ביודעים או שלא ביודעים את השאיפה לחזון כל היקום ביודעים או שלא ביודעים ביודעים או שלא זו - היא הנותנת טעם לחיים. כל מי שגוזר על החיים את ההסתפקות בחיים עצמם, כלומר - ביש שבהם ובתכלית המצוי שבהם - מרוקן בזה את המושג חיים מתוכנו. תפיסה פסיכולוגית זו של המושג חיים כאילו סותרת אוז המישכל א כאן שכל דבר שוה תמיד לעצמו:  $\aleph=\aleph$ ; כאן קובע הכלל. כי ערכו של הוא תמיד בזה שאינו מסתפק בעצמו, אלא שולח את זרועותיו לקראת משהו העומד ממעל לו, ובלעדי זאת הוא עצמו איננו עוד א, כי אם פחות מזה. ואם בחיי האדם היחיד כך - בחיי החברה על אחת כמה וכמה. אף החברה אינה מסתפקת ב"יש" כמות שהוא, אלא היא מחפשת משמעות לעצמה במצגל הנצחיות - כאילו אף היא חותרת לקראת איזה חוף בלתי בראה. אם תושג אייפעם המטרה החברתית של דיואי -- הדימוקראטיה האמיתית -- ונניח, למשל, כי מן -- הרגע ההוא והלאה היא תשתדל לשמור על השגיה ועל המצב הסטאטי שבה מיד ישתרר בה קפאון גמור שסופו כלייה. ואף החינור אשר בעצם מהותו משמש - כפי שראינו - אמצעי להתפתחותה של החברה, ימלא במקרה זה תפקיד של שמירת המצב הסטאטי בחברה, ובזה ממילא יתרוקן מכל תוכנו כצינור של התרבות וההתקדמות. ברור איפוא, כי גם המטרה של דיואי - הדימוסראטיה בחברה — יש לה ערך לגבי החינוך כל עוד אין היא מתגשמת... הוא הדין לגבי כל שאר המטרות ה"מציאותיות" בחינוך. לא מטרות לאומיות ואף לא מטרות סוציאליות כלליות יכולות לשמש מנוף מתמיד לחינוכו של הדור האנושי. לשם כך יש צורך בחזון העומד מעל למציאות. רק בכוחו של זה להיות מנוף לעליה ולהתקדמות בלתי פוסקת בחינוך ובחיים, והוא בלבד יכול לאחד את התהליך החינוכי ולרכז את כל שלביו וחלקיו באידיאה מרכזית אחת. החזון בחינוך אינו סותר כל עיקר את המטרה הממשית שאנו שואפים אליה בחינוך. השגת המטרה הישירה בחינוך — תבוא מתוך השאיפה לקראת החזון ועל ידה תלבש שאיפה זו עור ועצמות. היחס בין התגשמות המטרה החינוכית לבין השאיפה הנצחית לחזון החינוך — הוא אפוא כיחס שבין הגוף והנשמה, כי האידיאה שבחזון החינוך מחיה את הפעולה החינוכית וממלאת אותה משמעות ערכי חינוך המשמשים את המטרה ולא מטרה בפני עצמה. נעסוק איפוא בסעיפים הבאים קודם כל בחזון החינוך, נראה מה היא מטרתו הישירה ומה הם ערכיו, אשר בלעדיהם לא תושג מטרה זו.

## ב) האחדות בחזון החינוך

החזון החינוכי העומד לנגד עינינו כלול בסופו של דבר במשפט הקצר: תיקון עולם במלכות שדי. זהו חזון האומה הישראלית מיום היותה לגוי: הוא אשר האיר לה את דרך היסורים בחשכת הגלות הארוכה, ורק הוא מסוגל לתת טעם לחבלי הגאולה והתקומה: עד היום לא נמצא לו כל תחליף, אשר ישמש כמוהו מעיין לא אכזב של כוחות חיים ויצירה לכל הדורות. רק שאיפה נשגבה מעין זו עשויה להעלות את התהליך החינוכי לרמה רוחנית גבוהה ולהשפיע עליו השפעת קבע. חזון זה נבדל איפוא משאר האידיאות האוניברסאליות בזה שאינו מסתפק בתיקוו העולם סתם -- השלטת הצדק והיושר הסוציאלי. אלא הוא מעמיד את התיקון עצמו כשלב של שאיפה מתמדת להזדהות עם יוצר העולם. שאיפה זאת מהוה כוח דינאמי בלתי פוסק, שבלעדיו אין חיים ואין חינוך. והיא מאחדת ומגבשת את החינוך לתהליך הרמוני ושלם. נסיונות ההתאמה בחינוך בין צורכי היחיד לבין מטרות החברה. בין יצרי ה"אני" וטובתו של הזולת — אין בכוחם להעלות פרי, כל זמן שאינם מתבססים על אמונת אומן של "אל אחד בראנו". במסגרת האמונה הזאת משמשות כל המטרות המרובות בחינוך — בתכליתם הסופית — את החזון המאחד את כולנו, וממילא נוצרת ביניהן הרמוניה טבעית. בלעדי המסגרת של האחדות וההרמוניה - אין אפשרות לחינוך לאומי, ועל אחת כמה וכמה שאין מקום למטרה חינוכית אוניברסאלית. כל כוחו של החינוך — מקור יניקתו וסוד הצלחתו — יהא גנוז תמיד בשאיפה לאחד את האנושות. הקרקע שממנו יונקים החיים את לשדם אינן בסבך המציאות של כוחות מתרוצצים בעולם. קרקע זה מן ההכרח שיהיה רווי טל מסתורין של שאיפת הנצח. אשר בלעדיה אין טעם לחיים ולסבל בעולם. החינוך מגלם בתוכו את זרם החיים. ולכן — כל חינוך שאינו חוסה בצל שאיפת הנצח של האנושות — סופו שהוא ניתק ממעיינו ומתפורר לפירורים פירורים. אחדות אמת באנושות תקום — בשעה שכל חלק ממנה יתרומם מעל למחיצות אחדות אמת באנושות תקום — בשעה אלקים השווה בכל נפש. כל התקוות המבדילות ויעמיקו כולם להכיר את צלם האלקים השווה בכל נפש. כל התקוות החינוכיות לאחדות ואהבת הבריות, שאינן חותרות לנקודה מרכזית זו — סופן אכזבה מרה. כך מלמדנו הנסיון החינוכי עד ימינו אלה.

### ג) האישיות המוסרית־העצמאית כמטרה בחינוך

לפי השקפתנו החינוכית — האדם הוא הנושא של פעולת החינוך אך לא תכלית חזונו. מטרתנו הישירה בפעולת החינוך היא: תיקונו של האדם לאור החזון החינוכי. השלב הגבוה ביותר בתיקון האדם נתון לנו באישיות המוסרית-העצמאית. שתי חירויות הן הקובעות את דמותה של האישיות המוסרית-העצמאית: א) חירות הרצון על בסיס ההכרה המוסרית — חירות השוללת את השעבוד לתאוות וליצרים נמוכים: ב) חירות האדם משעבוד לזולתו; ביסודה של חירות זו — אי כניעה להשפעות חוץ שמקורן ברגשי נחיתות. השתעבדות עוורת וכדומה. בפעולתנו החינוכית נשתדל לגדל בני אדם שיהיו בני חורין בשני המובנים הנ״ל. אכן האדם אינו יכול להגיע לדרגת האישיות המוסרית־ העצמאית, אלא אם הוא בעל דקות ההרגשה, בעל יכולת המחשבה וקנה מידה של ביקורת נכונה וכן בעל רציה אוביקטיבית חזקה. הפעולה החינוכית המקובלת. המעשירה את תודעת הילד במוצגים שונים, ועוזרת לו לפתח את כוטר החשיבה ההגיונית -- משמשת אפוא אף היא את המטרה בחינוך. אך אסור לו לחינוך להסתפק בכך. השכל כשהוא פועל לבדו באישיות. הוא הופך את האדם למכונה סרה ואכזרית. הקשר אל הבריאה המספת אותנו, המהוה יסוד להתפתחות נטיות מוסריות באדם — נתון לנו במישרים ע״י חיי הרגש בקרבנו. אולם טיפוח האימוציות בלי להעביר אותן דרך הביקורת השכלית. עלול להוריד את האדם לדרגת יצור רך. הנוטה לכל עבר — בהתאם לאימוציה שבכל רגע. רק על יסוד הצמיחה האורגאנית --- המשולבת של התרשמות חיי הרגש, מכוונת ומחוזקת היטב ע״י הביקורת השכלית — מתפתחת באישיות הפעילות המוטורית של הרצון המוסרי. והרי רוב מעשי בני האדם נובעים מהאינסטינקטים, הכוח האינסטינק־ טיבי הדוחף הוא לעתים קרובות כה חזק — עד שאינו גותן מקום כלל לשיקול דעת מעמיק, שהוא המקור העיקרי לרציה אוביקטיבית. אכן הרצון המוסרי אינו סתם שיקול דעת, כשם שאינו נובע מתוך הנטיות האימוציונאליות גרידא. נוסף על התרשמותו הנכונה של האדם מסביבתו נובע הרצוז המוסרי מבחירתו החפשית של האדם בהשקפת עולם המשמשת לו קו מרכזי בכל מעשיו. אפילו שיקול הדעת אינו מציל את האדם מסטיות לצדדים שונים. רק קו עקרוני בחיים, שהאדם בוחר בו מתוך חירות פנימית גמורה ומתנהג לפיו -- מוליד את הרצון המוסרי החזק. (בהשקפות העולם המקובלות אצל רוב בני האדם -- החירות היא מדומה ולכן אף הבחירה מדומה, הואיל ואינה אלא תוצאה מהשתעבדות ליצרים שונים. או להשפעת הזולת). הרצון המוסרי שבחינוך היהדות היה מבוסס תמיד על השקפת העולם של תורת ישראל; קיום דבר ה' בכל פעולה בחיינו. לאור החזון החינוכי שהעמדנו מקודם — הרי זו הדרך היחידה להשגת המטרה בחינוך. אם נכון הוא שהאישיות המוסרית־העצמאית נבנית על שתי החירויות שהזכרנו — הרי אין לך דרך אחרת להשיג את החירויות הללו, אלא דרך קיום דבר ה' בתורתו. ההסתכלות הפשוטה בנטיות הפסיכולוגיות שבאדם — אף היא תוכיח זאת: החירות הנפשית מתאוות ויצרים — נטיעתה באישיות נוחה יותר ע"י השפעתה של האמונה הדתית. אף אלה הסוברים, כי ערך המוסר כשלעצמו — ערך מוחלט הוא, ויש בכוחו להרים את האדם משפל השעבוד ליצריו בלי כל תלות ברצון הבורא — מודים הם, כי עומקה של החוויה הדתית מחזקת בהרבה את הכוח המוסרי. ואשר לחירות מחיקוי מודע ובלתי מודע של הזולת — אין לך גורם העשוי לחזק אותה יותר מאשר קבלת מרות השלים העליון בבריאה — מתוך בחירה חופשית—"כי לי בני ישראל עבדים ולא עבדים לעבדים". האישיות אשר בנפשה מושרש עמוק כלל זה של עבודת הבורא — אינה יכולה בשום פנים להשתעבד השתעבדות כל שהיא לבשר ודם.

אכן בהסתכלות הפסיכולוגית הזאת עדיין לא מיצינו את השאלה כל צורכה, הואיל וביסודה כלולה בעיה עקרונית בחינוך האישיות. המדע הפידאגוגי המודרני תולה תקוות רבות בחינוך הדור, ובעיקר — התקוה לגאולת ה א דם. גאולה זו תושג — כפי שמקובל לחשוב בחוגי המחנכים המודרניים — ע"י המדע והדימוקראטיה. מצד אחד רוצים אנו לנצל את כל אוצרות הטבע כדי שבני האדם ייהנו מהם בזכויות שוות. מצד אחר — אנו שואפים לפתח את כל כשרונותיו של האדם, כדי שיתפוס את המקום הראוי לו בחברה. ואמנם עבר מרכז הכובד בתוכניות החינוך של תקופתנו מן המקצועות הספרותיים — אל המדעים המדוייקים. ובזמן האחרון נשמעת גם יותר הדרישה להדגיש בחינוך את תורת האורחות והדימוקראטיה, לימוד יסודות המשפחה החברה. ואם אמנם לא התקדמנו, כאמור, בשאיפתנו לדימוקראטיה אמיתית — הרי בתחום השאיפה המדעית צועדת האנושות בימינו צעדי ענק. הדבר הפך להיות סימנה הבולט של תקופתנו: העלאת רמת החיים ע"י הישגי המדע; וגם סימנו הבולט של החינוך בתקופתנו כלול במושגים: מדע ועבודה — המגע עם החומר הפיסי וניצולו לטובת האדם.

אך ננסה נא לנתח מקרוב את התהליך של התפתחות האישיות לאור העמדת המדע במרכז התוכנית החינוכית. כבר ראינו. כי היסוד לתהליך ההתפתחות באדם נתון בדיספוזיציה המתמדת לשינוי וגדילה; והמדובר אינו בשינוי בשינוי בפרט זה או אחר. בתכונה זו או אחרת. אלא בשינוי מהותי והיקפי כאחד — מיטאמורפוזה תדירה של תוכן ואופק. לפיכך לא נוכל לקבוע מראש את הנולד בתהליך התפתחותה של האישיות באותה המידה שאנו קובעים במדע תהליכים התפתחותיים אחרים. המושג התפתחות באישיות סותר את המטגרת הרגילה של סיבתיות על סמך קביעת הנתונים. ומעתה יש לשאול: האם אין אנו מכניסים סתירה פנימית בתהליך החינוכי ע"י העמדת המדע במרכז החינוך? זהרי המדע בנוי על היש וחוקי היש בלבד. גם ההתפתחות המדעית — נקודת

מוצאה ב"ש" במציאות הריאלית וחוקיה; כי "אין חדש תחת השמש" ולא ייתכן לפי המדע כל חדש החורג ממסגרת החוקים הקיימים בטבע. לעומת זאת — מושג התפתחות האישיות עומד בניגוד גמור למושג ה"ש" האכזרי. ע"י עצם הסגולה של דמיון ויצירה רוחנית — פורצת האישיות את גדרות "המציאות הריאלית". ואם אנו מעמידים במרכז החינוך את מדעי הטבע — סיפוק צורכי האדם. הסתגלות למציאות וכיוצא באלה — הרינו כובלים בזה את חינוך האישיות בכבלים הסותרים את מהותה, הרקע הפסיכולוגי של החוויה הנפשית, שהוא ביסודו תהליך של פירוק המחיצות ותהליך של התמזגות עם האחדות שבבריאה, הוא הרקע היחידי המספק לאישיות את האופקים הדרושים לה, למען תוכל לפתח באופן חופשי את כוחות היצירה הרוחנית הגנוזים בסרבה.

על סמך האמור הננו מגיעים למסקנה הבאה: כשם שכוחות הטבע אינם ניתנים לגילוי ולכיבוש — אלא ע"י גילוי החוקים השולטים בטבע, וכל סטיה קלה ממסלול חוקי הטבע גוררת אחריה מיד כשלון — כן הוא חינוכה של האישיות המוסרית העצמאית, הניתן לנו בהתגלות מקוריותה של רוח האדם. החינוך הזה ישיג את מטרתו רק אם הוא יישען על סגולתה של הנפש הטבועה בעצם מהותה כחלק מהבריאה האוניברסאלית. כל סטיה ממקוריות זו, כל כבילה במעוף היצירה הרוחנית וכל בלימת השאיפה הנפשית לאין סוף שבבריאה — בעצו גורלה כגורל הסטיה מחוקי הטבע שבהתפתחות המדעית. כשלונו של החינוך המוסרי במקרה זה — אינו מאחר לבוא. רק לאור החזון החינוכי — תיקון עולם במלכות שדי — ניתנת להשיג גם המטרה החינוכית: אישיות מוסרית עצמאית.

#### ד) ערכי חינוך

- המטרה שהעמדנו לעצמנו בחינוך האדם אישיות מוסרית עצמאית מסמנת את הצורה ואת המסגרת של האישיות כתכלית החינוך. ערכי החינוך שנמנה להדן - הם הממלאים את התוכן. המושג: אישיות מוסרית עצמאית, הוא מושג אחדותי בעל משמעות כוללת. ע"י ניתוח הצרכים המיוחדים - אנן מנסים לברר במידה מסוימת את צדדיה השונים של האישיות המוסרית. כמובן יש צורך להיזהר כאז, כשם שיש להיזהר בכל ניתוח פסיכולוגי: הפירוק לגורמים - ערכו דידאקטי יותר מאשר מהותי. כל הערכים שאנו מטפחים בחינוך, כגון: אהבת האמת, הרגש הלאומי, יגיע כפים, הכרת האחריות והחובה וכו׳ -- לא בהם ואף לא בצירופם אנו ממצים את כל עומקו של המושג: אישיות מוסרית־ עצמאית; במושג הזה אנו מתכוונים לשלימות נפשית, והשלימות הנפשית אינה תוצאה מצירוף מידות. כי אם מסינתיזה פנימית בעלת גוון מיוחד משלה. הדמות המוסרית ההרמונית -- אינה ניתנת להגדרה ע"י אחת ממידותיה. ואם אנו בכל זאת שמים את לבנו בחינוך לערכים המיוחדים - הרי זה מתוך תקוה, כי על ידי כך ובעזרת הגמילה הפנימית - תיבנה ממילא השלימות הנפשית. גישה זו הקובעת את מקום הערכים השונים בחינוך היא הנכונה. מתוך שהיא מונעת את פיצול המטרות. מעתה אין לנו חינוך לאומי על יד חינוך אוניברסאלי; וכן אין מקום לסתירה, כביכול, בין חינוכו של היחד כאישיות בעלת ערך עצמי לבין החינוך האזרחי להשתיכות לחברה. כל אלה הם ערכים המשלימים זה את זה באופן הרמוני באישיות המוסרית־העצמאית, הואיל ועל כל הערכים הללו חופף חזון החינוך — השאיפה לתיקון עולם במלכות שדי. באספקלריא של החזון — מתבהרים ומזדככים אותם הערכים עצמם כשלבי התקדמות ועליה באנושות. לא הניגוד ואף לא המקריות שוררים בהם—אלא שאיפה אחדותית, הואיל ומשמשים הם מטרה אחת. ערכי החינוך החשובים ביותר שנשתדל לטפח אותם — הם: אהבת האמת, ואהבת ישראל והזולת בכלל. כמו כן גדולה חשיבותה של העבודה בחינוך המוסרי. לא תתואר כלל אישיות מוסרית־עצמאית שלא תחיה חיים פרודוקטיביים ושלא תיהנה מיגיע כפיה. ועוד יש להדגיש את טיפות רגש האחריות למילוי חובות ולמסגרת קבועה של חוק, דיקנות וסדר. ערכים אלה הם הכרחיים בחינוך המוסרי. לעומת זאת לא נתעכב כאן על פרטי החינוך הדתי, שערכו — כפי שראינו היא ראשון במעלה לגבי האישיות המוסרית־העצמאית. הואיל ופירוט זה קובע דיון מיוחד לעצמו.

#### ו) אהבת האמת כערך חינוכי

כל עצמאותו וכל סגולתו המיוחדת של החינוך המוסרי תלויה ברקע האמת שצליו הוא מתנהל. ומכאן נובע כלל עקרוני לגבי החינוך המכוון: אין אדם יכול לחנך את זולתו -- אם באותה השעה הוא עצמו אינו מתחנך על ידי כד. זאת צריכה להיות איפוא אמת מכוונת לחינוך עצמי. והדבר מובן מאליו. שבחינוך הבלתי מכוון. שבו מעשי האדם משפיעים מאליהם. מחנכת רק האמת שבמעשים אלה. מה טיבה של אמת זו בחינוך? אנו מבחינים כרגיל בין שני סוגי אמת: האמת המוחלטת פירושה התאמה בין המציאות האוביקטיבית לבין זו שבתפיסת האדם. אמת זו היא מאתנו והלאה. המציאות הממשית המקפת אותנו נתפסת על ידינו דרך החושים. ובה במידה שחושינו יחסיים הם ומוגבלים - גם תפיסתנו את המציאות אינה יכולה להיות אלא יחסית ומוגבלת. אוזנו של האדם למשל. קולטת את גלי הזעזועים באויר רק בגבולות גובה מסוימים לפי מספר הגלים בשניה; קולות שהם למטה מתחום קליטת האוזן, או למעלה הימנו. אינם נקלטים על ידינו. ומשום כך — הואיל ואין ביכולתנו לתפוס את כל הנמצא האוביקטיבי — ממילא אין בידינו לקבוע את הזהות של הנמצא - בנו שאינה תלויה בנו לעומת האמת המוחלטת שאינה תלויה בנו יש סוג אחר של אמת התלויה אך ורק בנו, וכמובן -- רק בה מדובר בחינוך; זוהי האמת המוסרית. הגדרת האמת המוסרית היא קצרה ביותר: הפה והלב שווים; ובמלים מדוייקות יותר: התנהגותו של האדם מתאימה למציאות שבתודעתו. זאת היא האמת הנדרשת מאת המחנך, ולקראת אותה האמת שואף החינור המוסרי. אמת זו היא גם סנה מידה ברור ומדויק לערכה של האישיות. עקביותה וכוחה המוסרי. ההתנהגות לפי האמת מעידה על אומץ אישי וכוח הרצון. הבריחה מן האמת היא בריחת האדם מעצמו והסתתרותו מאחורי המסך המבדיל בינו לבין המציאות.

בתחום החינוך לאהבת האמת מתעוררות כמה בעיות צדדיות. קודם כל

עלינו לשאול -- באיזו מידה יכול הילד להבחין ביז מוצגים שבמציאות לביז אלה שדמיונו מספס לו? ידועה היא התופעה של שקר בפי הילדים. אולם על פי רוב אין הילד מתכוח למרוד באמת שבתודעתו. ורק הגבול בין המציאות לבין דמיונו. דוא מטושטש אצלו. חיוניותם של מוצגי הדמיון בתודעת הילד היא נורמאלית ביותר, ולעתים קרובות חוטאים אנו בנפש הילד בשעה שאנו מחריבים את עולמו הדמיוני כדי "להעמידו על האמת". אד למרות ממשותם של מוצגי הדמיוז, כיימת גם אצל הילד, כאילו מתחת לסף, הבחנה ביו הדמיוז לביו המציאות. אם סוס העץ שהילד רוכב עליו כעל סוס חי, יתמלא בדרך גם רוח חיים ויספוץ מאליו -- גדול יהיה הפחד בלב הילד. במשך ההתפתחות עולה ומתבהרת יותר ויותר המחיצה בין שני העולמות, אך לידי הפרדה גמורה אין היא מגיעה אפילו אצל המבוגרים. שתי השכבות בנפש כיימות כאילו זו ליד זו: העולם הדמיוני־האגדי והעולם הריאלי, ולא תמיד ברורה המחיצה שביניהם. טיפוח הכרת האמת בחינוך הילד דורש איפוא זהירות מרובה. התהליך הוא אטי ודוא מתפתח באופן מקביל להתפתחות התפיסה הריאלית בכללה. כל סידום מוגבר ב״הסברת האמת״. כגוו — על ידי עירטול האגדה, הסברה מינית מוקדמת וכיוצא באלה — יש בהם משום ייבוש מלאכותי של הלחלוחית בנשמת הילד. ייבוש, שסכנתו לנפש מרובה.

בעיה אחרת בחינוך לאמת — הרי זה השקר המוסכם ה״קונבנציונאלי״ שבפי המבוגרים, והמשמש גם על פי רוב דוגמה חינוכית שלילית לילדים. אם הילד שומע מפי הוריו דברי שבח ותהילה הנאמרים לאיש, אשר הערכתו בבית מאחורי גבו שונה לגמרי מזו שבפניו — הילד לומד מכאן שלעתים מותר גם לשקר. אך הרי אין אנו יכולים להטיח בפני כל איש את האמת הגסה, קיום יחסי כבוד הדדי ונימוס בחברה דורש מאת כל אחד מאתנו לעתים מרובות הסתרת האמת שבלב. כאשר אנו מחנכים את הילד לפייס את מישהו, או לומר ״תודה״ למישהו, ולבו בל עמו — האם אנו חוטאים לאמת בחינוך! והרי אנו מחנכים אותו לדבר שהננו עושים אותו בכל עת, והוא עצמו ייאלץ לעשות זאת, אם לא אותו לדבר שהננו עושים אותו בכל עת, והוא עצמו ייאלץ לעשות זאת, אם לא ירצה לחיות ב״גיהנם של אמת״! ובכל זאת — למעלה מכל ספק הוא, כי כל עוד אין הילד תופס את סבך היחסים בחברה, והוא מקבל כל דבר בפשטותו ובמשמעותו כמות שהוא — הננו מצורים למעט עד כמה שאפשר בדוגמאות של שקר קונבנציונאלי, אך בסופו של דבר לא עובדה זו קובעת את החינוך לאמת, כי אם הרקע של האמת המוסרית, הבאה לידי גילוי נהדר בחינוכו העצמי של המחנד — באותו הכות עצמו שהוא משתדל להשפיע על תניכיו.

המקרים שבהם החניכים רואים את מחנכם כשהוא מתקן את דרכיו ישואף לחירות מוסרית — הם הרגעים היקרים ביותר לחינוך. זוהי האמת וזה ערכה בחינוך. אפשר לחנך לאהבת האמת — אך ורק על ידי האמת עצמה.

2) החינוך לאהבת ישראל וארץ ישראל (החינוך הלאומי). התגלמותה של השאיפה החינוכית העליונה היא. כאמור. בחינוך האדם לאישיות מוסרית עצמאית. אף היחיד כשלעצמו. ויהא זה היחיד הנעלה ביותר — אין בו עדיק משום ביטוי נכון לתכלית השאיפה. המאוויים הם מאוויי הכלל. וכל פרט נוטל את חלקו בהם; לפיכך לא ייתכן חזון לחינוך בלי קיום עם. החינוך לאהבת ישראל הוא היסור לקיומנו כעם.

אולם הנטיות הטבועות בנפש האדם אינן מקוטעות ואף לא מורכבות חלקים חלקים. כוח משיכתן אחדותי הוא, הואיל וממקור אחד הוא יונק ולקראת מרכז אחד הוא שואף. זה גם דינו של החינוך הלאומי; אין הוא מהוה ערך נפרד ואבסולוטי, אלא הוא נובע מנטיות טבועות עמוק בנפש, שנקודת מוצאן כוללת ביותר ואף תכליתן מקפת ביותר. ובמלים פשוטות: אין חינוך לאומי בלי הינוך לחיי חברה בכלל, ואין אהבת ישראל אפשרית אם אין היא מושרשת בתוך הנטיה הכללית של אהבת הזולת בכלל. גישתנו לחינוך הלאומי צריכה איפוא להיות מתוך פתרון בעית הפרט והכלל בחינוך.

היו אשר סברו. כי החינוך האינדיבידואלי לפיתוח כל כוחותיו של היחיד סותר את החינוך לחיים בחברה. הואיל והחינוך החברתי מצמצם את היחיד במסגרת מקומו וערכו כחברה שבה הוא חי ובמידת התועלת שהוא מביא לה. ואמנם שתי צורות חינוך אלה בקיצוניותן — ללא ספק מתנקשות ז' בזו. אינדיבידואליות מופרזת אינה ניתנת להיכלל באופן הרמוני באיזה גוף ציבורי שהוא; גם טיפוח הרעיון שהגוף הציבורי. כגון המדינה. הוא הערך המוחלט והיחיד בחינוך, וכל שאר הערכים הם טפלים לו — נושא בקרבו את ארס הטוטאליטאריות, השמה, לאל כל נסיון של התפתחות חופשית־אינדיבידואלית.

אנו חוזרים כאן לאמת שהכרנוה מקודם, כי הפיכת ערכים חינוכיים למטרות אבסולוטיות. מבלי שיהיו כפופים לכוחו ואורו של החזון המאחד יוצרת בחינוד נטיות צנטריפוגאליות המפצלות אותו לגזרים. לעומת זאת אנו רואים בחיי החברה - מסגרת, המאפשרת לו ליחיד את התפתחות כל כוחותיו הרוחניים לקראת התכלית החינוכית המשותפת, ומובן מאליו שאינה כובלת אותם. החברה אינה נוצרת מצירוף יחידים סתם, אלא מהתאחדותם לייעוד משותף. ובהתאחדות זו — כל יחיד תורם את חלקו לפי מיטב יכולתו. אפשר לדמות את החברה לבית בנוי לפי תוכנית. אין הבית נבנה ע"י צבירת כורות ולבנים זו על גב זו. -- אותן הקורות עצמן -- בשעה שהן מונחות זו על גב זו הרי הו קורות בלבד, ושונות לגמרי בערכו ובמהותו מאשר בשצה שהו פומדות במקומן הנכון. בשעה זו אינן עוד קורות סתם אלא מזוזות ומשקופים. הוא הדין ביחסו של היחיד אל החברה. יכולתו של היחיד באה לידי גילוי אך ורק אם הוא תופס את מקומו הנכון בחברה, והחינוך צריך להכשיר אותו לכך. מנקודת מבט זו אין כל ניגוד בין החינוך האינדיבידואלי של התפתחות הפרט לבין המטרה החברתית בחינור, הואיל ובתכליתם הסופית חלה בהם הזדהות גמורה. העובדה שהתאחדות היחידים לחברה אינה יוצרת צירוף אריטמטי כי אם שלימות - בעובדה זו עצמה מתגלה טבעיותה של החברה. זוהי הצורה הטבעית לחיי האדם, ואף השלימות הנוצרת על ידי כך היא שלימות טבעית. וכמו בכל תופעות החיים - השלימויות מתאחדות שוב לשלימות כוללת, שהיא עצמה אינה אלא שלימות משנה לשלמות שלמעלה הימנה. זהו מקומה של המשפחה בעם. של העם במשפחת העמים — עד לשלימות העליונה המאחדת את כל היקום. וכך משתלב יפה החינוך הלאזמי של הרגשת האחדות בעם — בחינוך הפרט מצד אחד ובחינוך האנושי — האוניברסאלי מצד אחר.

מאין יונק החינוד הלאומי את מזונו? הוה אומר מהעבר והעתיד כאחד. גורמי העבר הם: ארץ המולדת. הלשון והתרבות וכן הגורל המשותף בהיסטוריה. הגורם המאחד את העם לקראת עתידו -- הרי זה יעודו המשותף. כל אלה הם גורמים שכוחם יפה בכל אומה ולשון. אד תהא זו טעות מסוכנת אם נלמד באופן שטחי גזירה שווה מעמים אחרים על עם ישראל. אין עוד אומה בעולם, שהשפעת הגורמים הלאומיים נותקה בה לזמן כה רב. ובכל זאת היא קמה שוב לתחיה לאומית. במשך כל היותנו בגלות לא השפיעו הגורמים הנ"ל בצורתם הטבעית הממשית, אלא בצורת תמצית מופשטת ומרוכזת ביותר, שאי אפשר לקרוא לה בשם אחר מאשר יהדות. זו היתה יהדות להלכה ולמעשה, שמירה משותפת של מצוות. דפוסי החיים המשותפים -- הם אשר שמרו על העם נטול הקרקע בהיותו מפוזר בין העמים. על ידי כך נתקדשו הערכים הלאומיים בעם וזה היה סוד קיומם. ארץ ישראל -- בשממתה ובקדושתה לא פסקה מלהיות מולדתו של העם, אף כאשר לא ישב בה. וכן לשון הקודש לא יכלה להיהפך לשפה מתה, כדוגמת שפות צחיקות אחרות, הואיל והיא היתה תמיד חיה בפי העם — בתפילותיו ובברכותיו. החינור הלאומי היה איפוא כיים תמיד בעמנו בצורת ערכים מקודשים; ויהיה זה משגה חמור בתוצאותיו. אם בתחיתנו הלאומית בארצנו -- נוריד אותו ממעלתו המקודשת לדרגת ערך חילוני. תוצאה אחת של החילוניות בחינור הלאומי – כבר נותנת את אותותיה בימינו. אחת התופעות המצערות ביותר בחינוך -- הרי זה רגש הזרות שתקף חלקים שונים בנוער הישראלי כלפי חלקי העם שבגולה. אין זאת "שלילת הגלות", כי אם בקיעים מסוכנים בבניו האחדות הלאומית.

התחיה הלאומית בארצנו אינה צריכה לבוא במקום היהדות שאיחדה אותנו בגולה, כי אם כתוצאה ממנה וכרקע חדש וטבעי לקיומה. כל מהלך ההיסטוריה שלנו מוכיח, כי רק ערכים מקודשים בעם הם בני קיום, ולכן נטפח מעתה בחינוך הלאומי את האהבה לארץ ישראל ולעם ישראל ע"י מעשים ה מלווים את ערך הקדושה הקיים מקודם. ומעתה תהיה עבודה באדמת ישראל — לא עבודת אדמה סתם, כי אם עבודת מצוה, והמלחמה למען בטחון ישראל — לא מלחמה סתם, כי אם מלחמת מצוה, וכן כל מעשה אחר של בנין הארץ — בנין של מצוה. אין לך דרך מעמיקה יותר מבחינה פסיכולוגית, ומבטיחה יותר מבחינה מעשית — לחינוך הלאומי — מאשר זו הדרך. החינוך הלאומי כקיום מצות ה' — אינו מהווה מטרה בפני עצמה, אלא — ערך חשוב במסגרת חזון החינוך ודוקא בזה מובטח קיומו.

דוגמאות מעטות אלה בערכי החינוך מוכיחות. כי בסיכומו של הדבר -- מתאחדות כל המטרות למטרה אחת גדולה: תיקון האדם ותיקון החברה לאור ערכי הנצה.