הועתק והוכנס לאינטרנט ע"י חיים תשס"ט

www.hebrewbooks.org תשרי תשליה

פנחס רוזנבליט: האדם בתפילות "הימים הנוראים"

ישעיהו ליבוביץ: יראת אילהים בס' איוב

גבריאל ח. כהן: תפיסת האילהים בס' קהלת

שמואל ל. לובר: דברי ימי "ישרון"

יעקב יהושע: ירושלים של תרפ"ד

¥

ש. הכהן וינגרטן: נוסח אשכנז בהברה ספרדית

זאב גוטהולד: התשובה בארץ־ישראל

# זמני התפילה לחודש תשרי תשל"ה

|                                        | הדלקת הנר 6.08, תפלת מנחה 6.40, תפלת ערבית (בליל<br>א' וב') 7.20, תפלת שחרית 7.30, תפלת מנחה 6.30, תפלת<br>ערבית במוצאי ר"ה 7.15<br>סליהות בעשי"ת מנין א' 5.30, מנין ב' 6.30 | ראש השנה<br>א' תשרי (17.9.74)                                          |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| בימי חול:<br>מנחה: 6.10<br>ערבית: 7.10 | הדלק הנר 6.03, תפלת מנחה 6.25, קבלת שבת 6.03, עין<br>יעקב 7.00, תפלת שחרית 8.00, תפלת מנחה גדולה 1.15,<br>תפלת מנחה 5.50, דרשה 6.10, תפלת ערבית במוצש"ק 7.10                 | שבת שובה, פי וילך<br>הי תשרי (21.9.74)                                 |
|                                        | תפלת מנחה בעיוה"כ 1.30, הדלקת הנר 5.56, כל נדרי 6.40,<br>תפלת שחרית 7.30, תפלת מנחה 3.30, התקיעה 6.55, ערבית<br>במוצאי יוה"כ 7.08                                            | יום הכפורים<br>י' תשרי (26.9.74)<br>אל תקל(י) באיסור<br>נעילת נעלי עור |
| בימי חול:<br>6.05 מנחה:<br>7.05 ערבית: | הדלקת הנר 5.53, תפלת מנחה 6.15, קבלת שבת 6.30, עין<br>יעקב 7.00, תפלת שחרית 8.00, תפלת מנחה גדולה 1.15,<br>תפלת מנחה 6.10, תפלת ערבית במוצש"ק 7.05                           | שכת פ' האזינו<br>י"ב תשרי (28.9.74)                                    |
|                                        | הדלקת הגר 5.49, תפלת מנחה 6.20, תפלת ערבית 7.00,<br>תפלת שחרית 8.00, תפלת מנחה 6.20, תפלת ערבית במרצאי<br>החג 7.00                                                           | חג הכוכות<br>ט"ו תשרי (1.10.74)                                        |
|                                        | תפלת שחרית (מגין א') 6.00, תפלת שחרית (מגין ב') 7.00,<br>תפלת מנחה 6.10, תפלת ערבית 6.55                                                                                     | חוה"מ סוכות<br>ט"ז—כ' תשרי<br>(6.10.74)                                |
| בימי חול:<br>מנחה: 5.55<br>ערבית: 6.55 | הדלקת הנר 5.44, תפלת מנחה 6.05, מזמור שיר ליום השבת<br>6.20, תפלת שחרית 8.00, תפלת מנחה גדולה 1.15, תפלת<br>מנחה 6.00, תפלת ערבית במוצש"ק 6.55                               | שכת חוהמ"ם<br>י"ט תשרי (5.10.74)                                       |
|                                        | תפלת שחרית (מנין אחד) 6.30                                                                                                                                                   | הושענא רבא<br>כ"א תשרי (7.10.74)                                       |
|                                        | הדלקת הנר 5.41, תפלת מנחה 6.00, תפלת ערבית 6.50,<br>תפלת שחרית 7.30, תפלת מנחה 5.55, תפלת ערבית במוצאי<br>החג 6.50                                                           | שמיני עצרת<br>שמחת תורה<br>כ"ב תשרי (8.10.74)                          |
| בימי חול:<br>מנחה: 5.45<br>ערבית: 6.45 | הדלקת הנר 5.36, מנחה 6.00, קבלת שבת 6.15, עין־יעקב 7.00,<br>שחרית 8.00, מנחה גדולה 1.15, מנחה 5.45, משנה ברורה 6.05,<br>ערבית במוצש"ק 6.45                                   | שבת פי בראשית<br>כ"ו תשרי (12.10.74)                                   |

## "הסתדרות "ישרון"

מברכת את כל באי "ישרון" ואת בית ישראל בכל אתר ואתר בברכת שנה טובה וכתיבה וחתימה טובה



## ירחון בהוצאת הסתדרות "ישרון", ירושלים בעריכת מיכאל ששר

המערכת: הרב ש. נתן, ד"ר מ. ז. סולה, מר ב. קוסובסקי

המערכת וההנהלה: ת. ד. 7018, ירושלים

שנה י, גליון מא, ערב ראש־השנה תשל"ה, 16 בספטמבר 1974 מחיר החוברת –4.4 ל"י, דמי חתימה לשנה –40.0 ל"י

### התוכן:

יעקב יהושט: ירושלים של תרפ"ד זמני התפילה 2 דייר ח.ש. הלוי: חגיגת הרגל בירו־ טור הטורים 3 פנחם רוזנבלים: האדם בתפילות ש. הכהן וינגרטן: נוסח אשכנז בהברה "הימים הנוראים" פרופי ישעיהו ליבוביץ: יראת א-להים פרופ׳ שרגא אברמסון: עיונים בתפי־ בספר איוב לת "הימים הנוראים" ד"ר גבריאל ח. כהו: תפיסת הא־להים 10 בספר קהלת הרב זאב גומהולד: תשובה בארץ-36 ישראל 13 שמואל (לואי) לובר: דברי ימי 11 ויהי בישרוו

### טור הטורים

### שנה חדשה

"תחל שנה וברכותיה, תכלה שנה וקללותיה" — דומה כי שנים הרבה לא היינו זקוקים לברכה זו שאנו רגילים לאומרה בפרוש שנה חדשה. מאחורינו מלחמת יום־הכיפורים, החמישית במלחמות ישראל מאז הקמת המדינה ומבחינות רבות הקשה בכולן. יותר מקודמותיה גרמה מלחמה זו ל"רעידת אדמה" בנפש האומה, בארץ ובתפוצות כאחד. בטלטלה אדירה עוררה היא מחדש שאלות יסוד בחינת "דע מאין באת ולאן אתה הולך", לא רק במישור האישי, אלא אף במישור הלאומי. התהיה, המבוכה ואף רגשי אשמה שרווחו, בקרב חוגים חשובים שבצבור "החילוני" — ביחוד בקרב הצעירים — פרצו בנחשול אדיר ונעשו גלויים לעין כל כשהם עשויים־עלולים לזרום בשני כיוונים מנוגדים: האחד, והוא השלילי, בכיוון של התנכרות גוברת והולכת לזהות היהודית, ליחודנו כעם ולזכותנו על הארץ הזאת, שסופם ירידה מן הארץ והתבוללות והשני, והוא החיובי, בכיוון של העמקת התודעה היהודית, שיבה למקורות וחשיבה לאומית כאחד. אכן, יתכן וזהו טבען של מלחמות שאינן רק מקפדות חיים יקרים, אלא שהן אף מעוררות את האדם — השקוע בחיי שגרה בימים רגילים — לחזרה אל עצמו ולמחשבה על עצם קיומו. הצורך בעריכת חשבון נפש זה ניכר היטב, כבר בחודשים שקדמו למלחמת יום־הכפורים, בשל "הבהלה לזהב" ואוירת שכלה מחיינו, למרות מחיר הדמים שתבעה המלחמה.

בדברי ימי עם ישראל תרשם מלחמה זו כמלחמת יום־הכיפורים, לאמר כמלחמה שנכפתה עלינו

על-ידי אויבינו בעצם היום הגדול והקדוש, אך הטלת אשמה זו באויבינו, אינה פותרת אותנו מן הנסיון והמאמץ לתשובה פרטית וכללית כאחד, אשר לה יפים במיוחד עשרת ימי תשובה. מחוייבים אנו לערוך בדק בית יסודי בכל תחומי חיינו, שכן נוסף למלחמה, נתגלו במשך שנת תשל"ד תופעות מדאיגות ומכרסמות בכל רבדי החברה הישראלית. תופעות שליליות אלה, שלא נמנה אותן בשעת רצון זו, אסור שתקרינה בארץ הזאת, אם רצוננו להמשיך ולהיות חפצי חיים, מול עולם עוין החפץ להשמידנו. מאז ידענו שלעולם לא נתמודד עם שכנינו בכמות, תפארתנו היתה על האיכות ועל עליונותנו המוסרית. למרבה הצער נפקחו עינינו לראות שגם בשני תחומים אלה נבקעו בקיעים רציניים שחובה עלינו לסותמם, שכן פוגעים הם בציפור הנפש של האומה. שחיתות, חומרית ורוחנית כאחד, סופה שהיא מובילה לחולשה לא רק בשדה-הקרב, אלא אף לניוון שסופו כליון.

דברים אלה קשים הם ואף-על-פי-כן אין מנוס — ואף חובה — להזכירם; לא רק מתוך הכאה "על חטא", אלא בעיקר מתוך אמונה ותקוה שבכוחנו להתגבר על הקשיים העומדים בפנינו ולקיים בעין את דברי הכחוב "השיבנו ה' אליך ונשובה, חדש ימינו כקדם", שאנו מרבים לאומרו בימים אלה. אם אכן כך נעשה — תוך החדרת חובת התשובה אל כל שדרות הציבור — כי אז נגלה שלמרות הקשיים הניצבים בפנינו בתחומי הבטחון, מדיניות חוץ, כלכלה, חברה ותרבות, רבים גם האתגרים הקוראים לנו להטות שכם למען גאולתנו ופדות נפשנו. בימים אלה של חשבון הנפש, אסור שנשכח את האורות בחיינו בארץ הקודש (גם אם אין אנו מתעלמים מן הצללים), המקום היחיד בו יכול היהודי לחיות חיים יהודיים שלמים. זכות זו העומדת לנו מאז ימות עולם, רצוננו להנחיל לא רק לבנינו ולבני בנינו, אלא להמוני בית-ישראל בכל מקום שהם. נתפלל איפוא, לא רק למעננו, אלא גם למען קיבוץ נדחי ישראל ולשיבת ציון שבעיצומה אנו נתונים. או אז נזכה, אי"ה, לראות בשוב ה' ציון ובקיום דברי הכתוב: "ה' עוז לעמו יתן, ה' יברך נתונים. או אז נזכה, אי"ה, לראות בשוב ה' ציון ובקיום דברי הכתוב: "ה' עוז לעמו יתן, ה' יברך את עמו בשלום". אמן כן יהי רצון.



חוברת זו שתי פנים לה. מחד, היא חוברת תשרי. חודש "הימים הנוראים" והחגים וחלק ניכר מן המאמרים אכן מוקדש לנושאים אלה. מאידך, זוהי גם חוברת היובל של הסתדרות "ישרון", שלה מלאו השנה חמישים שנה. במרכזה של החוברת עומדת רשימתו של מר שמואל לובר, הגשיא הראשון של "ישרון". המספר במאמרו המאלף על השנים הראשונות של בית-הכנסת בירושלים של ימים עברו. על אותם ימים מעלה זכרונות מר יעקב יהושע, המספר על בתי־הכנסיות שמהם בקע סול רינה ותפילה לפני כיובל שנים. כן אנו מביאים את רשימתו של הד"ר ח. ש. הלוי, על חגיגת "ישרוו" בפסח תרפ"ח, שפורסמה בשעתו בעתוו "הצפירה". מאמרים אלה מלווים בצילומים על שלבי ההתפתחות של בית-הכנסת "ישרון", שיש בהם עניין רב לכל מי שדופק חייה של ירושלים קרוב ללבו. אכן, פרק חשוב עברה הסתדרות "ישרון" משנת תרפ"ד עד היום וכמעט שאיז לתאר את קורות ירושלים החדשה בלי הפרק החשוב שמילאה בו "ישרון". מקשר בין שני חלקי החוברת מאמרו של רי שמואל הכהן וינגרטן, הדן בשאלה ההלכתית של שינוי ההברה האשכנוית להברה ספרדית, שאלה שאכן ניצבה בפני מייסדי "ישרון" ושלה התייחסו הרבנים הראשיים הרב סוס והרב עוויאל וכן הרב צ. פ. פרנק זצ"ל. אכן, שאלות שעמדו אז במרכז החיים הדתיים המתחדשים בארץ־ישראל, נפתרו, במשך הזמן, כמעט מאליהם. הימים הנוראים הם ימי חשבון הנפש לכל אדם ואדם מישראל. על חשבון עולמו של היהודי בתקופתנו, עומד הד"ר פנחם רוזנבלים ואילו הפרופפור ישעיהו ליכוכיץ דן באותה שאלה -- שהיא נצחית במהותה -- באספקלריה של ספר איוב, שקווי דמיון משותפים לו ולאברהם אבינו שסבלו־נסיונו הגיע לשיא במעשה העקדה, הלא היא מוטיב מרכזי בתפילות הימים הנוראים. על אספקט נוסף -- אף הוא ישן־חדש -- הקשור

## האדם בתפילות "הימים הנוראים"

### פנחס רוזנבליט

מן הראוי להתבונן תמיד מחדש במשמעות החגים, ובייחוד זו של הימים הנוראים, כדי למנוע את הפיכתם לשיגרה ואת התפילות הנאמרות בהם. למליצות ללא זעזוע בנפש האדם וללא נגיעה בחיי הפרט והציבור בממשותם. אם כר נעשה. נראה שראש־השנה מוקדש קודם כל להיכרות האדם עם עצמו ולהבנת מעמדו בעולם ולא לחשבון הנפש האישי ולבקשת הסליחה. במרכז תפילות ראש־השנה עומדות השאלות היסודיות של האדם: הפקרות או השלטת החוק בעולם, שלטון הרשע (ר׳ סגולה) והעריצות, או מלכות ה'. האם ימשיכו בני אדם בתהליד שסופו התפוררות, או יתלכדו למען ייעוד משותף --שהוא סבלת מרות עליונה? אם יבחר בדרד השניה כי או על האדם להתבונו במעמדו בעולם ולהכיר את עצמו כיצור נוצר. הנדרש למלא את ייעודו.

בדרך כלל אין ליהודי אשליות רבות באשר לטבע ולעולם. ההיסטוריה של בני האדם היא מלאת שחיתות וחמס, ואם חל שינוי, שנדמה היה כהתמוטטות הרע וכינון מלכות צדק על האדמה, הרי שאכזריות ושפיכות דמים עוד התדברו על ידי כך, כפי שהעידו מהלכי המהפכה הצרפתית והרוסית, ושיחרור הלאומים (ראה על כך חבקוק א'). ליהודי, על אף אמונתו באלוקי הצדק והמשפט אין אשליות לגבי הסבל הצפוי לו כאדם וכיהודי ולגבי הגבולות בהם הוא נתון בעצם הימצאו בעולם. אד עם כל ההגבלות

והסכנות יודע הוא וחש בנפשו שמידה מסויימת של חופש ושל אפשרות לבחירה לכאן או לכאן ניתנת לו. כי בזה עיקרו של האדם.

### אגודה אחת

במערבולת זו של לבטים על מעמדו של האדם, של כ ל אדם, נאחזים אנו בנקודה יציבה אחת, אשר לה אנו מצפים ואליה אנו שואפים: "ובכן תן פחדך ה' אלוקינו על כל מעשיך... ויעשו כולם אגודה אחת". רעיון זה בלבד עשוי לכוון את קורות העמים ואת תהפוכותיהם. ובהמשך נאמר: "ופתחון פה למייחלים לך... וכל הרשעה כולה כעשן תכלה כי תעביר ממשלת זדון מן הארץ". אין אלה מלים בעלמא, אלא דברים המכוונים למציאות הקיימת, שכן מדובר כאן רכ על הרע, אשר סילוקו תלוי באדם.

כדי להבין כל צרכו את מהותו של יום-הרין, עלינו להעמיק ולהבין את חווייתו הראשונית של האדם. באשר הוא נולד, הוא בהכרח נדון למוות. אותה הציפיה לסוף ההכרחי, אשר עלול להתממש בכל יום, מחדירה את המתח האלמנטארי לחייו. תחושת אימים זו דוחפת את האדם להציץ אל מעבר לחיים ועל ידי־כך לעמוד גם במבחן החיים. (רוזנצווייג תיאר זאת בספרו "כוכב הגאולה" ומימש רעיון זה בחייו). ברוח זו יש להבין את הנימה בסליחות של ערב ראש־השנה, המבליטה את עמידתו של האדם "על בלי מה". "אדם איך יזכה. בכל יום למוות מחכה, ובלבבו יבין ושב

בחג הסוכות, דן הד"ר גבריאל חיים כהן במאמרו "תפיסת הא־להים במגילת קהלת" ובנוסח התפילה של הימים הגוראים, מביא עיונים הפרופסור שרגא אברמסון. על התשובה, שכוחה יפה במיוחד בארץ־ישראל, כותב במאמרו "התשובה בארץ־ישראל", הרב זאב גומהולד, שכן "אף־על־פי שהתשובה והצעקה יפה לעולם (בכל ימות השנה) בעשרה הימים שבין ראש־השנה ויום הכיפורים היא יפה ביותר ומתקבלת היא מיד" (רמב"ם, הלכות תשובה, פ"ב ו). נחתום נא איפוא גם את מאמר המערכת בברכת כתיבה וחתימה טובה, שנת שלום, השקט ובטח לנו ולכל ישראל בכל אתר ואתר.

לאדישותו ואף לעויינותו לאדם. הרי יודעים אנו היום, אחרי שהאדם הצליח לגלות כוחות טמירים ואדירים בטבע ולשעבדם לעצמו, לא הצליח לכבוש את טבעו הוא, ולא עוד אלא שעורר כוחות הרסניים אחרים, העלולים לסכן את חייו.

### מלכות עולם

ראש חודש מבליט, איפוא, את הצד הפגום שב
קיומנו (לכן תפילת "יעלה ויבוא" בראש-חודש
לפי פירושו של הרב ס.), ואילו בראש-השנה

נאחזים אנו בתקוותנו בעתיד בתיקון מלכות
עולם, כש"כל בני אדם יקראו בשמך, כי לך
תכרע כל ברך", כש"ייאתיו כל לעבדך..." הוויכוח
בין חכמי הדורות, אם לכסות את הפיגום הקיומי
ביום הדין ולהשתיקו, או לשלבו בתקוותנו בגאולה העתידה הוא, איפוא, נוקב ונוגע באשיות
חיינו ובתפיסתנו כבני אדם וכיהודים.

דומה לכד. מאידד גיסא, הויכוח בדבר אמירת התפילה "והשיאנו ה' אלסינו... לחיים ולשלום... בשמחה ובששון מועדי קדשך". עד המאה העשי-רית או האחת־עשרה היו, כנראה, רגילים לומר תפילה זו גם בראש־השנה, בדומה ליתר החגים: הו לפי מנהג אשכנו וא"י. והו במנהג ספרד וב־ ישיבות בבל. ואילו באותה התקופה נעשתה אמי־ רה זו מפוספסת. ולפי שני המנהגים הפסיסו אותה בהדרגה, משום שלא התאימה לאופיים של הימים הנוראים. אף כי היתה דעה שלפיה היו צריכים להמשיר לאומרה בראש־השנה אד לא ביום הכיפורים. כאו היתה הבעיה. איפוא. הפוכה. היית־ כן להבליט שמחה וששון בימי אימה אלה, עם כל היותם ימי חג, בהם העולם והאדם עומדים על בלי מה לאור הסבל הסוסמי ולאור העוול והרשעה מצד האדם? (ראה את ההבחנה הזו אצל מכס ברוד). הרי שוב יש מקום לשתי הפנים. גיל ורעדה מצטרפים ומשתלבים. האדם שרוי ביום זה באוירה של רצינות. אד גם של תקווה וציפיה ("יראו וישמחו, וחסידים ברינה יגילו". שיש בהם אולי רמז לימי השמחה של חג הסוכות). מצד שני מאפיינים גם זהירות וחוסר וודאות את היהודי. ר' אמי, כי מטי להאי סרא. כי "יתו (המשך בעמוד הבא)

ורפא לו... שומע זאת יבכה וידאג לו, תפילה וצדקה ירבה – אולי מייסורין ייחבא". הכרה זו ואימת יום הדין, מכשירות את האדם להבין את דחיפות המטרה. הסכנה המאיימת על בני האדם כולם, באשר הם, מחייבת אותם להתלכד למען עצם קיומם, לחתור להקמת מלכות ה', ככל שרחוקה היא. מכאן הסמיכות בין סליחות אלה של ערב ראש־השנה לתפילת ראש־השנה עצמו.

אולם נעמיק בהבנת ראש־השנה בייחודו וב־ משמעותו האקטראלית, אם נברר את יחסו מבחינה הלכתית ורעיונית לראש חודש שחל בו ביום. זוהי מחלוקת ממושכת שראשיתה במסכת סוכה, דרך תנאים, גאונים ועד לרש"י ובעלי התוספות. דורות רבים לוקחים חלק בוויכוח זה וחולקים זה על זה. מבחינה רעיונית ומעשית כאחד. במסכת סופרים (פ׳ יט, ד) כתוב במפורש שבראש־השנה אומרים "מקרא קודש הוא ובראש חודש זה וביום ראש־השנה הזה וביום תסיעת שופר הזיכרון הזה". מאידך שומעים אנו בגמרא שרשב"ג. כשהגיע למלים "ראשי חדשים" השתיקז ובמקומות שונים בתלמוד (עירובין מ, ר״ה ח, לה ועוד) מבררים את השאלה, האם יש להזכיר ראש־ חודש בראש־השנה, או לא, או האם, כפי שאנו נותגים, הזכרת "יום הזיכרון עולה לשניהם ?" (גם בראש חודש כתוב, "והיו לכם לזיכרון"). מכאז פירוש התוספות שם ובעקבותיהם דברי הרב י. ד. סולובייצ׳יק בשיעור נפלא שזכיתי לקחת חלק בו. את הפסוק, שבו רק נרמז ראש־ השנה. אר ההופר כעיו סיסמה של החג: "תקעו בחודש שופר בכסה ליום חגנו", יש להבין לא רק לחג בו מתכסה הירח, אלא שהחודש מתכסה בו (ר״ה ח) או אז משתיקים את הזכרת ראש־ חודש ואת הבאת החטאות בו, ומזכירים רק את העולה (כך גם בתפילותינו). זאת בניגוד לראש־ חודש רגיל. אשר לגביו – להבדיל מיתר הגים – כתוב "חטאת לה"י. "אמר הקב"ה: שעיר זה יהא כפרה עלי (או על) שמיעטתי את הירח" (שבו־ עות ט). לכן, לפי הסבר תוספות (ר"ה ח:) שתה רשב"ג משום "שמוטב שיביא וכאי על הוכאי". לפי פירוש מעמיק זה של הרב י. ד. סולובייצ׳יס. פגימת הירח, אשר לגביה אמר הקב"ה, כביכול, הביאו כפרה עלי. אינה אלא סמל לפגימת הטבע,

### יראת אלהים בספר איוב\*

### ישעיהו ליבוביץ

מסימניה של משמעותו הכלל-אנושית של ס׳ איוב -- שאיז הספר וחיבורו ניתנים לצימצום למסגרת מסויימת של זמו ושל מקום ולא למצי-אות היסטורית-תרבותית מסויימת. אופי זה של יצירה אדירה זו מונע כל אפשרות של זיהוי מחברה, או אפילו של השערה בדבר זמנו ומסומו: דבריו ראויים לכל זמו ולכל מסום ולכל מציאות אנושית. בכל חברה ובכל תרבות. אמנם אישי ס' איוב ניקבו בשמות, והם אף מכונים בכינויים המצביעים על מקומות מסויימים ועל משפחות מסויימות: אבל הללו אינם ניתנים לזי־ הוי. דומה. כאילו נתכווו המחבר האלמוני לטש-טש או למחוק את עקבותיה של כל מציאות עובדתית מקרית מסויימת. ולהעמיד את ספרו על העניו שהוא מעבר לומו ולמסום: על האדם --ולאו דווקא אדם מישראל -- החש במעמדו לפני ה' ותוהה על מעמד זה. במשמעות הסיכום הגדול של יוה"כ. בסיומה של תפילת נעילה ("אתה הבדלת אנוש מראש ותכירהו לעמוד לפניד").

### איוב משל היה

היו מחז"ל שהעיזו — בברייתא מדרשית-אגדית — לייחס את ס' איוב למשה רבנו. אחרים, וכן החוקרים המאוחרים, קבעו לאיוב (לאמיתו-של-דבר — לס' איוב) זמנים שמתקופת האבות עד לימי פרס ומדי, ז. א. — לזמנים שונים המשתרעים על פני כל התקופה המקראית; ובסופו של דבר לא נוכל שלא להסכים לדעה שאיוב לא היה ולא נברא אלא משל היה.

\* שלוש שיחות שניתנו בשידורי ישראל במסגרת פרקי היום בתנ"ד.

המחבר נותו לנו רמזים ברורים לכוונתו ומג-מתו במשל זה. ומהם אנו יכולים ללמוד שלא היה משה: כי ספר תורת משה -- ועכ"פ ס׳ בראשית -- היה לנגד עיניו, ולא זו בלבד, אלא שכל סיפורו מכווז לפרשת העקדה. בחינת נסיוו־ נסיוז לגזרה־שווה. נסיונו של איוב אינו אלא כפל של נסיונו של אברהם אבינו, ושניהם באו להורות את המשמעות של יראת הי, שהיא אמורה לאברהם לאחר העקדה והיא אמורה כבר בפסוק הראשוז של ס׳ איוב. כבר אמרו חז"ל: "שני בני־אדם אמרו דבר אחד --- אברהם ואיוב... הוא הדבר שאמר אברהם. הוא הדבר שאמר איוב". הרמו הגלוי הראשון לסמיכות-פרשיות זו ניתן בפתיחת הספר: "איש היה בארץ עוץ" מדוע דווקא עוץ, ארץ הנזכרת במקרא רק אגב־ אורחא ואיז רישומה ניכר כלל בעולם התנ"כי? נראה שהמחבר קבע את מקומו של איוב "בארץ עוד" -- משום אותו עוד ששמו מופיע בסי בראשית, בפסוק שהוא המשכה הישיר של פרשת העסדה: "ויהי אחר הדברים האלה ויוגד לאברהם הנה ילדה מלכה גם היא בנים לנחור אחיד את עוץ בכורו... - להודיענו שנסיונו של איוב הוא המשכו של נסיונו של אברהם. ולא זו בלבד. אלא כשבשלב מאוחר יותר הכנים מחברו של ס׳ איוב דמות נוספת במעגל הוויכוח שביו איוב ורעיו -- וכינה אותו הבוזי ("אליהוא בו ברכ-אל הבוזי") -- על שום מה: הווה אומר -- על שום המשכו של אותו פסוק העוקב את פרשת העקדה: "את עוץ בכורו ואת בוז אחיו". איז להעלות על הדעת שתיאומים אלה מקריים הם: הם משקפים כוונה ברורה.

### (המשך מהעמוד הקודם)

בעפר פיהו אולי יש תקוה", אמר כולי האי ואולי ? !" (חגיגה ד:) כל היסורין יקבל ועודנו בספק אם תהיה לו תקוה ? ראה גם בסליחה הנזכרת של ערב ראש־השנה "תפילה וצדקה הנזכרת של ערב ראש־השנה "תפילה וצדקה

ירבה — אולי מייסורין יחבא", ועוד פסוקים דומים להם. היהודי הרוצה להאמין, לאמיתו של דבר לא יוכל להיות שקט בכלל ובוודאי לא אחרי אושוויץ.

### אכרהם ואיוכ

מהו המשותף לנסיונותיהם של אברהם ושל איוב, שלכאורה כבר לפני נסיונם אין להטיל ספק ביראת־שמים שלהם? שניהם נבחנים מב־ חינת טיבה של יראה זו: האם את האלקים הם יראים משום היותו אלקים אשר הדבקות בו ועבדותו הן תכלית האדם בכל התנאים והמסיבות. או שמא אין יראתם אותו אלא משום התכונות או הפונקציות המיוחסות לו כמשגיח ומפקח על האדם וכמספק צרכיו? אברהם מועמד בנסיון זה כשמילוי התביעה האלקית המופנית אליו מחייב אותו לוותר על כל ערכי האדם - לא רק על ערכים אישיים כייחס האב לבנו־יחידו. אלא אף על הייעודים הכלל-אנושיים לזרעו ולכל הדורות. על ברית-ביז"הבתרים. איוב מועמד ב־ נסיוז כשאלסיו אינו מתגלה לו כמשגיח על גורלו. כגומל או כמעניש, אלא כאל סתם, כפי שאיוב חש מבשרו ובהתאם לדברים שהמחבר שם בפי ה' בסיומו של הספר. אברהם ואיוב גב-חנים אם אמונתם היא האמונה־לשמה, המתגלמת בעבודת-ה׳־לשמה ואינה כאמונתם הדתית של המון המאמינים שיש להם אלקים-למעו-עצמם. שניהם עומדים בנסיון זה של יראה אמיתית, מאהבה אמיתית. על אברהם מעיד הכתוב ש-"האמיו בה" והיה "ירא אלסים". וישעיהו הגביא קורא לו "אוהב" ה': איוב מגיע לאותה דרגה לאחר התגלות ה' לו. וה' מעיד עליו שדיבר אליו "נכונה".

### פרק כייח

במהלך הוויכוח המתנהל בכ"ו הפרקים הקודמים לפרקנו חלה תזוזה בטענותיו של איוב כלפי מעלה, תזוזה המחריפה את האשמותיו: טיעונו מעלה, תזוזה המחריפה את האשמותיו: טיעונו מועבר בהדרגה מן המישור הטובייקטיבי של דרי־שת הבנת המשמעות. פרק כ"ח הוא, אולי, שיאו של ס' איוב מבחינת הצד האנושי המיוצג בו (לעומת הצד האלוהי המיוצג בפרקים שבסוף הספר), ועכ"פ הוא עיקרו של טענת איוב. טענה זו הולכת ומתעלה (ואף מעמיקה) בשלושת הסי־בובים שבוויכוח איוב עם רעיו. תחילתה — זעקת איוב על העוול שבמר גורלו, המשקף את העוול

שבהנהגת העולם כולו בידי בוראו, ומכאן --הדרישה הנמרצת לצדק. אולם לאט־לאט מתחילה להישמע ביז־השיטיו, ולאחר־מכן אף במפורש, נימה אחרת: לא עוד סבלו של איוב הוא עיפר טענתו, אלא אי־יכולתו להבין את המשמעות של סבל זה. שהוא פרט אחד במסגרת העולם הבלתי-מובו. מבלי להשלים עם הבריאה כמות-שהיא, איוב מתחיל להיות נוטה לקבלה, על העוול שבה. כמנהגו של עולמו של האל. ובלבד שיזכה להכיר את מובנו של עולמו הנורא הזה של האל ולתפוס את משמעותו. איוב משוכנע. שחכמה עמוקה -- חכמת הבורא. שבו איוב מאמיו בכל נימי נפשו -- צפונה בזוועה של מנהגו של עולם וגורלם של הברואים. אלא שחכמה זו נעל-מת מבני־אדם. התביעה המופנית לאל מוסחת מו הצדס אל ההסברה: איוב תובע שהאל יגלה לו למה העולם הוא כאשר הוא. כי אי־הבנת משמ־ עותה של הבריאה ושל גורל האדם בכלל ושל גורלו של איוב בפרט. במסגרתה של בריאה זו. היא שנעשית לאיוב מקור סבל נפשי עמוק מסבל תחושת העוול. רמזים לשינוי זה של עמדתו של איוב מצויים כבר בפרק י"ג, י"ט וכ"ג ("אבינה מה יאמר לי"), אולם בפרק כ"ח טיעונו פורץ החוצה ומוצג בעון שאין למעלה הימנו.

#### חכמת האדם

איוב מתאר את חכמתו של האדם המתגלית בהישגיו הגדולים. הביטוי לכוחו ולעצמת־ידו של האדם. הבאים מחכמתו. היא הטכניקה: שליטתו של האדם בטבע, הפקת מתכות מבצריהם, הטיית נהרות. הפרחת שממה. שיריהלל זה לטכניקה נראה "מודרני" מאד. אולם לאמיתו של דבר איו להתפלא שהוא מושמע מפיו (או מעטו) של אדם מלפני כמה אלפי שנים. בין האדם שהתקין מכשיר מאבו או שעדר לראשונה את האדמה ובין האדם המפעיל את האנרגיה הגרעינית או משגר טיל לירח -- איז אלא הבדל כמותי. הבדל בדרגה בלבד: שניהם חרגו מו המסגרת של הנתונים הטבעיים של קיומו של האדם, משתלטים עליהם ומשעבדים אותם לצרכיו ולמגמותיו של האדם. לפיכך יכול היה כבר איוב להדגים את גדולתו של האדם ע"י תיאור המטאלורגיה והחסלאות. אולם

כוחו זה של האדם לשלוט בטבע אינו מקנה לו
ידיעה והבנה במשמעותו של טבע זה ובתכליתה
של אותה בריאה, שעליה הוא נעשה שליט. אי
ידיעה זו מעיקה עליו ומציקה לו, אולם לסבלו
זה אין תקנה: בורא העולם מעלים מן האדם
את מובנו של העולם, שהיא "החכמה" האמיתית.
וווהי ההאשמה הגדולה שאיוב מטיל בבורא:
הוא נוהג בעולמו כשליט עריץ, התובע מעבדיו
משמעת עיוורת לגזרותיו; אמנם יש לגזרות אלו
מובן עמוק מאד, איוב אינו מטיל ספק בכך
מובן עמוק מאד, איוב אינו מטיל ספק בכך
את מקומה"), אולם השליט אינו שועה למצוקת
האדם ואינו מגלה לו מובן זה. — על האשמה זו
ניתנת לאיוב לאחרונה תשובה מפי הגבורה, תשובה המספקת אותו, ובגללה הוא מבטל את טענתו.

### פרקים מיא, מייב

בפרק האחרון עומד איוב בנסיון שבו הועמד בפרקים הראשונים: הוא מקבל עליו להאמין בה׳ ולעבדו לא מבחינת פונקציה שה' ממלא בברי-אה -- חכמתו או צדקו -- אלא מבחינת אלוהותו. בדומה לעמידתו של אברהם אבינו בנסיוו העקדה. תחילה זעק איוב חמס על העוול שבבריאה. ואת זעקתו השמיע באזני אלוהים ואדם. לאט-לאט נתברר לו שעיקרו של סבלו אינו עצם הייסורים שפגעו בו, אלא אי־יכולתו להביו את פשרם. מכאן ואילך מופנה טיעונו כלפי האל בלבד. שממנו הוא תובע הסבר לדרד הנהגתו את העולם. הנהגה שתוצאתה היא זוועת חוסר הטעם וחוסר הצדה בגורלו של האדם בכלל ושל גורלו של איוב בפרט. בפרק כ"ח, פרק בקשת "החכמה". האשים את האל בהתעלמות מתביעה זו, ובהתעל-מות זו -- העלמת החכמה מבני־אדם -- ראה את העוול הגדול שהאל עושה לברואיו. פעמים רבות חזר איוב על דרישתו שהאל יענה על שאלותיו ויגלה לו את החכמה הצפונה בנוהג של העולם. את המובו והמשמעות של השגחתו המתגלמת בנוהג איום זה.

והנה שאלתו ובקשתו של איוב ניתנת לו: האל מתגלה לו ועונה אותו מן הסערה. בכך נתמלאה בקשתו — עכ"פ למחצה; האם נתמלאה כולה? לדבריו של איוב עצמו — דבריו המעטים בפרק

האחרון -- מענהו של האל מספק אותו ומבטל את טענותיו. אולם כיצד נבין אנו את הסיפוק שאיוב מוצא בטענה זה ? -- והרי בהבנה זו מותנית הבנתנו את משמעות הנסיוו שבו הועמד איוב ואת עמידתו בנסיון זה ואת המשמעות של הספר כולו. התשובה ששם מחבר ס' איוב בפי ה' בשלושת הפרסים האחרונים, נראית לכאורה כתשובה שאינה לעניו: אין היא עונה לשאלת "החכמה מאין תמצא". אין היא דנה כלל באדם ובגורלו; אין היא מתייחסת לבעיית המשפט וה־ צדק, הדין והחסד, הגמול והעונש. היא מציגה את המציאות הטבעית מבלי לנמקה, היא מציגה את היש כמות-שהוא בלי שיפוט על יש זה: היא מציגה את העולם הקוסמי והארצי, מן הדומם עד החי, מן הזוהר והמופלא שבו עד המבעית והמפלצתי שבו — ובייחוד את תופעותיו המפלצ־ תיות - מבלי לרמז על מגמה שבבריאה מופלאת זו או על כוונה נסתרת שבמפלציות שבה. זוהי השגחת הבורא, וזהו מה שמספק את איוב. ואלה דברי הרמב"ם, שהסברתו את משמעות ס' איוב היא העמוקה בכל דברי הפרשנים וההוגים, כיהו־ דים כנכרים, שעסקו בספר זה:

"... החזון הזה אשר נראה לאיוב, אשר בו נתגלתה לו טעותו בכל מה שנדמה לו קודם-לכן, אין בו אלא תיאור עניינים טבעיים, אם תיאור יסודות או תיאור פעו־לות גרמי־השמים או תיאור מיני בע"ח, לא דבר אחר".

### עכורה לשמה

דווקא משום כך תופס איוב מה ה' דורש ממנו ימהו הנסיון שבו העמיד אותו: "לשמע אוזן שמעתיך ועתה עיני ראתך". כל ימיו האמין איוב בה' כפי האמונה הרווחת בקרב המון המאמינים, שהם מאמינים בה' ומקבלים עליהם את עבודתו בשל היותו — לפי הבנתם — אל למענם, אל שמהותו היא מילוי פונקציה של משגיח על ענייניהם; זאת היא האמונה "לשמע אוזן". אולם עתה "ראתה עינו" של איוב אל שאלוהותו היא היא מהותו, ועולמו כמות-שהוא, הוא-הוא השרחתו. השגחה זו מתגלמת במציאות הטבעית (סוף בעמוד 39)

## תפיסת הא־להים בספר קהלת \*

### גבריאל חיים כהו

השם איל הים נזכר במגילת קהלת לעתים קרובות — ארבעים פעם. מכאן שהאילהות תופסת מקום נכבד בתודעתו של קהלתי.

לעומת זאת אין השם ה' מצוי במגילת קהלת כלל. אין דבר זה צריך להפליא, שכן בספרי החכמה שכיח השימוש בשם א ל הים הרבה יותר מהשימוש בשם ה'. כדי להבין את ייחודו של השם א ל הים ולמה משתמש קהלת רק בו, אפשר להיעזר בהבחנות של מ"ד קאסוטו בקשר לשימוש בשמות ה' וא ל הים בכתבי הקודש בכלל (הבחנות הקרובות להבחנה המסורתת בין מידת הדין ומידת הרחמים). קאסוטו קובע שבכתבי הקודש משתמשים:

בשם ה' כשהענין קשור בידיעה יותר ברורה, וממשית כביכול, במידות ה', כאילו מתוך אספקלריה מאירה... ובשם א־ ל ה'ם — כשאין הענין קשור אלא בידיעה יותר כללית, יותר שטחית, יותר מעורפלת, מתוך אספקלריה שאינה מאירה...

בשם ה' כשהיא (התיבה) מציגה לפנינו את האלוהות באופיה הפרסונלי וביחס ישיר אל בני אדם או אל הטבע — ובשם א דל הים כשהיא רומות אל האדלוהות כאל ישות טרנסצנדנטאלית, העומדת בהחד לט מעבר לעולם החומרי וממעל לו. בשם ה' כשמדובר על אלוהי ישראל ביחס לעמו או לאבותיו של עמו, ובשם א דל הים כשמדובר על האלהות ביחס למי לאינו שייד לעם הנבחר 2.

לפי הנחות אלה אין פלא שבמגילת קהלת נוכר דווקא השם א־להים.

במגילתנו גם בולטת העובדה, שעל פי רוב נקרא הקב"ה בשם הא־להים או והא־

ל הים בה"א הידיעה (32 פעם). רק לעתים רחוקות (7 פעמים) מדובר על א־ל הים, וב־רובם של מקרים אלה בא שם זה בצירוף מלים של סמיכות, כמו "מתת א־להים" (ג, ג; ה, יח); "ירא א־להים" (ז, יח); "שבועת א־להים" (ח, ב). ניתן להסביר את השימוש המרובה בשם הא־להים (בה"א הידיעה) במגילה כחיזוק לתחושת ההריחוק מה" אותה חש קהלת.

במגילת קהלת בא השימוש בשם הא-להים לפבוע את היחס לא־לוהות שהיא בלתי מובנת לאדם ועליו לירוא ממנה. ואטמוספירה זו שוררת אפילו בעצות: מודגש המרחק ביו האדם וביו הא־לוהות "כי הא־להים בשמים -- ואתה על הארץ" (ה. א). אותה דרישה נאמרת בסוף מגילת כהלת וגם באמצעיתה -- יראת הא־ ל הים. אד אנו מרגישים מה רב ההבדל הרגשי בין "את הא־להים ירא ואת מצד וותיו שמור" (יב, יג) ובין דברי משה (דברים י, יב-יח). ואם ב"עצות" ובהדר רכה מורגש המרחק ביז האדם ובין בוראו — בחלק המכיל את ההרהורים הנוגים, על אחת כמה וכמה. השימוש בשם הא־ להים יוצר אוירה של מרחק וזרות ואטימות כלפי העצם העליוו 4.

נראה, לפי פירוש זה, שקהלת מביע בהרהוריו במפורש את הזרות של הא־להים, המרומזת בשם א־להים בלאו הכי ואת המרחק הרב בין קהלת והא־להים. אין במגילה זכר לחוויה אמונתית־ אישית, ואין בה הד ליחס נפשי־אישי, ואין בה אפילו זכר לחוויה היסטורית־ישראלית (כמו בדברי משה בדברים י, יב!). לעומת זאת ישנם פסוקים המעידים על תחושת הריחוק מהא־להים המקננת בלב קהלת.

"ידעתי כי כל אשר יעשה הא-להים הוא יהיה לעולם — עליו אין להוסיף וממנו אין לגרוע, והא-להים עשה שיראו מלפניו" (ג, יד).

פרק מתוך הספר "עיונים במגילת קהלת" העומד לצאת בקרוב מטעם האגף לחינוך דתי במשרד החינוך והרבות, בהוצאת המדפיס הממשלתי.

"...כי הא־להים בשמים ואתה על הא־ר"..." (ה. א) ...

### הצדק הא־להי

הרגשת הריחוק שחש קהלת כלפי הא־להים נובעת מכך, שאין הוא מבין את עולמו. רבות הן הבעיות שאין קהלת יכול לפותרן. בין בעיות אלה, למשל, שאלת הצדק בעולם.

"ועוד ראיתי תחת השמש: מקום המשפט שמה הרשע — ומקום הצדיק שמה הרשע" (ג. טז).

"ושבתי אני ואראה את כל העשקים אשר נעשים תחת השמש, והנה דמעת העשקים ואין להם מנחם ומיד עשקיהם כח ואין להם מנחם" (ד, א).

י... יש צדיק אבד בצדקו ויש רשע מאריך... ברעתו" (ז, טו).

יש הבל אשר נעשה על הארץ אשר יש צדיקים אשר מגיע אלהם כמעשה הרשעים ויש רשעים שמגיע אליהם כמעשה הצדיקים, — אמרתי שגם זה הבל" (ח, יד). קהלת מנסה למצוא פתרון לבעית אי־הצדק בעולם והוא מחפש מענה לשאלותיו בכיוונים שונים. יש ונראה שקהלת מניח שבעית הצדק תבוא על פתרונה — בעולם הבא, כמשתמע מן הפסוק: "אמרתי אני בלבי את הצדיק ואת הרשע ישפט הא־להים, כי עת לכל חפץ ועל כל המעשה — שם" • (ג, יו).

ויש פסוקים המרמזים לדעה שבסופו של דבר יקבל איש כגמולו בעולם הזה:

"אשר חטא עשה רע מאת ומאריך לו,
כי גם יודע אני אשר יהיה טוב ליראי
הא־להים אשר ייראו מלפניו. וטוב לא
יהיה לרשע ולא יאריך ימים כצל, אשר
איננו ירא מלפני הא־להים" (ח, יב—יג).
ברם מורגש שקהלת נתון באי־שקט נפשי
בקשר לבעיה זו. בניגוד לחלק מן הנביאים
בקשר לבעיה זו. בניגוד לחלק מן הנביאים
אוי לרשע רע, כי גמול ידיו יעשה לו" ישעיהו
ג, י—יא); רואה קהלת את העדר הצדק ועל אף
הפתרונות העולים במחשבתו, הוא ממשיך להת־

יש תופעות בחיים — ובעית אי הצדק היא אחת מהן — שקהלת אינו יכול להבינן. יתירה מזו — אין לאדם האפשרות והכח לשנות דבר מסדרי העולם שנקבעו על ידי הא־להים, אף אם אלה נראים פגומים!

"ידעתי כי כל אשר יעשה הא־להים הוא יידעתי כי כל אשר יעשה הא־לתולם עליו אין להוסיף וממבו אין לגרוע..." (ג, יד).

"ראה את מעשה הא־להים, כי מי יוכל לתקן את אשר עותו" (ז, יג).

בפסוקים אלה, יש מצד אחד, הודאה בחולשת האדם שאינו מסוגל לשנות דבר מסדר העולם, אף אם יגלה ליקויים בסדר זה. ברם, מצד שני, יש בפסוקים הכרה בגדולת הא־להים שבריאתו היא תמידית וסדריה מעבר להשפעת האדם 3. כל מעשי האלהים הם סבועים — לעולמים.

### יראת הא־להים

על אף כל הבעיות המעסיקות את קהלת בקשר לעולם והנהגתו, אין לו צל של ספק בקיומו של הא-להים. הא-להים קיים בתודעתו של קהלת והוא בשבילו "העובדה היחידה שהיא מעבר לכל דיוו" 9.

ולא עוד, אלא שאין כדברי קהלת משום דין ודברים אישי עם הא-להים על אודות הנהגתו את העולם (שלא כבספר איוב!). הליקויים בעולם אותם מונה קהלת אינם נזכרים כדי למתוח "בקורת" על בורא העולם, אלא כדי להכיר את העולם כמות שהוא ולהוציא מסקנות מהיכרות זו יי. קהלת יודע היטב שדרכי הא-להים נסתרות מפניו והוא משלים עם עובדה זו. "מבלי אשר לא ימצא האדם את המעשה אשר עשה הא-להים מראש ועד סוף" (ג, יא).

"כי את כל זה נתתי אל לבי ולבור את כל זה אשר הצדיקים והחכמים ועבדיהם ביד הא־להים, גם אהבה גם שנאה אין יודע האדם הכל לפניהם" (ט. א).

קהלת מבקש למצוא את מקומו בעולם תוך כדי התמודדות עם בעיותיו, ותוך כדי התמודדות זו הוא חוזר שוב ושוב לרעיון שהא-להים הוא רחוק ונסתר, ושכל דבר בעולמו נקבע על ידו בלא אפשרות למצוא את סוד העולם. יחסו של קהלת אל הא־להים הוא יחס של יראה, ומכאן גם דרישתו החוזרת ונשנית לירא את הא־להים (הדרישה אינה מופיעה רק בסוף הספר!):

"והאלהים עשה שיראו מלפניו" (ג, יד).
"כי את הא־לקים ירא" (ה, ו)
"כי ירא א־להים יצא את כלם" (ז, יח).

"כי ירא א־להים יצא את כלם" (ז, יח). "אשר יהיה טוב ליראי הא־להים אשר ייראו מלפניו" (ח, יב).

"סוף דבר הכל נשמע: את הא־להים ירא..." (יב, יג).

יראת הא־להים איננה "מבטיחה" לאדם חיי אושר ושמחה יי אך היא הדרישה הנכונה מן האדם העומד מול ה' שיצירתו נצחית ומעבר לתחום ראיתו של האדם <sup>12</sup>.

בעולם שהוא הבל וחולף, רואה קהלת ביראת הא־להים חזות הכל, ראשית חכמה (מבחינת "הן יראת אדנ־י היא חכמה" איוב כח, כח) וגם "סוף דבר" (יב. יג) <sup>21</sup>.

### הערות

- 1 על השימוש החוזר בשמו יתברך, או על העדרו כבטוי לתודעה אמונתית או היעדרה – השווה מ' וייס, המקרא כדמותו, ירושלים תשכ"ב, 122—122.
- מ"ד קאסוטו, תורת התעודות וסידורם של ספרי התורה, ירושלים תשי"ג, 31. פרופ' קאסוטו גם מסביר, למה מצוי בספר משלי לרוב דווקא שם ה' (25–26).
  - פעם אחת נוכר לא־להים (ה, ג).
- יששכר יעקבסון, ״הרהורים על תפיסת הא־להות במגילת קהלת״, דעות יא (תש״ך), 26—30. המחבר בודק בדבריו פסוקים נוספים שבהם שימוש בשם א־להים בה״א הידיעה, אך אין במאמרו מחקר מקיף של תופעה לשונית זו.
- פסוקים נוספים ממחישים את הרגשת הריחוק מו הארלהים שבלב קהלת (ו, י; ז, יד ועוד).
  - 6 בקשר למשמעות המלה 'שם' בהקשר זה השווה גם איוב א, כא; ג, יז, יט.
- על בעית הגמול ביתר ספרי המקרא עיין בספרו של הרב יששכר יעקבסון לבעית הגמול במקרא, תל־אביב תשי"ט. בקשר לבירורים בנושא זה הקשורים למגילת קהלת השווה: מ' זר־כבוד, "הטוב לפני הא־להים והחוטא בספר קהלת", ספר שפירא, ספר השנה של אוני־ ברסיטת בר אילן (ט), רמת גן תשל"ב, 7—11.

- הרעיון של המשכיות הבריאה ללא שינוי מובע בפסוקים שונים, בעיקר גם א, ח-ט.
- H.J. Blieffert, Weltanschauung und Gottesglaube im Buche Koheleth, Rostock 1938,
- בפירושו למגילת קהלת מראה הרב ד"ר י. קר־ ליבך הי"ד שהכרה זו בדרך העולם אינה מקור לייאוש אלא שדוקא ההשלמה עם העולם כמות שהוא, מאפשרת לאדם לשמוח בחלקו (Koheleth, Frankfurt, a.M. 1936). למגילת קהלת "ספר הענווה".
- 11 בקשר לפירוש הפסוקים ז, יה; ח, יב שלכאורה סותרים הנחה זו עיין בפירושו של R. Gordis Koheleth—The Man and His World, New-York 1955
- 12 לורץ רואה בגישה זו אל יראת הא־להים את ייחודו של ספר קהלת המסכים תמיד עקרונית עם דעות מסורות, אך גם מתיחס אליהן בבקור־ עם דעות מסורות, אך גם מתיחס אליהן בבקור־ תיות ומבררן מהדש O. Loretz, Qohelet und der.

  (Alte Orient, Freiburg 1964, 289)
- 13 על המשמעות המיוחדת שיש לעמדתו האמונתית של קהלת בעל הספקות, עיין בדבריו של A. Lauha, Die Krise des religiösen glaubens bei Kohelet SVT 3(1955) 183-191

הרב הראשי לישראל, **הרב ש. גורן** שליט״א ידרוש ב״ישרון״ בשבת שובה, בשעה 6.10 אחה״צ

### דברי ימי "ישרוו"

### שמואל יהודה (לואי) לובר

בחודש טבת תרפ"א (1920) הגעתי לירושלים מארה"ב. בשבת הראשונה, התפללתי בבית־כנסת מארה"ב. בשיר העתיקה. אף שהתרשמתי מן הבניין ומקדושת המקום, בלט בעיני העדר נוער ויהודים "מודרניים" בין קהל המתפללים, זאת אף שהיה המקום בית־הכנסת המרכזי בעיר העתיקה. הן ב"חורבה" עלה לתורה למפטיר הנציב העליון הראשון, סר הרברט סמואל, בבואו להתפלל בה בשבת "נחמו", זמן קצר לאחר שנתמנה לתפקידו הרם.

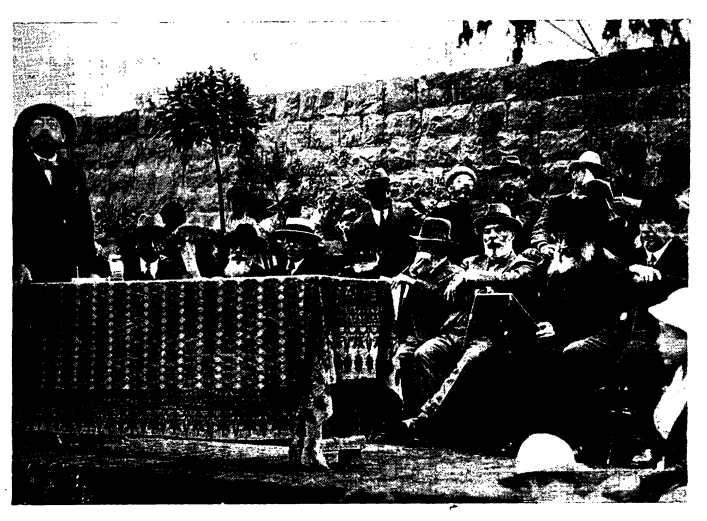
גרתי בזכרון משה, שהיתה ה"רחביה" של אותם הימים והרגשתי בחסרון בית־כנסת מודרני מרכזי מחוץ לחומות, שימשוך בעיקר נוער. דברתי על כך עם רעים וידידים וכולנו הגענו למסקנה שיש צורך דחוף ביסוד בית־כנסת נאה בירו־שלים, שגם שירת הצבור תתפוס בו חלק נכבד. אף שכמעט כולם הסכימו שמוסד מעין זה חסר, לא עודדוני רבים, באומרם שאין ירושלים מוכנה עדיין לרעיון "מהפכני" מעין זה ועל כן הוא נדון לכשלון. אך תוך עקשנות והתמדה, הצלחתי, בסופו של דבר, לעורר את עניינם של מספר צעירים, כולם בגיל שבין 20 ל-30. פעולה זו התנהלה בעצלתיים, שכן חסר היה דחף של ממש לביצועה.

### ככתים פרמיים

בחודש מר-חשון תרפ"ד (1923) נודע לנו שקבו־ צת ידידים, יוצאי ארצות המערב, שנהגו להתכנס בשבתות בבתים פרטיים בירושלים לתפילות וללמוד תנ"ך, עומדת להתחיל בהנהגת "תפילה מתקדמת". מנהיגם הרוחני, הד"ר יהודה לייב מגנס (נשיא האוניברסיטה העברית) הסביר לי כי הקבוצה, המורכבת ממר נורמן בנטוויץ (התו-בע הכללי של ממשלת המנדט), הגברת הינרייטה סולד (מייסדת "הדסה"), הגברת סופיה ברגר (מפעילות "הדסה"), מר אלברט חיימסון (פקיד

בכיר בממשלת המגדט), מר רוברט קסלמו, מש-פחת מגנס ואחרים, לא מצאה בית־כנסת מתאים לרעיונותיה ולסדרי התפילה שלהם הורגלו. אשר על כן בדעתם לייסד מקום תפילה משלהם. הצעתי לד"ר מגנס שאנשינו ייפגשו עם חברי קבוצתו, על־מנת שנארגו תפילה "מסורתית" יחדיו. באוי-רה של כבוד ודרך־ארץ, דבר שימנע את הצורך בצירת תפילה חדשה (קרי: "מתקדמת") בעיר הקודש. ואכן, שתי הקבוצות נפגשו והכל הסכימו שצורת התפילה שהוצעה על־ידינו, עשויה לספס נם את הדרישות הרוחניות של "הקבוצה המת-קדמת" שבראשה עמד ד"ר מגנס. עם זאת עמדו הם על כר "שנשים ישתתפו בכל חלקי התפילה באותם תנאים כמו גברים". יתר על כן: על־מנת להדגיש את אחוות ישראל והאנושות, בקשו הם כמו כז להנהיג קריאת קטעים מתאימים מדתות העולם העולים בקנה־אחד עם רוח היהדות, בתרגומם העברי. אין צריך לומר שלא יכולנו לקבל תנאים אלה, אך כדי שלא לגרום למשבר כבר בראשית הדרך, הצענו שהרבנות הראשית יהרב קוק, העומד בראשה, יהיו הפוסקים במח־ לוקת שבינינו ופסק-דינו יתקבל על כולנו. הכ בקשו לשקול בדבר והסכמנו להיפגש שנית. בינתיים נפגש מר בנטוויץ עם הרב סוס ומצא שהרב קוק "כלל לא גילה עמדה אוהדת". עם זאת העלה את ההצעה על הכתב, תוך "ריכור" מספר נקודות. כד שאכן יתקבלו על־ידי הרב הראשי. כך, במקום לומר "שוויון מוחלט של בני שני המינים", כתב "להבטיח תשומת לב למקומן של הנשים בעבודת הקודש, על-מנת שיוכלו לקחת חלק בתפילות, במידת האפשר, במסגרת המסורת"; כן השמיט את עניין קריאת הקטעים מדתות אחרות, וחידושים נוספים בסדר התפילה. משום שמאד היה מעוניין "לרצות את קבוצתו של לובר" ולעשות מאמץ "להישאר במסגרת הצי-בור".

אנחנו דחינו את הקמת המניין שלנו, עד אנחנו דחינו את הקמת המניין שלנו, עד לקבלת תשובתו של הרב קוק. לעומת זאת החלה \*\*



טכס הנחת אבן הפינה לביהכנ"ס "ישרון". משמאל לימין: הד"ר מרדכי עליאש, סר ארתור ווקוף, הנציב העליון, הרב יעקב ברמן, הרב פרופי חיים בראודי (בעל הזקן), מרדכי בן הלל הכהן, מנחם אוסישקין, הרב קוק, נחום סוקולוב. בשורה העליונה, משמאל לימין: ד"ר משה זיידל, הרב ב. צ. עוזיאל, הרב מאיר ברלין, פרופ' א. הלוי פרנקל, פרופ' שמואל קליין, הרב שמחה אסף. מימין למטה נראה הילד יהודה לבנון.

קבוצתו של הד"ר מגנס, בלא כל התייעצויות נוספות, בתפילות על־פי הנוסח שלה באולם בית־ הספר של הגברת קלן, ברחוב החבשים. הם נהגו לפי הכלל, שאותו אימצו לעצמם, ש"חברה המת־ ארגנת למטרה מיוחדת, נוקטת צעדים למימושה, בלא לשאול שאלות מיותרות אצל אלה שאינם משתייכים לחברה".

### התכנית המקורית

כשנודע לי על כך, כינסתי מיד אסיפה דחופה של חברינו וביניהם: אבינועם ילין, (מפקח ראשי במחלקת החינוך), יוסף שמעא, (בן מייסד מרכז מסחרי), אוברי סילבר (המנצח על תזמורת המש־ טרה), אהרן בלוך (רו״ח) אליהו אלישר (אח״כ נשיא ועד העדה הספרדית), מר אברמס (סוחר מאנגליה) מכס זליגמן (עו"ד בתל־אביב), מוס לוי (סוכן נסיעות) מרדכי רייפמן (תלמיד ישיבה), אהרו וייסברג (כיום פסיד בחברת השקעות). ברוך פינקוס (קצין משטרה) אברהם ירמנס ויוסף רסקס (איש עסקים אמריקאי) שבביתו בשכונת זכרון משה נערכה הפגישה. הפעם עלה בידי לשכנע את הנאספים בצורך הדחוף לביצוע תכניתנו המקורית. ציינתי כי לאור הקמתה של קהילה רפורמית בירושלים, גובר הצורך הדחוף לפעולה מצידנו ואכן הוחלט על התחלת המניין שלנו בלא דחוי, תוך מאמץ לעשותו נאה ומושך, מבלי לסטות מו ההלכה. מיד בתחילה החלטנו להיקרא "בית-כנסת מאוחד", שלא יתקשר אל שום ארגון קיים, או מפלגה פוליטית. מר יוסף מיוחס, מנהל בית-הספר לבנים, הנמצא עדיין ברחוב הרב קוק, הואיל בטובו להעמיד לרשותנו את אולם בית-הספר לצרכינו הדתיים. מר אליהו אלישר הביא עמו ספר תורה. שהיה עמו בירושה ממשפחתו הספרדית. לעומת זאת נתקלנו בקשיים בהשגת ספר תורה אשכנזי. בכל פעם הותנה מתז ספר תורה בהשתייכות ארגונית לנותן הספר. תנאי שלא התקבל על־ידי קבוצתנו. משום ש־ רצינו להוודע בצבור כ"בית־כנסת עברי" ולא אחרת. פניתי אז לרב קוק והסברתי לו את תכניתנו ואת הצורך הדחוף בקבלת ספר תורה שני. הרב קוק התרשם עמוקות מן התכנית, שמטרתה המיוחדת היתה סרוב בני נוער לתפילה.

בעומדו על המצב, קם ממקומו, ניגש לארון הקודש שלו, הוציא את ספר התורה שלו, עטפו בפרוכת של משי, מסרו לידי ובפיו ברכתו: השם יצליח דרכך!

התחלנו את המניין בשבת פרשת נח שנת תרפ"ד (1923). מאחר שחברי המניין היו אשכנ־ זים וספרדים כאחד, ואף שנוסח התפילה היה בעיקרו נוסח אשכנז, הנהגנו חידוש מהפכני בכך שכל התפילות וכן קריאת התורה, נאמרו בהברה ספרדית. כן הנהגנו שירה בציבור על־פי מנגינות שמקורן בקהילות ספרדיות ואשכנזיות ברחבי תבל. רבות מן המנגינות מושרות עד עצם היום הזה ב"ישרוו". לא שכרנו חזו מסצועי ומדי שבת ירדו חברים אחרים לפני התיבה. בשבת הראשונה ירדו לפני התיבה שני סטודנטים מ-ארה"ב, בשם לואי קפלן (כיום ראש ועד החינוך היהודי בבלטימור) ושמעון גרינברג (כיום סגן נגיד הסמיגר היהודי התיאולוגי בניו־יורק). זמו קצר לאחר יסוד המניין, הצטרפו אלינו שניים מיסירי ירושלים. הד"ר מרדכי עליאש ז"ל ויבלח"א השופט מרדכי לבנון, ועד מהרה גילינו ששניהם היו בעלי תפילה מעולים.

#### סוף מוב

המנגינות שהושרו, משכו את אוזן העוברים וש־ בים שבאו "לראות" וכך נוספו לנו חברים רבים. שם בית־הכנסת קנה לו שביתה במהירות רבה. עד שגם ועדה של אנשי "הקבוצה הרפורמית" באה לבקרנו, מתוך העקרון שהיה מקובל עליהם ש״חברות בקהילה (הרפורמית) אינה פוטרת בכל דרך שהיא את החיוב בעזרה לקבוצות אח־ רות, כגון זו של "בית־כנסת עברי", שעליו דנו עם סבוצת "זכרון משה" (לאמר הסבוצה שלאחר מכן קראה לעצמה "ישרון"). אף הם נהנו מן התפילה וכה התרשמו, עד שמקץ חודשיים שבקה "הקבוצה המתקדמת" חיים, ורוב חבריה הצטרף אלינו. אכז, עובדה זו הוכיחה כמאה עדים שלא היה צורך בצורת תפילה חדשה בירושלים. הד"ר מגנס חלק לנו מחמאות על תפילתנו היפה. געשה מיד חבר פעיל והודיע כי בגיו ייעשו לבר-מצוה בבית-הכנסת שלנו. ביו הנשים הרא־

שונות שהצטרפו אלינו, היו: הנרייטה סולד ומזכירתה הגברת אמה ארליך. הגברת סולד נהגה לבוא בקביעות לתפילות, אף שמחתה על כך שעליה לשבת מאחורי מחיצה. נשים אחרות היו הגברת אני לנדאו, מנהלת בית־הספר אולינה דה־רוטשילד וסגניתה הגברת, מוס לוי. קהל המת־פללים גדל מדי שבת בשבתה, עד שמקץ חודש, מנה למעלה ממאה איש. אכן, עובדה זו הוכיחה מה גדול היה הצורך בבית־כנסת מעין זה בשכו־נות החדשות של ירושלים שמחוץ לחומות. ולא נוד, אלא שלא עבר זמן רב ונוסח התפילה שלנו הונהג גם בבתי־כנסיות אחרים בחיפה, תל־אביב וונחת של תל־אביב וונחים בחיפה, תל־אביב וונחים בחיפה בחים בחיפה וונחים בחיפה וונחים בחיפה בחים בחיפה וונחים בחיפה בחיפה בחיפה בחים בחיפה בחיפה בחיפה בחים בחיפה בחיפה בחיפה בחיפה בחיפה בחיפה בחיפה בחיפה בחיפה בחים בחיפה ב

מן הראוי לציין שבית-הכנסת שלנו היה היחיד שזכה לברכתם של הרב קוק והרב זוננפלד כאחד. יתר על כן: אחד מתלמידי הרב זוננפלד, מר שמואל אנדה, היה בעל הקורא הראשוו שלנו.

בשל ההצלחה שהאירה לנו פנים, ייסדנו אגודה וביקשנו לה שם מתאים. בחיפושיו ובעזרתו של אבינועם ילין, החלטנו לאמץ את השם "ישרון". הוכן תקנון שאמר כי המטרה: להרבות אחדות בין יהודי ירושלים... על בסיס היהדות המסור־תית והשאיפות הלאומיות, באמצעות: א. תפילות מאורגנות ושירה בצבור; ב. חוגי לימוד וספריה; ג. פעולות תרבותיות וחברתיות; ד. פעולות בקרב הנוער: ה. שרות חברתי־סוציאלי.

בין הצעירים שהצטרפו לקבוצתנו היו יצחק אלישר ובנו משה, חיים סלומון, דוד ילין, הרב ברמן, מנחם אוסישקין, הרב אסף, יוסף ריבלין, ר' בנימין, מרדכי בן-הלל הכהן, נורמן בנטוויץ והשופט גד פרומקין, מר גודיק, אלכסנדר עליאש, ד"ר אלכסנדר רידר, יונה פרידמן ואחרים. בתפילות הימים הנוראים היה האולם מלא על גדותיו. לפני התיבה עבר השופט מרדכי לבנון, כבעל שחרית והד"ר מרדכי אליעש כבעל מוסף. מעניני היום דרש ר' דוד ילין. הנציב העליון, סר הרברט סמואל ובני משפחתו, ירדו ברגל מ"בית הממשלה" בהר-הצופים כדי להשתתף בתפילות. לאחר לה" בהרבו מלוב שלו מכוב מלום בתפילות. לאחר התנונג שגרמו לו התפילות, שכן נכח בתפילות את העונג שגרמו לו התפילות, שכן נכח בתפילות "כל נדרי" ו"נעילה".

ארון הקודש, שתוכנן במיוחד נעשה מעץ ש־

הובא ארצה על־ידי חברנו מר מורי רוזנברג. הארוז שימש אותנו עד לבניית הבנייו החדש.

### קרן הבניין

תוך כדי כך החלטנו לפעול להקמת בניין שיאכסן את פעולות "ישרון". נקבעו דמי חברות צנועים, נבחרו בעלי תפקידים ואני נבחרתי לנשיא הרא־שון של הסתדרות ישרון. התחלנו לאסוף כספים לקרן הבניין ובין התורמים הראשונים היו: סר הרברט סמואל, הנציב העליון, מר הנרי מורגנטאו, לשעבר שגריר ארה"ב בתורכיה ואורחים רמי מעלה מחו"ל שהתרשמו מנוסח התפילה שלנו וצורתה. עם זאת היה זה אטי מדי להמשיך באיסוף כספים רק בצורה זו והיה עלינו לחשוב גם על דרכים אחרות שיסייעו לנו במימוש חלום הבנייה.

בשנת תרפ"ה (1924) התפלל בבית־הכנסת חברי הרב ישראל לוונטל, מנהיגו הרוחני של המרכז היהודי בברוקלין. לקחתי דברים עמו בדבר הצורך הדחוף בבניין בית־כנסת ומרכז תרבותי. בהיותו קשור עם "אגוד בתי־הכנסיות "United Synagogues of של אמריקה". "בתי־הכנסת של התנועה השמרנית (בתי־הכנסת של באמריקה) הציע לבקש את עזרתם, אם נוכל להשתייד לאיגוד "בצורה כלשהי". הסברתי לו שסרבנו להשתייך לכל תנועה או הסתדרות בארץ־ישראל ובודאי שלא נוכל להצטרף לארגון כלשהו בגולה. דברי הובנו ונתקבלו על־ידו ואף־ על-פי-כז הבטיח הרב לוונטל את עזרתו. ואכז, בשובו לירושלים בחודש ניסו תרפ"ו (1925) כדי להשתתף בטכס הנחת אבן הפינה לאוניברסיטה העברית בהר־הצופים, סיפר לי ש״איגוד בתי־ הכנסיות" מתלהב מן התכנית ונכון לבוא לעזר־ תנו. בלא כל תנאי הצטרפות. במסגרת האיגוד כבר פעלה ועדה לענייני א"י, שבראשה עמד פרופסור אברהם ניומן, מדרופסי קולג׳ והועד-הפועל של האיגוד העביר לועדה זו את ההצעה לסייע בענייו תכנית "ישרוז". מטרת המגבית שבראשה הועמד הרב לוונטל היתה לאסוף חמש־ מאות אלף דולר.

בחודש אייר תרפ"ו התפטרתי מתפקידי כיר"ר "ישרון", משום שהיה עלי לחזור לארה"ב להמשך



הרב קוק, נואם באסיפת "ישרון" בחצר בית־היתומים הספרדי. בתמונה נראים משמאל לימין: הסופר ר' בנימין (שני), הד"ר ש. גרינברג, הרב מ. ברלין, הרב קוק, הנציב העליון סר ארתור ווקוף, נחום סוקולוב, ר' מרדכי לבנון, אהרן וייסברג (אחרון).

לימודי, תוך כוונה לחזור לאחר מכן לירושלים. לפני נסיעתי אורגנה מסיבת פרידה על-ידי חברי "ישרון" וכשי הוגש לי לוח כסף חרות בבית-הספר לאומנות "בצלאל". דברי הברכה חוברו על-ידי הד"ר מרדכי אליעש, שנפטר שנים לאחר מכן בלונדון, שם כיהן כשגרירה הראשון של מדינת ישראל בבריטניה.

באותה שנה הגיע ארצה, לשנת שבתוז, פרופ-

סור י. דוידסוו. הוא יחד עם השופט פרומקיו ומר

אהרן וייסברג, פעלו כוועדה לאיתור מקום בניה מתאים לבית־הכנסת. רחוב המלד ג׳ורג׳, זה אד נפתח אז וחברי הועדה סברו שאזור זה ייהפד למרכז העיר, אשר על כן -- סברו -- הוא גם המקום המתאים לבניית "ישרון". לועדה צורף עו"ד דניאל אוסטר (לאחר מכן ראש־העיריה היהודי הראשון של ירושלים, לאחר הסמת המדי-נה), שייצג את הקרן־הקיימת בשעת המו"מ. המגבית נפתחה רשמית בחודש אייר תרפ"ו (מאי 1926) בסעודה חגיגית שנערכה במלון ולדורף אסטוריה בניו־יורק. בסעודה נשא דבריו הרב לוונטל ונאסף סכום נכבד. הד"ר כורש אדלר, נשיא דרופסי קולגי, נבחר כיו"ר כבוד של ועדת המגבית ומר צ'רלס רוזנבלום מפיטסבורג. נבחר כגובר. חטיבת הנשים של "איגוד בתי-הכנסיות של אמריקה". שבראשה עמדה הגברת שפיגל, הצטרפה גם היא למגבית. בשנת תרפ"ד ביקר בארץ מר אדולף אוקס, בעליו של העתון "ניו־יורק טיימס". נלוויתי אליו בסיוריו בירו־ שלים. הוא הדגיש בפני שאינו ציוני ואני ניסיתי לשכנעו שכיהודי מוטלת עליו החובה לעזור

### ממקום למקום

בבניין "בית לאומי ליהודים". כמו כן ספרתי לו

על תכניות "ישרון" ומאוחר יותר נודע לי שב-שובו לניו־יורס הרים תרומה ניכרת לקרן הבניין

כל אותו זמן המשיכה הסחדרות "ישרון", בהנד הגתם של ד"ר מרדכי עליאש והשופט לבנון, לגדול במספר חבריה ומתפלליה כאחד, עד אשר אולם בית־הספר לבנים היה צר מהכיל את כל הבאים לתפילה.

בשנת תרפ״ח עברה איפוא הסתדרות "ישרוו"

לאולם גדול יותר, בבית־היתומים הספרדי שב-רחוב יפו, לאחר שבמשך זמן קצר התנהלה הפעי-לות בבית־הספר שבשכונת רוממה. אף שגם כאן לא הותאמו התנאים החיצוניים, הוכרה "ישרון" זה מכבר כבית־הכנסת הראשי והמרכזי בירושלים.

על־פי התכנית המקורית אמורים היינו לבנות שלושה אגפים בבניין מרכזי; מרכז תרבותי וספריה באגף האחד, מועדון נוער באגף השני ובית־כנסת בתווך, שישרה מאוירתו על כל פעולות הבית. הוכרז על תחרות אדריכלים לבניית "שרון" ונתקבלה הצעתו־תכניתו של האדריכל מאיר רובין.

המגבית באמריקה התנהלה כולה על-ידי מתנדבים שוכו לעידודה של הגברת הנרייטה סולד.
עם זאת באה תקופת המשבר הכלכלי בארה"ב
ולא קל היה לאסוף כסף. אולם כשהסכום שנאסף
הספיק לרכישת הקרקע, נשלח הכסף לוועדת
הבניין של "ישרון", ומיד נרכש המקום — שעליו
עומד בית-הכנסת עד היום — בכסף מלא. בסך
הכל נאספו 180.000 דולר שהועמדו לרשות קרן
הבנייו.

מאחר שסכום זה לא הספיק לבניית שלושת האגפים, הוחלט להתחיל בבניית האגף הראשון, שהותאם כבית־כנסת. נאלצים היינו לדחות את בצוע תכנית הבניה במלואה. עם זאת יצויין שהקרקע הסמוכה לבית־הכנסת עומדת לרשותנו ותקוותנו שנוכל להשלים את התכנית המקורית בעתיד הלא־רחוק. אוסיף כי ראש עיריית ירוש־לים, מר טדי קולק, מגלה עניין רב במאמצינו להגשמת מטרה זו.

טכס הנחת אבן הפינה נערך באביב תרצ"ד (1934), כשהגיע ארצה הרב לוונטל ובידו המחאת הססף. הטכס היה אירוע גדול בחיי ירושלים והש־
תתפו בו: הרב קוק, נחום סוקולוב, השל פרבשטיין, מנחם אוסישקין, הרב חיים ברודי, פרופי
אברהם הלוי פרנקל, הרב מאיר ברלין (בר-אילן),
הרב שמחה אסף, פרופ׳ שמואל קליין, הרב בן־
ציון עוזיאל, ד"ר משה זיידל, הסופר ש"י עגנון,
פרופ׳ ש. ד. גוייטיין, יצחק אלישר ובניו אליהו
ומנשה, הנציב העליון, סר ארתור ווקוף, וכמובן
כל חברי הסתדרות "שרון". בראש ישב ד"ר

של בית-הכנסת.

מרדכי עליאש. היה זה אירוע כה חשוב, עד שצלום הנחת אבן-הפינה הועתק על גבי גלויות דואר שנמכרו בחנויות העיר.

### כאין יכוא עזרי

סמוך להשלמת הבניה, נסתתמו המקורות הכס־ פיים. העוסקים במלאכה איימו כי יפסיקו בבניה. אם לא יקבלו סכום כסף גיכר. נלקחו דברים עם הועד הניו־יורקי שיעץ לדחות את השלמת הבניה. לכך התנגד ד"ר מרדכי עליאש שדרש מן הבנאים להמשיך במלאכתם, על אחריותו האישית, אף שלא ידע "מאין יבוא עזרי". זמן קצר לאחר מכן נקרא ד"ר עליאש אל מיטת חוליה של גברת זקנה, באחד מבתי־החולים בעיר. היתה זו גברת רבקה ברנשטיין, שאמרה לד"ר עליאש: "קרבו ימי למות ואני מבקשת ממד להוציא את צוואתי אל הפועל, לאחר מותי". היא מסרה לו את מפתח חדרה וכן מפתח לארגז שעמד בפינת החדר, באומרה: "בארגז זה תמצא את צוואתי ואת חפצי הערך שלי. אנא, מלא אחר רצוני, ככתוב בצוואה". הגברת ברנשטיין עלתה ארצה מקייפ־ טאון בדרום־אפריקה וגרה בחדר אותו שכרה אצל משפחה לא־יהודית, שגמרה את ההלל, על הגברת הוקנה. זמן קצר לאחר מותה, סר ד"ר עליאש, יחד עם נציג הרבנות הראשית, לחדרה של המנוחה. הם פתחו את הארגו וכראו את צוואתה בה מצאו כתוב כי היא תורמת את כל כספה לבניית בית-כנסת בירושלים. היה זה סכום של 30.000 דולר. באו אז בדברים עם הרב הרצוג, רבה הראשי של א"י, שחיווה דעתו כי מאחר ואין סכום זה מספיק לבניית בית־כנסוז, יהא זה בהתאם לרצונה אם בסכום זה יושלם בניין בית-הכנסת "ישרון". לוח זכרון שעליו כתוב: "תזכר לברכה האשה הנדיבה רבקה בת ר' משה ברנשטיין אשר הקדישה את כל עזבונה לבניין בית־כנסת בירושלים, אשר בכספי עובונה הושלם הבניין הזה", נתלה ב"ישרוז".

בניית בית־הכנסת נסתיימה בשנת תרצ"ו (1936). בכותל המזרחי יועדו שני מקומות לשני הרבנים הראשיים, שכן "ישרון" נעשה לבית־ הכנסת המרכזי. עם הקמת המדינה יועד מקום מרכזי נוסף כמקום מושבו של נשיא המדינה

ואכן, נשיא ישראל והרבנים הראשיים נוהגים להתפלל ב"ישרון" בחגים ובטכסים רשמיים.

למן הימים הראשונים משך אליו בית-הכנסת לא
רק את בני ירושלים, אלא גם תיירים רבים, שראו
ב"ישרון" את ביתם. למסורת זו של הכנסת
אורחים תרמו רבות מר אלכסנדר עליאש ז"ל
(שכיהן כיו"ר "ישרון" במשך שנים רבות) ורעייתו תלח"א. ביתם היה פתוח מדי שבת לקדוש
לחברי "ישרון" ולתיירים.

### פעילות ענפה

במשך הזמן נוספו אגפים לבניין בית-הכנסת. בחלקו האחורי של הבניין נבנה גן סגור לעריכת חתונות, בתרומתו של מר יצחק פיין, לזכר אביו שאול. כמו כן הוקם בניין הספריה על שם הארי סילברסוז. בספריה למעלה מ-20.000 כרכים --ביניהם ספרייתו הפרטית של הרב ד"ר אריה ריטר ז"ל, לשעבר רבה של רוטרדם -- יהיא אחת החשובות בירושלים. בראש ועדת הבניין של הספריה, עמד מר י. מ. גלעדי והודות למאמציו הבלתי נלאים הושלמה הקמת אגף זה. בקומת הקרקע שבאגף הספריה נבנה אולם הרצאות שהוקדש לזכרו של אלכסנדר עליאש. כמו כז ניטע גן בחזית אגף הספריה, בתרומתו של מר ווט-קליף, לזכרה של רעייתו צפורה. בית-הכנסת מוקף בגן שניטע בכספי תרומתו של מר מורים ויינברגר (גפני) מקליפורניה, ועוד היד נטויה.

הפעילות בין כותלי בית־הכנסת היא מגוונת וענפה. מדי יום, בין מניין ראשון לשני, מתקיים שעור במשנה; אחר־הצהרים, בין מנחה למעריב ניתן שעור בעין־יעקב ובמשנה ברורה; כן מתקיימים שעורים שבועיים בתלמוד בבלי וירו־שלמי, ברמב"ם, שעור בפרשת השבוע לנשים ושעור בתנ"ך בצרפתית, לעולים חדשים. בחודשי החורף ניתן שעור בפרשת השבוע לאחר קבלת שבת ובשבת אחה"צ מתקיימת סדרת הרצאות על נושאים תורניים, בשתוף עם המחלקה לתר־שנת ורנית בעירית ירושלים. כן נערך חידון שנתי לבני נוער. נציין גם את הופעת בטאון הסתדרות "ישרון" שהוא יחיד במינו בארץ "טורי ישרון", המופיע זו השנה התשיעית, ובו (סוף בעמוד 38)

### ירושלים של תרפ"ד

### יעקב יהושע

כל העוקב אחר התחדשותה ובנינה של ירושלים יוכח כי בשכונות סוכת שלום, מזכרת משה, משכ-נות ישראל וסביבותיהן, קמו כמה מהמוסדות הראשונים שחידשו את פניה של ירושלים.

בסוכת שלום קם בשנים שקדמו למלחמת העולם הראשונה "החדר המתוקו" הראשון, תלמוד תורה תחכמוני שבראשו עמד ד״ר י. מהרש״ק פדגוג ה־ מוכתר בתואר דוסטור. ברח' מסילת ישרים הנמצא בסרבת סופת-חולים, בבנין שבו התגורר הרופא המלומד ד"ר אהרון מזיא, שכנו הכתות הרא־ שונות של הגמנסיה העברית בהן ישבו בצוותא בנים ובנות ושמעו תורה מפיהם של מורים מבני העליה השניה. סמור לכאו עמד בי"ס "בצלאל" ששמש מרכז האומנות היהודית. בפרבת פולנוע "עדן", כיום, שכנה מערכת השבועון הסוציא־ ליסטי "אחדות" שנערד על ידי ראשוני הסופרים והעתונאים העברים. ובחצר בית היתומים הספרדי סמוך למוסדות כי״ח, פעל לפני חמשים שנה בית הכנסת "ישורון" שלאחר מכן עבר למשכנו החדש שבו הוא נמצא כיום.

### שבת ומועד

זוכר אני את בית הכנסת בשנים הראשונות לפתיחתו. בית כנסת זה נראה בעינינו שונה מבתי הכנסיות שהכרנו בימי ילדותנו. התפללו בו אנד שים "חילוניים" שאותם הכרנו בחיי היום-יום. אף נוסח תפילתם היה שונה מהנוסח המקובל בבתי הכנסת של האשכנזים והספרדים. ספות רכות ו"עמודים" לא היו בו. בית הכנסת הזה פתח את דלתותיו בימי שבתות ומועדים בלבד, ואילו בימות החול הפך אולם בית הכנסת לחדר האוכל של היתומים שהתגוררו במוסד. גם הנגונים היו שונים מאלה הנוהגים בבתי הכנסיות הישנים שלנו. החידוש שהיה בו, היו ההרצאות שהתקימו במוצאי שבתות סמוך לתפילת מעריב. חצר בית היתומים הספרדי שמש כמקום ההרד צאה, וגם בני נוער וילדים באו כדי לשמוע הרד

צאות ודרשות על נושאים שונים מאלה שהת-רגלנו אליהו.

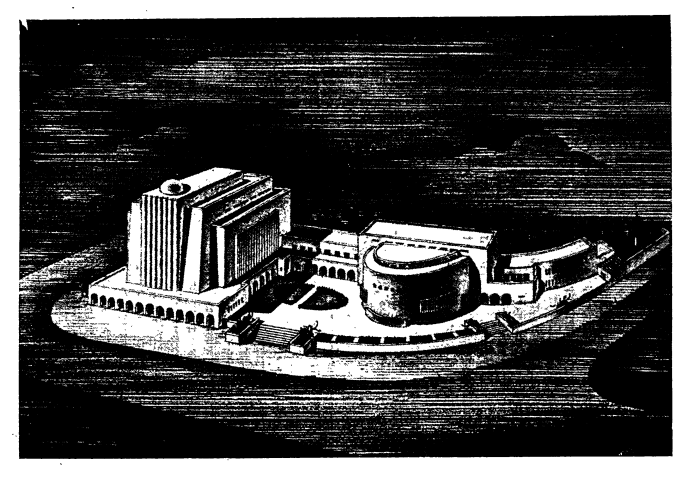
סביבה זו, שבה התגוררו בעיקר ספרדים ובני עדות המזרח, היתה כנראה נוחה יותר להקמתם של המוסדות החדשים האלה. סביבה זו היתה רחוקה מקנאות וחוננה ברוח סובלנית ופשרנית, ולא לחינם אף התגוררו בה רבים מבני העליות שנעשו ברבות הימים למנהיגיו ועסקניו של הישוב העברי בארץ.

עינם של בתי הכנסיות הקטנים של שלושת העדות בשכונות אלו, לא היתה חלילה צרה בבית כנסת "מודרני" זה שבא אף הוא להסתופף בצלם. היו אלה בתי הכנסיות הקטנים, שנוסדו לפני עשרות בשנים, בתי כנסיות של "בני עמך" שהיו פחוחים בכל שעות היום והלילה ותינוקות של בית רבז שננו בהם את פרסם.

כיום שוממים וריקים כמעט כל בתי כנסיות אלה שבשכונות הסמוכות לביכ"ג ישורון. אולם ותיקי ירושלים שהתגוררו בילדותם בשכונות אלה מעלים בגעגועים רבים אותם ימים שבהם מילא בית הכנסת הקטו שבשכונה את לבם תוכו. בבתי הכנסיות שבשכונות אלה נהגו אברכים ובעלי בתים ללמוד דף גמרא בין מנחה למעריב ובשעות הלילה. לאחר תפילת מעריב. כמה מרבני הספרדים שהתגוררו בשכונות אלה ובשכונות הסמוכות. אהל משה, שערי־חסד ועוד נהגו להצטרף לשעורי התלמוד שהיו מתקיימים בבתי הכנסיות של האשכנוים. המנוח רבי מאיר דרוק ספר לי כי הרב בן־ציון מאיר חי עוזיאל, ששימש לאחר מכן כרבה הראשי של א"י נהג בצעירותו להשתתף בשעורי התלמוד ולמד תורה יחד עם רבני האשכנזים.

### לאדינו ויידיש

תושביהן הראשונים של שכונות אלו, המשתר־ עות לאורך רחוב אגריפס, שכיום בלו מזוקן ועומדות על סף החסול, נטלו אתם מקצת מאותו הווי שהיה קיים ברחוב ובבתי הכנסיות שבעיר העתיקה של ירושלים. אשכנזים ספרדים



תכנית בית־הכנסת "ישרון" כפי שהוכנה בשעתו ע"י האדריכל רובין. המבנה הראשי, שלא נבנה, אמור היה להיות בית־הכנסת. כיום שוכן בית־ הכנסת במבנה המעוגל.

ותימנים סגלו לשונם לדבר גם ערבית, לאדינו ואידיש.

בשני בתי הכנסיות של האשכנזים בשכונות משכנות ישראל ומזכרת משה "בית אברהם" ו"ישמח משה" התפללו מבני-עמך פועלים ובעלי-מלאכה שהשכימו לעבודתם, יחד עם רבנים ואב-רכי ישיבות.

בתי כנסיות אלה שמשו מרכזי החיים של השכונה. כאן התנהלו ויכוחים סוערים על בעיות מדיניות וחברתיות. בין מנחה למעריב עמדו מערלים "רידאלאך" של מתפללים והתוכחו בחום ובהתלהבות. לבאי בתי הכנסיות הספרדים לא היו "רידאלאך". שיטת "הפרלמנטריזם" לא היתה ידועה להם כשם שהיתה ידועה אצל האשכנזים, אשר פתחו ושכללו אותה עד אשר הגיעו לפתחה של הכנסת.

רבים מותיקי השכונות האלה זוכרים את הויכור חים שהתנהלו בחצרות בתי כנסיות אלה בתקופת מאסרו של זאב ז'בוטינסקי בכלא עכו. ראש המתוכחים היה הרב קוסובסקי, עורך הקונקור־דציה לתלמוד שהכרתיו עוד בימי ילדותי. הוא היה גבר בעל קומה בינונית, מעוטר בזקן גדול ולובש מעיל ארוך שירד עד לברכיו. היה ידוע כרויזיוניסט נלהב. את ויכוחו נהג תמיד לסיים במשפט "ואני אומר לכם שכל עוד ז'בוטינסקי וחבריו לא ישוחררו מכלא עכו, לא יהיה כל מוצא מהמצב שבו אנו נתונים". משפט זה הזכיר לרבים מהשומעים את המשפט שבו נהג קאטו לסיים את נאומיו בסנט הרומאי "ואני אומר לכם כי קרטגה צריכה להחרב".

מאחר ששכונות אלו היו מיושבות בפועלים ובעלי מלאכה אשר נהגו להשכים קום בבוקר, לעבודתם, קיימו אלה באחד החדרים אשר בסניף תלמוד תורה "עץ־חיים" אשר בשכונת מזכרת את המנין הראשון שלו קראו בשם "תרחס", על שם תרח אבי אברהם אשר התקין את התפילה המוקדמת.

### החמור ובעליו

בין המתפללים הראשונים, דהיינו "התרחס". נמנו אברמה'לה פלטר, הטייח ואברהם עתקין שעשה את המרחק מביתו בשכונת משכנות לבית-

הכנסת בשכונת מזכרת, על חמורו, אולי, כדי לקיים את הפסוק "וישכם אברהם בבוקר ויחבוש את חמורו". בבואו לבית הכנסת נהג לקשור את חמורו בסורג שבחלון. החמור שהיה חסון ובעל שעור קומה — ההיפך הגמור מבעליו שהיה רזה וקטן קומה — הטיל את מוראו ופחדו על תלמידי החדר אשר חששו להתקרב אליו.

אברהם עתקין נמנה בין עסקניה וגביריה של שכונת מזכרת. הוא טיפל בצרכי ציבור ונעשה פטרונה של השכונה. סמוך לימים נוראים נהג "לסור" לארצות־הברית שבה עבר בפני התיבה בבתי הכנסיות המפוארים של אותה ארץ, ולאחר החגים היה שב לביתו ורוכש "דירה" חדשה. אף אשתו ח'אשה, היתה ידועה כבעלת בית ולא מאסה בשום עבודה כדי לסייע לבעלה, ולשמש עזר כנגדו.

בבית הכנסת "ישמח משה" הנקרא על שם השר משה מונטיפיורי, עברו שני חזנים שוחטים לפני התיבה, יהודה חזן וחיים ברמן. היחסים ביניהם לא היו לבביים ביותר. פעם שמע חיים ברמן את יהודה חזן עובר לפני התיבה בקבלת שבת וכש־הגיע לפסוק "ורחקו כל מבלעיך" האריך במלה "כל". שמע זאת רבי חיים ברמן ואמר לסובבים אותו "ביסט אה אוקס נישט אה קו" דהיינו, הנך שור ולא פרה. הריחות המגרים שנדפו ביחוד בימי שבתות מהחמינים שתושבי השכונות הספרים הטמינו בתנורים, גירו את תאבונם של האשכנזים שעמדו בתפילתם. ומשום כך נהגו המתפללים להאיץ בחזן להודרז בתפילתו. זו היתה "נקמתם" של הספרדים תושבי השכונה במתפללים האשכנזים בימי שבתות.

נהוג היה בכמה מבתי-הכנסיות האשכנזים שיתומות נהגו לאמר קדיש אחרי פטירת הורים, שלא השאירו אחריהם בנים זכרים. בנות קטנות נהגו לאמר קדיש עם אחד מקרובי המשפחה בתוך בית הכנסת ומשהיו מתבגרות היו אומרות את הקדיש בעזרה, או בפתח בית הכנסת. מספר רים על הרב שרגא פיבל פרנק, רבה של שכונת ימין משה, כי בצואתו ביקש כי בנותיו תאמרנה אחריו קדיש. ואכן מסתבר כי לפי ההלכה נוהגות בנות להגיד קדיש. נוהג זה לא היה נהוג בבתי-כנסיות הספרדים בירושלים.

#### נומח מפרד

מאחר שהתושבים הספרדים בשכונות הללו היו מעטים, נהגו להתפלל בבתי הכנסיות שבשכונת אהל משה הסמוכה. ומהם שהתפללו בבתי הכנ-סיות התימניים. מספרים כי בית הכנסת הראשון בשכונת משכנות ישראל נוסד על ידי יעקב סידים שעסק גם "ברוקחות" לפי המושג של אותם ימים. בבית המרקחת שלו אפשר היה להשיג שמן קיק, בקבוקי גומי, חוקנים ושאר "מכשירי רפואה" מעין אלה. משנפטר, לא המשיך בנו יוסף להחזיק בבית הכנסת והוא עבר לרשותו של הרב שמואל מזרחי שהתגורר בביתו של יעקב סידים. לאחר פטירתו של הרב שמואל מזרחי הועברו ספרי התורה לבית הכנסת "אהל שמואל" הנקרא על שמו של הרב חכם שמואל פדרו העומד וסיים עד היום הזה. (ראה רשימתי על בית כנסת זה ב"טורי ישורוז" גליוז ל"ז, אייר סיון תשל"ג).

כיום, לאחר ששכונת מזכרת התרוקנה כמעט מתושביה האשכנזים, התקינו תושבי השכונה משרה הספרדים בית כנסת בדירה שבה התגוררה משרחת חשין. בית כנסת זה נקרא בשם "חסד ירחמים" והמתפללים בו הם בעיקר צאצאיהם של משפחות קצבים וכן יוצאי מונסטיר שהתגוררו בעיר העתיקה. בית כנסת זה נוסד בשנת 1936.

אנו לא ידענו נוסחים בתפילותינו. כולנו הת־ פללנו לפי נוסח ספרד כמקובל מדורי דורות. כל בני העליות השונות שעלו לארץ מארצות המזרח ומארצות הבלקן ואף מערי בוכרה וגורג׳יה, התמזגו בתוכנו בנוסח התפילה הנהוג אצלנו. תימנים לא נהגו בדרך כלל להתפלל בבתי הכנסת הספרדים. הם הקפידו להתפלל לפי נוסח התפילה הנהוג אצלם.

בשכונת סוכת שלום ומשכנות ישראל היו קיימים בתי־כנסיות שהמתפללים בהם התפללו לפי הנוסח הבלדי ולפי הנוסח השאמי. ההבד-לים בנוסח התפילה הם מעטים מאד. לפי הנוסח הבלדי קוראים את התורה בתרגום ואילו לפי הנוסח השאמי, הקרוב יותר לנוסח הספרדי, אין קוראים את התורה בתרגום ארמי. משלושת בתי-הכנסיות התימניים שהיו קיימים בעבר נותרו כיום שניים בשכונת משכנות, בית הכנסת המרכזי

"הגורל" ובית הכנסת "נוה שלום", שנוסד בשנת תרס"ה, על ידי סבו של רבי שלום חיים עיראקי (רבי שלום עיראקי הכנסת הגורל לפי נוסח הבלדי (דהיינו לפי הכנסת הגורל לפי נוסח הבלדי (דהיינו לפי הנו־המב"ם) ואילו בבית הכנסת נוה שלום לפי הנו־סח השאמי דהיינו הנוסח הספרדי. הזקנים מבני העדה התימנית מעדיפים להתפלל לפי נוסח הבלדי המסורתי, ואילו הצעירים מעדיפים להת-הבלדי הנוסח השאמי, הנחשב לחדיש יותר.

### תהילים ופיומים

בתי הכנסיות האשכנזים היו פתוחים במשך כל שעות היום, וקולם של תלמידי־חכמים והאב־ רכים, שישבו ולמדו, עלה מהם. מבתי הכנסיות של התימנים בקעו משעות הבוקר המוקדמות ביחוד בימי שבתות, קולותיהם של אומרי בקשות, תהילים ופיוטים.

מאחר ששכונת מזכרת גובלת עם שכונת אוהל משה נהגו כמה מרבני השכונה הספרדים להתפלל בבתי הכנסיות האשכנזים ולהצטרף למנינים הראשונים שבאו להתפלל בשעות הבוקר המוקד־מות. בין הרבנים הספרדים האלה, מזכירים את חכם יהודה שאקו, מורה לתלמוד בבית המדרש "דורש ציון" שנהג להשכים קום כדי ללכת לבית המטבחים. רבנים אחרים, אשר נהגו לשבת ולל-מטר בלילות ונעורו בשעה מאוחרת, הלכו "לת־פוס" מנין בבתי הכנסיות של שכונת ראנד וברוידה. בבתי הכנסיות האשכנזיים נהגו להתרברוידה. בבתי הכנסיות האין כן בבתי הכנסיות פלל מנינים רבים, מה שאין כן בבתי הכנסיות הספרדים שבהם התפללו מנין אחד בלבד ולעתים רחוקות שני מנינים.

משעות הבוקר המוקדמות ועד שעות הערב המאוחרות בקע, ביחוד בימי שבת ומועד מבתי הכנסיות התימנים אשר במשכנות וסוכת שלום, קול שירה וזמרה. אם בתפילתם של האשכנזים מורגשת עצבות ותפילתם של הספרדים נאמרת מתוך שלוה וכובד ראש, הרי בתפילתם של התימנים ישנה עליצות חיים ושירה. לפעמים אומר אני לעצמי כי יתכן ובני תימן הם מצאצאי שבט לוי, אשר נתנו קולם בשיר בבית המקדש. דיקים הם בני תימן לקובצי פיוטיהם ושיריהם. בין חפציהם הדלים, הביאו עולי תימן את ספרי





ל מעל ה: הקהל בטכס הנחת אבן הפינה ל"ישרון". בשורה הראשונה, משמאל לימין נראים: פרופי ש. ד. גויטיין, פרופי ו. זילברשטיין, רי לייבוש שוכמן (מזכירו של הרב קוק), הרב קוסובסקי, הרב רבינוביץ, ד"ר מ. פדואה, ש"י עגנון, ד"ר ח. יסקי. עוד נראים בצילום פרופ' פייבל מלצר וקצין המשטרה סילבר. למט ה: נשים בטכס הנחת אבן הפינה ל"ישרון". משמאל לימין: הגב' לנדאו (מנהלת ביה"ס אווילנה דה־רוטשילד), הגב' חנה פרומקין, הגב' לוי, הנרייטה סולד (נשיאת "הדסה"). בשורה השניה, משמאל לימין: הגב' זורדין, הגב' ש. לבנון, הגב' דבורה לבנון, הגב' חמדה וייסברג.

הבקשות והפיוטים, ומשבלו ספרי בקשות אלו, הלכו לבתי הדפוס בירושלים והדפיסו אותם מחדש.

אחד המדפיסים הראשונים היה סאלם דוד התימני שהתגורר בחצרו של אברהם עתקין בש־כונת משכנות. הוא עצמו התפרנס ממכירת גרעינים ובהשתדלותו של רבי שלום חיים צארום פרסם ספר קטן בשם "ספר שומרי הסף" (פיוטים אשר העתיק מסדור התכלאל הושענות סליחות ופיוטים).

בהקדמה לספר זה אומר המחבר: "הונצרכים להם בכל עת ובכל רגע את כל האמורים בפנים הספר, והוא כמו הסף שהוא מפתן ואסקופת הבית, כך מי ששומר סליחות והפזמונים שהם סופי התפילות כמנהג אבותינו הקדמונים לא ימושו מזרעו לעד לעולם".

### אמירת בפשות

את תפילת הבוקר בבתי הכנסיות של התימנים מתחילים בקריאת מזמורי תהילים, ומשסיימו את קריאת התהילים מתחילים באמירת הבקשות. אמירת הבקשות נעשית בתורנות וזאת כדי להר-גיל את הילדים.

מאחר שתפילת שחרית ומוסף ביום השבת נמשכה שעה ארוכה מחמת קריאת התורה בתרגום ארמי, נהגו באי בתי הכנסיות התימנים בשכונות, לגשת לפני התחלת קריאת התורה לעזרת הנשים ולאכול את ה"קובנה" שהביאו אתן הנשים קובנה זו עשויה מבצק מעורב בשמן או בסמנה. משהיו יוצאים מבית הכנסת בשעת הצהרים, הסבו לאכול את החמין התימני שהיה עשוי מבשר מטוגן, אפונה, אורז, גרגירי צנובר, תפוחי אדמה ובצלים.

הסעודה השלישית היתה מתקיימת בדרך כלל בשעות המאוחרות של אחרי הצהרים. הקדימו לסעודה שלישית זו את אכילת דג "החות". אכילת הדג לפני הסעודה השלישית, אמר לי חכם שלום צארום, תוכננה בחכמה. מוזמנים או אורחים כובדו באכילת "החות", ומשהשתהו שעה ארוכה בניקוי הדג מעצמותיו, נתבקשו ע"י בעל-הבית לסעוד את הסעודה השלישית. לאחר הסעודה חודשה השירה והזמרה, ומאחר שלא היה

באפשרותם של האורחים לקום ולהתפלל ערבית בבית הכנסת, עמדו בתפילה בבית מארחם.

### עשירי למניין

בתי הכנסיות של האשכנזים בשכונות אלו הפכו כיום ל"ישיבות". שמות הישיבות כתובים על שלטים עם תרגום "אנגלי", וזאת כדי למשוך את תשומת לבם של "תיירים" המבקרים בשכונות אלו.

תגור שכונת משכנות שבתוכו נטמנו החמינים בשבתות שריחם עורר את תאבונם של המתפללים האשכנזים בשעת תפילת המוסף, סר ריחו והוא הפך להיות תנור לאפיית פיתות.

שני בתי הכנסיות של התימנים, מחזיקים מעמד וכן שני בתי הכנסיות של הספרדים, אחד במשר כנות הנקרא על שמו של חכם שמואל פדרו מלמד דרדקי בתלמוד תורה של הספרדים והדרשן העדמי, והשני במזכרת הנקרא "חסד ורחמים".

חכם שלום חיים צארום מחזיק עוד בבית הכנסת "נוה שלום", שבו עוברים לפני התיבה בניו יוסף וסעדיה צארום הבקיאים בשלושת נוסחי התפילה: האשכנזי, הספרדי והתימני. חכם שלום נזכר באותם ימים בהם נהגו הרבנים הספרדים, חכם שמעון אשריקי וחכם אברהמ'ג'י עזריאל, הרב החביב שנהג לקרוא בקולו הנעים את הכתובות בחתונותינו. כיום פוקדים לפרקים את בית הכנד סת "נוה שלום", כמה מבניהם של רבנים ואישי ציבור ספרדים. ביום השנה לפטירתם קוראים כמה פרקי תהילים ואומרים קדיש לזכרם. נוהג שאף הוא הולך ונעלם. גבאי בתי־כנסיות אלה, עומדים בשעות הערב בפתח ומזמינים את העוב־רים ושבים להצטרף למניז.

רק בבית־הכנסת שבבתי ראנד, לא חל כל שינוי. בניהם של אותם מתפללים ושל אותם נערים שנהגתי לפגוש בילדותי, ממשיכים לעלות בשעות הבוקר במדרגות אל בית־הכנסת הנמצא בקומה העליונה. "החידוש" היחידי שחל כאן הן המודעות הגדולות המכסות את שער הכניסה. אסיים את רשימתי בנימה אישית.

בין השנים 1945 – 1947 נוהג הייתי להתפלל בערבי שבתות בבית הכנסת "ישורון" וכן לשמוע (סוף בעמוד 38)

### חגיגת הרגל בירושלים:

### ח.ש. הלוי (גורדין)

לחגיגה מיוחדת במינה זכתה השנה ירושלים ביום א' דחוה"פ בא"י (יום שני של חג בגולה). הסתדרות "ישורון" המפורסמת כבר במקצת בגו־ לה במסיבות "עונג שבת" הנערכות על ידה בירושלים, הכריזה על חגיגות הרגל. החגיגה נערכה בחצר גדולה במרכז העיר ובה נאמו הרב קוק וה' מ. אוסישקין והיה גם חלק של נגינה, שירה ודקלום. מהחגיגה צריך היה כל הקהל ללכת לקבל את השבת ע"י הכותל המערבי. שמות שני הנואמים ביחוד משכו קהל רב לחגיגה וכאלף איש מלאו את החצר.

את החגיגה פתח בנאום קצר נשיא "ישורון", ה' לבנון, שהתעכב על שאיפת ההסתדרות "לתת לתוכן הישן צורה חדשה שתהיה לנו לכבוד ולתפארת".

אחריו נאם הרב קוק. בנאום יפה שתורה וחכמה שמשו בו בערבוביה עמד על התופעה המיוחדת בעם ישראל שהמקדש קשור במדינה. עם ישראל חולה כיום בשתי מחלות: כרונית וחריפה נגד הכרונית דרושה גם רפואה אטית, טפול תדירי. זאת היא מחלת הגלות בכלל שלא רק ע"י הצהרות והכרזות וחגיגות נרפא ממנה כ"א ע"י עבודה יום-יומית במשך זמן ארוך. אך אם יש עבודה יום-יומית במשך זמן ארוך. אך אם יש מחנה שמחלל ומנאץ את כל קדשי אומתנו הוה ארס שאחוו אחד ממנו אם יכנס למחנה אחר יכל לסכן את חייו ונגדו דרושה רפואה חריפה.

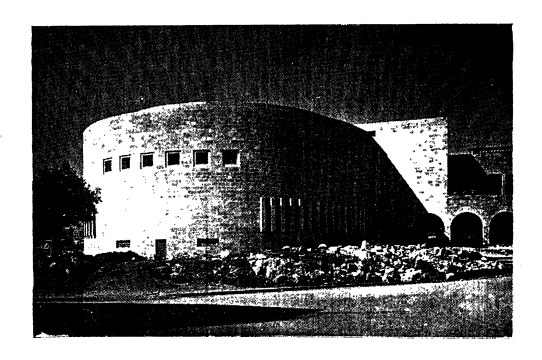
אחרי החלק הנגינתי קם ה' אוסישקין שההמון הרב קדם אותו במחיאות כפים סוערות. בנאום נפלא שארך כחצי שעה הקסים הנואם את כל הקהל.

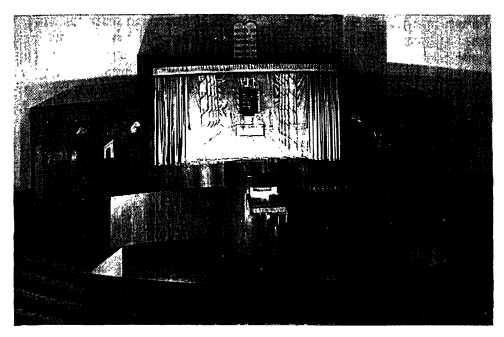
בפעם השלישית -- מתחיל ה' אוסישקיו שואף עמנו לכבוש את ארצו: כשיצא ממצרים, כשעלה מבבל. ובזמו הזה. אבל יש הבדל גדול ביו שלשה המומנטים האלה. במומנט הראשוו היה ציקר הנס ביציאה, בפעם השניה היה העיקר: עלית בבל. ובפעם השלישית הנס צריד להיות נם ביציאה וגם בכניסה. היציאה ממצרים היתה כשה כסריעת ים־סוף. מפני השליט הקשה ומפני חומר געגועים לארצנו. כי לאבותינו לא היו כמעט כל זכרונות מהארץ. שום יצירה רוחנית או מדינית לא קשרה אותם בה. ונוסף לזה הם היו עבדים בני עבדים במשך מאות בשנים. ומצד שני השלטוז הקשה של המצרים שלא נתו לצאת מן הארץ. וצריך היה להיות נס מן השמים שעם של עבדים יצא ממצרים. ואנו חוגגים את נס יציאת מצרים. אבל הכבוש היה בלי נסים כמו שכבשו אז עוד מאות עמים.

אבל לעם העברי בבבל היו געגועים חזקים לארצו. רק זמן קצר הבדילם מהכבוש והגעגועים היו חזקים וכרש בא ואמר: הארץ לפניכם, עלו ובנו. הנס היה על כן בכבוש. הארץ היתה תפוסה, ובחרב ובחנית לא יכלו לכבשה כ"א בעבודה מתמדת. על כן הם עולי בבל ולא יוצאי בבל.

ועכשו המומנט הכי קשה: קשה היציאה וקשה הכניסה. משה רבנו הוציא את עמנו ממצרים אחת ואנו מוציאים אותו מ-56 מדינות־מצרים. משה רבנו הוציא עם שעבד בחמר ובלבנים, משה רבנו הוציא עם שעבד בחמר ובלבנים, ואנו — ממדינות שהם חיים שם בתנאים נוחים. צריך להוציאם מהאוטומובילים שלהם ומה-תיאטרונים. ואם מבבל עלו רק מ"ב אלף איש, כמה צריכים לעלות עכשו, אחרי 2000 שגות גלות ?! ואם עלו כבר פי ארבע מעולי בבל הנט שלנו גדול אין חקר. ובכניסה מצאנו כאן עם

רשימה זו של ד"ר הלוי חבר הסתדרות "ישרון", פורסמה בעתון "הצפירה" בח"י ניסן תרפ"ח (20.4.28).





למעלה: בית־הכנסת "ישרון" לאחר שהושלמה בנייתו. למטה: ארון הקודש בבית־הכנסת "ישרון".

היושב בארץ כבר יותר מאלף שנה. מצאנו על מקום מקדשנו בנין שמליוני אנשים כורעים ומש-תחוים לפניו. מצאנו שלטון ששומר על הארץ ואינו נותן לכבשה בתנאים שכובשים עמים אחרים. את הארץ הזאת עלינו לכבוש בעבודתנו ובקרבנותינו. וצריכים לא רק סיעתא דשמיא כ"א את מסירות כל עם ישראל כדי להוציא לפועל את הכבוש השלישי.

ובשביל מה קשור עמנו כ״כ אל הארץ? יש

לה לארץ שתי קדושות: דתית ומדינית. ברצוני

לעמוד על השניה. אם נתבונן בדברי ימי עמנו נראה דבר משונה. הדבר הכי גדול, קדוש ויקר, שעשה אותנו לעם נצחי. -- מתו תורה -- היה מתוץ לא"י, התורה נכתבה לפי המסורת לא בא"י, כי במדבר. התלמוד הבבלי, בסיס חיינו נכתב לא בא"י כ"א בבבל. גדול הנביאים, יוצר האומה נולד וחי במצרים ונסתלק ג"כ מחוץ לא"י. כל הפילוסופים של ימי הבינים, הרמב"ם, ר' יהודה הלוי. רש"י. כל אלה שדורות נתחגכו עליהם הם מחוץ לא"י. ובכן מה יש בארץ שאין לנו חוץ ממנה נקודה בעולם? זאת היא המלוכה. אין נקודה בכל ארצות תבל שבה דרכו מלכי ישראל. דוד מלך ישראל חי וסים! עליו סראה האומה כי הנהו חי וקים -- מיסד המלוכה. וגואל עמנו בעתיד הוא משיח בן־דוד. המלוכה היהודית בלי פשרות ובלי וותורים מדן ועד באר שבע -- זאת היא שאיפת עם ישראל גם כיום. במדינת היהודים יש מסום לתורה, לעבודה לתר-בות, אבל ראשית כל צריכה להיות המדינה שלנו. ואם בכל העולם מביטים על קומץ ארצישראלי קטן זה בחרדת קדש, זה בתנאי שיהיה עם אחד ולא עדות עדות, שבטים שבטים. עם ישראל במיליוניו רוצה עם אחד! או שתהיו עם אחד בכח מדיני או שלא תהיו כלל! כח מדיני, ז.א. עם אחד, שפה אחת, שלטון אחד ויחס אחד אל קדשי האומה.

מפה תלכו תכף כעדה אחת אל המקום שנקדש באומה מדורי דורות. הדמעות ששפך שם עמנו אינן דמעות של בית הקברות. אלו הן דמעות שמזכירות את התקוה לתחיה חדשה. האבנים האלו שמעו מאות שנים את התפלה: חדש ימינו כקדם. היום היה שם חג לבני ישמעאל ומחרתים

יחוגו שם בני עשו. נשבעה נא כי עם ישראל לא ינוח ולא ישקוט עד שיכונן את ביתו על הר המוריה שלו!

ברעם של מחיאות כפים קבל הקהל את הדברים האלה וכאיש אחד פנה ללכת אל הכותל. בדרך נוספו עוד רבים, עד שעלה מספר הקהל שהלך לארבעת אלפים איש. אותו יום היה חג נבי־מוסה אצל המושלמים, ואלפי ערבים מכל הארץ באו לירושלים. על כן אחזה המשטרה באמצעים נמר־צים לשם שמירת הסדר. כנהר גדול זרם הקהל בסדר ובמשטר דרך רחוב יפו ורחוב המלך דוד שבעיר העתיקה ומאות ערבים הביטו בהשתו־ממות על היהודים שהעיזו ביום נבי־מוסה ללכת אל הכותל בשירת "יבנה המקדש". שמונה שנים אחרי היום הפטלי ההוא אשר בו נשפך דם יהודי על מרצפות ירושלים העתיקה הכריז הישוב היהודי כי לא קרבנות שוא הם ולא חנם נשפך הדם. "לנו הארץ ממזרח השמש!"

בשעה 7 התחיל הקהל לחזור מהכותל. ובצאתו משער יפו לרחובות המרווחים של העיר החדשה קרה אחד מפלאי א״י. בלי פקודה, בלי כונה, באופן אינסטינקטיבי התלכדו מאות בחורים וב־ חורות, צעירים וזקנים ב"הורה" אחת גדולה, ומתוך התלהבות קדושה התחיל לרקוד לאורך כל הרחוב. נתעכבה תנועת העגלות והאוטומובילים. נפסקה כמעט תנועת־ההולכים ומאות חלוצים רעבים, מחוסרי־עבודה, רקדו יד ביד עם פקידים וסוחרים. "עם ישראל חי!" -- נישאה הקריאה בירושלים הגרדמת. מימי ההתלהבות של העליה הרביעית לא ראתה ירושלים מחזה כזה. וכאשר נפסק הרקוד שאל אוסישקין שהלך בתוך המעגל: "האם אתם הצעירים כבר עיפתם ?" – הצעירים הרעננים המלאים כח עלומים התלכדו שוב ולאור הירח המלא תחת השמים הכחולים, הזרועים אלפי כוכבים, נישאה באומץ ועוז השירה -- השבועה:

״עוד לא אבדה תקותנו,

״תקות שנות אלפים,

"להיות עם חפשי בארצנו, "ארץ יהודה וירושלים".

ח. ש. הלוי (גורדין)

ח"י בניסן תרפ"ח, ירושלים.

### נוסח אשכנז בהברה ספרדית

### ש. הכהן וינגרטן

משום מה נטפלו אנשי הריפורמה בראשית הופעת תנועתם, גם למבטא האשכנזי והציעו לעבור בת־ פילה למבטא הספרדי. רבי אברהם. הרב בעמדו שבגרמניה, שבספרו "צרור החיים" (נדפס ברא־ שונה בשנת תק"פ-1820). יצא ללחום כנגד כל סעיפי הריפורמה, מקדיש בירור גדול גם לשאלה זאת. כשם שהוא דוחה את כל הצעות הריפורמה. הוא דוחה. מטעמי ההלכה, גם את המעבר ממבטא אשכנזי למבטא ספרדי בתפילה. בפרק "ונגינותי נגו" הוא כותב: "ועל דבר המבטא הספרדי אני אומר שאסור להתפלל במבטא הספרדי. -- שמלבד מה, שלפענ"ד אי־אפשר לאדם להכריע, איזה מהם יצדק, שעם שיש למבטא הספרדי מעלה על האש־ כנזי בחילוס הברת האותיות בין עיינין לאלפין. יש להאשכנזי מעלה על הספרדי. בחילוק התנו־ עות, כמו ביז קמץ וחולם ובין דגש לרפה וכל הסברות שנאמרו בפני ונשנו בענין זה, אינן מפיקות רצון אוהב אמת".

ועוד טעם לו לאיסור: "להרגיל את עצמו להתפלל במבטא הספרדי, זה ודאי אינו נכון ואיסור גמור הוא—כי אז משנים אנחנו את המבטא האשכנזי ומבטא הספרדי אין אנו מדב־ רים".

### מכמא מפרדי

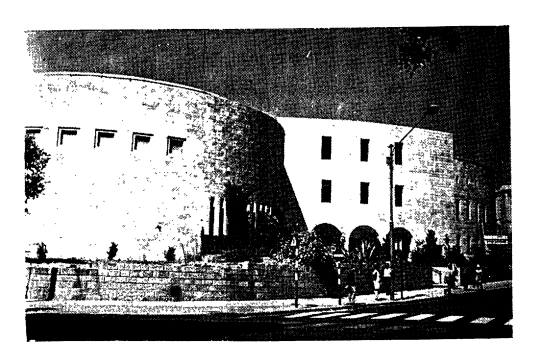
אנשי הריפורמה, הסתמכו בענין זה על רבי נתן אדלר זצ"ל, שהתפלל במבטא הספרדי. הרב מעמדן מתייחס איפוא לטענה זו וכעד שמיעה, הוא כותב: "ומה שהעידו על הגאון החסיד מוהר"ר נתן אדלר זצ"ל בפראנקפורט, שהיה מתפלל במבטא הספרדי, גם אני ידעתי... שבהיותי בימי בחרותי בק"ק פפד"מ,... התפללתי לפעמים ג"כ בבית הגאון החסיד מוהר"ר נתן זצ"ל... ושמעתיהו מתפלל במב־בבית הגאון החסיד מוהר"ר נתן טא ספרדי וזכיתי להכיר את האיש ואת שיחו, יהי שמו לעולם זכור לטוב. אמנם הוגד לי... שהחסיד הנ"ל איכסן בביתו איש אחד מירושלים שנתיים ימים... שילמוד ממנו את

המבטא הספרדי.... ואם הוא ז"ל עם עוצם תשוקת נפשו הקדושה ורב עצמה בכח חושיו, הזכרון והתפיסה, היה צריך ללמוד על הכרעת המבטא הזה איזה שנים, כמה מן השנים נצטרך אנחנו... ללמוד לדבר במבטא הספרדי? ומלבד זה היה הרב החסיד... זצ"ל יחידאה בעת הזאת... נגד כל הני רבוותא שהיו בעת הזאת בק"ק פפד"מ".

עם ראשית העליות, עוד לפני מלחמת העולם הראשונה, כשנוסדו גם בתי הספר בתל-אביב שהנהיגו את השפה העברית כשפת ההוראה. בחרו הם להתפלל במבטא הספרדי. גם בתי הספר הדתיים ותלמודי התורה ששפת ההוראה בהם היתה עברית, אימצו את המבטא הספרדי. אמנם. בהיווסד בית הספר תחכמוני בתל־אביב. כשווי־ משקל נגדי לגימנסיה "הרצליה". הנהיגו בו את המבטא הספרדי ללימודי חול, אד לימדו את התלמידים להתפלל במבטא האשכנזי. כנראה היה זה בהשראתו של מרן הרב קוק זצ"ל ובהשפעתו הישירה של המורה הראשי, הרב ד"ר יוסף זליגר ז"ל. הרב זליגר בחקירותיו את המבטאים והמד-ברים. קורא למבטא הספרדי מבטא "התרשישים" (תרשיש אשר בספרד) במאמרו המחקרי (כתבי הרב זליגר ע' קמ"ב). הוא כותב: "המבטא אשר נכנהו, אשכנזי, לא נולד באשכנז ולא בימי רקבוז שפתנו.... כי בשלכת העלים הבלים אשר בעץ ישראל האיתן והעתיק, תעמוד מצבתו החזקה והרעננה. כסלע בלב ימים ותשחק לכל הגלים הנגרשים ולכל הרוחות הסוערות" (שם ע' קמ"ז). הוא גם אומר: "למבטא הספרדי אין תקנה עול־ מית מחמת סתירותיו הפנימיות ושאר המבטאים כולם נכונים". אד לאחר מלחמת העולם הראשונה. עברו גם בתחכמוני להתפלל במבטא הספרדי.

#### בשפה אחת

עם תחילת שלטון המנדאט הבריטי בארץ ישראל ועם ראשית קיבוץ הגלויות, עלו ובאו לארץ צעירים ציוניים בעלי אידיאלים, והם מצאו מקום גם בשטח זה להתגדר בו והתחילו. ביחוד בתל־





ל מעלה: בית הכנסת ואגף הספריה לאחר השלמתו. למטה: טכס הנוכת הספריה ע"ש הארי סילברסון. בתמונה נראים, משמאל לימין: מרי. מ. גלעדי, הרבש. כהן, ד"רי. בורג, גב' סילברסון, הרבש. נתן, הרבי. א. אונטרמן, פרופ'י. ריבלין ז"ל, ר'מ. לבנון.

אביב ובמושבות, לעבור בתפילה למבטא הספרדי ; וזאת כדי לדבר ולהתפלל בשפה אחת.

הפעם. לא היו אלה אנשי ריפורמה שבחרו במבטא הספרדי, אלא דוקא, אנשי דת, שומרי תורה ומצוות. בויכוח עם אנשי ריפורמה מאמרי־ סה. שדרשו את ביטולו של יום טוב שני לגלויות באמריקה והדגישו את הצורד להתפלל בלשון המדינה, טעו נגדם מאו דהוא: בואו והתיישבו בארץ ישראל ותבואו על סיפוקכם. כאן בארץ לא תצטרכו לשמור יו"ט שני של גלויות וכאן תוכלו. אם תרצו, להתפלל בלשון המדינה. הצעי־ רים הדתיים רצו איפוא להתפלל בלשון המדינה. כד סרה גם בירושלים. בשנת תרפ"ד בערד, בהיווסד בית הכנסת "ישרון", התחילו גם אנשי "ישרון" להתפלל בלשון המדינה. ובהיפוך לחסי־ דים בתפוצות אירופה. שהנהיגו בתפילתם נוסח ספרד. במבטא האשכנזי, בחרו אנשי "ישרון" בנוסח הגר"א (אשכנו) במבטא ספרדי.

בירושלים השמרנית והאדוקה עורר הדבר מורת רוח בחוגים הקנאיים. חלק ניכר מהישוב הישן, הרי הרחיב את טעמי האיסור על בתי־הספר, גם בגלל שהתנגד ששפת ההוראה תהיה עברית, ומהם יש הממשיכים עד היום בת״ת כששפת ההוראה היא יידיש. על אחת כמה וכמה שהתנגדו להנהגת העברית במבטא הספרדי בבית הכנסת, היה בזה לדעתם. צעד ריפורמי.

ואף על פי שמרן הרב קוק ז"ל, הביע — עוד קודם לכן — את התנגדותו להנהגת המבטא הספר רדי בבית הספר ובמכתבו לגבאי התלמוד תורה ברחובות (מי"ג מר"ח תרע"ד) כתב: "וכאשר תנאי היה בינינו ובין המורה — שמקורי לימודי הקודש יאמרו בהברה אשכנזית, רק ההסברה והשיחות יהיו בשפת השוק של הילדים, בהברה הספרדית" (אגרות הרא"יה ח"ב מכתב תרי"ט ע" רמ"ג), לא הביע הרב התנגדות פומבית כנגד התפילה ב"ישרון" שהיתה במבטא הספרדי.

דברים מפורשים להתנגדותו למבטא הספרדי בתפילה, נכתבו על ידו בבירור הלכתי גדול, רק בשנת תרצ"ג, היינו עשר שנים לאחר שאנשי "ישרון" הנהיגו את המבטא הספרדי בתפילה. אף־ על-פי שהבירור ההלכתי, מתייחס לשאלה שנת-עוררה בעדה התימנית, חשבו רבים שהוא מכוון

לבית הכנסת "ישרון". אך הרב זצ"ל מדבר רק אל השואל התימני האלמוני, הגם שמשמעותו של הבירור היא כללית.

### מבמא מיוחד

כידוע יש לתימנים מבטא מיוחד, שקרוב יותר למבטא האשכנזי הליטאי הארצי־ישראלי מאשר למבטא הספרדי. זקני התימנים שומרים על מבטא זה, המבדיל בין דגש לרפה בכל בג״ד כפ״ת, היינו גם בגימ״ל וגם בדל״ת. מבטא זה גם מבדיל, יותר מאשר המבטא הספרדי, בין עיינ״ין ואלפ״ין ובין חית״ין וההר״ן והדור הישן רצה להנחילו גם לדור הצעיר, לפחות בתפילה ובקריאת התורה. התימנים גם דרשו בשעתו מהועד הלאומי, להקדת בבתי הספר שלהם שעה נוספת ללימוד המבטא התימני שלו קראו ״לשון הקודש״.

מרן הרב ז"ל בתשובתו ("קול תורה" תשרי מר"ח תרצ"ג) אומר: "תשובה הנוגעת לשמירת קדושת מורשת אבות ומנהגי הקהילות הקדושות בתוך הקבוצים השונים שמתקבצים ב"ה בארץ הקודש בזמננו ושאלת המבטא בעניני הקדושה והתפילה". והוא ממשיר: "ואע"ג דקיימא לו אם לא דקדק באותיותיה — דיצא בדיעבד... מכל מקום לכתחילה איסורא איכא וחייבין לדקדק באותיות". --- ואף־על־פי שהורגל פה בא"י ליתן יתרון להמבטא הספרדי, זהו שיש לו איזו חן ויופי מיוחד, אבל עיקר יתרון מבטא. הוא דיוס בחילוס האותיות והנסודות. ובזה המבטא הספרדי אינו מגיע גם להמבטא האשכנזי וקל וחומר שהמבטא התימני הוא משובח מכולם.---תלילה למי שהוחוק בו לעזוב אותו ולהח-ליפו במבטא אחר פחות מדוים ממנו בכל דברים שבקדושה... שכל אחד מהעדות מחויב הוא לקיים אל תטוש תורת אמך... כי קבלת אבות היא קיומה של תורתנו הקדושה".

מרן הרב זצ"ל, לא הסתפק בבירור שלו, אלא עורר בהקדמתו לבירורו: "יתבררו ויתלבנו הדב-רים וחכמי לב יוסיפו לקח". ואמנם נענו לו, ובהמשך טיפלו בשאלה זו גם גדולי הלכה אחרים בארץ.

ברור מפורט הקדיש לבעיה זו גם הגרצ"פ פראנק זצ"ל. באופן כללי סובר גם הוא כי "בעצם הענין ודאי שאין רוח חכמים נוחה מאלה שבחרו להחליף המבטא שקבלנו מאבותינו הקדושים אנד שי השם מעולם. אבל במקום שיש לחשוש שלא יהיו דברינו נשמעים, הרי כבר אמרו חז"ל, שמצוה שלא לומר דבר שאינו נשמע". אך דיונו מצומצם הוא להגיית השם בנו"ן קמוצה שבבטוי הספרדי אין הבדל וההברה נשמעת בפתח, ואם כן אין הבדל בין קודש לחול. הוא מביא ראיה מרבנו בחיי, שהיה מגדולי הספרדים הכותב: "שיש הפרש ביניהם (בין קמץ לפתח) במבטאם ומפני זה מנוקד (הנו"ן בשם) בקמץ כשהוא קודש ובפתח כשהוא חול". (שו"ת "הר צבי" ח"א ס"

### דיון מפורט

"המכוזנים" בבית-הכנסת "בית אל" שבעיר העתיקה, בו התפללו מכוזנים אשכנזים וספרדים ביחד אכן נהגו כן וגם הספרדים ביטאו את הנו"ן שבשם לפי ההיגוי האשכנזי. (הרבה פעמים הייתי נוכח בתפילתם, — הכותב).

דיון בפרט אחר נמסר בשם הגרצ"פ פראנק זצ"ל ע"י נכדו רבי יוסף הכהן שליט"א: "שמי שנוהג להתפלל בהברה אשכנזית, יש קפידא בשמיעת פרשת זכור בהברה אשכנזית דוקא". (מקראי קודש, קריאת פרשת זכור ע' פ"ח הערה 6).

מאוחר יותר (בשנת תש"כ) נשאל הגרצ"פ זצ"ל על נוסח אחיד בתפילה. השאלה נשאלה, כנראה, ע"י קבוצת תלמידים מ"בני-עקיבא" במחנה קיץ, שהיו מבחינת מוצאם ספרדים ואש- כנזים כאחד. הוא ענה: "יש להסביר לתלמידים את הערך הגדול של כל נוסח ונוסח וחומרת הענין של שנויים בנוסח התפילה... ועל כן יש להיוהר שכל אחד ימשיך להתפלל כפי הנוסח הרגיל שלו, גם לרבות השצי"ם, יתפלל כל אחד ואחד לפי הנוסח שלו". (משואה לדור ע' קנ"ח). מרן הרב בנציון מאיר חי עוזיאל זצ"ל, שהיה בתרצ"ג ראש רבני מחוז יפו ות"א, יצא להגן בתרצ"ג ראש רבני מחוז יפו ות"א, יצא להגן

בבירור הלכתי רב היקף. הוא מסיק: "ועתה נהדר אנפין לברר ולדון אם יש בשנוי המבטאים משום 'אל תטוש תורת אמר' או 'שאל אביד ויגדר'. שזהו יסוד כל תורת המנהגים. --- נראה לענ"ד, שאיו בזה כל צד איסור משום דמנהג זה אינו דבר אסור". הוא מסתמד על המהרשד"ם (או״ח ס׳ ל״ה) הפוסק: ״לא מצאנו ולא ראינו שאין לשנות מנהג אבותינו כי אם בדבר שיש בו נדנוד איסור". והוא שואל: "מה יעשה הדור הצעיר שהתחנד בבתי ספר שבארץ ובגולה המל-מדים כל לימודיהם בשפת קדשנו במבטא ספרדי ? ואלה לא ידעו מעיקרו המבטא האשכנזי... לאלה נעשה מנהג אבותיהם שכוח מהם ואיו הם משנים אותו, ובכגון זה מסתברא לומר שאיו זה בגדר ׳אל תטוש תורת אמר׳״. (לפי זכרוני נתפרסמו דבריו גם ב"קול תורה", אלא ההבאה היא מספרו שו"ת "משפטי עוזיאל, תרצ"ה ס' אי).

### עניין אחר

מרן הרב קוק זצ"ל בהסכמתו לספר, חולק אמנם על הנחותיו של מרן הרב עוזיאל, אלא שהוא מודה לו, "רק מה שנתהוה ע"י החינוך הנהוג שאין אנו יכולים לתקן, זהו ענין אחר".

מרן הרב יעקב מאיר, ראש הרבנים ורשל"ץ בזמן ההוא, בהסכמתו לספר "משפטי עוזיאל", לא רק שהסכים למסקנותיו של מרן הרב עוזיאל, אלא הוסיף: "כי זו שאיפתי מאז ומתמיד למצוא דרך אחדות וכינוס פיזורי האומה והחיאת שלמה של שפת קדשנו בפי בנינו בבטויה ודקדוקה ובאחדות זו, אני רואה אתחלתא דגאולה".

מאז עשה הזמן את שלו. נתרבו בתי־כנסיות בירושלים שהתפילה בהם בנוסח אשכנז והמבטא הוא ספרדי. יתר על כן: גם בבתי הכנסת של ותיקי ירושלים, שהתפילה בהם נהוגה בהברה אשכנזית, אין התנגדות כלל, אם מי שהוא וביחוד מהדור הצעיר, עובר לפני התיבה במבטא ספרדי. ושמא סימן הוא, שלמרות המחלוקת הגדולה ששררה בשעתו בישוב בשאלה זו, אכן מתקרבים אנו לקראת הגאולה.

# עיונים בתפילת "הימים הנוראים"

### שרגא אברמסוו

הבקשה "זכרנו לחיים" כבר נקבעה בכל נוסחאות התפילה ואין עליה עוררין עכשיו. ויש לעמוד עוד על נוסח הבקשה ועל מקומה, שלא נתבררו השינויים עד כאן. ואין לנו לדון אלא על פי מקורות קדומים ביותר.

כתוב בסדר רב עמרם גאון, מהדורת גולדי שמידט עמ' קלה: ואומרים בסוף מגן זכרנו לחיים אל מלך חפץ בחיים וכתבנו בספר החיים למענך אל חי עוזר ומגן בא"י מגן אברהם. וכיוצא בו בכתב יד קמברידג' של סדור רב סעדיה גאון, עמ' ריט הערה 6: זכרנו לחיים אל מלך חפץ בחיים כתבנו בספר החיים למענך אלהים חיים אל שתי הנוסחאות: בסדר רב עמרם אין התיבות "אלקים חיים", ולכאורה הנוסח הוא נכון, שהרי נראה הנוסח בסדר רב סעדיה כמו כפול: אלקים חיים אל חי. אלא שנראה שנצטרפו בסדור רס"ג שתי נוסחאות: האחת בקשת זכרנו במלואה, וכמות שהיא אמורה בפינו, והשנית — סיום תפלת וכמות שהיא אמורה בפינו, והשנית — סיום תפלת מגן: אל חי ומגן. ועיין לקמן.

### זכרנו לחיים

בגוף סדור רב סעדיה, עמוד רכ כתוב: זכרנו לחיים מלך רחמן חפץ בחיים כתבנו בספר חיים לפניך מלך מושיע ומגן (נוסח אחר: מלך חי מושיע). וכנוסח הזה אף בקטעי גניזה שפרסם נ' וידר, בתרביץ שנה לז עמ' 138 ועמ' 142. בסדר התפלה לרמב"ם שבכ"י אוקספורד, גולד־ שמידט, ידיעות המכון לחקר השירה העברית בירושלים, ספר שביעי עמ' 206: זכרנו לחיים אל מלך רחמן חפץ בחיים כתבנו בספר חיים למענך אלהים חיים מלך רחמן ומושיע ומגן (נוסח אחר: אל חי מלך רחמן וכר).

ואף כאן מצינו כפילות: "מלך רחמן" חוזר בין בבקשת זכרנו ובין בסיום, ועל כרחנו עלינו לפרשו כמות שנפרשנו בנוסח רב סעדיה: נוסח זכרנו לחוד, ונוסח הסבע של סיום תפלת מנו

לחוד. על כל פנים ראינו שבנוסח רב עמרם השמיט "מלך עוזר ומושיע" מהנוסח הרגיל של כל השנה וכמות שכתוב אף בסדר רב עמרם עמ" כד: מלך עוזר ומושיע ומגן. ובסדר רב סעדיה עמ" יח: מלך מושיע ומגן. והוא כנוסחו אף בתפלות ימים נוראים. כנ"ל.

אבל אף בסדר רב סעדיה נשמטה תיבת "עוזר" בכל התפילות. ואמנם בנוסחאות שונות מן הגני־
זה, אין קבע לשתי התיבות "עוזר ומושיע", שיש מהן שאין תיבה זאת. ווש מהן שאין תיבה זאת. ווה ידוע לחוקר נוסחאות התפילה.

כל זאת בזמן הגאונים, אבל מימות הראשונים ואילך — הנוסח קבוע בתפילה כמות שהוא שגור בפינו.

וכתב בדרשות רב יהושע אבו שועיב. תלמיד הרשב"א, לפרשת ואתחנו, צילום דפוס פראפא דף עט סוף ע"ב: היו מוחיו הראשונים שלא לומר פיוטים שאומרים במגז ומחיה אלא שכבר נהגו. ואפילו במקום שנהגו צריך שיסיים כל המטבע ולא יחסר דבר ויאמר עד מלך עוזר ומושיע ומגו. ולכו היה מורי זכרוגו לבר-כה מוחה בתפלת ראש השנה ועשרת ימי תשובה כשמפסיקין למען שמו באהבה ואומר זכרנו, אלא שיסיים מלך עוזר ומושיע ומגן (ויאמר זכרגו) כי כל המלות יש להן ענין ויותר באלו השלש מלות כי הוא מלד עוזר ומושיע ומגז. כי יש מלכים ואינז יכולים לעזור והוא עוזר. ואם יעזרו אינו יכוליו להגן בעדם ממלך אחר גדול והוא מגז לחוסים בו, ולכז איז לדלג שום מלה מהם. וכו'.

הרשב"א הקפיד שיאמרו כל התיבות של סוף ברכת מגן, ואף על פי שאינו מפרש תיבת מושיע — כלול הפירוש בתוך דבריו. אלא שלכ־ אורה דבריו מוקשים, שנראה מהם שדעתו שצריך לומר ברכת מגן עד סופה ולפני 'ברוך' אומרים זכרנו, והוא נוסח שאין מוצאים לו לכאורה חבר בשום מקום. ועוד, שנמצא לפי זה שאין מסיימים בשום מקום. ועוד, שנמצא לפי זה שאין מסיימים

מעין החתימה בתיבת מגן. וכבר הנחתי את דברי הרשב"א ב"צריך עיון" בפתיחה לדרשות אבן שועיב, ירושלים תשכ"ט עמ' 37.

#### מעות מופר

והיה נראה לומר ששתי התיבות שהקפתי "ויאמר זכרנו" הן טעות סופר שלא ידע את פירוש הדברים, ובאמת כוונת הרשב"א היא למי שהש-מיט את "מלך עוזר ומושיע ומגן" ואמר זכרנו עם הקיצור אל חי וכו׳ שראינו לעיל, לזה בלבד התנגד הרשב"א ומחה בו, ומשום כך פירש אחר כך את כל התיבות, אבל לא דיבר כלל על מקומה של הבקשה "זכרנו", אם לפני "מלר עוזר" או לאחריה. והנה באבודרהם, סדר תפלת ראש השנה ופירושה נאמר: זכרנו לחיים וכו׳ למענד ע"ש (=על שם) למעני אעשה (ישעיה מח יא), אלהים חיים שנא' הוא אלהים חיים (ירמיה י י), אל חי, ע"ש לבי ובשרי ירננו אל אַל חי (תהלים כד ג), מלך עוזר ומושיע ומגן וכר. והמוז העם אומרים אל חי ומגו ואינם אומ־ רים מלך עוזר ומושיע והם טועים שאין לשנות מטבע התפילה שתקנו חכמים, ועוד, כבר אמרנו למעלה בשמנה-עשרה שבסוף ג' ברכות תקנו להזכיר מלך ושם פירשנו הטעם (עיין סדר שחרית של חול ופירושה, דיבור המתחיל אתה סדוש. מה שהביא בשם הטור) ולמה לא נא' אותו. ועוד כי בסדר רב עמרם ורב סעדיה ישנו.

מה שכתב שבסדר רב סעדיה ישנו — כבר ראינו שבגוף הסידור של רס"ג ישנו מלך מושיע (וליתא "עוזר") ומגן. אבל בסדור רב עמרם — ליתא בנוסחאות שלפנינו, שכבר ראינו שאין שם לא "מלך" ולא "מושיע". ודאי היה כך לפני האבודרהם, ושמא צירפו לכאן את "מלך" שב- התילת "זכרנו": אל מלך חפץ בחיים.

על כל פנים אנו לומדים מדברי אבודרהם שיש שהשמיטו את נוסח הקבע "מלך עוזר ומושיע ומגן" בתפילת ימים נוראים. על ידי בקשת זכרנו והנוסח המקוצר שבה.

מכאן שפירושנו בדברי הרשב״א יש לו סימוכין במנהג.

וכתוב בחידושי הריטב״א לראש השנה דף לב ע״א ד״ה ועוד נהגו: והא ודאי צריד ליזהר

שלא לפחות מנוסח הברכות כלום, ואין אומר זכרנו עד שיאמר מלך עוזר ומושיע ומגן שלא לפחות מנוסח הברכה ואם פיחת חוזר לראש, כדין הטועה בג' ראשונות.

מפשטות לשונו של הריטב״א משמע כדברי אבודרהם, שבא להוציא ממי שלא אמר מלך עוזר אלא זכרנו וכו' אל חי ומגן. ומה שאמר "עד שיאמר" אין הפירוש שתחילה יאמר "מלך עוזר" ואחר כך הוא אומר "זכרנו". אבל אף אפשר שדברי הריטב״א הם כדברי הרשב״א שהבאנו לעיל, שרהיטות לשונו משמעה שאומר "מלך עוזר" ואחר כך "זכרנו".

### סידור קדום

וכל הספק הוה משום מה? משום נוסח תפילה שנדפס בסידור שנראה לכאורה תמוה. באחד הסידורים הקדומים (סידור ספרדי, דפוס נאפולי שנת ר"נ) יש נוסח כוה. גולדשמידט במאמרו ב"אוצר יהודי ספרד" כרך רביעי עמ' 110 מביא סדר "משונה" של התפילה. וזה לשונו של ג': "נוסח זכרנו לחיים נדפס (בטעות ?) אחרי המלים מלד עוזר ומושיע. ואחרי למענד אלהים חיים הוא ממשיר אל חי ומגן". נוסח זה הוא משונה, אבל יש לו קיום לפי דברי הריטב"א ופשוטו של לשון הרשב"א וכמנהג שהזכיר אבודרהם: שתחילה אמרו מלך עוזר, ואחר כך זכרנו לחיים, וסיימו בזה: אל חי ומגן. ודאי שאי אפשר בלא חתימת "ומגן", שהרי אם אומרים מלך עוזר לפני "זכרנו" - בהכרח להזכיר מלות החתימה לפני ברוך, ובנוסח זכרנו שלנו איז זכר למגו.

ואל חי שהזכיר אבודרהם הוא שיור גוסח של זכרנו, שהרי אם מזכיר מלך עוזר לבסוף, אחרי זכרנו, אין צריך לומר א־ל חי מושיע ומגן, שהרי במלך עוזר יש כבר מעין החתימה. אלא שיור הוא מנוסח אחר ומסדר אחר. ועיין לעיל מנוסח סדר רב עמרם 1 וסדר רב סעדיה.

הסדר שבסדור הספרדי נכחד מהמנהג, ועכשיו כמעט כל הנוסחאות שוות. במחזור רומי, שד"ל, עדיין נשאר: אל חי מלך גואל עוזר ומושיע ומגן, ו"א-ל חי" הוקף שם!2.

בפירוש התפילות לרב יהודה בן יקר, חלק שני, ירושלים תשכ"ט עמ' פ—פא פירש את

"זכרנו" ואף את אל חי מושיע ומגן, ואינו מוכח אם אמרו זכרנו אחר מלך עוזר או במקומו ועיין "כתר שם טוב" לחכם גאון חלק א עמ' נה והערה פז ודבריו צריכים תיקון וביאור נוסף.

#### ו"א תיבות

ולשלמות העניין יש להביא מה שאמר בבית יוסף אורח חיים סי' תקפב על מה שכתוב בטור שיש, במטבע "זכרנו" י"א תיבות: "נראה שה־נוסחא היא זכרנו לחיים מלך חפץ בחיים וכתבנו בספר חיים למענך אלהים חיים מלך עוזר ומושיע ומגן, דאין כאן תוספת אלא י"א תיבות אבל נוסחא שלנו היא אל מלך חפץ בחיים וכר' למענך אלהים חיים אל חי מלך עוזר ומושיע ומגן. ובספר שערי אורה (לר' יוסף ג'קטיליא) בספירה השנייה כתב כלשון הזה: ולפיכך אנו מזכירים בר"ה שהוא יום הדין ש תי אלו השמות אלהים חיים ואל חי ומגן בברכה ראשונה כמו שאנו אומרים זכרנו לחיים אל מלך חפץ בחיים כתבנו בספר החיים למענך אלהים חיים אל חי ומגן".

וכבר ראינו כיצד נוצר נוסח זה, שמעיד עליו ריי גיקטיליא שנהוג הוא בפי המתפללים, שהרי אין טעם לכפל "אל. חי ומגן" אם אמרו "מלך עוזר" אחרי "זכרנו". ואשר למניין התיבות — הנה בערוגת הבושם לר' אברהם ב"ר עזריאל חלק שני עמ' 109 הביא בשם הרוקח שב"זכרנו" יש ט"ו תיבות, ויש לפרשו בשני אופנים: שצירף את תפילת הקבע "מלך עוזר" וכר' למניין, או שאף לפניו היה "א־ל חי ומושיע ומגן" בבקשת "זכרנו".

### תפילה כהכרעה

לעניין השחיות בתפילות ימים נוראים כבר נקבע המנהג בטור ושו"ע או"ח סי' קיג, וסי' תקפב, ודובר הרבה בנו"ב שם, ולא באתי אלא להעיר כאן על דברי ראשונים:

כתוב בריטב"א לראש השנה, שכבר הזכרתיו לעיל: "עוד נהגו שהיחידים שוחחין בתפילתן בר"ה, ולא ידענו טעם דבר זה, שהרי אמרו חכמים (ברכות לד א) שאין שוחחין אלא באבות תחילה וסוף ובהודאה תחילה וסוף. ואומר רבינו

נר"ו בשם רבינו ז"ל (היינו בשם הרמב"ן) דמשום דאמרינן התם (עמוד ב) דמלך כיון שהתחיל לשוח בתחילת ברכה ראשונה, שוב אינו זוקף וטעמו משום דמלך נידון בכל יום כדכתיב לעשות משפט עבדו דבר יום ביומו ה"ג שהוא יום הדין אנו שוחין כמותו בכל התפילה. וכך היה נוהג הרב ז"ל. אבל דעת מורי נר"ו, שאין לשוח אלא במה שהוסיפו מפני הדין דהיינו מלכיות זכרונות ושופרות ובתפילה וקראי בלחוד ולא בברכות.

שני מורים היו לו לריטב״א שהזכירם בקביעות, הרשב״א והרב אהרן הלוי (הרא״ה) וכאן אנו יכולים לברר שלא לרשב״א כוון הריטב״א, שכן מצאנו בדרשות רב יהושע אבן שועיב הנ״ל דף צ ע״א (לראש השנה): נהגו להתפלל כל התפילה בהכרעה, ויש שוחים במלכיות זכרונות ושופרו׳ לבד, אבל מורי הרב ז״ל ר׳ שלמה בן אדרת היה נוהג בכל התפילה לשחו׳ כיון ששחה שוב לא היה זוקף עד תשלו׳ התפילה.

הרשב"א, לפי זה, נהג כמות שהובא בריטב"א בשם הרמב"ן, אם כן "רבו" של הריטב"א שהת־ נגד למנהג הרמב"ן, אינו אלא הרא"ה. ועיין ברא"ה לרי"ף ברכות סוף פרק ה: מותר לכרוע ולהשתחוות בכל מקום חוץ מהברכות.

ובספר "צרור החיים" לר' חיים ב"ר שמואל,
תלמיד הרשב"א, עמ' פב סי' ה אמר:
ונוהגין כי מאחר ששח אדם בברוך ראשון, שוב
אינו זוקף עד סיום התפילה וטעמם כמו שאמרו
בברכות מלך כיון ששח שוב אינו זוקף מפני
שהוא נדון בכל יום ושאר כל העולם בראש
השנה הם נידונין ודינם כמלך אינם זוקפים
מששחו"?

אף כאן הדברים הם כדברי הרמב"ן שהביא הריטב"א, ולא כדעת מורו של הריטב"א שלא נהג כמותו, ומסתייעים דברי "צרור החיים" אף מדברי אבן שועיב.

(ברשב"א ברכות לא א ד"ה אדם, דיבר על תפילת העמידה שבכל השנה כולה שאין שוחין אלא באבות ובהודאה, ולא הזכיר תפילת ראש דשנה).

(המשך בעמוד הבא)

## תשובה בארץ־ישראל

### זאב גוטהולד

ראש השנה באחד בתשרי, הוא יום תחילת מעשיו של בורא עולם ובו הוא יושב על כסא הדין ושופט את כל ברואיו: "כל באי עולם יעברון לפניו כבני מרון". כבקרת רועה עדרו, מעביר צאנו תחת שבטו, כן יעביר ויספור וימנה ויפקוד נפש כל חי, יחתוך קצבה לכל בריותיו — ויכתוב את גזר דינם.

### הדר העולם

כתב הרמב"ן (בסוף דרשתו לר"ה, כתבי הרמב"ן א ע' רמט): "כיון שאמרנו שראש השנה יום דין לכל אדם. וכולו נידונים בו, צריכים הכל לשים הדבר על לבם ולשוב בתשובה, ולהת-חרט על עוונותם, ולהרבות תפילה ותחנונים, שימחול הקב"ה על לא הודע שלהם... והתשובה חסד גדול על הבריות: ...וכל שכן ישראל, שמתפללין ומתודין ומלחשין בפיהם וצועקים בקולם "חטאנו עוינו ופשענו", ואיגן מניחין העוונות כלל, שזה בודאי מרד גדול הוא... נמצא קירובן של ישראל אצל הקב"ה הוא הגורם ריחוקם וכל שכן הזוכים לישב לפני הקב"ה בארצו שהם כמו רואי פני המלד. ואם זהירים בכבודו -- טוב להם ואשריהם: ואם ממרים בו -- אוי להם יותר מכל הבריות -- שהם עושין מלחמה ומכעיסין את המלך בפלטרין שלו - והוא מוציאן מן הפלטרין, כמן שאומר (ישעיה סה, ג): העם המכעיסים אותי על פני תמיד; ואומר (הושע ט, ג): לא ישבו בא-

רץ ה'. ומהו הענין הזה "ארץ ה'?" וכי אין העולם כולו "ארץ ה'? הכל ברא והכל יצר, והכל שלו! יסוד הדבר הזה... ארץ ישראל אינה כשאר ארצות — אינה מקיימת עוברי עבירה... כי עיקר כל המצוות ליושבים בארץ ה'; ולפיכך אמרו בספרי (ראה, פיסקא פ): "וי־רשת אותה וישבת בה ושמרתם ל־רשת אותה וישבת ארץ ישראל שקולה כנגד כל עשות — ישיבת ארץ ישראל שקולה כנגד כל הדר העולם — ארץ ישראל; הדר ארץ ישראל - הדר העולם — ארץ ישראל; הדר ארץ ישראל - בית המקדש; הדר בית קה"ק בית קודש הקדשים; הדר בית קה"ק בית מום הכרובים, ששם השכינה שורה".

יוצא מדברי הרמב"ן כי הדר בארץ ישראל ווכה בהדר העולם — קרבת השכינה "לפי ש־ קדושת המקדש וירושלים מפני השכינה, ושכינה אינה בטלה" (רמב"ם, ה' בית הבחירה ו, טז. והערת הרב חד"ש על רמב"ן לפירושו ויקרא ע' קפט). ושתי הקירבות מחייבות — קרבת ה' לעמו, וקרבת ה' לארצו. בוא וראה מה עושים כל באי עולם ביום הדין, ומה עושים בו ישראל. אך בארץ ה' לא די במה שעושים ישראל בגולה, כי משנה קירבה במסתפחים בנחלת ה'. "נמצא קירובן של ישראל אצל הקב"ה הוא הגורם ריחוקם", על אדמת הקודש חמור המרד בתוך הפלטרין ומפני חשש הריחוק, גדול יותר החיוב לעשות תשובה.

לדעת הרמב"ן הרי מצות תשובה מפורשת

(המשך מהעמוד הקודם)

### הערות

- הלשון שבסדר ר"ע ואומרים בסוף מגן זכרנו וכו' אין לטעות בו שהכוונה לאמר מלך עוזר, כי כן לשונו אף לקמן: ובהודאה מזכיר ב סוף וכתוב לחיים כל בני בריתך וכל החיים יודוך סלה וכו'. אם כן "בסוף" אינו סוף ממש.
- בסדור ארם צובה (לימות החול) הנוסח הוא: מלך רחמן אל חי עוזר מושיע ומגן. ובסליחות ליוורנו, שנת 1831, למשל בערבית ליל

ראש השנה: זכרנו לחיים (אל) מלך חפץ בחיים כתבנו בספר החיים למענך אלהים חיים (אל מענך מלהים חיים (אל חסי) מלך עוזר ומושיע ומגן. והתיקונים מורים על מה שהיה בנוסחאות, וכמות שביארנו בפנים. אף במנהיג הלכות ראש השנה אר"ת ג' הזכיר מנהג כל ישראל להתפלל בכריעה בר"ה ובכפור לפי שאנו תלויין בדין וכל התלוי ועומד בדין דינו להתפלל בכריעה שכן מצינו בשלמה המלך יהי ככלות שלמה להתפלל אל ה' קם מכרוע וגו' ומלך גדון בכל יום. זכו'. ועיין בתוס' ברכות לא א ובשאר ראשונים שם. ודף לד א.

בתורה בפרשה מיוחדת (דברים ל, יא—יד). מהקדשר הדברים וסמיכות הפרשיות מסיק הרמב"ן כי בזמן הזה אין מצות תשובה חשובה לכל יחיד ויחיד בלבד, אלא "הברית שבמשנה תורה תרמז לגלותנו זה ולגאולה שניגאל ממנו, כי הסתכלו תחילה שלא נרמז שם קץ וקצב, ולא הבטיח בגאולה, רק תלה אותה בתשובה (פירושו לויקרא, כו, טז)". ועל הגאולה העתיקה הובטח לנו "וכפר אדמתו עמו (פירושו לדברים לב, מ)".

### בכל ואדום

מתוך השוואה בין הברית בתורת כהנים (התור כחה שנאמרה בהר סיני, פ' בחוקתי) לבין הברית במשנה תורה (התוכחה שנאמרה בערבות מואב, פ' כי תבוא) מתברר לו לרמב"ן כי ענין השיבה מן הגלות וענין התשובה נזכרים בתוך התוכחה הראשונה, ואילו באחרונה אין זכר לשיבה ותשובה אלא בפרשה אחריה (פ' נצבים). הוא מפרש את הראשונה כמכוונת לגלות בבל ואת האחרונה לגלות אדום וישמעאל בזמננו. בסוף גלות בבל קיימו הגולים "והתודו את עוונם בבל קיימו הגולים "והתודו את עוונם ואת עוונם (עיין פירושו לויקרא כו, טז)" מפי דניאל, עזרא ונחמיה. אבל על גלותנו לא נאמר כי התשובה הגואלת צריכה להתקיים קודם לשיבה לציון.

בעניו זה נאמר (סנהדרין צו:: ירושלמי תעניות א. א) "אמר רב, כלו כל הקיצין, ואין הדבר תלוי אלא בתשובה (רש"י: אם כל ישראל חוזרין בתשובה, יבוא המשיח, ואם לאו - לא יבוא). ושמואל אמר. דיו לאבל שיעמוד באבלו (רש"י: דיו להקב"ה שעומד כמה ימים וימינו אחור, כלומר: אם לא יעשו תשובה, אינו עומד באבלו כל הימים אלא ודאי ישים קץ לדבר: ד"א דיו לאבל -- דייו לישראל צער גלות, אפילו בלא תשובה נגאליז). כתנאי, רבי אליעזר אומר, אם ישראל עושין תשובה -- נגאלין, ואם לאו -- אין נגאלין. אמר לו רבי יהושע, אם אין עושין אין נגאלין ?" הרמב"ן מסביר (בספר הגאולה) את הויכוח ביניהם כי ר"א סובר: אין הקב"ה מטיב למי שאינו ראוי לאותה טובה, ויבוא הקץ עם תנאי התשובה, ור' יהושע סובר "כי העניו מותנה

בתשובה ותלוי ביראה ועבודה, אך יש לו זמן קצוב שלא יארך יותר, כי כבר הגיע תור, ובא עת סיבול שכר מסצת מצוות שעשו ישראל וסב-לתם התורה ושימור עיקרי הדת. עם היותם חוט־ אים במקצת מצוותיה. אד אינם פורקים עולה מע-ליה. יבחר ה' בם לוכות הקודמים מהם כאשר עשה בצאתם ממצרים". בויכוח זה ניצח ר"י את ר"א, וכל ההוכחות שמביא רבי יהושע מדברי נבואה, מצביעות על כך כי נוכה לשוב לציוו אפילו בלי תשובת כל ישראל, אלא שבארץ חייבים לשוב בתשובה כדי לזכות בגאולה שלי-מה. כגוו: ר"א אומר (מלאכי ג. ז): שובו אלי - ואשובה אליכם. ואמר לו ר"י (ירמיה ג, יד) שובו בנים שובבים נאום ה' -- כי אנכי בעלתי בכם ולקחתי אתכם אחד מעיר ושנים ממשפחה, והבאתי אתכם ציון.

מצד אחד גדול החיוב לתשובה בארץ ישראל מאשר בגולה, ומצד אחר זכות ארץ ישראל וקדור שתה מסייעות בכפרה, לא בלבד להשיג כפרה על עוונותינו, אלא אף להעביר את רוע גזר הדין מעלינו. אמרו חז"ל (ר"ה טז) כי בין הדברים אשר מקרעין גזר דינו של אדם — צדקה, צעקה, שינוי שם ושינוי מעשה — ואף שינוי מקום. הדבר נלמד מאברהם אבינו. כאשר צווהו הקב"ה לצאת ממולדתו וללכת לארץ כנען: לך לך מארצך ומבית אביך אל הארץ ומולדתד ומבית אביך אל הארץ והיה ברכה, ואמרו זכותא דארעא דישראל אשר אראך — ואעשך לגוי גדול...

#### א״י מכפרת

כבר רמז הרמב"ן למה שנאמר אחרי הברית במשנה תורה (דברים לב, מג) וכפר אדמתו במשנה תורה (דברים לב, מג) וכפר אדמתו עמו, כי נאמרו הדברים על זמננו. וביארו בספרי: "תניא, רבי מאיר אומר, כל היושב בארץ ישראל מכפרת עליו, שנאמר בארץ ישראל — ארץ ישראל מכפרת עליו, שנאמר (ישעיה לג, כד) ובל יאמר שכן: חליתי — העם היושב בה נשוא עוון. ועדיין אין אנו יודעין, אם פורקין (נושא עוון ועדיין ופשע וחטאה) עוונותיהן עליה, או נושאין (ונשא עוונו) עוונותיהן עליה. כשהוא אומר:

וכפר אדמתו עמו — הוי אומר: פורקין עווד נותיהם עליה". וכן נאמר במדרש תהלים (שו"ט פה ב): רצית ה' ארצך, שבת שבות יעקב, נשאת עוון עמך כסית כל חטאתם סלה. מי נושא עוון? הארץ אשר הם יושבים עליה, שנאמר: העם היושב בה — נשוא עוון — הרי החיים; המתים מניין? שנאמר וכפר אדמתו עמו. מי מכפר על שמו? אדמתו! אשריהם יושבי ארץ ישראל, שאין להם חטא ועוון, לא בחיים ולא במתים וכן הוא אומר: נשאת עוון עמך, וכתיב (מיכה ז, אומר: נשאת עוון עמך, וכתיב (מיכה ז, אומר: נשאת עוון עמך, וכתיב (מיכה ז, מי ארל כמוך נושא עוון ועובר על פשע לשארית נחלתו.

הרמב"ם (ספר המצוות, מ"ע מ"ע) מביא את דברי המכילתא (ספרי זוטא) בדיון על מצות דברי המכילתא (ספרי זוטא) בדיון על מצות תשובה וודוי, כדי להוכיח את החידוש כי מצות תשובה ווידוי נוהגת אף בחוצה לארץ ולא רק בארץ ישראל: "ועדיין אין משמע וידוי אלא בארץ ישראל (מסביר בספר החינוך: עיקר הכפרה בארץ, ושם מקום הקרבנות, ועיקר הכל בה), מניין אף בגולה? תלמוד לומר (ויקרא כו לטמוין אף בגולה? תלמוד לומר (ויקרא כו לטמו): והנשארים בכם יימקו בעוונם בארצות אויביכם ואף בעוונות בארצות אויביכם אתם יימקו והתוודו את ער

וונם ואת עוון אבותם; וכן דניאל אמר (ט, ד—ז): ואתוודה... לך א־דני הצ־דקה, ולנו בושת הפנים כיום הזה, לאיש יהודה וליושבי ירושלם, ול־כל ישראל הקרובים, והרחוקים בכל הארצות אשר הדחתם שם.

יוצא איפוא כי קבלת שבים וכפרה מחוץ לארץ ישראל חידוש הוא אשר טעון לימוד מיוחד. לכז שינוי מקום מדרכי התשובה נלמד מאברהם אבינו, אשר הלך לארץ ישראל, כל שכן זרעו אחריו ישובו בדרכי התשובה ארצה. וכן אמר רבי יהודה הלוי (כוזרי ה, כג): הלב והנפש אינם טהורים וזכים כי אם במקום שיודעים בן שהוא מיוחד לא־להים. ואם ככה הדבר בדמיון ובמשל, כל שכן שהוא אמת במציאות. אל המקום ההוא תתעורר התשוקה ותיטהר הנפש בו. וכל שכן מי שהולך אל המקום ההוא ממר-חקים. וכל שכן מי שקדמו לו עוונות, והוא מבקש כפרת הא־להים. ואי אפשר לו לכפר בקרבנות אשר היו קבועים לכל עוון ופשע וחטאה מזדוז ושגגה. ויסמוך על מה שאמרו רבותינו: "גלות מכפרת עוון" -- כל שכן אם יהיה הגלות למקום רצוי" — לארץ ישראל.

### (המשך מעמוד 17)

מאמרים על נושאים מגוונים, שזכו לתהודה רבה בארץ ובתפוצות.

ל"ישרון" עדיין תכניות רבות לעתיד. הראשונה בהן הקמת מרכז קהילתי, בהתאם לתכנית הבניה המקורית. אך גם בלעדי זאת מותר לקבוע כי דברי ימי "ישרון" הם חלק חשוב בתולדות ירו־ שלים החדשה, בתולדות הישוב בזמן המנדט ובקורות תושבי בירת ישראל מאז הקמת המדינה.

### (21 מעמוד (21)

את הדרשה הקצרה על פרשת השבוע לאחר תפי־ לת מעריב, שהיתה מלאת תוכן וענין.

לתפילת מנחה ומעריב הייתי לוקח את בני אברהם (הסופר א.ב. יהושע). (נדמה לי כי אנו

שנינו היינו המתפללים הספרדים היחידים באותן שנים). לפני התיבה עבר החזן אייזן, יהודי צנום בעל זקן קטן ובעל קול לבבי וחם.

באחד מערבי שבת הזמינו גבאי בית הכנסת את החזן ישראל מייזל מאנגליה לשמש כחזן. הוא עבר לפני התיבה והחזן אייזן ישב ליד התיבה. בני אברהם שאל אותי על פשר השינוי הזה, והסברתי לו כי במקום החזן הישיש אייזן הביאו חזן חדש מאנגליה. ואכן החזן החדש היה בעל קול "מודרני" ופרקו נאה. במשך כל שעת התפילה לה לא גרע בני אברהם את עינו מהחזן הישיש אייזן ופניו הביעו צער רב. בתום התפילה הרגשתי כי דמעות יורדות מעיניו. קשה היה לו להשלים עם השינוי הזה ורחמיו נכמרו על החזן הישיש עם השינוי הזה ורחמיו נכמרו על החזן הישיש הזה שנאלץ מפאת גילו לפנות את מקומו לחזן צעיר יותר.

### (המשך מעמוד 9)

עצמה; היא אינה נודעת ואינה מכוונת למטרה או מגמה מסויימת במציאות, אף לא לצרכיו או משאלותיו של איוב. לאחר שכך "ראתה עינו" טל איוב את ה', הוא מבין שעליו להחליט אם הוא מקבל עליו להאמין בה' ולעבוד אותו בעולם כמות־שהוא, להאמין בו ולעבוד אותו לא למענו־ הוא (למען איוב), אלא להאמין בו ולעבוד אותו משום היותו האל. בזה מזדהה נסיונו של איוב עם נסיונו של אברהם אבינו, שעליו נאמר כבר לפני ברית־בין־הבתרים שהוא "האמין בה"", לפני ברית־בין־הבתרים שהוא "האמין בה", ומעמד העקדה מעיד עליו שהוא "ירא אלוהים",

ושוב נעלה את דבריו של גדול המאמינים שלאחר המקרא, של הרמב״ם, המסכם את משמ־ עות ס׳ איוב:

י... אין ענין השגחתו ענין השגחתנו ולא ..." ענין הנהגתו לברואיו ענין הנהגתנו למה

שאנו מנהיגים, ואינה כוללת הגדרה אחת...
ואין ביניהן שיתוף כי אם בשם בלבד...
ולא תטעה ותבקש בדמיונך שתהא ידיעתו
כידיעתנו או כוונתו והשגחתו ככוונתנו
והשגחתנו והנהגתנו. וכאשר ידע האדם
את זאת, יקלו בעיניו כל המקרים ולא
יוסיפו המקרים ספקות בה' — האם הוא
יודע או לא יודע, או משגיח או מוניח —
אלא יוסיפו בו אהבה, כמו שאמר בסוף
החזון הזה "על כן אמאס ונחמתי על עפר
ואפר", וכמו שאמרו ז"ל "עושים מאהבה
ושמחים בייסורין". עכ"ל.

אהבת ה' היא מלת־המפתח. מחבר ס' איוב רמז על הסמיכות שבין איוב ואברהם בשומו כמלים האחרונות בפיו של איוב: "נחמתי על עפר ואפר". "עפר ואפר" הן המלים שבהן הש-תמש אברהם אבינו בהתדיינותו עם ה': "הנה נא הואלתי לדבר אל ה' ואנכי עפר ואפר".

### מתקנות "ישרון" אז והיום

### (1924) תרפ"ה

חבר בהסתדרות ישרון יכול להיות כל
יהודי מבן שמונה־עשרה שנה ומעלה
לקבלת חבר צריך שתקדם הצעה בכתב
למזכיר, כשהיא מומלצת על־ידי חבר
על כל חבר לשלם דמי כניסה בסך 10
פיאסטר (גרוש). דמי החברות השנתיים
יהיו לירת מצרית אחת.

דמי חברות בבית־הכנסת בלבד (ולא בהס־ תדרות) יהיו **50 פיאטטר** (גרוש).

אסיפה כללית תתכנס **אחת לחודש** שפת הסתדרות "ישרון" תהיה **עברית** הערה:

חברים שאין ביכולתם לדבר עברית, יורשו — בתנאי שהם לומדים עברית — לדבר — בכל שפה שהיא ויש לתרגם את דבריהם.

### תשל"ה (1974)

... מבן עשרים שנה ומעלה... כשהיא מומלצת על־ידי שניים מחברי הסתדרות ישרון...

... חמישים לירות

אסיפה כללית דו־שנתית

## TUREI YESHURUN

Monthly published by the Yeshurun Organization, Jerusalem

Editor: Michael Shashar

Editorial Board: Rabbi S. Nathan, Dr. M. Z. Sole, B. Kosovsky

Postal address P.O.Box 7018 Jerusalem, Israel
Single copy — \$ 1, Subscription price, 1 year, \$ 10

### ויהי בישרון

מר ש. ל. לובר, מר ר. מולר.

ועדת הנוער

### ¥

### שהשמחה במעונם

תעמוד על הברכה משפחת הרב ד״ר י. וייני שפייו, לרגל נישואי הבת.



### זכרון להולכים

חברי הסתדרות ישרון משתתפים בצערה של משפחת פרופי י: ליכוביץ על מות האם הגב׳ וינטר ז"ל. תנצב"ה.

רשימת הערכה לזכרו של מר ג. בן־מנחם ז"ל. חבר הסתדרות ישרון ומערכת "טורי ישרון". תכוא אי"ה בגליוז הבא.



### הרצאות בישרוו

עונת ההרצאות כישרון נסתיימה בהרצאותיהם של מר כ. דוכדכני, בשבת פ' שופטים, על הנושא: הרב קוק, חייו ומשנתו, ופרופ' י. ליכוביץ, בשבת פ' כי תצא, על הנושא: עיוו תפילה.

### מוסדות הסתדרות ישרוז

ר׳ מרדכי לבנון — נשיא כבוד מר שמואל (לואי) לובר — סגן נשיא כבוד.

חברי הועד הפועל לשנים תשל"ד—תשל"ה:

הרב ש. נתן — יו"ר, הד"ר א. מ. רבינוביץ —
סגן יו"ר, מר מ. לוזן (רו"ח) — גזבר כבוד,
מר ד. שחור — מזכיר כבוד, מר י. גולדמן —
חבר, הד"ר מ. א. סאבו — חבר, מר ש. רויצקי —
חבר.

ועדת בית הכנסת

מר מ. לווז — יו"ר בפועל

ועדת תורה ודעה

הד"ר א. מ. רבינוביץ -- יו"ר

ועדת הספריה

מר י. גלעדי -- יו"ר.

ועדת חברות

הד"ר מ. א. סאבו -- יו"ר

וערת ביקורת

מר מ. אמיתי, מר ר. מולר, מר י. רייס

שולם ירושלים 408

דפוס "דף־חז" בע"מ, ירושלים