## גליון חג השבועות

הועתק והוכנס לאינטרנט www.hebrewbooks.org ע"י חיים תשס"ט

ישעיהו ליבוביץ: המדע ודת ישראל

¥

משה ויינפלד: מגילת רות-תכליתה ורקע חיבורה

¥

ליאו לוי: מנגינות "עובדיה הגר" לחג השבועות

¥

יעקב רוטשילד: מנהגי חג השבועות בק"ק פרנקפורט

¥

נפתלי בן-מנחם: סיפורו של מחזור שנעלם

¥

שמעון צמח: ממסטיבוב לירושלים

N

הנוער, לעולם התפילה. נשתדל איפוא להעלות בעיה זו — ולמעשה כל עניין שלו נגיעה לחיים הדתיים — לדיון רציני ומכובד, כדי לתרום לשיפור, הלכה למעשה, בענייני בית־הכנסת והציבור הדתי בכלל.

¥

לציה זאת יהיו ב"טורי ישרון" מספר מדורים קבועים. מאמר החודש יוקדש, במידת האפשר, לבעיה דתית אקטואלית המעסיקה את הציבור, ואם שנויה היא במחלוקת נשתדל להציגה מכל צדדיה; מדור אתר יטפל בכל הנוגע לסדרי התפילה ודומה שאף כאן עוד יש לומר ולשפר רבות; בתחום זה אפשר להסתייע לא פעם במנהגים שרווחו בקהילות ישראל בגולה — שרבות מהן שוב אינן עומדות על תילן — ועל כן נקדיש מדור מיוחד למנהגי עדות וקהילות ובכך גם נתרום להעלאת זכר הקהילות שחרבו בקרב הנוער אשר לא ידען. אך טבעי הוא שעתון מעין זה יהא צמוד ללוח השנה ועל כן יוקדש אחד המדורים לחגים, מועדים ותאריכים חשובים החלים בחודש שבו יופיע; כדי להדק ולטפח את הקשר בין העתון לקוראיו נשתדל להקדיש תשומת לב מיוחדת למכתבי הקוראים, שכן אין ספק שיחס זה יקבע לא מעט את מידת הצלחת "טורי ישרון". ואחרון אחרון — שמו של העתון מעיד על בעליו. "טורי ישרון" יתן ביטוי לחיים החברתיים־תרבותיים של מתפללי בית־הכנסת, תוך ציון שמחות, יובלות ואירועים משפחתיים אחרים. בכך ימלא העתון משהו מן הפונקציה של "עתון הקהילה" בחוץ־לארץ, ואולי לא יהא זה אלא צעד ראשון בהרחבת פעולות "ישרון" בכיוון זה.

לשם מילוי משימה זו, אנו זקוקים לעזרתו הפעילה של ציבור המתפללים; בעצה, בהארה והערה, בהשמעת ביקורת וביחוד בכתיבה, שכן העתון נועד לציבור מסוים והוא אף עתונו של אותו ציבור עצמו. תבורך איפוא מראש כל תרומה ל"טורי ישרון" — יהא זה מכתב למערכת שיתייחס לכתוב בו, או שיעלה הצעה חדשה באחד התחומים שבהם ידון העתון ויהא זה מאמר על אחד מאותם נושאים.

×

בליון הראשון של "טורי ישרון" פותח במאמרו־מסתו של פרופ" ישעיהו ליבוביץ על "המדע ודת ישראל", בו הוא נוגע באחת מבעיות היסוד של חיינו כיהודים מאמינים — שהיא אקטואלית בכל עת — הלוא היא שאלת היחס שבין מדע ואמונה. לפרופ" ליבוביץ השקפה משלו בנידון ומותר להניח שימצאו גם חולקים עליה. אם כך יהא, נביא את דבריהם באחד הגליונות הבאים של "טורי ישרון". הגליון, העומד בסימן חג השבועות, מביא את מאמרו של הד"ר משה ויינפלד על "מגילת רות — תכליתה ורקע חיבורה", בו מתפלמס הכותב עם דעותיהם של מספר חוקרים שביקשו לאחר את זמן חיבורה של המגילה. בצד הליטורגי של התפילה מטפל הד"ר ליאו לוי במאמרו "מנגינות עובדיה הגר לחג השבועות". הוא דן בקטעי המוסיקה היהודית הקדומה ביותר הידועה לנו, כפי שהושרה בבית־הכנסת לפני למעלה מ־800 שנה. גם כאן מותר לקוות כי "מנהגי שבועות בק"ק פרנקפורט", כמה מן המנהגים שהיו נהוגים באותה קהילה מפוארת ואף מאויים הדברים לעורר דיון ביחס לאימוץ חלק מאותם מנהגים בארץ. מר נפתלי בן־מנחם מספר על מחזור שנעלם באונגריה ונתגלה בבית־הכנסת, מעלה זכרונות מעיירת מולדתו ומירושלם לפני ארבעים שנה.

בכרכת מועדים לשמחה העורד

### המדע ודת ישראל

#### ישעיהו ליבוביץ

"מדע" האמור במסה זו, הוא המדע המודרני, המוגדר במית ודה שלו, כפי שפותחה בת־חום הפילולוגי־היסטורי מתקופת ההומאניזם והר־נסאנס ואילד, ובתחום הכרת הטבע — מן הבתר־רנסאנס, מן המאה ה־17 ואילד; משמעותו — הכרת היחסים הפונקציונאליים בין חלקי המצי־אות, הפיסית והרוחנית כאחת. לפיכך אין לנו ענין כאן ב"מדע" היווני או ה"מדע" של ימי־הביניים (ס' המדע לרמב"ם!), ולא בפילוסופיה היהודית שדנה במיפגש שביו המדע ההוא וביו הדת.

דת־ישראל האמורה כאן, היא היהדות כנתון היסטורי־אמפירי, התגלמותה־בפועל של דת־ישר־אל במציאות הריאלית של שומריה ומקיימיה של במציאות הריאלית של שומריה ומקיימיה שובייקטיביות. כמו־כן לא ידובר אלא על מה שהיה היסוד ה"מעמיד" של יהדות אובייקטיבית זו, על אותו דבר שבו מתגלמת רציפות קיומה וזהותה עם עצמה בכל גילגולי צורתה ותכנה במשך 3000 שנה — להבדיל מתופעות ויצירות אישיות, אפיזודיות, משתנות וחולפות, שצמחו בקרבה במסגרת רציפות הקיום הזה ואפילו רכשו לעצמן לגיטימיזאציה היסטורית. יסוד מעמיד זה לא היה אלא התורה המתגלמת במצוותיה, ששלבי הסיסטמאטיזאציה שלה הם ההלכה.

לשון אחר: הנוהג הרווח של העמדת בעיית המדע והדת ביהדות על התפיסה או הביקורת של כתבי־הקודש, איננו הבסיס לדיוננו. אין אנו קר־ אים ולא לותראנים־פונדאמנטאליסטים ביבליו־לאטריים, והבסיס שלנו איננו המקרא. מבחינת הנתונים האמפיריים ההיסטוריים, היהדות — אותה יהדות שהגיעה אלינו כישות ריאלית, קיימת, אשר בגללה אני מניח תפילין בבוקר — נובעת מתורת־נו־שבעל־פה, ומבחינתה תורה־שבכתב אינה אלא אחת האינסטיטוציות של היהדות ולא בסיס היה־דות. אין לכתבי־הקודש בשבילנו משמעות אחרת מאשר המשמעות שניתנה לה על־ידי ההלכה. יש לתורה־שבעל־פה פרימאט מוחלט לגבי תורה־לתורה־שבעל־פה פרימאט מוחלט לגבי תורה־

שבכתב, שהרי תורה־שבכתב באה מכוחה, ולא להיפך — כפי שסוברים התמימים. רק בגלל קבי־ עת תורה־שבעל־פה אנחנו אומרים על עשרים־ וארבעה ספרים אלה שהם "כתבי־הקודש"; אל־מלי זאת — אין הם אלא ספרות ישנה. ולפיכך גם כל האמור בכתבי־הקודש, אין להבינו אלא על רקע מה שבא לידי ביטוי בתורה־שבעל־פה — וזו איננה מסויימת וגמורה.

#### "גאולה" ו"עבורה"

בם הדת היא היהדות האמפירית, אשר מכוחה ובגלל הימשכה אנחנו יהודים, והמדע הוא הדבר המוגדר במיתודה המדעית, שראשיתה במאה ה־16 או במאה ה־71 — הרי העמדת השאלה בדבר יחסי־גומלין בין הדת והמדע אומרת מלכתחילה משהו על ראייה מסויימת של הדת. מבחינה טיפולוגית יש להבחין בין דת אנתרופוצנטרית ובין דת תיאוצנטרית, ורק מבחינת הראשונה ייתכן להציג את השאלה הנידונה.

את המכנה המשותף של כל הדתות נוכל לראות בענין של מעמדו של אדם בפני אלהים. הדת האנתרופוצנטרית תופסת מעמד זה מבחינת צרכיו או ערכיו של האדם, וכאן מיטשטש הגבול בין צורך ובין ערך. סיסמתה ותכליתה הן "גאולה", גאולת האדם — והאל הוא האמצעי להשגת תכלית זו. סיסמתה, של הדת התיאוצונטרית היא "עבו־דה", עבודת השם, ותכליתה מנוסחת בסעיף הראשון של השולחן ערוך: "יתגבר כארי לעמוד בבוקר לעבודת השם". מול הדת הנתפסת מבחינת מה שהיא מעניקה לאדם, מוצגת הדת הנתפסת מבחינת מבחינת מה שהיא תובעת מן האדם. ואין לך ניגוד עמוק מזה.

במרוצת דורות רבים מקובל ביהדות לראות את הסמל העליון של האמונה במעשהו של אותו אדם, שהוא היחיד שעליו נאמר בפירוש שהאמין בשם: "עתה ידעתי כי ירא אלהים אתה ולא חסכת את בנך את יחידך ממני". ולעומת זה הסמל העליון של דת אחרת הוא הצלב — הקרבן שאלהים הביא למען האדם, הקרבת בנו למען האדם.

ענין סיפוק צורך או הגשמת ערך של האדם יכול להופיע בהרבה רמות, החל מן הקיבה והמין וכלה בעילוי הנפש ובתיקון האדם. ואין למעשה שום נפקא מינה ביניהו. בין אם הדת "דרושה לאדם" משום חיי, בני ומזוני -- ויש גם דתיות כזאת: "הנותו פרוטה לעני על מנת שיחיו בני. הרי זה צדיק גמור..." -- או אם האדם "זקוק לאלהים" כגאראנט של המוסר. כבתורתו של יהודי גדול כהרמן כהן, -- בכל הגישות האלה האדם עובד את עצמו, ואלהים הוא אמצעי בשבילו ולמי ענו. רק מבחינת התפיסה הזאת של הדת סיים מיפגש בין דת ומדע, שבו השאלה הנשאלת לגבי הדת היא: מה היא תורמת לאדם מבחינת אספקת אינפורמציה ומתז הסבר — אינפורמציה על העו־ לם והסבר של העולם? מהו הרווח המדעי הצומח לאדם מן הדת והאמונה ? ומכאן הבעיות של איד מות האינפורמציה שמספקת הדת ושל עימותה עם האינפורמציה שמקורה בהישגי מחקרנו המדעי.

#### עבורת ה'

עומת זה מקובל ביהדות, שבכל בית־כנסת כותבים על ארוז־הקודש: "שויתי השם לנגדי תמיד". משמעות הדבר הזה: לא שוויתי את האדם לנגדי תמיד, ולא שוויתי את העולם לנגדי תמיד. דת המספקת צורך, בכל אחד מן המובנים של צורך -- בין צורך הקיבה ובין צורך "הנפש", בין לגבי מה שמכונה "גוף" ובין לגבי מה שמכונה "רוח", שכולם אינם אלא בחינות שונות של הי־ שות האחת "אדם" --, כל דת המספקת צורך או מגשימה ערך אנושי איננה בגדר עבודת השם, אלא בגדר עבודת האדם את עצמו או את חברת האדם או את המין האנושי, זאת אומרת: איננה עבודת השם. אין להבין את היהדות ברציפותה במשך שלושת אלפים שנה אלא מתוך האספקט של הבלת עול מלכות-שמים בצורת הבלת עול תורה ומצוות.

אם זוהי התפיסה שאנו תופסים את ״הבחינה היהודית״ — הדת כעבודת ה׳ — הרי מלכתחילה אין להעלות על הדעת, שהדת תשמש מקור

לאינפורמציה לאדם על העולם. או על הטבע. או על עצמו. או שתשמש אמצעי להסביר לאדם את העולם ואת הטבע ואת עצמו. אילו היתה זאת הפונסציה של התורה, היתה התורה הולין. חולין איננו דבר פסול — כל מה שאנו עוסקים בו הוא חולין - אבל אין לזה קטגוריה של קדושה. אם כתבי־הקודש הם מקור לאינפורמציה. הרי המ ככל ספרות ישנה ואין להם קטגוריה של קדושה. כל העיסוק בעימות (קונפרונטציה) של המדע והאמונה. וכל ההשתדלות לאמת את התורה עפ״י ההכרות של המחקר המדעי (מדעי־הטבע או המח-קר הפילולוגי היסטורי), וביחוד ההשתדלות המנו-חכת "להציל" (כביכול) את אמיתת התורה על-ידי הטלת ספק בודאות של תוצאות השימוש במיתודה המדעית. או על־ידי ההסברה ש״אמת מדעית" אינה ענין של ודאות, אלא של הסתברות בלבד. ואילו האמת של התורה היא מוחלטת -- כל אלה הם טעויות גמורות בהבנת מהות המדע, ומישגים חמורים מבחינה דתית־אמונית.

כל העוסק בעימות הזה מעיד על עצמו, שהוא מתייחס לתורה הקדושה כשם שהוא מתייחס לספר־לימוד בפיסיקה, בגיאולוגיה, בביולוגיה וכד', ז"א — הוא דן בה מבחינת הערכתה כמדקור של אינפור מציה לאדם; ואם הוא אדם המוחזק בעיני עצמו דתי — אין לגביו בין אדם המורה ובין ספר־לימוד מדעי אלא שהאינפור־התורה מספקת מהימנה יותר.

לאמיתו של דבר, גישה זו היא חילונית מובהקת, גישה של אדם שאינו מכיר כלל את המשמעות של המושג כתבי־הקודש, שהוא קטגוריה דתית טהורה. כל ענין של אספקת אינפורמציה לאדם — ככל ענין של סיפוק צורך אנושי
או מימוש ערך אנושי — חולין הוא ולא קודש,
ובנידון זה אין שום הבדל בין אינפורמציה על
מזג־האויר, או אינפורמציה על העולם ומלואו
ועל מהותם של הטבע ושל האדם, כשם שמבחינה
דתית אין שום הבדל בין סיפוק צורך הגוף, כגון: ידידתית אין שום הבדל בין סיפוק צורך הגון: ידיעה והשכלה. ענינה של הדת — הקטגוריה של
הקדושה — הוא מעבר לכל אלה, ובמובן ידוע —
אף זר לגמרי לכל הצרכים, האינטרסים והערכים
האנושיים. עניינם של התורה ושל כל כתבי-

הקודש הוא הכרת מעמדו של האדם לפני ה׳ (״שויתי ה׳ לנגדי תמיד״) והדרישה שהאדם יעבוד את ה׳ — ולא הקניית ידיעות על העולם, על הטבע, על ההיסטוריה, ואפילו לא על האדם עצמו.

#### המחקר המדעי והאמונה

שם שמצוות התורה הן התכנית של עבודת ה׳, ולא התכנית של תיקון חברתי, מוסרי או אינטלקטואלי של האדם או של האנושות - כך היגדי התורה אינם תיאורי־טבע או סיפורי־היס־ טוריה. אלא אחת הצורות המרובות של "שויתי ה׳ לנגדי תמיד": והוא הדין בהלכה ובתורה־ שבעל־פה. לדעת איד ומתי נתהווה העולם. ואם בכלל נתהווה — דבר זה חשוב מבחינת האינטרס של המחקר המדעי; לדעת את טיבו ואת טבעו של האדם -- דבר זה חשוב מבחינת האינטרס של האנתרופולוגיה הפילוסופית: ושתי הידיעות האלו כאחת הז אירלוואנטיות מבחינת הא־ מונה והדת. מעמדו של האדם לפני ה' אינו מוגדר מצד המציאות הטבעית. וחובת עבודת ה׳ - והכרת חובה זו - אינז תלויות ואינז מותנות בכך אם העולם קדמון או מחודש, אם נברא ומתי נברא ואיך נברא, ומה היו תולדותיו ותול־ דות האנושות. השאיפה לדעת דברים אלה היא מו הדאגות של האדם -- דאגות אנושיות. אינטרסים של ידיעתו והכרתו. ובהם עוסק ה מדע. ואילו לדת ולאמונה, לתורה ולמצוותיה. יש "דאגות" אחרות לגמרי -- "דאגות" מסוג מה שנוסח באותו סעיף א' של שולחן־ערוך. ממש מגוחד הוא הרעיון, שהתורה ניתנה כדי ללמד את האדם פרק במדעי־הטבע או בהיסטוריה, ושהשכינה ירדה על הר־סיני כדי למלא פונקציה של מורה לפיסיקה לביולוגיה, לאסטרונומיה וכו׳ הפרופסור באוניברסיטה. רעיוו זה אינו מגוחד בלבד, אלא יש בו משום חירוף וגידוף.

יש להיגמל מרעיון זה, כשם שנגמלנו כבר במידה רבה מתמימותם של דורות קרובים לנו, שחשבו לבסס, או לנמק, או להסביר דיני איסור והיתר, דיני מאכלות אסורים ודיני נגעים וצרעת וכיו"ב בנימוקים הגייניים־רפואיים, ואנו כולנו

מבינים, ששכינה לא ירדה על הר־סיני — בכל מיבן מן המובנים שאפשר ליחס למושג של ירידת שכינה על הר־סיני — בכדי למלא את הפונקציה של רופא של קופת־חולים, כשם שאנו מבינים יפה, שהשבת איננה מושתתת על נימוק סוציאלי, על מנוחת העובד — שלה דואג מזכיר האיגוד המקצועי.

אירלוואנטיות המחקר המדעי ומסקנותיו מבחיד נת האמונה והדת מתבטאת בכך, שמשום הכרה בדבר טיבו של העולם או התהוותו של העולם לא מתחייב שאני חייב לעבוד את השם. האל שהוא סיבת העולם או בורא העולם — אין שום סיבה לעבוד אותו. ואילו אותה החלטה שאני מחדליט לקבל על עצמי עול תורה ומצוות כקבלת עול מלכות שמים, איננה מותנית כלל לא בטיבו של העולם ולא בהתהוותו של העולם, אפילו לא בידיעה על מהותי ועל עצמי.

אמר ויטגנשטיין בסיומה של "המסכת הלוגית־ פילוסופית": "מה שאינו ניתן להיאמר - לו נאה השתיקה". אולם זה נכון רק לגבי העיון הפילו־ סופי, ביחוד לגבי אותו עיוו פילוסופי שמתמזג עם המיסטיקה. כפי שעיוגו הפילוסופי של ויט־ גנשטיין בסוף "המסכת" מתמוג עם המיסטיקה. אבל כלל זה איז כוחו יפה לגבי הדת המתגלמת בתורה ובמצוות מעשיות. הדברים שאינם יכולים להיאמר, דת התורה והמצוות אומרת אותם. מה זאת תפילה ? -- תפילה מצד עצמה ומצד משמעו־ תה כפי שהיא -- היא אבסורד: אינני צריד ואינני יכול למסור אינפורמציה לקב"ה על צרכי, ובודאי אינני יכול לשבח אותו, ואין צורך לצטט כאן ״סימתינהו לכולי שבחי דמרך״ וכו׳ וכו׳. נמצא, לכאורה, שעבודת השם היא בלתי־אפשרית. אבל מאחר שאנחנו מקבלים עלינו לעבוד את השם. אנחנו מנסחים זאת בצורת בקשת צרכינו ואמירת שבחו. כיוצא בו: היחס בין אלהים ובין העולם שאין אני יכול לבטאו. הדת מנסחת אותו במלים "בראשית ברא אלהים את השמים ואת הארץ". שאני יכול להבינן מתוך מה שידוע לי -- ואני יודע זאת ידיעה אמפירית – שמזה משתלשלת יהדות התורה והמצוות, שמחייבת אותי לעבוד את אלהים. ואינני יכול ליחס לפסוק הראשון שבתורה שום מובז אחר.

אינני יכול ליחס לו שום מובן אחר משתי סבות: א' — משום שאינני מבין אותו מחוץ להקדשר הדתי; ב' — משום שאם אייחס לפסוק הזה משמעות אחרת, אני הופך אותו לפסוק בספר־לימוד — פיסיקה, כימיה, פליאונטולוגיה, גיאולו־גיה, קוסמולוגיה וכו' וכו' — ז.א.: לחולין־שבחו־לין. מה גורלו של העולם, מה משמעותו של העוד לם, אם בכלל נברא העולם — כל זה מענין אותי לא יותר מאשר העובדה, שמהיטבאל בת מטרד לא יותר מאשר העובדה, שמהיטבאל בת מטרד היתה אשתו של הדר מלך אדום — גם זה פסוק בתורה, ואם הפסוק הזה איננו — ספר התורה פסול — ומבחינה דתית אין האינפורמציה על העולם חשובה מן האינפורמציה על חמותו של מלך אדום.

#### רשעים וצדיקים

בל הדורש מן הדת לשמש תחליף להכרה מדר עית, או כפי שמנסחים זאת לפעמים בצורה חסרת כל מובן: "מדע עילאי", מעיד על עצמו שכוונתו איננה לעבוד את השם, אלא שהוא דורש מההתגלות האלהית שהיא תעבוד אותו. זהו אותו ניגוד שחז"ל ביטאו אותו בצורה מדרשית, כשד אמרו ש"רשעים מתקיים על אלהים..., אבל צדיקים, אלהיהם מתקיים עליהם". מי שרוצה להתקיים על אלהיו, ז.א.— דורש שאלהיו יהיה הבסיס לקיומו, ולמעשה ישמש אותו — הוא הדוד בתחום העיסוק המדעי שהדת תספק לו את אותם הצרכים, ותגשים את אותם הערכים, אשר הפעילות המדעית מספקת לאדם.

הפגם הדתי שבחיפוש "יחסי־גומלין בין דת ומדע", הוא בהצגת הדת כמשרתת את האדם במובן של סיפוק אחד מצרכיו: ידיעה והכרה של הטבע ושל ההיסטוריה. כל הנותן ידו לביסוס התורה על האינפורמאציה שהיא מספקת, מציג אותה כמשרתת את האדם, ואת האדם המקבל על עצמו את התורה — כעובד את עצמו ועושה את נותן־התורה משרתו.

היהדות כדת התורה והמצוות, המתגלמת בהלר כה, היא תביעה המוצגת לאדם ולא אינפורר מאציה המוגשת לו. יש ניגוד תהומי בין "המאר מין בה" (כאברהם אבינו) ובין המאמין שה" מסביר לו את הטבע או את ההיסטוריה. מבחינת

האמונה בה' אין בעיית התנגשות בין דת ומדע קיימת, מאחר שאין שום מגע ומיפגש ביניהם; רק על מישור הפיכת הדת לאמצעי לידע האדם, תיתכן התנגשות זו. אולם גם לאדם שאינו מקבל את התפיסה התיאוצנטרית של הדת, ואעפ"כ רואה עצמו כאדם מאמין, אין הבעיה של "דת ומדע" בעיה אמיתית: לאמיתו של דבר אדם זה אינו נזקק כלל לדת; הוא מגשים את ערכיו האנו־נזקק כלל לדת; הוא מגשים את ערכיו האנו־שיים, את הכרתו הפילוסופית ואת מטרותיו החב־רתיות, במסווה של דת.

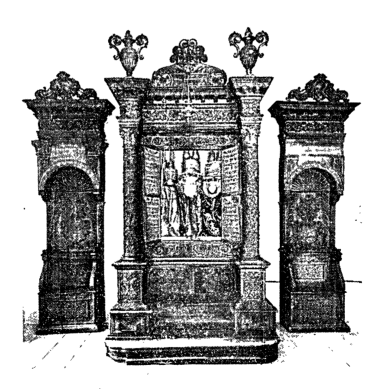
הניגש לתורה מבחינת האינפורמציה המדעית שהיא מספקת (או אינה מספקת), מעיד על עצמו שאין כוונתו לעבוד את ה', אלא שה' (כביכול) יעבוד אותו וישרת את צרכיו מבחינת סיפוק־ידע: לשון אחרת: אדם זה ניגש לתורה ולנותן התורה לא מבחינת אמונה לשמה, אלא מבחינת אמונה - שלא - לשמה, אמונה לצרכי עצמו. האדם המאמין באמת (ברוח האמונה של יה-דות ההלכה, התורה והמצוות) אינו מצפה שהתורה תלמד אותו משהו על אודות העולם, הטבע, האדם וההיסטוריה; אם הוא מתעניין בבעיות הללו הוא מטריה את עצמו כדי לברר אותן, עד כמה שהמדע מאפשר לו דבר זה, ואין הוא מתחצף להטריח בכך את השי"ת. מן התורה מצפה האדם המאמיז לדבר אחד בלבד — להדרכה בדרכי עבו-דת ה׳. לפיכך הוא מבין, שכל מה שאמרה תורה על אודות העולם וההיסטוריה — לא נאמר לשם הקניית ידיעות לאדם -- דבר שהוא ענין של חול ולא ענין של קודש -- אלא מתוך מגמה דתית. שדבר אין לה ולאינטרס המדעי.

כל החיטוט בשאלות, כגון: "האם ברא ה' את העולם, מתי בראו ואיך בראו וכו" — יש בו הר־ בה מן המיתולוגיה ומהגשמת ה'. מי שתפס את עומק משמעותו של העיקר "שהשם ית' אינו גוף ולא ישיגוהו משיגי הגוף ואין לו שום דמיון כלל" — מבין שאין הבדל, מבחינת משמעות התוכן, בין הבנת "בראשית ברא..." ובין הבנת "וירד ה' על הר־סיני", ושהשי"ת אינו פונק־ ציונר של העולם ולא הדמיורגוס של אפל־ טון, ואין מקשים ממה שאנו יודעים מן המדע על העולם, על מה שהתורה מצאה לנחוץ להגידו.

#### קונפרונטציה פסולה

בהכרה המדעית של הטבע או של ההיסטוריה. כפויה מבחינה פסיכולוגית על כל מי שמבין אותה. ואיז הוא בז־חוריז לקבלה או לדחותה. ההכרה הדתית היא הכרעתו של האדם לקבל על עצמו עול מלכות־שמים ועול תורה ומצוות. אד הכרה בטיב היחסים הפונקציונאליים שביו הנ-תונים הטבעיים, או ביז האירועים ההיסטוריים. אין בה כדי להביא את האדם לידי עבודת ה׳, אך גם לא כדי לערער את החלטתו לעבוד את ה׳. מבחינת האדם היהודי. התופס את יהדותו כקבר לת עול מלכות שמים, ואת הגשמתה -- כמאמץ לקיים תורה ומצוות. אין בעית הקונפרונטציה בין הדת והמדע סיימת. מבחינה אמפירית -- מעולם לא נדלתה שום אינפורמציה מדעית מן הדת. כל מה שמנוסח ומופיע בתורה בצורת אינ־ פורמציה על האדם ועל הטבע ועל ההיסטוריה

ועל העולם, אינז אלא הצורות השונות והגי־ לויים השונים. שבהם מבוטא אותו דבר שלא ניתו להיאמר כלל -- מעמדו של אדם בפני אלהים וחובתו לעבוד את השם. בשביל האדם שאיננו מקבל את הדת במובו זה, שוב איז הקונפרונטציה בין דת ומדע קיימת -- בשבילו הדת מיותרת לחלוטיז. כל מי שכולל בדת משמ־ עות אחרת מאשר זו שהיא עמוקה מני תהום וגבו־ הה משמי השמים — המשמעות של עבודת השם. כל מי שכולל בזה משמעות סוציאלית או פילוסו־ פית או מדעית -- עושה את הדת למיוחרת. אח המטרות ואת הערכים הפילוסופים או המדעיים או הסוציאליים אני מגשים בלי הדת. בלי אבני־ הנגף שהדת שמה בדרר הגשמת כל הדברים האלה. מכל הבחינות הללו הקונפרונטציה הזאת איז בה ממש והיא אפילו פסולה.



ארון קודש מן המאה הי"ז, מבית־כנסת בפולין

### מגילת רות-תכליתה ורקע חיבורה

#### משה ויינפלד

בר תמהו חז״ל ושאלו: מגילה זו אין בה לא טומאה ולא טהרה, לא איסור ולא היתר, ולמה נכתבה ? (מדרש רות רבה ב׳, ט״ו) וכמוהם שוא־ לים על תכלית המגילה רבים מז הפרשנים והחוקד רים החדשים. חוקר אחד מהדגולים שבחוקרי המקרא טועו אמנם י שעצם החיפוש אחרי המגמה והתכלית של המגילה. הוא מיותר ונטול טעם. שכז איז המחבר רוצה כי אם לספר ולהגות ותו לא. אולם טענה זו אינה עומדת בפני ביקורת. הנטיה לספר ולהנות את השומע. אופיינית אמנם ליצירה הישראלית והיא המייחדת אותה מיצירו־ תיהז הספרותיות של שאר עמי הסהר הפורה ב אד עם זאת לא מצינו בכתבי הקודש סיפורים שאין להם מטרה דתית־חינוכית כלשהי. אף הסיפורים המרתקים, על ההתרחשויות בחצר דוד (שמ"ב ט'—כ'; מל"א א'—ב'). הנחשבים לביטוי האמנותי הנעלה ביותר של הספרות המקראית. אינם באים לספק את היצר האסתטי בלבד, ומטר־ תם להמחיש את התגשמות נבואתו של נתן כי "לא תסור חרב מבית דוד" (שמ"ב י"ב, 10) או, לדעת אחרים. 3. באים הם להראות כיצד הוכרע המאבק על כסא דוד והוכו הרקע להמלכתו של יורש העצר האמתי: שלמה. יוצא איפוא שגם סיפורים בעלי גווז חילוני בולט, אינם באים לשעשע בלבד, כי אם טמונה בהם מגמה דתית. והוא הדיו לגבי מגילת רות. מהי איפוא תכליתה של המגילה?

תכלית המגילה

צל חז"ל מוצאים אנו את הדעה שהמגילה באה "ללמדך כמה שכר טוב לגומלי חסדים" (שם שם). פתרון זה הוצע גם על ידי כמה מן החזקרים החדשים 1. ואמנם, החסד שעשתה רות עם בעלה וחמותה במואב וכן נאמנותה לנעמי ולמשפחת אלימלך ביהודה זוכים להערכה מפורשת בפי גיבורי הסיפור, נעמי ובועז (א' 35, ב', 11; ג', 10) וכן בפי שכנותיה של נעמי (ד', 15), דבר המשפף ללא ספס גם את עמדתו (ד', 15), דבר המשפף ללא ספס גם את עמדתו

של המספר. אך, עם זאת קשה לומר שהסיפור הועלה על הכתב והוכנס לכתבי הקודש אך ורק כדי לפאר מידה זו. אין זה מדרכה של היצירה המקראית ללמדנו דבר בדרך עקיפין. מטעם זה אין גם לקבל את הדעה כאילו באה המגילה לחזק ולעודד את מנהג הייבום. נגד טענה אחרונה זו טוען בצדק י. קויפמן שנעמי עצמה אינה משיאה את רות לבועו "כדי להקים שם המת על נתלתו", אלא שואפת למצוא לה "מנוח" וכדי שייטב לה (ג'. 1).

דעה שקנתה לה שביתה במחקר המקראי -- אם כי בזמו האחרוו רבו המסתייגים ממנה -- היא שמגילת רות חוברה ככתב פולמוס נגד המדיניות הבדלנית של עזרא ונחמיה. מחבר המגילה רוצה כביכול להוכית שגם בין הנשים הנכריות תיתכנה צדקניות ושאפילו דוד המלד מוצאו ממואביה. אולם מלבד הרקע החברתי של המגילה ולשונה, המדברים נגד הנחה זו (ראה להלן), נאמר כבר בצדק שאילו היתה זו מגמתה של מגילת רות. צריר היה לבוא לידי בטוי במגילה עצמה, בדרד כלשהי. היחס לבני נכר באשר הם בני נכר. אילו היה הסיפור טומו בחובו פולמוס גגד הרי־ גוריזם של עזרא ונחמיה בעניו הנשים הנכריות. היינו מצפים לשמוע מפי הגואל, פלוני אלמוני, נימוק דתי נגד נישואיו עם רות, ואילו מפי בועז היינו שומעים נימוק שכנגד. בכך היה המחבר המכירה לבית פוטיפר לידי עלילה, העלילה לבית משיג את מטרתו הליברלית־אוניברסלית כביכול. אר הואיל ואיז במגילה כל רמז לפרובלמטיקה של נישואי תערובת, אין זה כלל לגיטימי לראות ענין זה ככח המניע לחיבור. זאת ועוד. כמעט בלתי אפשרי הוא להניח שבתקופת הבית השני, תקופה שבה קבלה התורה הכתובה את מלא האוטוריטה בציבור היהודי, יתעלמו מהחוק העד תיק: "לא יבוא עמוני ומואבי בקהל ה'... עד עולם" (דב' כ"ג, 4) 6. כמו כן אין להבין למה בחר המחבר להמחשת מגמתו דוקא במואב. ארץ

שנבנתה מחורבנה של שומרון ויהודה (צפ' ב', 8; ירמ' מ"ט, 1) ושנביאי החורבן, ירמיהו ויחזקאל, השמיעו נגדה תוכחות זעם קשות ביותר (ירמ' מ"ח, 10 ואילך; יחז' כ"ה, 8 ואילך).

לאחרונה הועלתה סברה חדשה ז: הסיפור בא להעלות על גס את שכרו של הגכרי המצטרף לעם ה׳, דבר המובע כביכול בפרק ב׳, 12: "ישלם ה׳ פעלך ותהי משכורתך שלמה מעם ה׳ אלהי ישראל אשר באת לחסות תחת כנפיו". ואולי גם יש משמעות לעובדה שהמחבר נוקט לשון זהה בתאור מעשה הטוב של רות ובתאור הגמול הבא לה בשל מעשה זו: היא באה לחסות תחת כנפיו של ה' ועל כן זוכה היא לכר שבוען הגואל יפרוש כנפיו עליה (ג', 9). אולם חרף זאת קשה לראות בכך את מגמתה העיקרית של המגילה. סוף סוף לא היתה הצטר־ פות רות לעם ישראל ולאלהיו מטרה כשלעצמה. והיא תוצאת לואי של נאמנות לחמותה. הדבקות בחמותה (א', 14) היא שהביאה לדבקות באלהיה ובעמה של זו (א׳, 16) ולא להיפר.

#### מוצאו של דוד

ריפושים אחרי המגמה הסמוייה לא הביאו איפוא פרי ויש לחזור אל מגמתו המוצהרת של מחבר המגילה שהיא: מוצאו ותולדותיו של דוד. מחבר המגילה שהיא: מוצאו ותולדותיו של דוד. וצדק גתה פ באמרו "כי ספר רות, שמטרתו הנעד לה היא לפרוש לפנינו את תולדותיו המענינות של דוד המלך, מהווה, עם זאת גם שלמות פיוטית שנמסרה "לנו בצורה אפית ואידילית". במלים אחרות, לפנינו נובלה שהיא בעלת ערך אמנותי רב אעפ"י שמטרתה העיקרית תיאור תולדות דוד. הסיפור מסתיים בציון מוצאו ותולדותיו של דוד בפס' 17, הנראה כנקודת השיא של המגילה: "תקראנה לו השכנות שם לאמר ילד בן לנעמי ותקראנה שמו עובד, הוא אבי ישי אבי דוד".

סיפור בעל מגמה דומה מוצאים אנו במעשה יהודה ותמר בברא' ל"ח. גם הסיפור ההוא מטרתו להסביר את הולדת פרץ וזרח, כלומר, את צמיחתו של בית יהודה, על רקע נסיבות דומות לאלה שמצאנו במגילתנו. ואכן, בעל המגילה עצמו מעלה באופן מפורש את האנאלוגיה הזאת בברכה מעלה בשם העם וזקני העיר: "ייהי ביתך המובאת בשם העם וזקני העיר: "ייהי ביתך

כבית פרץ אשר ילדה תמר ליהודה, מן הזרע אשר יתן ה' לך מן הנערה הזאת" (ד', 12). בדומה לבית יהודה שנבנה על ידי מעשה ייבום, כך גם בית דוד. יתר על כן, הדמיון בא על ביטויו גם בפרטי המעשה יי. בשני הסיפורים פועלת יבמה נכריה, בשניהם היבמה נזקקת לתחבולה כדי לזכות בייבום — תמר יושבת על אם הדרך מחוד פשת לזונה, ואילו רות הולכת בלילה אל הגורן ושוכבת למרגלותיו של בועז — בשניהם מקימה היבמה זרע לא מן הגואל הקרוב.

על צמיחת בית פרץ ובית דוד סיפרו איפוא בצורה דומה. והדבר מובז לאור המסורת השבטית והגיאוגרפית המשותפת של הסיפורים ברם. המוטיב הבסיסי של שני הסיפורים: התגברות על מכשולים העומדים בדרך להתהוותו של נצר חשוב, אינו מיוחד לשני סיפורים אלה דוקא, והוא מונח ביסוד סיפורים מקראיים רבים. להולדתז של דמויות לאומיות בולטות בישראל, קדמו לב־ טים ותהפוכות רבות. יצחק ויעקב, יוסף, שמשון ושמואל, באו לעולם לאחר היות האשה־האם עקד רה זמן רב, ואילו פרץ וזרח ועובד אבי ישי, נולדו לאחר היות האשה־האם אלמנה, שבעלה מת בטרם הוליד בנים. קיצורו של דבר, הגזע הנועד לגדולות בא לעולם באורח פלא. יתרה מזו. גם העם הנבחר עצמו נתהווה בדרך פלא. סיפורי האבות ויציאת מצרים. אינם אלא עדות גדולה אחת למכשולים הגדולים שעמדו בדרד התהוותו של עם ישראל: החל באמהות העסרות. עבור לסכנות שריחפו מעל ראשיהם של יעקב ויוסף. וגמור בשעבוד המצרי וההשתחררות ממנו.

#### חסר ה'

ברם, העלאת הלבטים והתהפוכות שקדמו להופר עתו של בחיר ה', באים למעשה לחשוף את פלאי ההנהגה האלהית. המאורעות השונים הנראים כביכול כשלשלת של התרחשויות מקריות, מתבררים לנו כתהליך אלהי המכוון לקראת בחירת אישיות זו או אחרת. קו זה בולט במיוחד בסיפורי יוסף שם משתלשל מקרה מתוך מקרה וכל ההתרחיות מוסברות על ידי מניעים אנושיים טהורים: הקנאה הביאה לידי שנאה, השנאה לידי מכירה,

זמן היכור המגילה

סוהר, והיכולת לפתור חלומות האסירים — מביאה אותו לחצר המלך. אולם, המספר רוצה להוכיח לנו כי מאחורי כל אלה פועלת יד נעלמה המכוונת הכל לקראת התכלית: ה' שלח את יוסף למצרים כדי לשים לבני יעקב שארית בארץ ולהחיות להם פליטה גדולה (ברא' מ"ה, 7; שם נ', 20). אין מקריות עלי אדמות. כל צעד וצעד של האדם כונן על ידי ה': "לב אדם יחשב דרכו וה' יכין צעדו" (משלי ט"ז, 9), או במקרא אחר: "מה' מצעדי גבר ואדם מה יבין דרכו" (שם אחר: "מה' מצעדי גבר ואדם מה יבין דרכו" (שם כ', 24).

גם מגילת רות, המעלה לפנינו סיפור טבעי. שההתרחשויות בו מונעות על ידי דמויות אנושיות וכאילו ללא התערבות הכח האלהי, אינה אלא עדות להנהגתו המפליאה של האל בדרך אל התכלית. רות כאידו נקלעת לחלקת בועו בדרד מקרה: "ויקר מקרה חלקת השדה לבועו" (ב', 3). אר מקרה זה אינו אלא פרי ההשגחה האלהית. שכן שימש הוא מניע ראשון להתפתחות שהביאה להולדת דוד. ואמנם, בפס' 20 שבאותו פרק, מיי־ חסת נעמי את יד המקרה הטוב לה׳ "אשר לא עזב חסדו את החיים ואת המתים". הדבר דומה ל"מקרה" הפגישה של עבד אברהם עם רבקה ליד הבאר, שהביא לנישואי יצחק. שם מיוחס המקרה במפורש לה': "ה' אלהי אדני אברהם הקרה נא לפני היום" (ברא' כ"ד 12). ואמנם מיד לאחר שנזדמו לו המקרה המבוקש, אומר עבד אברהם בדומה לנעמי: "ברוד ה'.. אשר לא עזב חסדו ואמתו מעם אדני" (שם, 27). ואולי אין זה מקרה שניב זה, "ה' אשר לא עזב חסדו", מצוי במקרא אד ורק בשני מקומות אלה.

ואכן פרדוכסאלי הוא הדבר שבעיני הסופר המקראי <sup>12</sup> המקריות היא דרך פעילותו המובהקת של האל: אלהים מקרה את הנערה לפני העבד (ברא' כ"ד 12), אלהים מקרה ציד ליעקב (ברא' כ"ז, 20), ויתרה מזו, האלהים נקרה לאדם, כלומר, מתגלה לו כאילו בדרך מקרה (שמ' ג', 18; במ' כ"ג, 3, 4, 16). לאדם נראה הדבר מקרה, אך למעשה אין המקרה אלא חוליה בשרשרת התרחשויות המתוכננת על ידי האל והמכוונת לתכלית שרק הדורת הבאים יעמדו על משמעותה המלאה.

מגילה כמות שהיא מונחת לפנינו, לא נכתבה לפני ימי דוד וזאת ניתן ללמוד באופן ברור וחד משמעי מתוך סיום המגילה המגיע עד דוד. הפתיחה של המגילה "ויהי בימי שפוט השופטים" מעידה אף היא כי הדברים נכתבו מתוך ראייה פרספקטיבית. על כל פנים ברור שהמגילה חוברה בתקופה שבה ימי השופטים שייכים לעבר. מכתוב אחר שבתוך המגילה עשוי אף להתקבל הרושם שמספר דורות מפריד בין המציאות ההיסטורית המתוארת על ידו. הכוונה לכתוב: "וזאת לפנים בישראל על הגאולה ועל התמורה" (ד', 7). ממק-רא זה ניתן אף ללמוד על התפתחות התרבות הישראלית. המחבר חי בתקופה שלצורך אישור הקנין, השתמשו כנראה כבר בתעודות כתובות, בדומה לספר המקנה שעליו אנו שומעים אצל ירמיהו (ל"ב, 11 ואילך), ועל כן מוצא הוא לנחוץ להסביר לקהל שומעיו שלפנים, היינו בתקופה שעליה הוא מספר, שליפת נעל היא שנתנה תוקף לעיסקה 13, ולא התעודה הכתובה. עם זאת אין מטאמורפוזה זו מחייבת להניח מירווח זמן גדול מדי בין התרחשות המאורע לבין סיפורו והעלאתו על גבי הכתב, שכן הקמת מוסד המלוכה על כל הכרוך בו, היה בו כשלעצמו כדי להוות מפנה רב חשיבות בתחום הכלכלה, ואין איפוא הכרח להרחיק את עדותו של בעל המגילה מרחק רב.

ברם, אעפ"י שהמגילה נכתבה זמן מה לאחר התרחשות המאורעות, משקפת היא נאמנה את המאורעות ואין הצדקה לומר שהסופר השליך מהוי תקופתו על תקופת השופטים המתוארת. עלינו להדגיש דבר זה הדגשת יתר, כי הושמעו ועדיין מושמעות טענות כאלה בחוגי החוקרים. כך, למשל, יש טוענים כי האוירה האידילית העולה מחוך מגילת רות, אינה הולמת את תקופת השופיטים, תקופה שבה לוחצים האויבים את שבטי ישראל ושבה איש הישר בעיניו יעשה. אולם טענה זו אינה טענה כלל, שכן האיפיון של תקופת השופים כתקופה של לחץ בלתי פוסק ואנארכיה השופטים כתקופה של לחץ בלתי פוסק ואנארכיה פנימית, היא הכללה היסטוריוסופית. למעשה, היו המלחמות וההתפרצויות הפנימיות בתקופת השופיטים תופעה ספוראדית: פעם בשבט זה ופעם

בשבט אחר, פעם בתקופה זו ופעם בתקופה אחרת, ובדרך כלל היתה זו תקופה של התבססות גשמית ורוחנית גם יחד 11. ואכן ההיסטוריוגרף המקראי עצמו מודה כי היו תקופות שקט ארוכות בימי השופטים (ג' 11, 30; ה', 31, ועוד).

#### השמות במגילה

ש רואים בשמות שבמגילת רות שמות פיקטי־ ביים. שהם בבחינת סמלים שהומצאו על ידי מחבר ה"נובלה": מחלוז וכליוז מלשוז מחלה וכליון, נעמי מלשון נעם, ערפה מלשון עורף, על שום שפנתה עורף, רות מלשון רעות ובועז מלשון עוז, ואך פלא הוא שאלימלך אינו מסמל מאומה. אולם כל אלה הן דרשות הבאות מכח הרצון לראות בכל הסיפור פיקציה. לאמתו של דבר. אם מתייחסים אנו למאורעות כלמאורעות היסטוריים, ואין כל סיבה שלא נקבל את הסיפור המסיח לפי תומו כאותנטי, הרי אין שום דבר מפליא בשמות אלה ואפשר אף למצוא להם אחים בשאר חלקי המקרא. השרש נעם מקופל בשמות נעמה ונעמן, מחלון מוצא את דוגמתו בשמות מחלת, מחלה, ומחלי את השם כליון אין הכרח לקשור עם המושג השלילי כליה. אפשר להבינו במשמעות של גמר והשלמה או כגזור מהשם כלי. מצאנו שם זה בספרות אוגרית 15 ומבחינת ניקודו חופף הוא את השם גדעון, שאף בו מקופל שורש המבטא כריתה וחיסול כביכול 16. הסברת השם רות כמוצאו מרעות, איננו מבוסס, שכן קשה להס־ ביר את השמטת העין, ולכן גם אינו מקובל יותר בפרשנות. ביחס לשם בעז, יש לציין שהמרכיב עוז המיוחס לשם זה (בעל עוז. בו עוז) אינו חד משמעי כלל, ויש גוזרים אותו מבאע"ז הערבי שפירושו ער זי.

על הרקע הקדום של מגילת רות ניתן ללמוד גם מביטויי חיבה, גינוני נימוס ודפוסי התנהגות אצי־
ליים המצויים בה ושדוגמתם מוצאים אנו בספרות הישראלית הקדומה, ובעיקר בסיפורי האבות ובסיפורים מימי השופטים וראשית המלוכה. גילויי האהבה העזים שבין רות ונעמי חמותה, מזכירים לנו את גילויי האהבה שבין דוד ויהונתן. כפי שנשבע יהונתן לדוד (שמ"א י"ח, 1—4; כ', 21—12), כך גם נשבעת רות לנעמי שבועת

אמונים נצחית, בנוסחת השבועה האופיינית לסגד נון הסיפורי הקדום שבספרי שמואל ומלכים: "כה יעשה ה' וכה יוסיף" (א', 17) \*י. כמו כן מזכיר לנו המשך "כי המות יפריד ביני ובינך" את קינת דוד על יהונתן, בה הוא מדבר על אהבת שאול ויהונתן הנאהבים והנעימים בחייהם ובמותם לא נפרדו (שמ"ב א', 23) יו.

#### להוי תקופת השופטים

מגילה משופעת ברכות וביטויים נימוסיים האופייניים בעיקר לסיפורי האבות ולספר שמואל. הפגישה הראשונה בין בעז ורות, פותחת בנפילת רות על פניה והשתויתה (ב', 10) ומסתיי־ מת בנעימת שבח והערכה מצד בועז (ב', 11-12), מאורע המזכיר לנו את פגישת דוד ואביגיל, שאף היא מתחילה בנפילת אביגיל על פניה והשתחויתה (שמ"א כ"ה. 23) ומסתיימת בברכה ודברי שבח מצד דוד (שם, 32—33). הביטוי "ויפול על פניו (או על רגליו) וישתחו ארצה" מצוי רבות בס׳ שמואל ובספרות ההיסטורית מוצאים אותו לאחד רונה בסיפור על השונמית במל"ב ד', 37. בפגי־ שתו השניה של בועז עם רות בגורן, אומר בועז לרות לאחר שזו הציגה את עצמה: "ברוכה את לה"י, נוסחה שפירושה -- את רצויה 20, והמצויה אף היא בסיפורי בראשית ובס׳ שמואל בלבד. גר־ אה כי נוסחה זו שמשה ברכה בשעת פגישה יאמנם מצאנוה בפגישות שבין לבן ועבד אברהם (ברא' כ"ד, 31), אברהם ומלכי צדק (ברא' י"ד, 19), שמואל ושאול (שמ"א ט"ו, 23), דוד ואביגיל (שמ"א כ"ה, 32—32), ומלאכי דוד עם אנשי יבש גלעד (שמ״ב ב׳, 5).

פרידת נעמי מערפה נעשית תוך בכי ונשיקות: "ותשק להן ותשאנה קולן ותבכינה" (א', 9, 14), ואמנם נוהג זה מצוי הוא בעיקר בסיפורי האבות ובספר שמואל, ובצדק רואה ארליך בביטוי "נשק ל-" את המשמעות של היפרד יב. בפעם האחרונה מוצאים אנו את הביטוי נשק ל' במובן פרידה, שוב בימי אלישע, כפי שמצאנו זאת קודם לגבי נפילה והשתחויה. מאלפת לעניננו גם צורת הבעת תודה כפי שמצאנוה בס' רות. בתגובה על דברי השבח שמשמיע בועז בפני רות, אומרת רות המצא חן בעיניך אדני כי נחמתני וכי דברת על

לב שפחתך" (ב', 13). משמעות הביטוי אמצא חן כאן היא־מודה אני לך 20 (על כי עודדתני). ואמנם גם ביטוי נימוסי זה אופיני הוא לסיפורי בראשית (ברא' ל"ג, 8; מ"ז, 25) ולס' שמואל. כך, למשל, עונה חנה על דברי העידוד של עלי: "תמצא שפחתך חן בעיניך" (שמ"א א', 18) ובדומה לכך עונה ציבא על נדיבות לבו של דוד בשמ"ב ט"ז, עונה ציבא חן בעיניך אדני המלך".

ברכת בועז לקוצרים, ״ה׳ עמכם״ ותשובתם ״יברכך ה׳״ (ב׳, 4), משקפת את הוי תקופת ״יברכך ה׳״ (ב׳, 4), משקפת את הוי תקופת השופטים, וזאת ניתן ללמוד מהפגישה שבין גדעון החובט חטים והמלאך, פגישה הנפתחת בברכה מצד המלאך: ״ה׳ עמך״ (שופ׳ ו׳, 12), אלא שבמקום לענות בברכה מתנה גדעון לפניו את מצופת ישראל.

ולבסוף, שורה של ביטויים ושימושי לשון מתוך מגילת רות, הם אופיניים לספרות הישראלית הקד דומה, ובעיקר זו שמראשית המלוכה ולפניה, ואינם מצויים עוד בספרות המקרא שמסוף המלוד כה ואחריה.

מאלפת העובדה שהביטויים הללו מגיעים לא יותר מאוחר מאשר לימי אליהו ואלישע. או נכוז יותר לא לאחר זמנם של חוגי הנביאים שסיפרו על אלישע. הביטויים המשותפים לסיפורי נביאים אלו ולספר רות הם: "נשק ל" במובז פרידה. "כה יעשה ה' וכה יוסיף", "ותפל (על פניה) ותשתחו ארצה", "אכל והיטיב לב", "פלוני אלמוני", "באשר" עם פעל בעתיד. אולם מלבד שיתוף לשוני, נראה כי קיים גם שיתוף עניני עם סיפורי אלישע ובייחוד עם המסופר על השונמית. כנעמי, כך גם השונמית הולכת, היא וביתה. לגור בארץ פלשתים מפני הרעב שהיה בארץ. וכנעמי, כד גם השנמית, מטפלת לאחר שובה בהחזרת נכסיה (מל"ב ח', 1-6). דומה כי הקשר שמצאנו בין סיפורי אלישע לספר רות איננו מקרה, אלא משקף הוי ולשון של המאה התשיעית לפסה"ג. מסתברת איפוא דעתו של מ.צ. סגל 22 כי הסיפור חובר בימי מלכי יהודה הראשונים, על כל פנים לפני שהמואבים הפכו לאויבים (= ימי מישע).

#### הערות

- H. Gressmann, Die Schriften des Alten Testaments I, 2, Die Anfänge Israels 1922, S. 279.
- בניגוד לעמי האזור האגאי שהצטיינו באמנות הסיפור.
- L. Rost, Die Überlieferung von der 75 Thronnachfolge Davids, 1926
- H. Gunkel, Reden und Aufsätze, כך למשל, 1913, S. 877
   לדעתו מעלה הסיפור על נס את ה־ 1913, S. 877
   ולאחרונה ע.צ. מלמד, מגילת רות (Witwentreue לאור ההלכה, סיני 48, תשכ"א, עמ' קנ"ב ואילך.
- -3 תולדות האמונה הישראלית, כרך ב', עמ' 213
- דברי חז"ל: "עמוגי ולא עמונית מואבי ולא מואבית" הם בבחינת מדרש הרמוניסטי. במל"א י"א, 1—2 כלולות המואביות והעמוניות במפורש בין אלה שה' אמר "לא תבואו בהם והם לא יבאו בכם".
- W. Rudolph, Ruth, KAT. 1962, S. 32—33.
  Goethe, Noten und Abhandlungen zu besserem Verständnis des West-Östlichen
  Divans.
- Einleitung in das AT3, S. אייספלדט בספרו וכי די, דוב׳ הוא תוספת וכי 648-650 בקטע המקורי שהושמט קראו לנולד נעם או שם אחר, העשוי להתאים להנמקה "ילד בן לנעמי", ורק בתקופה מאוחרת יותר שינו את שם הנולד לעובד מתוך רצון לקשור את דוד לבועז ורות. אר גם אם נסכים עם אייספלדט שקיים קושי בהבנת פס' 17 כמות שהוא, לא נוכל לקבל את דעתו, שכן מי יהא מעונין לייחס לדוד מוצא זר וביחוד מואבי אם לא היתה קיימת מסורת כזו. למעשה, ידוע לנו מתוך שמ"א כ"ב, 3-4, שדוד והוריו היו קשורים באיזו צורה שהיא למואב. ועיין גם נגד אייספלדט אצל מ.צ. סגל, ספר זכרון לא. גולק ולש. קליין, תש"ב, עמ' 121. ראה י. קויפמן, תולדות האמונה הישראלית, כרך ב', עמ' 212-213.
- "אשר לא עזב חסדו" מתיחס לה' ולא לבועז, והש. ברא' כ"ד, 27. וראה רודולף כנ"ל, עמ' 50 בהערה לפס' 20.
- רק בפי הפלשתים מוצאים אנו הבחנה בין מקרה ליד ה' (שמ"א ו', 9). ואמנם דברים המופיעים

- בפי נכרים במקרא, תואמים בדרך כלל את השד קפותיהם. כך, למשל, המקראות היחידים שבהם השבועה "כה יעשה וכה יוסף..." מנוסחת בלשון רבים ("כה יעשו וכה יוסיפו") הם אלו המיוחסים לאיזבל (מל"א י"ט, 2) ולבן הדד (שם. כ', 10) עובדי האלילים.
- 13 לדרך קבלת קנין בצורה זו, עיין: מ.צ. סגל, מסורת ובקורת, תשי"ז, עמ' 178—180.
- 14 לתקופת השופטים כתקופת יצירה ספרותית, ראה מ.צ. סגל, ספר רות, ספר זכרון לא. גולק ולש. קליין, תש"ב, עמ' 120
- C. Gordon, Ugaritic Manual, 1955, ראה 15 329:10.
- 16 אפשר אמנם לטעון שאף גדעון הוא שם סמלי המבטא את גדיעת קרנות מזבח הבעל, אך המקרא עצמו רואה את גדעון כשמו האמתי

- של השופט ואילו ירבעל נדרש על שם ריב עם בעל (שופ' ו', 32).
  - .17 ראה אצל רודולף בפירושו הנ"ל.
- Introduction to the Literature, בבר דרייבר, סבר דרייבר שנוס־ על כך שנוס־ of the O.T., pp. 184, 454 חה זו מצוייה בספרים שמואל, מלכים, ורות בלבד, אלא שכפי שנראה להלן, גם בספר מלכים אינה מצויה עוד לאחר סיפורי אלישע.
- A. Ehrlich, Randglossen zur :מאה לפסוק האר 20 hebr. Bibel.
- 21 בספרו הנ״ל, ולדוגמא: ״ולא נטשתני לנשק לבני ולבנותי״ (ברא׳ ל״א, 28) שפירושו לא נתת לי להיפרד מהם, השוה ברא׳ מ״ח, 10; נ׳, 1; שמ״ב י״ט, 40.
  - במאמרו הנ"ל בספר גולק־קליין.

#### משכורות גבוהות לרבנים

מחקר על הכנסותיהם של אנשי דת בטורונטו, קנדה, גילה כי הרבנים זוכים להכנסה הגבוהה ביותר בקרב המנהיגים הרוחניים.

הכנסתו המינימלית של כומר ב"כנסיה המאוחדת" מגיעה ל־6000 דולר לשנה ואילו ההכנסה המירבית ל־20,000 דולר. הכמרים הקתוליים אינם מקבלים שכר, אולם הם נהנים מהוצאות מחיה שאינן חייבות במס.

לעומת זאת מגיעה ההכנסה המירבית של רב בטורונטו ל־35,000 דולר לשנה, נוסף על סכום של 10,000 דולר בעד עריכת חופה וקידושין, טכסי קבורה ובר־מצווה. אם מוסיפים לכך את הבית שהועמד לרשות הרב על־ידי קהילתו, הרי מסתכמת הכנסתו ב־50,000 דולר לשנה.

עורך המחקר מביע דעתו כי הכנסתם הגבוהה של הרבנים נובעת מ״חוסר משפט קדום אנטי־כספי ביהדות״.

## מנגינות "עובדיה הגר" לחג השבועות

#### ליאו לוי

ין כתבי־היד שמקורם בגניזה של קהיר נחשפו באחרונה קטעים בהם היו רשומים פיוטים עם תוי־נגינה "גריגוריינים" מימי הביניים. שפוענחו הועברו לתוים מודרניים. אופיין של המנגינות. ואישיותו של הסופר שרשם אותן, היו נושא לויכוחים סוערים, בין מוסיקולוגים וחוקרי מדעי היהדות. המדובר בשני קטעים (הקטע השלישי הוא חסר. ואיז איפוא אפשרות לעמוד על טיבו) המ־ תייחסים לחג השבועות. על אחד מהם, אשר בעצם היה ידוע כבר משנות העשרים. רשום פיוט ובו דברי הערצה למשה: הפיוט מתחיל במלים "מי על הרחורב". והוא בנוי בצו־ רה "סטרופית" (ז.א. יש בו "בתים" שוים במבנם הפיוטי ובמבנה המלודי של לחנם): כל בית מסתיים במלה "כמשה" המושרת כ"פזמוו" חוזר. הקטע השני הוא צירוף של פסוקים (מירמיה. איוב, תהלים, משלי); אף כאן מותאם לכל הפסוד קים לחן אחד, שיש בו משום הקבלה לסגנון של טעמי־המקרא. הפסוקים מתייחסים, לפי תוכנם. לבטחון בד', לתורה ולחכמה: במחזורים הנהוגים אצלנו כיום. איז צירוף פסוקים כזה מוכר (מבנה ההצמדה של פסוק לפסוק מזכיר את "צרורות הפסוקים" המשמשים כ"גשר" בין "סליחה" אחת לשניה. במחזור האשכנזי); ואולם במחזור של -- הקראים ישנם "צרורות פסוקים" דומים מאד לפי המבנה וגם לפי התוכז -- לאלה ש"עובדיה הגר" צירף להם מנגינה: פסוקים אלה מוגדרים. במחזור הקראי, כ״חזנות של שבועות״ ומשמשים כהקדמה, או כסיום, לקריאה בפרשת עשרת הדברות.

#### מנגינות מימי הביניים

שייבר מבודפשט ופרופ׳ נחום גולב משיקגו) לידי המסקנה, שהכתב, בו כתובים שני הקטעים המל־

ווים תוי־נגינה, זהה בדיוק עם הכתב של דף

אחר מהגניזה, הידוע כ"סידורו של עובדיה הגר".

בו מופיעה, מצד אחד. תפילת ליל שבת לפי

"נוסח סעדיה גאוו" (הוא הנוסח המסובל עוד

עד עצם היום הזה, במנהג האיטליני, המתחיל

במלים "אשר כילה מעשיו ביום השביעי"):

יבצד השני מופיע "קולופון" בו כתוב כך: "עוב-דיה הגר הנורמנדוס אשר בא בברית אלהי ישראל.

בירח אלול שנת אתי"ג לשטרות הוא דתתמ"ר

לבריאת העולם, הוא עובדיה הגר כתב בידו..."

מ"עובדיה הגר" האחר, שחי בתקופת הרמב"ם

והתכתב אתו), נכתבה כבר ספרות שלמה, מאז

גילו לפני 40 שנה. אותה "תפילת ליל שבת".

יחד עם קטעים אחרים ו"מגילה" אוטוביוגרפיח

שלו. מסתבר, שהוא נולד באיטליה הדרומית.

בסביבותיה של וינוסה (הראשונה ביז קהילות

הגולה שבה הוחל לכתוב עברית עוד במאה ה-

וווע, בהשפעת שלוחי א"י) מסביב ל־1070 הוריו

באו מנורמנדיה עם הכובשים "הנורמנים" של

איטליה הדרומית; הוא התגייר בשנת 1102.

ככתוב בדף הנ"ל; ואח"כ הלך לו למזרח, אולי

בעקבות אבירים מבני משפחתו הנורמנדית שהצ-

טרפו למסעי הצלב. ביו המקומות שבהם חי:

בגדד, חלב, דן (באניאס) וקהיר; בעיר זו מת

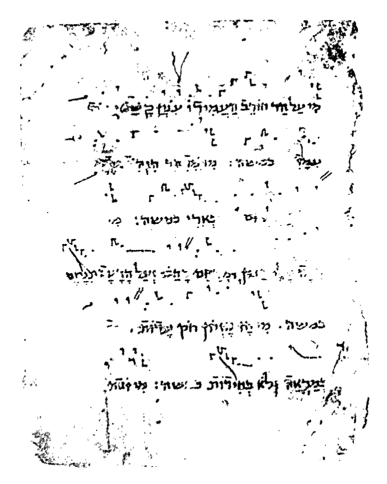
כנראה מסביב ל-1150.

על "עובדיה הגר הנורמנדוס" (להבדילו

תשיבות העצומה של התגלית היא בכך, שעד היום לא היו ידועים לנו רישומים בתוים של מנגינות בית־כנסת מימי הביניים, מחוץ לקט־עים בודדים ומפוקפקים. והרי הטענה הידועה שלנו, על "עתיקות" או "מקוריות" לחנים מסור־

## "כידור עובריה הגר"

לטע שני זה הוא שנתגלה באחרונה, בין כתבי הגניזה הקהירית הנמצאים בקמברידג׳. לפני שנה בדיוק באו שני חוקרים (פרופ׳ א.



שילום כתב יד מן "הגניזה" ובו הפיוט "מי על הר חורב", מלווה ב"נאומים" – צילום כתב יד מאה ה-12

במאה ה־12 פרחו במרכזים שונים באירופה אסד כולות שונות של סופרים מוסיקליים, שהנחילו ספרות שלמה של תוים, הנועדים לשימוש לזמרת הליטורגיה הנוצרית של כל תקופות השנה; כתבי־יד אלה, שמוצאם מאותם המרכזים ללימודי מוסיקה שהתקיימו במנזרים — מהאיים הבריטיים ועד דרום־איטליה ויון — מצביעים, על אף השוני שבצורת הכתיבה, על קיום מסורת אחידה ורצופה של זמרת פסוקי תהילים, קריאות בנביאים וב־אוונגליונים, פיוטים והמנונות פולחניים. לאותם הנזירים מייחסים גם את המצאת צורת הכתיבה הנדירים מייחסים גם את המצאת צורת הכתיבה הנודרים מייחסים גם את המצאת צורת הכתיבה

תיים הנשמעים בבי״הכ בזמן הזה, חסרה עד עתה ביסוס והוכחה: קבלה בידינו, למשל, שטעמי־ המקרא המושרים לפי מנגינה הנמסרת בע״פ, הם שריד חי מנוהג מוסיקלי עתיק ומכובד מאד; אך לא יכולנו להוכיח זאת באופן ברור, מחוסר תיעוד בכתב. והנה הנוצרים — שאמנם מודים בכך, שיסוד הנגינה הכנסייתית בא להם ״מהעברים״ הקדמונים, יחד עם הטקסטים התנכיי״ם העיקריים הנהוגים בפולחנם — ביססו כידוע טענת ״עתי־ הנהוגים בפולחנם בהנקראת ״גריגוריאנית״ בהוכ־ קות״ של הזמרה הנקראת ״גריגוריאנית״ בהוכ־ חות שבכתב מרובות ומגוונות: כי הרי החל

של התוים, שנועדו להראות למבצע כיצד להנמיך, להרים או למשוך את קולו: אלו הם הסימנים הנקראים "נאומים" של המוסיקה הקרואה "גרי־ גוריינית". נאומים אלה הולידו אח"כ בהתפתחותם את ה"תוים" של המוסיקה "המודרנית"; ואולם, מצד שני, נולדו או נוצרו צורותיהם של הנאומים בהשפעת צורת "טעמי המקרא" העבריים.

#### "דת האמת"

ם עובדיה הגר השתמש ב״נאומים״ אלה כדי לה־ כין לעצמו — מימין לשמאל, על מנת להתאים את מהלך הנגינה לטקסט העברי! — סימני־עזר לזכירת המנגינות שלמד בעת התגיירותו. בהיותו נער, כשהתכונן "יוחנן" (זה השם שניתן לו בזמן הוולדו) לשמש בכמורה, למד כנראה גם אומנות זו: כתיבת המלודיה לפי תוי נגינה. דבר שנחשב על־ידי יהודי זמנו לפסול, בהיותו כאמנות של "עבודה זרה". בספר זכרונותיו נותן עובדיה הסבר גיאוגרפי מדויק על הנסיבות ועל מקום הוולדו. הוא נולד בכפר "אופידו" באפוליה, הכבו־ שה ע"י הנורמנים, לא רחוק מהעיר וינוסה. בעיר זו היה קיים מנזר של מסדר הבנדקטינים, שהיה בודאי מרכז לימוד נוצרי חשוב, וגם "ישיבה" בה הורו רבנים שבאו מארץ־ישראל ומבבל: עליהם יודעים אנו מ"מגילת אחימעץ". באותה התקופה ממש נוצרה באותן הקהילות המפורסמות של אפוליה היהודית (בארי, אוריה וכו׳) הספרות הי־ הודית של ימי־הביניים ושם אף חובר מנהג התפילה הקרוי כיום "איטלקי". הויכוחים הערים שהיו מתקיימים בין יהודים ונוצרים על המישור הדתי, לא היתה בהם אותה נימה של מרירות. המלווה ברדיפות איומות, הידועה לנו מגרמניה של מסעי הצלב. באקלים התרבות ה"ליברלית" של השלטון האיטלקי־הנורמני, עברו לפעמים יהודים לנצרות אך לעתים נכנסו נוצרים -- מתוך שכנוע -- "לברית אלוקי ישראל". אפילו הארכי־ בישוף של בארי, אנדריאס, נכנס לבריתו של : 1084 א״א, יחד עם קהל מעריציו, מסביב לשנת וב"מגילת עובדיה" מסופר על המקרה הזה, אשר השפיע השפעה עמוקה על הכומר יוחנן הצעיר, שהמיר את דתו ל״דת־האמת״, אף על פי שהוזהר

כדין, שהיהודים גרדפים הם ואין כל שכר בעולם ה הזה למקבלי עול מצוות תורת משה.

#### לחני המנהג האיטלקי

בחינה מוסיקלית, דומות הנעימות הרשומות ע"י עובדיה הגר — אפשר להגיד אפילו שהן כמעט זהות — לנוסחאות של לחני תפילה ושל טעמי־קריאה של ההפטרה, הנהוגות עד היום במנהג האיטלקי. ניכר הדמיון בין המבנה המלודי של הבית הראשון בפיוט "מי על הר חורב", לבין הנוסחה "אשר כילה מעשיו" (של תפילת ערבית ליל שבת) לפי המנהג האיטלקי. אפשר גם להווכח, שמנגינת "ההפטרה" האיטלקית, המושרת לפי טעמים, זהה למעשה עם הלחן שעובדיה רשם לפני טעמים, ניסו מוסיקולוגים רבים לחפש "הסבר כמובן, ניסו מוסיקולוגים רבים לחפש "הסבר כמובן, ניסו מוסיקולוגים רבים לחפש "הסבר

כמובן, ניסו מוסיקולוגים רבים לחפש "הקבר לות" ודמיונות גם בכוונים אחרים: היו שטענו שעובדיה הגר רשם את לחניו במצרים או בארץ מזרחית אחרת, אך קשה לחשוב שבמאה ה־מא היו בני ישראל בקהילות המזרח שרים לפי דגמים אלה, המצלצלים כה "מערביים". כן היה מי שרצה להוכיח דמיון עם מנגינותיהם של הארמנים־ הנוצרים. עם הזמרה הביזנטית ועם מנגינות "גרי־ — גורייניות" רבות של המנהג הרומי־קאתולי בעיקר עם המנגינה הגריגוריאנית הנקראת "טרק־ טוס". אולם "טרקטוס". היא "מנגינת ביניים" המושרת על פסוקי תהילים, בסמוך לקריאת "פר־ שה" באוונגליוז, והיא שייכת דווקא לאותו סוג של מנגינות כנסייתיות עתיקות, הלקוחות, כביכול מאוצר הלחנים היהודים העתיקים של זמרת ההפטרה והתהילים, בביה"כ הקדום.

הדמיון עם לחני המנהג האיטלקי — המוכח במאמר זה בפעם הראשונה — נותן לנו איפוא אפשרות לסיים את הויכוח שהסעיר את המלומדים, על טיבם ועל מוצאם של לחני עובדיה הגר: הוא הכומר האיטלקי יוהנס ממוצא נורמני, שהתדגייר לאחר ששוכנע באמתיות האמונה באלוקי העברים. הוא שהשאיר לנו את התיעוד החשוב, כיצד שרו אז יהודי איטליה הדרומית את פיוטי חג מתן תורה; וכך הוכחה גם רציפותה של המסורת המוסיסלית היהודית.

### מנהגי חג השבועות בק"ק פרנקפורט

#### יעקב רוטשילד

גבי מנהגי הספירה, נהגו בפרנקפורט לקולא מכל הבחינות. החלו במנהגי אבלות רק אחרי ראש חודש אייר, הפסיקו בל"ג בעומר והפסיקו סופית כבר בראש חודש סיון.

עם בוא חג השבועות, הקפידו לקשט לא רק את בית הכנסת בירק לרוב, אלא אף את הבתים. הדבר לא היה קשה, משום שהחודשים מאי־יוני, שבהם חל החג, הם חודשי הפריחה. מרכזיים הם הזכרונות הקשורים בבית הכנסת הגדול של קהל עדת ישורון (בית הכנסת של ש.ר. הירש). כבר כילדים חיכינו במתיחות רבה לרגע הכניסה לבית הכנסת בליל החג. שלבש צורה חגיגית. כל הפנים טבל בים עציצים ואילנות. חברה של אחד הגננים הגדולים בעיר, סיפקה לבית הכנסת שלל עציצים ועצי אשוח. גולת הכותרת של הקישוט, היה כתר ירק ענק, עשוי ענפי עץ אשוח, מעל לבימה של בית הכנסת. זרים כאלה היו תלויים גם בחזית עזרת הנשים וגם המדרגות שהובילו לארון הקוד דש. טבלו בירק. בית הכנסת היה נתון כולו בריח חריף של יער (בקישוט, כד טענו, היה גם משהו לגבי האקוסטיקה. סיפרו כי בשעה שנבנה בית הכנסת, בשנת 1907, תרמה כל משפחה עתירת נכסים לבניין. משפחה אחת, שהיתה ידועה בקמד צנותה, לא תרמה דבר ואמרו עליה שהיא תרמה את האקוסטיקה... אולם דוקא בחג השבועות נהגה אותה משפחה לנסוע אל מחוץ לעיר ...).

ניגוד מיוחד במינו הורגש כאשר חל חג השבו־ עות ביום ראשון. בית הכנסת טבל בירק כבר מיום שישי, למרות שהשבת, שקדמה לחג, עמדה כולה בסימן הספירה שכן רק בשבת זאת (ובשבת לפני תשעה באב) אמרו "אב הרחמים".

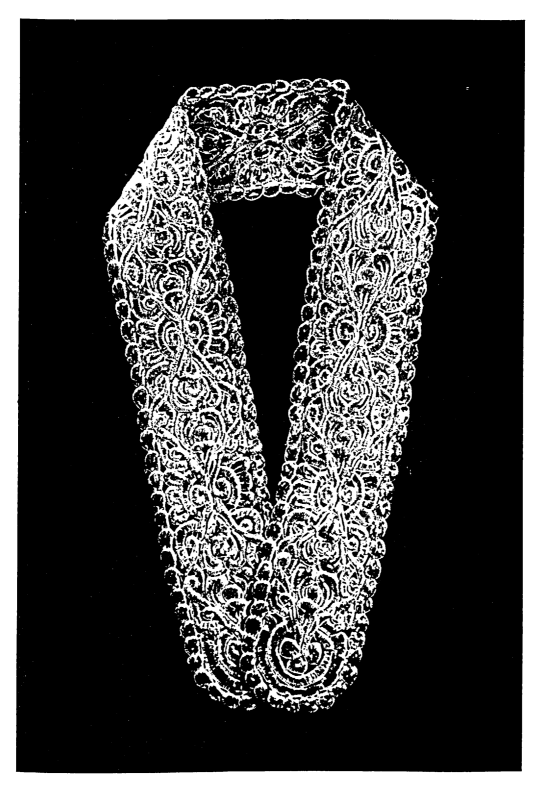
שלא כנהוג אצלנו, לא נהגו בפרנקפורט לחכות בתפילת ערבית עד הלילה, לקיים "שבע שבתות תמימות", ורק הקידוש בבית, לפני הסעודה, נאמר

בשעת לילה. ארוחת ליל החג היתה חלבית והמנה האחרונה היתה תמיד עוגת גבינה. זו ניתנה ליל־דים — כך אמרו להם — אם לא שכחו לספור ספירת העומר.

#### תיקון ברוב עם

תיקון ליל שבועות השתתף רוב הציבור (אף יותר מבתיקון ליל הושענא רבה). הציבור הת־כנס ללימוד במסגרת החברות ללימוד תורה, כגון חברת "מקור חיים" ועוד. כל הציבור למד מתוך התיקון, ואף ת"ח ובני תורה הצניעו לכת ואמרו — כאשר הגיע תורם — את המשנה שלהם מתוך התיקון, מהדורת רדלהיים. מי שחשש שאף על פי כן ייכשל, יכול היה לחשב לפי סדר הישיבה מסביב לשולחן, איזו משנה תיפול בחלקו ולהת־כונן בעוד מועד. היה מי שהשווה את הצורה הד־מוקראטית של לימוד התורה באותו לילה, לנאמר במשנה תענית, על בנות ישראל שהיו יוצאות בבגדי לבן שאולים, כדי שלא לבייש את מי שאין לו.

גם בישיבת הרב ברויאר נהגו ללמוד מן התי־
קון, ורק בשנים האחרונות לפני השואה, הנהיגו
תנועות הנוער הדתיות לימוד של סוגיות מן
התנ"ך ומתורה שבע"פ, כנהוג כיום בארץ, וכמו
כן הגישו כיבוד. (ב־1938 הייתי בברלין, בבית
הספר של "עדת ישורון", ועל השולחן עמדו
בשעת אמירת התיקון רק בקבוקי מים, משום
שאסור היה, בפקודת הגסטאפו, להגיש כיבוד).
ליל שבועות בפרנקפורט היה קצר מכפי שהוא
ליל שבועות בפרנקפורט היה קצר מכפי שהוא
בארץ. לעתים צריך היה למהר לגמור את הלימוד,
משום שכבר בשעה 2.30 בלילה מותר היה
לתחיל בתפילה. משום כך נהגו הצעירים
לעתים לערוך טיולים ליער הסמוך, לאחר גמר



עטרה לטלית עשויה כסף

#### אקרמות בעל־פה

תפילת שחרית אמרו, כמו בכל דרום גרמניה, אקדמות לא לפני קריאת התורה, כנהוג בארץ, אלא לאחר הפסוק הראשון של קריאת התורה; שכן האקדמות הן מבוא למתורגמן. כדי לכבד באמירת האקדמות את החזן הראשי, עבר לפני התיבה בתפילת שחרית החזן השני, ואילו החזן הראשי קרא בתורה והתפלל מוסף.

לאקדמות היו שלוש מנגינות. האחת הנהוגה גם בארץ, מקורה כנראה גריגוריאני.

כמו לכל חג, היתה גם לחג השבועות מנגינה אופיינית, שבה שרו את פסוקי "הודו" ו"אנא ה"" בהלל, את הקדיש של תפילת שחרית ואת החרוזים הראשונים והאחרונים של אקדמות. זוכר אני, גם זאת בקשר לאקדמות, כי פעם הרצה אחד מבעלי הבתים בקהילה על האקדמות ולשם כך למד את כולן בעל-פה.

הפטרת יום ראשון של שבועות – מעשה

מרכבה — היתה שייכת לאותן ההפטרות שנאמרו על-ידי הרב. לעומת זאת לא הקפידו במיוחד לכ-בד את הרב בעליה לתורה בעשרת הדברות. את עשרת הדברות קראו באשכנז בציבור תמיד בטעם העליון, ובשבועות כמובן בחגיגיות מיוחדת.

בפרגקפורט, כמו במקומות אחרים, לא הכירו את המנהג של אזכרת נשמות. בדרום גרמניה היתה זו הרפורמה שהכניסה את "יזכור" לסידור התפילה. לעומת זאת נאמרה ביום השני של החג ברכה מיוחדת — מתנת יד — לאלה שיתנו "איש כמתנת ידו" לצרכי עניי ארץ-ישראל.

בליל שני של החג התחילו בערבית רק עם צאת הכוכבים, ודוקא ערבית זאת היתה ארוכה ביותר, שכן יש בה הפיוט הארוך על הבאת ביכורים. בגרמניה היה נהוג אז שעון הקיץ וכא-שר הגיעו הביתה, לאחר סיום תפילת ערבית זאת, כבר היה זה סמוך לחצות הלילה.

#### מהו יהודי?

לפחות שליש מבין 180 צעירים יהודיים בארה"ב שהשתתפו במחקר על "זהות יהודית", לא ידעו לענות על השאלה: מה פרוש להיות יהודי? שליש אחר השיב רק זאת: יהדות היא דת, ואילו השליש האחרון ציין כי "יהדות היא משהו שכדאי להתגאות בו". מנהל המחקר, הד"ר סנואה, מבית-הספר לעובדים סוציאלים שליד הישיבה־אוניברסיטה ציין כי רק 8 אחוז מן הנשאלים אמרו כי הם בדעה שגם הוריהם חושבים ש"כדאי להיות יהודי". כמו כן התברר שהצעירים, שגילם הממוצע היה 15, ענו תשובות שליליות מאלה של הצעירות, שגילן הממוצע היה 14. רוב הנשאלים קיבלו חינוך יהודי כלשהו, מהם – 60 אחוז שוכו לחינוך יהודי במשך ארבע שנים ויותר. תוצאות המחקר מצביעות – לדברי הד"ר שוכו לחינוך יהודי במשך ארבע שנים ויותר. תוצאות את החינוך היהודי לבעל משמעות רבה יותר".

### סיפורו של מחזור שנעלם

### נפתלי בן-מנחם

משה שמואל, יהודי פשוט היה, סוחר, אלא 🖊 🖛 שידע גם פרק משניות. בילדותו בא עם אביו. ר׳ מאיר. דרד ההרים מאחד הכפרים הקטנים בגא־ ליציה השוכנים על הרי הקארפאטים והתיישב ביז הרייהמרעה במאראמורש שבאונגאריה. כל ימיו שאף לנסוע לארץ־ישראל, אלא שבניו שעלו לגדולה והירבו נכסים. הסיחו דעתו מכך. אבל כיון שהגיע ר׳ משה שמואל לגיל ששים וצער גידול בנים כבר לא היה לו, החליט להתכונו לעלייה. הלך והזמין אליו נגר־אמן, גוי־צדיק, וביקשהו שיכיו לו תיבת־ברול. תיבת־ברול זו שני שות־ פים ליצירה היו לה: היוצר הראשוז היה הנגר והשני -- הנפח, שהיה צועני, ואף הוא עשה את מלאכתו באמונה, תוך חרדת־קודש. הנפח ציפה את התיבה בחשוקי ברזל ותלה בה שני מנעולים, שאת סוד פתיחתם לא גילה אלא לר' משה שמואל בלבד. חודש ימים עבדו בהכנת התיבה, שנועדה לשמש בית-קיבול לתשמישי-קדושה ולחפצי-ערך של ר׳ משה שמואל, בדרכו לארץ־ישראל. גם דרכוז כבר הספיק להכין לו ר' משה שמואל, אלא שהמוות בא פתאום וקיפד את פתיל-חייו. תור קדחת הנסיעה.

לא סיפרתי דברים אלה, אלא כדי להראות מה חשובים היו בעיני בני המשפחה אותם חפצים מעטים, שהניח ר' משה שמואל אחריו, חפצים שנתקדשו בקדושת הגעגועים לארץ־ישראל והונד חו בתוך תיבת־הברזל. בין החפצים היה גם המחזור, שר' משה שמואל קיבלו בירושה מאת אביו ר' מאיר, שהביאו מגאליציה, והוא, ר' משה שמואל, הניחו בירושה לבנו ר' יצחק, לאחר שכרך אותו בכריכת־עור אדומה יפה בסיגט הבירה, ור' יצחק הניחו בירושה לבנו ר' מנחם. נער הייתי יצחק הניחו בירושה לבנו ר' מנחם. נער הייתי ולא ידעתי להסתכל בשערי הספרים, לדעת היכן נדפסו ואימתי. אבל זכורני, שדפי המחזור היו

עבים וכחלחלים, דוגמת אותם הספרים שנדפסו וכולם שלמים. ואף על פי ששלושה דורות כבר התפללו במחזור זה, לא היו ניכרים סימני אצב־עות שמישמשו בהם בשולי הדפים. ידעו הראשונים לשמור על ספרים יותר מן האחרונים, שמזל־נים בצורתם החיצונית ומקמטים בהם לצורך ושלא לצורך. "טובה צפרנם של ראשונים".

נשמר בזכרוני ראש־השנה הראשון, שבו הת־
פלל ר' מנחם במחזור זה. לא היתה זו תפילה
רגילה. כל מבט בתוך המחזור הזכיר שלושה
דורות של אהובים ונעימים שהלכו לעולמם, ועדין
צילם מרחף בין דפי המחזור. היתה זו תפילה
מתוך כוונה רבה ויראת הרוממות. אבל שוב לא
התפלל ר' מנחם במחזור זה. ביום השני של ראש
השנה, עם תום התפילה, נעלם. שנים רבות אחר־
כך התהלך ר' מנחם בימי החגים בבתי־המדרשות
וחיפש אחרי המחזור, אבל הוא נעלם. וסוד היעל־
מו פרש רשת־תונה על כל הבית.

ברו שנים רבות. ר' מנחם הובל עם אלפי יהור דים אחרים לאושווינצים; בניו, מהם שעלו ארצה ומהם שנעלמו עקבותיהם ואין יודע אפילו אם זכו לקבר־ישראל. באחד הימים טיילתי במאה־שערים ונכנסתי לחנות־ספרים, ספרים עתיקים וב־לים המונחים ערמות־ערמות על הרצפה ומעטים־מעטים המתפנים לחטט בין גלי ה"שמות" האלה. אמר לי ר' אברהם רובינשטיין: "יגעת ומצאת; אם תטרח ותחפש בין ערמות אלו. מובטחני שלא תפסיד". ישבתי שעות שלימות וחטטתי. מצאתי בתוך ערמות הספרים הרבה ספרים וקונטרסים שעניין רב בהם, אבל החשוב שבכולם הוא המח־זור שנעלם.

### ממסטיטוב לירושלים\*

#### שמעון צמח

בי נולד בכפר קטן בחבל פולסיה (אז חלק מפולין, כיום ברוסיה). הוא נתייתם מאב בגיל חמש, כשבבית נשארת האלמנה וחמישה בנים ובנות. כל אלה מתו בצעירותם ואבא הוא היחיד שנשאר בחיים. הוא חי כיום בגבעת־ברנר ומת־קרב לגיל 95 (הוא אומר שאינו יודע בדיוק בן כמה הוא, אבל גילו נע בין 93 ל-95). בנעוריו למד בישיבות והיה ידוע כ״עילוי מברזה״.

אני נולדתי במסטיבוב, עיירה קטנה ברוסיה הלבנה ליד ווילקוביסק. לאבא היה בית־מסחר לעורות. כל הסביבה היתה שרויה בדלות איומה ואבא נחשב לגביר, אך אוי לאותה גבירות... אני בן בכור. אמא ילדה שמונה או תשעה ילדים, אך רק שלושה נשארו בחיים והם כיום בארץ.

בבית קיבלתי חינוך ציוני מילדות. מגיל ארבע, דברנו עברית בבית. התחנכתי ב״חדר מתוקן״ שבו למדו עברית בעברית. בעיירה היו גם רביים, אולם אבא לא רצה שנלמד אצלם, משום שלימדו ביידיש. הוא אירגן איפוא קבוצת ילדים ומדי שנה נסע לביאליסטוק, להביא להם משם מורה. בגיל 13 נסעתי ללמוד בישיבה, אולם כשפרצה מלחמת העולם הראשונה — ואני אז בן 14 — חזרתי לעיירתי — מסטיבוב. אז כיהן בה כרב הרב אונטרמן. הוא נבחר לכהונתו בתמיכת אבי והיה אונטרמן. הוא נבחר לכהונתו בתמיכת אבי והיה גדולה, למרות שהיתה זו עיירה קטנה, משום שעל כסא הרבנות בה ישב בשעתו אבי הש״ך. במשך כל תקופת המלחמה למדנו, קבוצה של 5-7 נערים אצל הרב אונטרמן.

לפני מספר שבועות חגג הד"ר שמעון צמח, מחברי
"ישרון" הותיקים, את חג הבר־מצוה של נכדו,
שעלה לתורה בבית־הכנסת "ישרון". במעמד
מיוחד זה נטלו חלק בשמחה ארבעה דורות של
משפחת צמח, ולרגל המאורע, אנו מביאים בזה
פרקי זכרונות של הד"ר צמח.

כבר אמרתי כי ביתנו היה בית ציוני. רק אצלנו אפשר היה למצוא עתון עברי — "הצפירה" ו"המליץ" — ומדי הגיעו, היו מתאספים בביתנו ואבא היה מסביר את הכתוב בעתון.

#### לארץ־ישראל

ליתי ארצה כחלוץ בשנת 1921. היה לי דוד בתל־אביב, ובביתו ספרו כי דרושים יהודים לעבודה ברכבת. התנדבתי ועבדתי ארבע שנים במקומות שונים בארץ; בלוד, ברמלה, ראש־העין ועוד. שכרי היה שלוש לא"י לחודש. בערב חג השבועות תרפ"ג הועברתי לירושלים. כאן נתמני־תי לאחראי על משלוח הרכבות בלילה וקבלתן. בלילה עבדתי וביום למדתי בבית־המדרש למורים על שם דוד ילין. בשנת הלימודים האחרונה, עובתי את עבודתי ברכבת, ואז גם הכרתי את אשתי.

ומעשה שהיה. כך היה: אשתי לעתיד, גרה אז במושבה הגרמנית, סמוך לתחנת הרכבת. היא היתה כבר אז רופאת שיניים ואני גכנסתי אליה לריפוי שיניים ולא עבר זמז רב ונישאנו. בננו הבכור -- אבי הבר־מצוה -- נולד בערב פסח ולכן קראנו לו חרות. גרנו, כיהודים יחידים אצל מש־ פחה גרמנית במושבה הגרמנית. עמנו גרו גם הורי אשתי. חותני היה מחסידי גור והיה סם כל בוקר בשש. והולד־דרד שער יפו — להתפלל אצל הרבי ב"שפת אמת". פחדנו, אבל אי אפשר היה להניא אותו מכך. זוכר אני שכאשר פרצו מאורעות תרפ"ט, היה זה בערב שבת, באה בעלת הבית הגרמניה וסיפרה כי החלבו מבית־צפפא אמר לה כי גרים בביתה יהודים, וכי היא חוששת שתהיה התנפלות עלינו. הלכתי איפוא העירה, להודיע על כך למפקד ההגנה — שמו היה פת — שישב בר־ חוב החבשים. הוא נתו לי מקל ואמר: תודיע לנו. חזרתי והגרמניה הצפינה אותנו -- יחד עם התינוק

— בעליית הגג. בלילה דפקו בפראות בדלתות וצעקו: "אנחנו החלילים (אנשי חברון) כאן. הרגנו את כל היהודים שם. גרוננו ניחר — תנו לשתות" (לבעלת הבית היה בית־חרושת לגזוו).

#### קבוצת "הצבי"

ארי הפרעות נסעתי ללונדון, ללמוד רפואת שיניים אשתי עזבה את ירושלים והיתה רופד את שיניים בגליל. חזרתי בתרצ"ד לארץ ולירו־שלים ומאותה שנה אני חבר ב"ישרון". בתחילה גרנו ברחוב צפניה ומשם הלכתי בשבתות ובימים נוראים לבית־הכנסת "ישרון" משום שרציתי שילדי יתפלל מיד בהברה ספרדית.

כשהיה בני חרות בר־מצוה — לפני 25 שנה — תכננו להקים קבוצת נוער של בני חברי

"ישרון". קראנו לקבוצה "ארגון הצעירים בני ישרון". הצבי". אני זוכר שהשתתפו בה בין השאר עו"ד משה אליאש, ד"ר פויכטונגר, ד"ר אביעד (בנו של ד"ר ישעיהו אביעד ז"ל), בני ואחרים. המדריך הראשון היה מר שמואל רויצקי ואחריו מר אברהם מלמד. הקבוצה נתקיימה מספר שנים ונהגה להתכנס בחדר שליד עזרת הנשים של בית-הכנסת.

חרות, בני הבכור, סיים את לימודיו בבית־
הספר "מעלה". נטל חלק במלחמת השחרור ואחר־
כך למד בטכניון. כיום הוא קצין בכיר בחיל הים.
בנו, נכדי שנעשה לבר־מצוה, שהה אצלנו לפני
כשנתיים וכאן התקרב מאד לבית־הכנסת. מאז
הוא מתעניין וניכר בו שיש לו נימה דתית.

רשם מ.ש.

#### שהשמחה במעונם

#### פרופ׳ מנחב אלון

הד"ר מנחם אלון, חבר ותיק ב"ישרון", נתמנה לאח־ רונה לפרופסור למשפט עברי באוניברסיטה העברית בירושלים ועל כד שלוחה לו ברכת מתפללי בית הכנסת. הד"ר אלון (פטר), נולד בדיסלדורף בשנת 1923 הוא למד בישיבת חברון והוסמך לרבנות ב-1946. כן היה ממייסדי מדרשיית נוע"ם בפרדס־חנה. עוד בהיותו תלמיד ישיבה, החל בלימוד משפטים וב־15 למאי 1948 סיים את לימודיו בהצטיינות. יומיים לאחר מכן התגיים וכיהן כתובע צבאי בצפת ובגליל ואחר כך כסגן פרקליט צבאי במחוז ירושלים. לאחר מלחמת השחרור חזר לחבוש את ספסל הלימודים באוניברסיטה, בה למד תלמוד, היסטוריה של עם ישראל ופילוסופיה עד לקבלת תואר מוסמד למדעי הרוח, בשנת 1953. מאוחר יותר החל ללמד בפקולטה למשפטים באוניברסיטה וכיהן כעוזר ראשי ליועץ המשפטי וכיועץ למשפט עברי במשרד המשפטים. הוא זכה לתואר דוקטור בציון מעולה, בשנת 1961. על חיבורו "כפיית חייב לשם גביית חוב במשפט

העברי". מאז 1962 הוא מכהן כמרצה למשפט עברי וכמנהל המכון לחקר המשפט העברי באוניברסיטה.

#### חנינא קלעי

בחודש שעבר עלה לתורה, לרגל היותו בר־מצוה, תנינא בן זכריה קלעי. חתן הבר־מצוה הוא בן למש־
פחות ריבלין־ילין־יהודה המפורסמות. הוא דור שביעי
לר' הלל ריבלין הידוע, שעלה לארץ בשנת תק"ע.
בתו של ר' הלל היתה חנה, אשת ר' שמרל (שמריהו)
לוריא ובתה היתה חיה־צפורה, אשת ר' יחיאל מיכל
פינס ומייסדת אגודת "עזרת נשים". בתה היתה איטא
ילין — היא אשת ר' דוד ילין ובנה — המהנדס אליעור
יליו — הוא סבו של חתו הבר־מצוה.

כן מתייחס הוא למשפחת יהודה הספרדית, שכן בתו של שלמה יהודה, שעלה לארץ בשנת תרט״ו, ששמה היה סרח, היא אמו של ר' דוד ילין.

חתן הבר־מצוה הוא יחסן גם מצד אמו, שכן סבתו תלמה ילין, היתה בתו של הרמן בנטוויץ (אבי פרופי נורמן בנטוויץ), מראשוני ה"מכבים" בלונדון.

#### חג העצרת

שני חגים ידועים בשם עצרת: חג מתן תורה ושמיני עצרת, הוא חג שמחת תורה בארץ ישראל. לקראת שניהם אנו מתכוננים: לקראת חג מתן תורה, החל במחרת הפסח ולקראת שמחת תורה החל באחד באלול — עם התחלת ימי הסליחות והרחמים.

לחג מתן תורה אנו מתכוננים תשעה וארבעים יום ולחג שמחת תורה חמשים יום. כדי לקבל את התורה די בהכנה של תשעה וארבעים יום. כדי לשמוח בתורה, צריך הכנה של חמשים יום.

ג. יחיאל

#### זכרוו להולכים

#### הרב משה אדלר זייל

רבים אולי אינם יודעים כי הרב משה אדלר ז"ל, שנפטר בדטרויט בחודש אדר, לאחר שצעיר יהודי בלתי שפוי התנקש בחייו, שעה שדרש מעל בימת בית הכנסת של קהילתו, היה ממתפללי בית־הכנסת "ישרון" הקבועים, כששהה בארץ לשנת שבתון, זמן לא רב לפני פטירתו.

בהלוויתו השתתף קהל שמנה למעלה מ־20.000 איש וביניהם ראשי השלטון בארה"ב. מושל מדינת מישיגן — מר ג'ורג' רומני, וראש עיריית דטרויט, הכריזו על יום פטירתו כעל יום אבל בכל המדינה. הרב אדלר נולד בסלוצק, רוסיה, בשנת 1906 ובא לארה"ב בגיל 7. הוא זכה להשכלה יהודית וכללית רחבה והיה, מאז 1938, ראש קהילת "שערי צדק" בדטרויט. בימי מלחמת העולם השניה שרת כרב צבאי ראשוו בטוקיו, עם כניעת יפאן.

הרב אדלר היה ידוע כנואם וסופר מחונן וכתב בין השאר ספר על "עולם התלמוד" ומאמרים רבים על נושאי דת וחינוד.

### זמני התפילה לחודש סיוו תשכ"ו

| ימי חול מנחה 6.15 | הדלקת הנר 5.54, מנחה 6.15, קבלת שבת 6.30, משנה       | ב' במדבר           |
|-------------------|------------------------------------------------------|--------------------|
| ערבית 7.05        | ברורה 5.15, מנחה 5.55, הרצאה 6.15, ערבית 7.10        | ב' בסיון 21.5.66   |
| ימי חול מנחה 6.20 | הדלקת הנר 5.58, מנחה 620, קבלת שבת 6.35, משנה        | פי נשא             |
| ערבית 7.10        | ברורה 515, מנחה 5.55, הרצאה 6.15, ערבית 7.15         | ט׳ בסיון 28.5.66   |
| ימי חול מנחה 6.30 | הדלקת הגר 6.02, מנחה 6.25, קבלת שבת 6.40, משנה       | י בהעלותך          |
| ערבית 7.20        | ברורה 5.30, מנחה 6.10, הרצאה 6.30, ערבית 7.20        | טז׳ בסיון 4.6.66   |
| ימי חול מנחה 6.35 | הדלקת הגר 6.06, מנחה 6.30, קבלת שבת 6.45 משנה        | םי שלח             |
| ערבית 7.25        | 11.6.0 ברורה 5.30, מנחה 6.10, הרצאה 6.30, ערבית 7.25 | כג' בסיון תשכ"ו 66 |
| ימי חול מנחה 6.35 | הדלקת הנר 608, מנחה 6.30, קבלת שבת 6.45, משנה        | י קרח              |
| ערבית 7.25        | ברורה 5.30, מנחה 6.10, הרצאה 6.30, ערבית 7.25.       | 18.6.66 ממוז       |

### שעורים

- 1) שעור עיוני במסכת גיטין של הרב בצלאל ז'ולטי בכל יום שני בשבוע בשעה 8.00 בערב.
  - שעור במסכת בבא מציעא של הרב יעקב כץ (2 בכל יום בין תפלת מנחה לתפלת ערבית.
    - שעור במסכת סנהדרין של הרב יעקב כץ (3 בכל יום בשעה 8.30–7.30 בערב.
- שעור ב"משנה" של מר מ' לבנון (4 בכל בקר אחרי תפלת שחרית, מנין ראשון.
  - 5) שעור ב"עין־יעקב" של מר מ' לבנון
    - בכל שבת בשעה 7.00 בבקר
- 6) שעור ב"משנה ברורה" של הרב יעקב כץבכל שבת בין תפלת מנחה לתפלת ערבית.
- 7) שעור ב"משנה תורה להרמב"ם" של הרב עדין שטינזלץ5) בערב בכל יום רביעי בשעה 8.00 בערב.

#### מוסדות הסתדרות ישרוז

הוטד הפוטל: וערת תורה ודעת: מר מ. לבנוז — נשיא כבוד מר ב. דובדבני — יו"ר מר מ. אמיתי – חבר מר א. עליאש — יו״ר מר י.מ. גלעדי — סגו יו״ר מר ז. בלומנצווייג — חבר מר צ. כורד --- חבר הרב ש. נתז --- מזכיר כבוד מר ש. רלב"ג — גזבר מר ח. קוברסקי -- חבר מר ב. קוסובסקי -- חבר מר ב. דובדבני -- חבר מר ש. זכריה -- חבר וטרת השפריה -- נציגי ישרוו: מר מ. לונזר — חבר פרופ׳ י. י. ריבלין --- יו״ר מר י.מ. גלעדי -- מ"מ יו"ר וגזבר ועד בית הכנסת: מר נ. בז־מנחם -- חבר הרב ש. נתו — יו״ר מטרכת "שורי ישרוו": מר ד. ברודר -- חבר מר ג. בו־מנחם ד"ר מ.א. סבו --- חבר ד״ר ש. בו־אליעזר מר מ. לונזר — חבר מר א. קוטיק -- חבר מר י.מ. גלעדי מר מ. ששר — עורך מר ש. רלב״ג — חבר

"ויהי בימי שפוט השופטים" — אוי לדור ששפטו את שופטיהם ואוי לדור ששופטיו צריכים להישפט שנאמר (שופטים ב') "וגם אל שופטיהם לא שמעו". (מדרש רות רבה, פרשה א;).



דרש ר' שמלאי: תורה תחילתה גמילות חסדים וסופה גמילות חסדים. תחילתה גמילות חסדים — דכתיב: "זיעש ה' אלהים לאדם ולאשתו כתנות עור וילבישם" (בראשית ג' כ"א) וסופה גמילות חסדים — דכתיב: "זיקבור אותו בגיא" (דברים ל"ד ו'). (סוטה י"ד ע"א).



אמר רבי חנינא בר אידי: למה נמשלו דברי תורה למים, דכתיב: הוי כל צמא לכו למים (ישעיה נ״ה א׳) לומר לך: מה מים מניחין מקום גבוה והולכין למקום נמוך, אף דברי תורה אינן מתקיימין אלא במי שדעתו שפלה. (תענית ז׳ ע״א).



"יותיצבו בתחתית ההר" (שמות י"ט, י"ז) — אמר ר' אבדימי בר חמא: מלמד שכפה הקב"ה על ישראל את ההר כגיגית, ואמר להם: אם אתם מקבלים את התורה — מוטב, ואם לא — שם תהא קבורתכם. אמר רבי אלעזר: בשעה שהקדימו ישראל נעשה לנשמע, יצאה בת קול ואמרה להן: "מי גילה לבני רז זה, שמלאכי השרת משתמשים בוז", דכתיב: ברכו ה' מלאכיו, גבורי כח עושי דברו, לשמוע בקול דברו (תהי' ק"ג, כ') — ברישא "עושי" והדר "לשמוע". (שבת פ"ח ע"א).



אמר ר' לוי בר חמא, אמר ר' שמעון כן לקיש: מאי דכתיב: ואתנה לך את לוחות האבן והתורה והמצוה אשר כתבתי להורותם (שמ' כ"ד, י"ב)? — "לוחות" — אלו עשרת הדברות, "תורה" — זה מקרא, "והמצוה" — זו משנה, "אשר כתבתי" — אלו נביאים וכתובים, "להורותם" — זה גמרא, מלמד שכולם ניתנו למשה מסיני. (בר' ה' ע"א).

# בנק לסחר חוץ בע"מ· THE FOREIGN TRADE BANK LTD

שרות

יעיל

מהיר

ודייקני

סניפים בירושלים: רח' הלל 6 — טלפון 24547 רח' עזה 27 — טלפון 36544 ובכל חלקי הארץ

> מקור השמיחים ר. בן־רוחי

מציע מבחר עשיר ביותר של

שטיחים ישראליים ותוצרת פרסית מקורית

בצבעים יציבים

ובאחריות מלאה לטיבם

מחירים קבועים ומוזלים גם בתשלומים

נא לפנות אלינו בירושלים

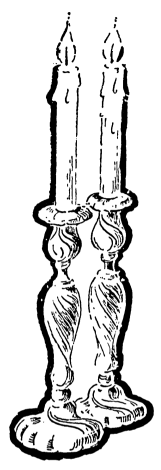
מלפון 25980

רחוב שמאי 12



### אמונים ללקוחותיו

תליאביב, ירושלים, חיפה, חולון, אשדוד, רמתיגן, הרצליה, שלומי.



### פלאי עולם

יורדי הים באניות עושי מלאכה במים רבים המה ראו מעשי ה' תפלאתיו במצולה

(שוילים קיו, בב)

כל המפליג בים הגדול רחב ידים באחת מאניות הנוסעים החדישות של "צים" נהנה מהווי ישדאלי, אוכל כשר, בית כנסת מפואר, מזוג אויר מלא ומתפעל מפלאי עולם.

כל הפלגה - הנאה

כל נסיעה - חוויה



חברת השיט הישראלית בעימ



GIFTS LUGGAGE SOUVENIRS LEATHER GOODS LEATHER COATS GLOVES-UMBRELLAS



ירושלים ירה' בן יהודה 20 סבר בארטאבר אפר בוריהודה 20 בארטאברים טלפון יוד 1779 בארטאברים

### מוסד הרב קוק

ת.ד. 642 ירושלים

סדר תפלה

עם פירוש עולת ראיה. מאת הראי״ה קוק זצ״ל.

המחיר: --20 ל״י

סדר הסליחות

כמנהג פולין ורוב הקהילות בארץ ישראל. מוגה ומבואר בידי דניאל גולדשמידט. נוסח הסליחות מוגה ומתוקן על פי כתבי־יד. הפיוטים מסודרים בצורת תרוזים. במדור מיוחד מודפסים שנויי נוסחאות על פי כתבי יד מתקופות ומנהגים שונים. כן הוסיף המהדיר ביאור לסליחות ומבוא מקיף בו הוא עוסק בבעיות השונות הנוגעות לתוכן הסליחות, צורתן, הנוסח ועוד.

המחיר: --10. ל״י

סדר הסליחות (כנ״ל)

כמנהג ליטא וקהלות הפרושים בארץ ישראל.

המחיר: --10 ל״י

ספר החינוד

ספר מנין המצוות, באור טעמיהן ודיניהן, שנתחבר על ידי אחד הראשונים. הוא נמנה עם טובי וחשובי הספרים ושווה לכל בית ישראל. יצא לאור על פי הדפוס הראשון ויניציאה רפ"ג. הוסיף מבוא, הערות וביאורים הרב חיים דב שטווטל.

המחיר: ---12 ל״י



### מוסד ביאליק • מבחר ספרים במדעי היהדות

חנוך ילון: מבוא לניקוד המשנה. 235 עמ׳. 8 ל״י

י. י. גוטמן: הפילוסופיה של היהדות. 435 עמ׳ –.9 ל״י

ד. גולדשמידט: הגדה של פסח. מקורותיה ותולדותיה במשך הדורות, בצירוף הנוסח הבדוק. –-10 ל"י

י. מ. גרינץ: ספר יהודית. תחוורת הנוסח המקורי, בלוויית מבוא, פירושים ומפות. מ. גרינץ: ספר יהודית. מחוורת הנוסח המקורי, בלוויית מבוא, פירושים ומפות.

י. כץ: מסורת ומשבר. החברה היהודית במוצאי ימי־הביניים. 316 עמ׳. --.8 ל״י

יוחבן לוי: עולמות נפגשים.מחקרים על מעמדה של היהדות בעולם היווגי־רומאי. עולמות נפגשים.מחקרים על מעמדה של היהדות בעולם היווגי־רומאי. 9.0 עמ׳ -9.0 ל״י

משבת הזוהר. [שני כרכים]. כרך ראשון, מהדורת פ. לחובר וי. תשבי. 620 עמ'. —15. ל"י: כרך שני, מהדורת י. תשבי. 788 עמ'. 20 ל"י

מ. צ. סגל: ספר בן־סירא השלם, בלוויית מבוא, פירוש ומפתחות. 389 עמ'. –10 ל"י

י. ל. צונץ: הדרשות בישראל והשתלשלותן ההיסטורית. 600 עמ׳. –.8 ל״י

י. י. ריבלין: שירת יהודי התרגום. פרקי עלילה וגבורה בפי יהודי כורדיסתו. מו2. שלי. --9 ל"י

להשיג בכל בתי־המסחר לספרים בארץ ובמדור ההפצה של מוסד ביאליה. ת.ד. 92, ירושלים