# גליון חג השבועות תשליא

הועתק והוכנס לאינטרנט www.hebrewbooks.org ע"י חיים תשס"ט

ש. ז. שרגאי: התורה בישראל

י. בורג: יום ירושלים

<del>י</del> י. צ. קרליבד הי"ד: מבוא למגילת רות

\*

מ. בניהו: הראיה שלש פעמים במירון

צ. זינגר: הכרת המציאות במישנת הרב קוק

מ. שרף: שמע ישראל...

י. רבינוביץ: עוד על הסידור "רינת ישראל"

י. אברהמס: לעג לרש

י. מ. גלעדי: פרופ' י. י. ריבלין ז"ל

スソ

### זמני התפילה לחדשי סיון-תמוז

| פי נשא     | תפלת מנחה — 6.25; קבלת שבת — 6.40.                         |
|------------|------------------------------------------------------------|
| י"ב סיון   | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45. |
| 5.6.71     | מנחה — 6.00; הרצאה — 6.20; ערבית במוצש"ק — 7.20.           |
| פ׳ בהעלותך | תפלת מנחה — 6.30; קבלת שבת — 6.45                          |
| י"ט בסיון  | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45. |
| 12.6.71    | מנחה — 6.05; הרצאה — 6.25; ערבית במוצש"ק — 7.25.           |
| פי שלח     | תפלת מנחה — 6.30; קבלת שבת — 6.45                          |
| כ"ו סיון   | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45. |
| 19.6.71    | מנחה — 6.05; הרצאה — 6.25; ערבית במוצש"ק — 7.25.           |
| פ׳ קרח     | תפלת מנחה — 6.30; קבלת שבת — 6.45                          |
| נ׳ בתמוו   | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45  |
| 26.6.71    | מנחה — 6.10; הרצאה — 6.30; ערבית במוצש"ק — 7.30            |
| פי חוקת    | תפלת מנחה — 6.30; קבלת שבת — 6.45                          |
| י בתמוז    | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45. |
| 3.7.71     | מנחה — 6.10; הרצאה — 6.30; ערבית במוצש"ק — 7.30            |
| ם' בלק     | תפלת מנחה — 6.30; קבלת שבת — 6.45                          |
| "ז בתמוז   | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45. |
| 10.7.7     | מנחה — 6.10; הרצאה — 6.30; ערבית במוצש"ק — 7.30            |
| ו' פנחם    | תפלת מנחה — 6.30; קבלת שבת — 6.45.                         |
| "ד בתמוז   | לימוד "עין יעקב" — 7.00; שחרית — 8.00; מנחה גדולה — 12.45. |
| 17.7.7     | מנחה — 6.05; הרצאה — 6.25; ערבית במוצש"ק — 7.25.           |

## משהב

### חברה לבנין שכון ופתוח בע"מ

#### אנו בונים

שכונות דתיות ברמת אשכול המערבית וגבעת מרדכי

דירות ברמה גבוהה

בנות 3 --- 4 --- 4 חדרים בגודל של 87 מ"ר, 99 מ"ר, 116 מ"ר

הרשמה ופרטים במשרדנו רחוב הגדם 1 טלפונים 2008, 24015

בכל יום בין השעות 8.00—8.00 ובימי א' ו־ד' עד שעה 18.00



### ירחון בהוצאת הסתדרות "ישרון", ירושלים בעריכת צבי כורד

המערכת: נ.בן־מנחם, ש. הכהן וינגדטן ב. קוסובסקי

#### המערכת וההנהלה ת.ד. 2018 ירושלם

שנה ג. גליוו כ"א. ד' בסיוו תשל"א. 27 במאי 1971

- 3 שלמה זלמן שרגאי: התורה בישראל
  - 5 ד"ר יוםף בורג: יום ירושלים
- הרב דייר יוסף צבי כרליבד היייד: מבוא למגילת רות
  - ד"ר מאיר בניהו: הראיה שלש פעמים במירוו
  - 17 צבי זינגר: הכרת המציאות במשנת הרב קוק
    - 20 מנדל שרף: שמע ישראל...
  - 23 הרב פרופי לוי יצחק רבינוביץ: עוד על הסירור "רינת ישראל"
    - 25 הרב פרופי ישראל אברהמם: לעג לרש
    - 27 יחיאל מיכל גלעדי: פרופ׳ י. י. ריבליז ז״ל

### טור הטורים

#### התורה בישראל

#### ש"ז שרגאי

"... כשנשתכחה תורה בישראל עלה עזרא מבבל ויסדה, ויסדה, חזרה ונשתכחה עלה הלל הבבלי ויסדה". חזרה ונשתכחה עלה ר' חייא ובניו ויסודה". (סוכה כ, ע"א)

אין כל חדש תחת השמש. מזמן לזמן התורה משתכחת בישראל אף בארץ ישראל. לפעמים העצלות גורמת (פסחים סו, ע"א) ולפעמים בנין הארץ גורם. לפנים בישראל אמרה התורה: "רבונו של עולם, כשישראל נכנסים לארץ — מה תהא עלי?" (מדרש). ובימינו, מלבד הסיבות האמורות מונחת התורה בקרן זווית ואינה מאירה את הליכותינו במדינה ושל המדינה, על שחלק מתופשי התורה בזמנם לא היו בין הגואלים (עיין תורת משה של החת"ס על הפסוק "שלח נא ביד תשלח") ולא ברכו בתורה תחילה, כשהחלה התנועה של שיבה לציון וגאולת הארץ. הם עמדו מרחוק, לכן זכו רק ל ר או ת בתקומתה מחדש של מדינת ישראל, אבל לא זכו ל ש מוח בה. עדיין אין הם חדורי אמונה כי יד ד' עשתה זאת, ושחידושה של ארץ ישראל כמלכות ישראל יש בה משום תהליך הגאולה. לפיכך הם מתעצלים לעסוק בהלכות המדינה של התורה, ואין בהם משמחת המצווה לעסוק בהלכות החיים של המדינה לאורה של התורה. ממילא מונחת התורה בקרן זווית. אין היא נותנת קולה באורת החיים של המדינה. ותופשיה בזים ל"קטנות": למדינה, צבא, אויריה. מסחר, תעשיה, עבודה וכו', אינם עוסקים בכך לאורה של הלכות התורה והליכותיה. עי"כ

גם גורמים ששולחנם מתבזבז (עי׳ סוטה מח, ע״ב) והלכות התורה של המדינה הולכות ח״ו ומשתכחות מישראל.

לפיכך אין שמחת כולנו שלימה במדינה. ובשעה שחלק גדול של החיים ריק מאורה של התורה ומגר המצווה־שעירים תופסים מקומם, ואנו נאנחים ותולים את הקולר באחרים.

מול חולשה זו, עצלות וספקות, עלינו להתחזק ולקבל על עצמנו לקיים את צוואתו הגדולה של רבי עקיבא "עמדו ומלאו כל הארץ תורה"! (ב"ר מ"א — ג).

זוהי התעודה של דורנו, וזהו התפקיד בשעה זו שהיהדות המאמינה והנאמנה צריכה לראות לעצמה: לימוד התורה והלכות המדינה לאורה.

בדורו של רבי עקיבא, דור של מלחמת החירות ושיחרור מזה, ו"ים של צרות" מזה ראה רבי עקיבא בצוו הגדול: למלאות את כל הארץ תורה את היסוד והעיקר לקיום האומה בכל התנאים, ואת השורש, ממנו יצמח דור חדש נושא בתוכו אמונה בביאת המשיח אף על פי שהתמהמה ויקבל על עצמו את התפקיד לקרב את ביאת המשיח.

רבי עקיבא היה זה שתורה וגאולה ירדו אצלו כרוכין מן השמים. הוא היה איש הברי לא איש הספקות. הוא שידע שמוסר התורה לישראל צריך להיות גם הגואל. כשנותן התורה מתרחק מלקחת חלק בגאולה — הגאולים מתרחקים מן התורה חס־ושלום.

אף בדורנו עלינו להחדיר בתוכנו את ההכרה כי "אין לנו שיור אלא התורה הזאת". והיא, ואך היא עשויה להוציא את המדינה מכל השפל המוסרי־הדתי־והאנושי גם יחד שהשתלט על המדינה. אור התורה בלבד עשוי לגרש את המזיקין והרוחות הרעות מאיזה צד שלא יבואו. רק קול התורה עשוי להשתיק את "קול־העם ברעה".

עלינו לדעת שעד כמה שלא נחשיב את מאבקנו הצבורי בכנסת ובממשלה, אין סיכוי רב להצלחה כל זמן שמאבק זה לא יישען וייסתמך על המוני בית ישראל שיהיו עמלים בתורה, ויהגו בה יומם וליל למען עשותה נר לרגלם בכל פינות החיים שהם יפנו.

הישיבות הפזורות בארץ ובמושבותיה מחנכות תלמידיהן לאמונה בתורה ובגאולה גם יחד. הן, ישיבות אלו מחדירות את התודעה שכשם שיש לעמול בתורה, כך יש לעמול בגאולה. ישיבות אלו מסוגלות להאציל על המון בית ישראל מאור התורה והגאולה גם יחד; לעורר אצלם את הרצון גם להגאל וגם למלאות את הארץ תורה; ישיבות אלו מסוגלות להאציל על לומדי התורה מאור הגאולה, שירגישו בתהליך הגאולה שבמדינת ישראל וידעו את תפקידם של בני הישיבה לעשות את מדינת־ישראל למדינת התורה.

בן הישיבה אינו יכול להיות מחוץ לתחום החיים, מחוץ לתחום הבעיות של המדינה. להיפך, הוא באמונתו יחיה. מתוך אמונתו בתורה, מתוך יגיעתו בתורה, מתוך ראייתו את התורה כתורת חיים, צריך הוא ומחוייב להיות גם איש המדינה, איש של חיי־המדינה למען ישים את כתר התורה על מלכות ישראל ואת כתר המלכות על תורת ישראל.

עלינו לשנן לעצמנו ולאחרים השכם והערב כי כל זמן שצוואתו הגדולה של רבי עקיבא לא נתגשמה, לא הובטחה משימת הגאולה של מדינת ישראל שוכינו לה בעזרת השם; כל זמן שקול התורה אינו נשמע בכל מישורי החיים אין תבלין להמעיט את כוחו של יצר הרע המשכים לפתחם של החיים והאורב להם למען עצור־גאולה.



במאבק הגדול על דמותה של מדינת ישראל וצביונה בימינו, רק בנינו בלמדם תורה, ערבים לנו להכריע שזאת התורה אשר שם משה לבני־ישראל, היא תשמש המאור להליכות־החיים של המדינה ותחזיר למוטב גם את אלה שהתרחקו מתורה זו בעטיה של הגלות. הם הערבים לקרב גם כולנו את אנשי התורה לגאולה והם הערבים שנתקרב, ובקרוב. לגאולה השלימה.

(המשר בעמ' 19)

### יום ירושלים

#### יוסף בורג

דברים שנשא שר הפנים של ממשלת ישראל בתפילה החגיגית בבית הכנסת, בליל כ"ח אייר.

ליל התקדש שחרורה של כל הוויתנו בכל תולדותינו, ותפילתנו של ליל התקדש שחרורה כל תהא צומחת ועולה משלושה שרשים שנצטרפו לאחד בליבותינו.

במישור ההיסטורי עדות היא ירושלים לקיומו הנצחי של עם ישראל. מדורות גלות ועד הלום מהדהדת ירושלים בלבבנו, ערב חשכה של גלות אומר ירמיהו בסוף נבואה, "זכרו מרחוק את ד' מהדהדת תעלה על לבבכם" וכל ההיסטוריה שלנו אינה אלא דו־שיח בין כנסת ישראל לבין אבינו שבשמים.

זכרנו את ירושלים בכל אותן תפוצות שישראל היו נחיתים שם. אותה פינה בקירות בתי ישראל שנתייחדה ולא סויידה העלתה זכר ירושלים בצאתו ובבואו של יהודי, וזהו אך אחד מאוצר סמלים חיים שהעמידו יהודים נגד עיני ליבם.

במישור קיומנו הן זכור לנו בני דור זה המאבק על ירושלים. אותה עיר שסועה שחלקה הנשגב בלעוהו לגיונות ודרי רחוב זה ממש שעומד בו מקדש מעט זה יבואו ויעידו על צלפי אוייב. והן לא מכבר עמדו כאן אותם קירות מגן הרצופים אשנבים שסיפרו על שעבר עלינו בעיר הזאת מאז נפילתה של העיר העתיקה.

עוד הומה לבנו לאותו שני בשבת במלחמת ששת ימים, כאשר נצטרף אוייב לאוייב, ותהי יהושלים זירת מלחמה ועינינו ראו אף תמהו כאשר עלו גיבורי ישראל מכל פינות הארץ לגאול ולטהר את עיר הקודש ואותו מעמד נשגב של שחרורו של שריד מחמדינו, תל תלפיות — הוא הכותל המערבי.

ובמישור האנושי אותם ילדים שבאו לבית כנסת זה ולבתי כנסיות שהומה מהם עירנו, אותם יקרים שגדלו עימנו, עלו למצוות ועתידים היו לשמחות אחרות שבחיי אנוש — שלא זכו, שנפלו על גאולת ירושלים, אותם אילנות פאר שנגדעו ללא עת שלא עמד להם ליהנות מן החיים ולא עמד לנו החיים כאן ליהנות מהם. כל אלה הם תערובת היסטורית אכזרית המסמלת מהותו של יהודי שכל שמחתו שרוייה בעצב.

נדמה לנו לילה זה כליל מוצאי שבת של סליחות שאנו אומרים בו, לשמוע אל הרינה ואל התפילה.

רווח לבנו, על גבולות ישראל שהורחבו, על חברון עיר האבות שלשמחתנו היתה לעיר הבנים. על גוש עציון — מקור גבורה עילאית שהוצב גבולו, על ירושלים שנקרעה ונתאחדה לנצח צחים.

ותפילתנו, שבברכת השם תשרור עלינו ברכת השלום שהוא שורשה המילולי והמשמעותי של ירושלים. ועל כל ארץ ישראל ועל כל עם ישראל באשר הוא שם.

שתהא ברכת איחוד שורה על ערכי חברה שרשיים ועל ערכי מוסר יהודי מקורי. למען עקור גלויי באושים חברתיים שהיינו עדים לה כאן בירושלים עיר הקודש.

### מבוא למגילת רות

#### יוסף צבי קרליבך הי"ד

ברי מבוא למגילות רות? היש לנו עוד לחדש משהו על מגילה זו? האם עוד הניחו לנו מקום להתגדר ולהקדים דברי הקדמה לסיפור נשגב זה אשר זכה להקרא "האידיליה היפה בכל ספרות העולם" י? האין דברי המגילה נכנסים אל לב הקורא מבלי שנחבר לה דברי ראשית ואחרית? כלום מצא הרעיון הגלום בחזון הנביא "נקבה תסובב גבר" במחשה נעלה יותר מהתגלמותו

בדמות המואביה הרחמניה הזאת ?

ובכל זאת נדמה שכדאי להאיר את המגילה באור חדש, או יותר נכון: להעמידה במוקד האור אשר האיר אחד מבעלי המדרש, במאמרו: אמר רבי זעירא: מגילה זו אין בה לא טומאה ולא טהרה לא איסור ולא היתר ולמה נכתבה? ללמדך כמה שכר טוב לגומלי חסדים?

מאמר ר' זעירא מפליא מכמה בחינות. לכאורה אין הקביעות הפסקנית הזאת נכונה, שהרי מחוך מגילת רות נמצינו למדים כמה גופי הלכות. לא נזכיר אלא מקצתן: הלכות על קבלת גרים י, הלכות יבום ונחלה י, דיני מכירה וחליפין ועדות בקנין י, ברכת חתנים בעשרה י, איסור יציאה מארץ ישראל י, שאילת שלום בשם, דיני כבוד שבת והלכות דרך ארץ וכיוצא בהם י, ועוד דינים כהנה וכהנה נלמדים מתוך המתואר בסיפור זה.

יתר על כן: מגילה זו מפרשת לנו מה שנאמר בתורה שבכתב: "לא יבוא עמוני ומואבי בקהל ה"... לא תדרוש שלומם וטובתם כל ימיך לעו־ לם" י"בא בועז וביאר ההלכה: עמוני — ולא עמנית, מואבי — ולא מואבית... בימיז נתחדשה הלכה זו... ונעץ החרב באמצע בית המדרש ואמר: או אהרוג או איהרג עד שאני מקיים הלכה (זו) לרבים, שכל שיבטל הלכה זו — בחרב הואת אני מתיז את ראשו". והרי קיים בועז עצמו הלכה זו למעשה, והיא מונחת ביסוד היוחסין של מלכות בית דוד ושל המלך המשיח בן דוד. כיצד איפוא למד איסור והיתר, וחשיבותה אינה בכך ששימ־ ללמד איסור והיתר, וחשיבותה אינה בכך ששימ־ שה אסמכתה למדרשי הלכה ?

מאידך יש להקשות: האם יש בכל ספרי הקודש האחרים של הנביאים והכתובים ללמדנו טומאה וטהרה או איסור והיתר, כגון ספרי תהלים משלי ואיוב, שאר המגילות, או אף דברי נבואה כשל הישע ומיכה? מפני מה מדד רבי זעירא דוקא את מגילת רות בקנה מידה זה? זאת ועוד: מדוע עלתה על הדעת לשאול דוקא על מגילת רות: "למה נכתבה"? הרי מגילה זו היא תיאור נשגב של נפשות עדינות, יריעת פלא ומסכת רקמה של חוטי חסד, אהבה ואמונה, של כיבוד חמות־אם, של אדם כשר העומד בדיבורו וו; מי היה מוכן של אדם כשר העומד בדיבורו וו; מי היה מוכן

נזכור ולא נשכח שאיחודה של עיר הקודש בא לנו עקב אלפי ריבואות תפילות משך שנות אלפים. תפילות טבולות בדמעות דם ויזע אשר היוו את המלט בבניין אומה שלמה בניין שבעזרת השם לנצח יעמוד.

ויקויים בנו האמור בפרשת התורה של שבת זו:

"ונתתי שלום בארץ, ושכבתם ואין מחריד והשבתי חיה רעה מן הארץ, וחרב לא תעבור בארצכם והתהלכתי בתוככם, והייתי לכם לאלקים, והייתם לי לעם אני ד' אלקיכם אשר הוצאתי אתכם מארץ מצרים מהיות להם עבדים. ואשבור מוטות עולכם ואולך אתכם קוממיות".

לוותר על מגילה זו בתוך מקראי קודש? קורא מגילה זאת — כל עוד יש בלבבו תחושה לערכי הדת — הוא מלא התרשמות עמוקה מתפארת הדמויות הנהדרות המתהלכות למופת לפני ה'. על כורחך מתכוון רבי זעירא במאמרו לכוונה אחרת, ביחס המיוחד שקיים בין מגילה זו וחוקי טומאה וטהרה — יחס העשוי לשמש מפתח להבנה מעמיקה ומכוונת במגילה זו.

#### יחוד המגילה

ייחודה של מגילת רות הוא בתיאור היחיד בכל ספרי התנ"ד, בו משתרעת לפנינו יריעת חיים של יום יום, חיי הפנים של עמנו על אדמתו, של יום יום, חיי הפנים של עמנו על אדמתו, אחרי ההתנחלות. כמעט ואין לנו תעודה, מלבד מגילה זו, על קיום תורת משה כפי שהדבר השת־קף למעשה בחיי הפרט ובחיי האומה. אנו מובלים ומוכנסים אל תוך בית־לחם יהודה, עדים במו עינינו ושומעים באזנינו היאך זכו אבותינו להבין ולהשכיל לשמוע ללמוד וללמד לשמור ולעשות ולקיים את כל דברי התורה, ואף ניד נפשם ורחש לבם בסתר מצפונם מופיעים לפנינו.

במרכז העלילה עומדת כריתת ברית גשואין בין בועז ורות. הסיפור יוצר את הרושם כאילו מייבם בועז את סרובת נעמי. ועולה בפנינו השאלה: מה טיבו של דיו ייבום במקרה זה? המואביה נישאה במואב מולדתה לאיש יהודי. מתוד הסיפור אנו מסיקים כי אף אחרי שהיתה שם ל"אשת" מחלוו. נשארה מואביה ולא נתניירה 12, הבעיה של נאמנות דתית, את מי תעבודנה, התעוררה אצל כלותיה האלמנות של נעמי כאשר היו (א. ז): "בדרד לשוב אל ארץ יהודה". שלוש פעמים 13 עודדה אותן נעמי (א: ח. יא. יב): "שובנה בנותי" -- אל עמן ואל אלהיהו (א. טו). ורק לאחר ששבה ערפה "אל עמה ואל אלהיה". או או הצהירה רות רצונה האיתו ללכת עם חמותה בדר־ כה, הדרך אל ארץ ישראל, אל עם ישראל ואלהי ישראל. באומרה (א. טז): "עמד עמי ואלהיד אלהי". משמע כי עד עתה היתה נוכרית ולכן לא היתה על פי התורה "אשת מחלון". וכן אינה כלת נעמי ואין לה כל קירבה וזיקה לבועז ממש־ פחת אלימלך: שכן מעשה הגיור מנתק כל יחסי סירבה ומשפחה "גר שנתגייר כסטו שנולד

לוותר על מגילה זו בתוך מקראי קודש? קורא דמי" <sup>11</sup>, כי מבחינת ההלכה לא היתה לרות כל מגילה זאת — כל עוד יש בלבבו תחושה לערכי זיקה לבועז.

אפילו אם לא נתחשב בזרותה של רות למשפחת אלימלך, ברור כי בועז לא היה אחיו של מחלון, ולא יבם של בעלה המת של רות. אין כאן איפוא כל מקום לדבר על קיום מצות ייבום.

מניין איפוא התביעה של נעמי ורות כי בועז ישא את הזרה מארץ מואב לאשתו ויכניסה אל ביתו? נעמי היתה בטוחה כל כך כי בועז יהיה מוכן לעשות כן עד שביקשה מרות לעשות מעשה אשר כמעט ולא ייעשה מבחינה מוסרית. מה איפוא היה הלד מחשבתה אל נעמי?

#### טרבוביה משפשית

לפי מצות התורה אין צורך כי היבם יקדש את יבמתו, כמו בשאר קנין של קידושין, כי "אשה הקנו לו מן השמים", והיא זקוקה ועומדת לו מחמת קידושי אחיו המת, ובא היבום לגמור את הקנין, אבל קנין דמעיקרא לא 15. קידושי המת זוקקים אותה ליבם, כאשר לא השאיר זרע אחריו. והיבם יסום על שם אחיו לנחלה ולבנין ביתו. נעמי מקבלת דין זה כהנחה פשוטה ומחייבת, ומבקשת מרות האלמנה כי תתיצב באותו לילה מול בועז כמי שמוכנה להיגשא לו. מבחינת ההלכה לא היתה רות זקוקה ועומדת לבועז כאילו היתה יבמה, ואין זיקה זו אלא פיקציה. ובכל זאת. כאשר חרד בועז וילפת --והנה אשה שוכבת מרגלותיו -- תפס מיד את אשר מצפים ממנו ואת האימוז שרחשו לו רות ונעמי בצעד זה. רות בטוחה בו בעניו זה. ביודעה כי איש בשיעור קומתו המוסרית יבין אותה אל נכוו. אף במעשה נועז זה.

כאן משתקף הצביון המיוחד של מגילת רות.
העלילה מתוארת כאילו מתרחש לפנינו קיום
מצות יבום; בשעה שאין כל יסוד בהלכה לקיים
את המצוה. לו התיחסו לדבר המשפט של ייבום
בלבד, לא היתה נעמי מבקשת מרות לרחוץ ולסוך
ולשים שמלותיה ככלה ולרדת אל הגורן, ולא היה
כל יסוד לעלייתו של בועז אל השער, לניהול משא
ומתן עם בני המשפחה הגואלים ולדון עמהם על
הגאולה ועל התמורה, או לקניית השדה מיד נעמי
כדי להקים שם המת על נחלתו.

במושב משפטי זה בדין ודברים עם טוב. הגואל

הקרוב של המשפחה, שוררת ערבוביה של מוש-גים מקובלים. לפי ההלכה הרי היבם המייבם את גיסתו, הוא הקם על שם אחיו לנחלה. הייבום מז-כה אותו בזכות הנחלה. אולם במושב זה בשער העיר נהפוד הוא. התורה מחייבת את כרובי המש־ פחה להושיט עזרה למתרוששים ולגאול את הקר־ קעות שנמכרו בידי העני -- אך אין כל חיוב לגואל חלקת שדה של קרובו העני לשאת אלמנה לאשתו, כתוצאה מגאולת הרכוש. אין כל קשר ביו מצות גאולה למצות ייבום. היבם. באשר הוא מייבם את אלמנת אחיו. בא תחתיו כיורש ומקבל זכויות; אבל הגואל, אחרי שעשה את שלו בגאולת רכוש המשפחה, אינו מתבקש להיות אף יבם. אולם במושב זה יוצאים מן ההנחה שהיא הנותנת. שהגואל אף מתחייב לשאת את אלמנת סרובו לאשתו.

#### הבנת מצוות ייכום

שומה עלינו איפוא להעמיק את הבנתנו במצות ייבום. הייבום הוא מוסד עתיק שהיה ידוע לאבותינו עוד לפני מתו תורה 16. הוא מבטא יחסי משפחה פנימיים ביותר: אין הפרט אלא חלק של בית אב, ומבחינת האחות, יש כאן מעין שותפות מלאה בנשיאת העול, אם לשבט ואם לחסד, כאילו אח אחד הוא "נעל ברגל אחיו". שותפות האינ־ טרסים מחייבת כל כך עד שנוקטים בלשון מארה כלפי אותו. אח אשר לא יבנה את בית אחיו והמעדיף אינטרסים שלו על פני חסד שהוא חייב לעשות לאחיו המת.

מצוות הייבום בתורה באה כמשפט קבוע למנהג של מוסד עתיק זה, ומצמצמת אותו למקרים מסויימים של אחוה. היא אף שומרת ליבם את הזכות להחלץ מקיום הייבום. לעומת דבר המשפט של מצוה זו בתורה, אנחנו רואים בקוראנו את מגילת רות, עד היכן חורג רעיון הייבום מתוך המסגרת המצומצמת של ההלכה, בהשפיעו על הלד הרוח בתוד העם לשמור על ליכוד המשפחה ועל רגש של אחריות הדדית בחוג הקרובים מעבר לחיובים המיוחדים הנובעים ממצות הייבום לפי דיוס ההלכה. חש כל אחד באחריותו שלא להתעלם משאר־בשרו, הקרוב והרחוק, ומתוך מוסר הקדו־ שה הוא מוכז למלא את מקום המת. לעודד את

אלמנתו ולעזור לה מבחינה גשמית ונפשית. להקים את ביתו ואת שמו. לא בלבד הדבר־ הדבור אשר שמה התורה בפי ישראל היה מורשה לקהלת יעקב, אלא אף רוח התורה והמצוה, קיום המצוות ככתבן וכרוחן, מובן מאליו, ומקובל בעם עד שאפשר לבנות עליו כמו על שמירת דבר המשפט של מצוות התורה. דבר המשפט של המצוות הרי נחשב רק למינימום באורח חיים של היהודי. אך מכאן שואף היהודי מעלה מעלה למיצוי מגמת המצווה והמחוקה. כדי להגיע אל מעלת המדרגה במוסר ודביקות, ללכת בדרכי ה' לעבדו ולעשות רצונו אפילו באשר איננו מצווה, אלא בתוקף דעתו מקבל על עצמו את רצון ה' מתוך המצוה.

#### בוח המוכה

מי שבא ללמוד דיני טהרה וטומאה ודיני איסור והיתר מתוך מגילת רות בודאי ייכשל בלימוד. יסיק מסקנה מוטעית, כאילו ההלכה קוב-עת חיוב ייבום במקרים שאין בהם דין אחוה, או חיוב גאולה שעל פיו יתחייב הגואל לשאת אשה ממשפחת המתרוששים 11. אבל באמת אין לנוהגים אלה במגילת רות כל תוקף של הלכה, אלא של אהבת חסד; של הכרת טובה עמוקה, של יחסי אנוש בין אדם לחברו, אין ההלכה אלא מורה דרד. היא מלמדת רגישות להשכיל אל דל ונזקק לעזרה. היא מחנכת להידמות למי שהוא חפץ חסד. לבנות עולמו בחסד 18.

זהו הייחוד הסגולי של מגילת רות. הלכה רות ובאה ללקט בשיבולים בשדהו של בועז העשיר. אר בועז אינו מסתפק בכך שהוא נותז לעניה הזרה ללקט מה שמגיע לה לפי ההלכה של מצות לקט. אין הוא מאפשר לה להביא לקט ושכחה בלבד אל חמותה, אלא יורד לדעתה ולרוחה של תורה. כי מצוה זו חוסכת מן העניים "נהמא דכיסופא" לקבל את השיבולים מידי בעלי השדות; לכן בא העני אחר הקוצרים, ומלקט כאילו בתוך שלו מה שהניחו הקוצרים ללא כוונה. אך בועז רוצה להיטיב לרות במידת חסידות. לכו הוא מצווה את נעריו בהתאם להלכה: "גם בין העומד־ רים תלקט ולא תכלימוה. וגם שול תשולו לה מן הצבתים ועזבתם ולקטה, ולא תגרעו בה" (ב, טו-

טז). מידת חסידות זו מעוררת את הרגש בלב העני שאין הוא המוטב, אלא המטיב 10.

משנת חסידים היא מגילה זו. ולכו איז מוצאים בה הלכה בצורתה. או את השאיפה לצאת ידי חובה בלבד. לכז אף מובז כי האיסור לצאת מארץ־ישראל לחוצה לארץ. אף על פי שהוא אסור לעולם. אינו בתוקף בימי רעב של בצורת. במצב זה. אף על פי שמותר לצאת. ממידת חסידות הוא שלא לצאת גם אז. שהרי מחלוו וכליוו שני גדולי הדור היו, ומפני צרה גדולה יצאו – ונת־ חייבו כליה למקום 20. מבחינת ההלכה לא עברו איפוא עבירה ביציאתם מארץ יהודה לשדה מואב, באשר הרעב היה חזק, ובכל זאת לקו בכפליים וביד ה' נתחייבו בנפשם על אשר פגעו ברוח התורה. על מידת חסידות שלא גמלו חסד בעמם. ולא נשארו על אדמת אבות אפילו בעת צרה. לעומחם מופיעה בפנינו רות במלוא מידת החסי־ דות. בהחליטה להסתפח בנחלת ה' עמו, כשהיא באה בנפש חפצה ובאהבת חסד להסתופף ולחסות תחת כנפי השכינה.

על כל המגילה כולה מתחילתה ועד סופה משוד חוט של חסד. תורת חסד מעבר לדבר המשפט. שמירה נאמנה על זיקה מוסרית, מעבר לדרישת ההלכה. עשות חסד עם החיים והמתים, זה אורח חסד של אמת. רות רואה את עצמה ככלתה־בתה של נעמי גם לאחר שאין עוד כל זיקה ביניהן, והיא נוצרת חסד ושומרת אמונים. כן רואה בועז את עצמו כגואל משפחת אלימלר, אף כשאין עוד תביעה הלכתית כלפיו. וגם פרידה בין המש־ פחות במשך עשר שנים וחרפת הבריחה והבגידה בעמם. לא הפחיתו את רגשות יחסו המשפחתי "ומבשרד אל תתעלם". וכאשר הם גומלים חסד. הם מגלים לנו את אוצרות נפשם. עשות חסד יכולה להסתיים בפעולות עזרה וסעד, בממונו ובגופו של החסיד, אך יש מעלה של גמילות חסד שהיא למעלה מזו, הנקראת בלשון הנביאיי "ותפק לרעב נפשך" – תפוקת נפשו של החסיד. זוהי סגולתה של מגילת רות: דברים היוצאים מו הלב ומפיקים את הנפש. נימה זו של דברי ניחום ועידוד וגשיאה בעול הגורל זו עם זו נשמעת בשיחות שביו נעמי וכלתה, היא נשמעת בפניית בועז אל רות הנכריה והענייה: היא נשמעת בדברי

ברכה בין בועז ונעריו, ובברכת נעמי את בועז שלא בפניו. היא מהדהדת גם בשיחה העדינה ומלאת כיבוד הדדי שבין בועז ורות הבאה אליו אל הגורן בלילה, תוך רחישת אימון לגואל משרפחתה וכן בשיבת נעמי לבית לחם כאשר כל העיר משתתפת בצערה, בשמחתה ובברכתה בסוף המגילה. בכל אלה מתגלית תפיסה מוסרית עמוקה, המושתתת על חינוך ברוח התורה והמצוות והמוד כיחה כי ריעות הנפשות בחסד, נשגבה ועמוקה יותר מאחוות שאר בשר, וכי "כלתך אשר אהבתך "לדתו אשר היא טובה לך משבעה בנים" 22 לכן אמרו: "יולד בן לנעמי", וכאם הבנים שמחה היא מבו כלתה.

#### לפנים משורת הדין

מסכת זו, הרקומה בחוטים של חסד, מובלטת על רקע אפור של צרה ומצוקה, של סבל ואנדרלמוסיה מדינית. בעלי הבטחון בה' מתגברים ומתעלים על העמל, הסבל, היסורים והעוני, כאשר פתח ר' תנחומא 2: "ומה ענין 'רות' אצל 'עצרת', שהיא נקראת בעצרת — בזמן מתן תורה? ללמדך שלא ניתנה תורה אלא על ידי ייסורין ועוני; וכן הוא אומר 2: "חיתך ישבו בה, תכין בטובתך לעני, א־להים". אמרה תורה לפני הקב"ה: רבונו של עולם תן חלקי בשבט של תוני, שאם עשירים עוסקים בי — יהיו מתגאין; אבל כשעניים מתעסקין בי, ויודעים שהם רעבים, אבל כשעניים מתעסקין בי, ויודעים שהם רעבים, מתעסקין בי בלב טוב".

הפותח את לבו במקרא מגילה זו, יחוש וישכיל אל נכון את השפעת התורה ומרותה על ידי קיום מצוותיה. ההלכות הן הן אבן השתיה אשר עליה צומחת ונבנית דעת הלב. ההשכלה הדתית של ישראל, רוח התורה החיה והמפעמת בלב שומע ורגיש, יצרה תרבות של אניני דעת ועדיני נפש אשר אינם משועבדים לעמוד על הדין, אלא נוה-גים לפנים משורת הדין, חדורים בעשות משפט ואהבת חסד והצנע לכת עם ה׳. המצווה על כל פרטיה ודקדוקיה מצמיחה אצל משכילי לב את עץ החיים, אשר פירותיו הבטלים מראים את פעולות דת האמת, פעולות בטוחות ועצמאיות.

דתיות כזאת מתהלכת לפני ה' בבטחה ובתחום המותר, ממש עד שפת התהום של העבירה, ברוח נועזת היא חורגת מן המסגרת של סייגים וגדרים,

ויכולה להתגבר על הבושה, השומרת הטבעית של טהרתנו, מבלי להכתים ולהשפיל. בעיזוז ובגבורה היא נוטלת על עצמה להורות הוראת שעה כאשר השעה צריכה לה. ולעבור עבירה לשמה, כאשר עת לעשות לה׳, אפילו כאשר נדמה כי הפירה תורה 25. כמו שעשה יעקב אבינו, אשר שמע בקול אמו, אף על פי שהירהר אחרי מצותה 26, כן קיבלה רות על עצמה את אשר ביקשה ממנה נעמי לע־ שות. ובועו תופס מיד על כמה היסוסים וחששות היתה רות נאלצת להתגבר, ולכן הוא מקבל את פניה בדברי ברכה והוקרה: "ברוכה את לה", בתי, היטבת חסדך האחרון מן הראשון" -- חסדך בפעולתך זו, נכונותך ללכת ולהסתכן במבוכה מוסרית בציות לבקשת נעמי, חסד זה גדול מכל חסידות שלפני כן. בועז הרי הכירה היטב; הוא ראה אותה כשהלכה בצניעות אחרי הקוצרים 27 ואשה צנועה זו תובעת בפיה להנשא לו. כדי שיתז לה זרע אנשים! לא לשם סיפוקה הנשי באה הצעתו: "לבלתי לכת אחרי הבחורים, אם דל ואם עשיר" -- כי סיפוק זה היתה יכולה למצוא בהי־ נשאה לזולתו. רות רוצה להזדווג לבית אלימלך. משאת נפשה להקים שם לבעלה הראשון ולחמותה השכולה ולהבנות בתוך המשפחה הזאת: "אנכי רות אמתך, ופרשת כנפך על אמתך, כי גואל

בועז מוכן ומזומן להיענות; אבל יש עדיין גואל קרוב ממנו, לגואל זה דין קדימה. מה נהדרת תחרות זו! אין בחסד זה משום מעמסה לו, עד שיחפש דרכים להשתמט ממנה. בועז רואה לו זכות בעשיית חסד, ומתוך תפיסה זו אינו רוצה לקפח זכות מי שזכאי לה יותר ממנו.

אתה" — באתי לבקש מאת המקום שיתן לי חלק

הלך רוח זה ידוע לנו מכבר, מימי פסח שני הראשון במדבר, כאשר באו הטמאים לנפש אל משה רבנו וטענו טענת מקופחים בזכות קיום של מצוה: "למה ניגרע לבלתי הקריב" 20?

#### אמה של מלכות

ובכן, מה מאד צדקו יחדו דבריו של ר' זעירא; במגילה זו אין לדייק הלכות מדברי קבלה. אף מבחינה היסטורית אין במגילה זו משום דברים שאין לנו על תקופה זו מתוך ספר אחר; גם בלי מגילה זו לא היו דברי הימים של עמנו לקויים בחסר. אם כן, נשאלת בצדק השאלה: "למה נכתבה"? ובאה התשובה: "ללמדך" כמה שכר טוב לגומלי חסדים!" רוח טהרה של אהבת חסד, לאמיתותה של היהדות.

את גולת הכותרת אמנם הכתירה המגילה על ראש הגיורת, רות המואביה, שהיא חוטר מגזע רוש ולענה: "אשר לא קידמו אתכם בלחם ובמים, בדרך בצאתכם ממצרים, ואשר שכר עליך את בלעם בן בעור מפתור ארם נהרים לקולך" 30. ולכן: "שמענו גאון מואב, גא מאד, גאותו וגאונו ועברתו": גאוותה ושחצנותה של מואב המיטו עליה את שואתה: "יגורר בך נדחי, מואב. הוי סתר למו מפני שודד, כי אפס המץ כלה שוד, תמו רומס מן הארץ" – או אז: "והוכז בחסד כסא, וישב עליו באמת, באוהל דוד, שופט ודורש משפט ומהיר צדק" גוע נגוע זה חולה גאוה ואכזריות, טוען בקרבו גרעין אצילות, ומזרעו הטוב והמשובח יצא הכוח המנצחו. גם במואב קיים עוד מאותו "זרע אחר", עליו אמר אדם הראשון אחרי הירצח הבל בידי אחיו קין: "כי שת לי א־להים זרע אחר תחת הבל כי הרגו קין" 32 "זרע אחר", זרע אחרון הבא ממקום אחר. ואיזהו ? זה מלד המשיח 33. ביפעת היופי של מעשי המואביה תזרח ותזהר חסידותה האמיתית של היהדות, בדעתה ובפועלה מרוחו של מלד המשיח, הוכיחה רות את עצמה שהיא נאה וחסודה להיות אמה של מלכות בית דוד, של משיח צדקנו.

תירגם זאכ גוטהולד ההערות למאמר זה תינתנה בגליוננו הבא) במשפחתר 28.

### ה'ראיה' שלוש פעמים בשנה במירון

#### מאיר בניהו

לא אלות ישנות הן, מאימתי החלו לעלות למיר רון ולהשתטח על קברם של רבי שמעון בן יוחאי ואלעזר בנו? ומהו מקורו של המנהג לחוג על קברם את יום ל"ג לעומר? כל שעסקו בפרשה זאת, בשאלה השניה בעיקר עסקו. מקור רות רבים שהביאו נתגבבו ויותר משיש למצוא בהם תשובות נותרו שאלות. לא פורשו דברי המקורות כהלכה ולא נתנו את הדעת על הבחנות מפורשות שבהם ועל גילגוליו של המנהג עד שנקבעה דמותו וצרו את צורתו.

עד גירוש ספרד צויין קברו של רשב"י כשאר קברי תנאים ואמוראים, ואין דבר על עלייה לקברו מפקידה לפקידה, למן המאה הי"ג היו עולי־רגל באים למירון מכל ערי ארץ־ישראל ומקהילות קרובות ורחוקות שבגולה, ורבים היו עולים לשטוח בקשותיהם גם שלא לעתים מזו־מנות. ר' תנחום ירושלמי (נפטר בשנת נ"א 1291) ביל עולי הרגל". הנגיד ר' דוד בן בנו של של ביל עולי הרגל". הנגיד ר' דוד בן בנו של של הרמב"ם, עלה ממצרים והתפלל "במערת הלל ושמאי" במירון כדי להעניש את המלשינים ש-ביקשו להדיחו מן הנגידות ולהתרימם.

הזמן הקבוע להשתטחות היה בין פסח לעצרת, הם הימים שהיו היהודים בארץ־ישראל ובמזרח נוהגים לנסוע ל'זיארה'. ביום ארבעה־עשר באייר, בפסח שני, היו מתקבצים במירון. מועד זה נזכר לראשונה בתיאור מסעותיו של תלמיד הרמב"ן, שביקר בארץ־ישראל בראשיתה של המאה הי"ד, וכתב: "שם מתקבצין כל ישראל והישמעאלים בפסח שני, וישראל מתפללים שם ואומרים שם מזמורים. וכשהם [רואים] יוצאים מים בתוך המערה כולם שמחים, כי הוא סימן שתתברך השנה". יום ההשתטחות במירון היה, איפוא, יום ההשתטחות במירון היה, איפוא, יום

שמחה והודייה. על מקורות עבריים אלו נוספו עדיות של גיאוגרפים והיסטוריונים ערביים שהיו באותה תקופה. אל-דמשקי כתב: "ובבוא מועד השנה ונאספו אליה יהודים מארצות רחוקות וקרובות, ופלחים וכיוצא בהם, ועשו שם כל אותו היום בתוכה ומחוצה לה". מועד זה מפורש בדבריו של בן-דורו, אל-עת'מאני, שהוא "מחצית אייר". ואלה דבריו: "מתאספים בה [במערה] יהודים ואלה דבריו: "מתאספים בה [במערה] יהודים רבים מן הארצות הקרובות והרחוקות ועושים סביב המקום הזה במשר כל היום".

נס המים במערת הלל ושמאי נזכר בדבריהם של כל הנוסעים ובמקורות הערביים הנ"ל. מכאן התפתח בתקופה מאוחרת מנהג לעלות למירון בעת עצירת־גשמים, להתפלל על הגשם. באגרת ששלח ר' יצחק ב"ר מאיר לטיף מירושלים לאיטליה (ר"מ—רמ"ה 1480—1485) כתב שבשני בצורת היו יהודים מירושלים מתפללים במערת הלל ושמאי במירון "אחר יתקשרו שמים בעבים וימטיר והארץ תתו את יבולה".

העדות הראשונה על עלייה והשתטחות בקבר רשב"י בזמנים קבועים, היא משנת רל"ג (1473). אלמוני איש קנדיאה שביקר בארץ־ישראל סיפר: "יבאו העברים שלש רגלים לראות קבורות הצדיקים החשובים הנזכרים ובייחוד קבורת ר' שמעון בן יוחאי ויתחננו עם תפלות סליחות ותחנונים לאל יתברך שיתן להם מים, שיוכלו לעמוד שם ימים אחדים ומיד יבא מטר". הוא מזכיר גם את קברי הלל ושמאי, אף־על־פי־כן העלייה בזמנו שוב לא היתה למערה זו אלא לקברו של רשב"י. מכאן שסמוך לפני שנת רל"ג, ולא הרבה לפניה, הפך קברו של רשב"י מקום לעלייה לרגל. יש שהיו עולים שלוש פעמים בשנה ויש שבאו למקום זה בשנות בצור

רת. המועד המיוחד, פסח שני, לא בטל גם בזמן זה.

העתקת המרכז בכפר מירון עצמו ממערת הג'ל ושמאי לקבר רשב"י ואלעזר בנו, כיצד באה? דור אחד לפני הגירוש החלו יהודים לעלות מספרד לארץ־ישראל. הספרדים הביאו עמם בלא ספק את ספר הזוהר שלא היה בידיהם של המוס־תערבים והתושבים בארץ־ישראל, ובמקום שנמ־צא רשב"י אין מקום אחר יכול לעמוד בפניו. לא מקרה הוא שמומן זה ואילך שוב אין אנו שומעים על מערת הלל ושמאי כמקום תפילה והתייחדות.

השלב השני בתולדות העלייה למירון היה העתקת החגיגות ממערת הלל ושמאי לקברו של רשב"י ועריכת הילולא המונית וכן משמרות ראש־חודש. אותן שנים, בימי הנגיד ר' יצחק הכהן שולאל, יסדה החבורה של בני הישיבה בי-רושלים משמרות להתפלל על קיבוץ הגלויות והגאולה. ופלא שלא ניתנה עד כה הדעת על משמרות שנהגו בהן גם בצפת, ולא עשו זאת רק במקומם אלא גם במירון.

-

אחרי הכיבוש העות'מאני עלו לצפת מקובלים ספרדים שתחילה התגוררו בתורכיה, בשאלוניקי ובאדריאנופולי, והיו להם חבורות והנהגות־חסידים מיוחדות. הללו הפכו את מירון למקום התייחדות לשם השראה וגילוי רזין עלאין. הם היו נוהגים לעשות "גירושין" בכפרים בסביבות צפת וגם בקברו של רשב"י במירון. ר' יוסף קארו ור' שלמה הלוי בן אלקבץ שהיו בחוג אחד באדריאנופולי, הרמ"ק תלמידם, ר' אברהם גאלנ־באדריאנופולי, הרמ"ק והחסיד המקובל ר' אלעזר אזכרי בעל "ספר חרדים", הותירו לנו עדויות חשובות על כך בספריהם. אין לכרוך את דב־ריהם, יחד, אלא יש להבחין בהם שלושה סוגים של "ביקורים":

1) עלייה לתפילה על כל צרה, ובסוכות היו מתפלים על המים. ר' יוסף קארו ביקר על קבר רשב"י ואלעזר בנו במירון עם בני חבורה בחול המועד סוכות. אור ליום שבת כ' לתשרי, אמר לו המגיד: "והא גשמים דאתו לו הוו דוגמת שפך לו קיתון על פניו ח"ו, אדרבא נתקב־

לו דבריכם ורשב"י ובנו שמחו לקראתכ׳ בקרות־
כם זוהר על מערתם ובכפר הסמוך להם, אלא
דכיון דהקפתם לר׳ אלעזר בד׳ מינים הבאים
לרצות על המים, נתעורו המים ובאו, ואילו הייתם
מקיפים פעם אחרת היו רוב גשמים באים לעולם
כמו בימי חוני המעגל. ומפני כך באו גשמי
ברכה רצופים כדי שלא תקיפו יותר עליהם.
וכלל זה יהיה בידכם, כל זמן שהעולם יהיה צריך
לגשמים ביותר, תלכו ותקיפו הצדיקים הנזכרים
ותתענו. ועל כל צרה שלא תבא על הצבור תקיפו
אותם שבעה פעמים ותענו".

שני דברים למדגו מפיסקה זאת. חכמי צפת היו עולים לקבר רשב"י גם בסוכות והיו מתפללים על המים. ובסוכות הן "נדונין על המים". אחרי שהמגיד גילה למרז חשיבות הספת סברו של ר׳ אלעזר בנו של רשב"י בחג הסוכות בלולב, התחוק בודאי המנהג, ואין לראות בכך מקרה, שנמצא אותה שעה מרו עם בני חבורה במירון. דבריו של הנוסע מקנדיאה, שהיו יוצאים למירון "שלוש רגלים", כלומר לא רק בימים שבין פסח לעצרת אל גם בסוכות ולשם תפילה על המים. הם מאוששים ונאמנים. ובא זה ללמד על זה. מכל מקום, זוהי העדות האחרונה על מנהג תפילות המים במירון. דבר שני היוצא מכאן הוא. שלא רק בזמנים קבועים היו עולים לקבר רשב"י אלא גם על כל צרה שלא תבוא. ולאו דווקא ציבור אל גם יחידים.

2) ביקוריהם של מקובלי צפת במירון לצורכי התייחדות ועיון. נפתח גם כאן בדברי מרן, שנאמרו על-פי המגיד באותו יום: "ובכן תדע כי הם [רשב"י ובנו] שמחים מאד בקרותכ׳ זוהר על מערתם או בכפר הסמוך להם. ואם תתמידו לקרות כן יגלו לכם רזין עילאין". השערה קרובה היא, שדברים אלה נאמרו לפני שנת ""אירושין" בסביבות צפת. ופעם אחת נמצאו ר׳ שלמה הלוי בן אלקבץ ותלמידו הרמ"ק במירון שישי שבעה "עוד מחוד שבט שנת ביום שישי שבעה "עוד להודש שבט שנת ""אירוש" זה: "כהתימי לבאר הדברים האלה ואני בתוך המדרש הרשב"י ע"ה במירון ונשתטחנו בתוך המדרש הרשב"י ע"ה במירון ונשתטחנו בקרבו בציון ר"ש ור׳ אלעזר ע"ה, ועדין מרחשן

שפתי. ושם התפללתי תפלה קצרה מתוך קירות לבי. ואח"כ קם מורי על רגליו ופי' בפ' זכור [את יום השבת לקדשו] מלבד פירושים אחרים שפי' עליו וכן מקצת חברים. וקמתי אני והס־תכלתי ואני פני לדרום קצת וימיני לציון ר' אלעזר משמאלי ציון ר"ש ע"ה, ופתחתי בפסוק זכור ואמרתי — בהשלימי דברי אלו נפטרנו מאת ר"ש ור"א".

בשעות התייחדות והסתגרות נמצאו עמהם גם תלמידים ובני חבורה שהיו שומעים ורושמים חידושים שנאמרו לרבם בעת ההתגלות. הסבר לענייו זה מצאתי בכתב־יד של ר׳ אברהם גאלנטי לווהר שבכתב־יד וזה לשונו: "כמה נאה לעלות ולראות פני אדונינו רשב"י להשתטח על קברו ג׳ פעמים בשנה. ועלינו לשבח לאדוו הכל כי כו נתקיים בימינו שכל חביריי ואני עמהם הולכים להסביל פניו ג' פעמים בשנה עוסקים בסודותיו מימי מורינו ע"ה זלה"ה זה לנו עשרים שנה. המקום ברחמיו יגדור פרצה זו שנפרצה בחבירים בעונותינו וירחם על פליטת החבירים הנשארת למעו נעלה אל בית ה' מירוז להשתטח על סברו ג' פעמים בשנה. וה' ברחמיו יחשבה לנו לצדקה כאלו עלינו להר ציוז ג' פעמים להראות את פני האדוז ה' אכי"ר".

עליית המקובלים למירון לא באה, איפוא, אלא במקום מצוות הראייה והעלייה להר־הבית. אבל אותם ימים לא עסקו בהם. אלא בלימוד סודו־ תיו של ס' הזוהר. יסודו של מנהג זה הוא בחבורתו של רבו. אבל לאו דווקא הרמ"ק. אלא אותו חוג שהרמ"ק נמצא בו. כלומר החבורה של מרן ור׳ שלמה אלקבץ. הוא נקבע עשרים שנה לפני כז. מאורע קשה גרם לביטול הביקו־ רים במירוז. מנוסח התפילה משמע שמספרם של החברים נתמעט, הווי אומר שהיתה מגיפה נוגפת שכתב ר' אברהם גאלנטי את דבריו. ואיזו היא מגיפה גדולה שפרצה בצפת וגרמה למותם של חברים רבים, אם לא זו של שנת של"ט. דון מכאן שמנהג זה יסודו בשנת שי"ט בערך. פירושו של דבר. אחר שנהג הרמ״ה לעשות גירו־ שין בסביבות צפת, שלא לעתים מזומנות, יצאו לפחות עשר שנים עד שנתהוותה הקביעה של שלוש פעמים בשנה. שוב איז ללמוד מכאו

שרק בימים אלה עלו למירון. למעשה חידשו החברים את המנהג הקדום ששמענו עליו מפי הנוסע איש קנדיאה, אלא שנתנו לו משמעות מיוחדת.

העלייה שלוש פעמים בשנה היתה, איפוא, מאורגנת, אף הלימוד דומה שהיה לו סדר מיוחד. "אור לט"ו לאלול שנת השכ"ט". כלומר עשר שנים אחרי ייסודו של המנהג. אמר המגיד למרז שעתיד הוא לזכות "לירד לחכמת הסבלה יותר מהראש שבמירוז והוא ייתי למילף מינד. לכז חזק ואמש". ה"ראש" הוא תואר שהספרדים נוהגים לכנות בו את ראש הישיבה. מדבריו של ר׳ אברהם גאלנטי אפשר היה להביו שהרמ״ס היה ראשם של המסובלים שהיו עולים למירוז. ברם, אין הדעת נותנת שבקרב מרן קיננה תקווה לעלות על תלמידו. מסתבר יותר שהכוונה לר׳ שלמה אלקבץ ששאלת השתוות מעמדם בהישג חכמת הקבלה העסיקה מאד את מרו בתת־הכרתו. מנהג זה אחז בו גם האר"י שלא נהה אחרי רבו הרמ"ק ויסד שיטה חדשה משלו בקבלה. בס' "בית מועד" בכתב־יד שסידרו ר' שלמה ב״ר בנימיו הלוי ואינו אלא מהדורה אחרת של ס' הכוונות. מובאת עדות מתלמידי האר"י שנמצאו עם רבם במירוז. ואלה דבריו: "ואני סבלתי מאמור"י זלה"ה שראה לרבו מוהר"ח רופא זלה"ה שיצק מים ע"י האר"י וגם מכל הרבנים ההולכים לראות את פני האדוז דא רשב"י בימי חג השבועות שהיו בימים ההם, שרובם ראו את האר"י. שכולם היו מסתפרים ליל מ"ט תכף אחר ספירת העומר". לא זו בלבד שהדברים תואמים להפליא את האמור מפי ר׳ אברהם גאלנטי. אלא שיש בהם תוספת הסבר. שהעלייה היתה בימים שלפני החג ושעשו במירוז ימים אחדים. אף בס׳ תולדות האר״י נאמר שהאר"י היה הולד עם החבירים למירוז והיה אומר להם "במקום הזה ישב הרשב"י עם החב-רים לסדר אדרא רבה ועדיין רישומו של האור במקום הזה". כלומר, ההשראה שהיתה לרשב"י בעת שחיבר ספר הזוהר, נשאר רישומה במקום. ואין להבין את דבריו אלא על־ידי החזרת אור זה. בכלל דברים הו הם דברי המגיד למרו: "דהא בהאי זוהר דבנייכו רמיזי כמה רזיז דלי

לון הושבנ׳ אלא דבני נשא לא מרגישין בהו וכד יתגלו להו ירגישו בהם״.

3) סוג שלישי של עדויות מפיהם של מקובלי צפת יוצא ללמד על שלב נוסף והוא קביעות של לימוד תורה וסבלה על סבר רשב"י במירוז לצורד תפילה על גלות השכינה והגאולה. הראשוז שמזכיר קביעות זאת הוא ר' אלעזר אזכרי. הוא פותח את ספרו "ספר חרדים" בקינה מרה על גלות השכינה ובהתכנסותם של ה״חברים״ במי־ רון לעיין בדברי הזוהר: "בהיות חברים מקשיבים אצל ציון רשב"י, עוסקים באמרותיו אמרות טהוד רות כדרכנו פעמים בשנה מעת לעת ומפקידה לפקידה, שם ישבו גם בכינו צעקנו במרירות לבנו ויתכו כמים שאגותינו בראותינו איר רשב"י וחבריו בדורותם היו מצטערים ואוננים ובוכים כל הימים על גלות שכינה וכבוד ה' הגדול המחולל במ"ה על רוב פשעינו ואותם הצדיקים לא היו גרמא בניזיקין וקל וחומר לנו שאנחנו הגורמים שיש לנו לבכות ולהצטער כפלים... זחלנו ונירא מאד לנפשינו אמרנו אוי לנו מיום הדיו... ככה אירעה לנו פעמים רבות ובשובנו לעיר, בהבלי העולם נשתומם לבנו בצרותיו... אמרנו עת לעשות... ונשובה אל ה' בכל עוז וגם נשיב רבים מעוו כאשר צונו ית׳. פה צפ"ת עשינו חברה קדושה קראנו שמה סכת שלום ורבים מתקבצים לשוב בכל לב". ר' אלעזר אזכרי חיבר ספרו לצורך זה, וכנראה שבחוגו נקבעה, לפני שנת שמ״ח, העלייה לקברו של רשב"י שתי פעמים בשנה. ואכו מצאתי עתה ביומן־גילוייו. שארבע־עשרה שנה לפני כן בחמשה בתשרי של"ד. היה אצל ר"ש". מטרתה של השתטחות זאת. לא באה איפוא לשם השגה. אלא לשם תיקון תשובה וזיכוד הנפש כדי לתקן פגם צער השכינה ולהכשיר את הגאולה.

המנהג שנתחדש בחבורתו של ר' אלעזר אזכרי, לעלות פעמיים בשנה לקבר רשב"י, התפשט כנראה אחרי פטירתו (בשנת ש"ס), כפי שאנו למדים מאגרותיו של ר' שלומיל, הנקראות בשם שבחי האר"י, ודחה מפניו זמנים וקביעויות אחרות. וכל כך למה? בשנת ש"ס כבר היתה צפת ירודה מגדולתה. גדולי מקובליה וחכמיה נפטרו או שיצאו לחוץ לארץ ואותם שנשארו

לא מרובים היו. קמעא־קמעא נתבסס המנהג והפך לקבע. שתי הפעמים נזכרות במקורות מצפת משנת שס"ז ומשנת שע"ז, ויש להניח שבשנים אלו נהגו כד רבים וכו שלמים.

קביעות זאת של חכמי צפת איז אנו יודעים עד איזה זמו נתקיימה. מכל מקום במקורות שלאחר זה אינה נזכרת בצורתה זאת. ברם, התייחדות במירוז לצורד הבנת סודות הסבלה. מצאנו גם במאות הי"ז והי"ח. במחצית השניה של המאה הי״ח מוסר ר׳ יוסף סופר. שהעלייה למירוז שלוש פעמים בשנה נשמרה אר בשינוי. העלייה היתה המונית "מכל המקומות של א"י" ולא היו עושים אלא לילה ויום אחד. "פעם א' בחודש אלול. הולכי׳ ולומדי׳ שם לילה ויו׳ א׳ ספר זוהר הקדוש. ופעם א' קודם ניסן לומדי׳ ג"כ מעת לעת. ופ"א בל"ג בעו', וזאת נסרא הילולא דרשב"י". כשני דורות אחריכד העיד ר׳ אברהם ב״ר משה קצבי. שליח צפת באיטליה, ש"שלש פעמים בשנה עוליו במעלות כל חכמיה ורבניה מעה"ק הנז' וצפתו אל הסדש פנימה להגות בספר הזהר הקדוש" ומתפללים על הגולה. כלומר קיימו בידם המנהג הקדוש מזמנו של הרמ"ק.

מסורות שלשונותיהם הובאו למעלה לא יוחד בהם הדיבור על חגיגות ל"ג לעומר בכלל ועל סבר רשב"י בפרט. ראשון שהזכיר שיום ל"ג לעומר יום שמחתו של רשב"י הוא וההשתטחות על קברו וקבר בנו במירון, הוא האר"י. וזה לשונו של הרח"ו תלמידו: "ענין מנהג שנהגו ישראל ללכת ביום ל"ג לעומר על קברי רשב"י ור״א בנו אשר קבורים בעיר מירוז כנודע ואוכלים ושותים ושמחים שם. אני ראיתי למוז"ל שהלך לשם פ"א ביום ל"ג לעומר הוא וכל אנשי ביתו וישב שם שלשה ימים ראשו׳ של השבוע ההו׳ ווה היה [ב]פעם הא' שבא ממצרים. אבל אין אני יודע אם אז היה בקי ויודע בחכמה הזו הנפ־ לאה שהשיג אח"כ. והה"ר יונתו שאגי"ש וז"לו העיד לי שבשנה הא' קודם שהלכתי אני אצלו ללמוד עם מוז"ל. שהוליד את בנו הקטו שם עם כל אנשי ביתו ושם גילחו את ראשו כמנהג הידוע ועשה שם יום משתה ושמחה. גם העיד [לי] הה"ר אברהם הלוי [י"ץ] כי בשנה הנז' הלך גם הוא שם והיה נוהג לומר בכל יום בברכת תשכוו נחם

ה' אלהינו את אבלי ציון כו'. וגם בהיותו שם אמר נחם כו'. ואחר שגמר העמידה א"ל מוז"ל כי ראה בהקיץ את רשב"י ע"ה עומד על קברו ואמר לו אמור אל האיש הזה אברהם הלוי כי למה אומר נחם ביום שמחתינו, והנה לכן הוא יהיה בנחמה בקרוב ולא יצא חדש ימים עד שמת לו בן א' וקבל עליו תנחומין. וכתבתי כל זה להורות כי יש שרש במנהג הזה הנז' ובפרט כי רשב"י ע"ה הוא מחמשה תלמידיו הגדולים של ר"ע. ולכן זמן שמחתו ביום ל"ג לעומר כפי מה שביארתי לעיל".

שלוש עדויות חשובות נכללו כאן לפי סדר־
הזמנים וכולן לא באו אלא כדי ליתן טעם
לשמחה ביום מימי הספירה שהם ימי אבל. כל
ענין לעצמו לא היה מספיק, ובצירוף כולם
נמצא הרח"ו למד שיש שורש במנהג זה. ברא־
שונה הוא מעיד שראה את האר"י שעלה למירון,
והיה בקבר רשב"י שלושה ימים עם בני ביתו.
מכאן שאותם ימים היו ימי שמחה. לא הספיק
לו דבר זה, לפי שאז עדיין לא הכירו.

העדות השניה אף היא קדומה לזמן התוודעותו של הרח"ו להאר"י. מו השנה הראשונה לבואו לצפת. כלומר בשנת ש"ל. עדות זאת אינגה שלו, אלא מה ששמע מפיו של אחד ה"חברים", הוא ר' יהונתן סאגיש, שהיה גדול בשנים משניהם. פרט נוסף בעדות זאת. שהליכתו של האר"י אותה שנה בל"ג לעומר למירוז עם בני ביתו. היתה כדי לגלח פעם ראשונה את שערות בנו הקטן, ששמו משה ידוע לנו ממקום אחר. הפעם לא עשה שם האר"י, כנראה, אלא יום אחד. עדות זאת יוצאת גם מעד ראייה אחר, הוא ר' אברהם הלוי ברוכים, שאף הוא נכח אותה שעה, כשבא האר"י בשנת ש"ל למירון לגלח את שערות בנו. וסיפר להרח"ו מה שאירע לו עם רבו. האר"י הזהירו לבל יתאבל ביום זה אלא עליו לשמוח בו.

הרח"ו כתב על תספורת הילדים בל"ג לעומר במירון "מנהג הידוע". מכאן שהיה ומושרש לפני זמנו של האר"י, וכנראה שהמוסתערבים החזיקו בו במנהג זה ודיקדקו בו ביותר. הם הגדילו השמחה, הירבו בסעודות ויצאו במחולות, עד שבאו לידי פריצות ווילוול. הסאה הוגדשה בימי

מרן, וכשישבו ר' יוסף קארו ובית־דינו לדון בפרצות העיר הסכימו לבטל את המחולות. מסו־ רת זאת מביא חיד"א.

לא הכל החזיקו במנהג זה ולא נהגו בל"ג לעומר מנהג של שמחה. ר' אברהם הלוי ברוכים אמר "נחם" בפני האר"י בקבר רשב"י ביום ל"ג לעומר שנת ש"ל. נמצאנו למדים שבצפת עדיין היו מקובלים שהתאבלו ביום זה. מפיהם של מקובלי צפת שדבריהם הובאו למעלה, משמע שהיו במירון בימים אחרים. אבל מכאן אין להסיק שמקובלי צפת לא נהגו כלל לבקר בל"ג לעומר במירון, כל שכתבו מקובלי צפת, על מנהגי החברים כתבו, כלומר דברים שאחזו בהם אותם בני עלייה בלבד ולא ההמונות.

אימתי נקבעה, איפוא, ההילולא במירון? יש יסוד להניח שאכן מקובלים ראשונים שבאו מספ־ רד לתורכיה ועלו משם לצפת הם אשר הנהיגו לימודים קבועים על קבר רשב"י במירוז. מועד ההשתטחות במירון, גם לפני שעמד קבר רשב"י במרכזם של המקומות הקדושים שבסביבות צפת. היו ימים שביו פסח לעצרת שהם ימי "זייארה" ליהודי המזרח. תקופה זאת נבחרה בודאי בשל היותם ימים ארוכים ויפים. הכל פורח בעונה זאת. החום אינו כבד ביותר והאויר צח ויפה לטיולים ולחגיגות. עיקרן של החגיגות במירוז היו בפסח שני, הוא יום שלושים לעומר. מבקרים שבאו ממקומות רחוקים או מחוץ לארץ לא הסתפקו ביום אחד, ולא תמיד הגיעו בזמו. שלו-שה ימים שהמקורות מעידים שנצאו שם. הם מפסח שני, שאסור בהספד ובתענית עד ל"ג לעומר, שאף בו אין אומרים תחנון, אין נוהגים בו איבול והותר בתספורת ובנישואין, כיוון שלפי המסורת הוא יום שפסקו למות בו תלמידי ר׳ עקיבא.

עמדו לו למנהג זה שני דברים. ר' שמעון בן יוחאי שהיה תלמידו של ר' עקיבא והתפילות, שלמן בואם של הספרדים הועתקו לקברו. מעתה שוב לא יום הכניסה (ט"ו באייר) היה עיקר, אלא הגמר ביום ל"ג לעומר. המון העם שראה את חכמי צפת והמקובלים עולים לעתים מזומר נות למירון, אותם ראה וביקש לעשות כמותם שנקבע "יום שמחתו" של רשב"י. עד ימיו של ונקבע "יום שמחתו" של רשב"י. עד ימיו של

האר"י היתה השמחה ביום ל"ג לעומר מנהגם של ההמונות ולא כל חכמי צפת לקחו חלק בה. כיוון שנהג כך האר"י וכמה מן המקובלים, נתקדש המנהג והתפשט וגם חכמי צפת, ואין צריך לומר המקובלים, עלו להשתטח במירון ביום זה. מנהג זה דחה את קודמו ושוב לא אחזו ביום פסח שני, שבטל טעמו.

בפעם הראשונה נזכר המונח "הלולא דבי רבי שמעוז" באגרת של שליח צפת ר' שמעוז בר יעקב, בשלהי המאה הי"ו. בזמנו יום הכניסה היה כבר ל"ג לעומר. ההמונים נשארו לחוג שבעה ימים. עדות אחרת מלמדת שסמוד אחרי תקופה זאת נהגו חכמי צפת לעשות במירוז על סברו של רשב"י שלושה ימים לפני ל"ג לעומר. מהדיר "תסוז לליל ל"ג לעומר" (שאלוניסי תק"צ), ר' רפאל פנחס ב"ר שמואל די־שיגורה מאיזמיר, תיאר בהקדמתו סדר הלימוד במירוז. וזה לשונו. "ומילתא כדנא נהגו מימי קדם רבנז סדישי לאוסומי גירסא כל עבדי ה' העומדים על הר הגליל להאי גיסא הקרובים אליו באתריה דמר ניהו רבה מקדימין ליום הכניסה עדרים, עדרים אנשי צורה. שם יחנו סביב לאהלו לפני משכנו אלה מפה ואלה מפה זה לדרומו וזה לצפונו וישבו שם שלשת ימים ויקראו בספר דבר הלמד מעניינו כל שישנו במקרא אורייתה דמר ... כזוהר הר־ קיע ושפ"ר התיקונים".

כל שסבר שההילולא נוסדה כיוון שיום ל"ג לעומר הוא יום שמת בו רשב"י, טעות היתה בידו. ולא זו בלבד, אלא שמקובלי צפת סוברים שימי הספירה הם ימי דין, לדעת האר"י וחוגו מימי בראשית ולדעת ר' משה ן' מכיר, ראש הישיבה בעין זיתון, משעה שהיו ישראל משוע־ בדים במצרים, משום כך מתו תלמידי ר' עקיבא. מיתתם היא, איפוא, מסובב ולא סיבה.

נתחבטו גדולים בעניינו של יום זה ונראים מכולם דברי החיד"א שר' עקיבא "יום ל"ג התחיל לשגות לרשב"י ורבי מאיר ורבי יוסי וכו' ויאור להם שתחזור התורה ולכך עושים שמחה".

בפירוש זה קדם לו המקובל האיטלקי ר׳ עמנואל

חי ריקי, שחי שנים אחדות בצפת. ואלה דבריו:
"ועל ידם [של חמשה תלמידי ר' עקיבא] ועל
ידי ר' שמעון בן יוחאי שהיה אף הוא תלמידו
נתקיים העולם. לפיכך אין להתאבל ביום זה
כלל על החורבן שלא יענש אלא מצוה לשמוח
שמחת ר' שמעון בן יוחאי. ואם דר בא"י ילך
לשמוח על קברו ושם ישמח שמחה גדולה, וכל
שכן אם הוא פעם ראשונה שמגלח ראש בנו ומניח
הפאות, שהוא מצוה".

המנהג לחוג את יום ל"ג לעומר לא היה נהוג בחוץ לארץ, ולא היה רווח חוץ לצפת אפילו בארץ ישראל, והשמחה היתה מיוחדת למירון על קברו של רשב"י. ר׳ עמנואל חי ריקי פירסמו בשנת תפ"ז והתפשט בשנת תצ"א. משנדפס ספר חמדת ימים ובייחוד בשנת תקי"ד. משהדפיס ר׳ שמואל די שיגורה באיומיר ״תקון לליל ל"ג לעומר" שיסד וסידר אביו ר' יצחק ב"ר אברהם די שיגורה על־פי חמדת ימים. באיזמיר היתה ההילולא נעשית כמו במירוז. וכד מעיד ר׳ חיים פאלאג׳י: ״ל״ג לעומר, בכל תפוצות ישראל עושי הלולא רבה על הקדוש התנא האלהי רשב"י זיע"א ובמדרשים יתנו דעתם החכם שלהם והגזברים לבל יעשו קלות ראש ח״ו בלילה הקדושה הלזו כי יהיה להם לפוקה ולמכשול, ובדוק ומנוסה דלא יתקיים המדרש ההוא... וזכור לטוב להגביר מסגני לויה דעשה והתקין לדורות ללמוד הזוה"ק שלם בביתו ביום הזה בכנופיא כל הת"ח שבעיר".

במאה הי״ח פשט המנהג בקהילות המזרח ובקהילות החסידים ובמאה הי״ט נחשב מנהג קדום ונקבע בדפוסי הימים המיוחדים, שעם שהם ימי תפילה והתייחדות הם גם ימי ששון ושמחה. מנהג המקובלים לעלות למירון לשם לימוד והשגה ותפילות כמעט שנשתכח בדור האחרון וצורה שצרו לו ההמונות, ההילולא והחגיגות ביום ל״ג לעומר, גברה על עיקרו ומטרתו ונת־קיימה, עד שהפך יום ל״ג לעומר חג של כלל ישראל בכל מקום שהם.

### הכרת המציאות במשנת הרב קוק\*

#### צבי זינגר

רב אברהם יצחק הכהו קוק תובע שנעמיק את הסתכלותנו עד שנוכל להכיר את המציאות הנסתרת מאחורי המציאות הגלוייה. בתארו את המצב בארץ־ישראל בשנים שלפני מלחמת העו־ לם הראשונה, הוא רואה "סוכה דלה מלאה מס־ כנות חמרית ורוחנית". זו המציאות הגלוייה והיא מתוארת על ידו ללא כחל וסרק, על הכפירה שבה ועל התופעות הרעות שבה. אבל סיימת גם מציאות אשר עדיין נסתרת ועם זאת היא שרירה וקיימת. בתוך-תוכם של החיים הגלויים "מסת-תרת שכינת אל חי" (או"ת קכד). באורח גלוי באה ההתעוררות לשיבת ציון בגלל הצרות וה־ רדיפות: אבל מניעים אלה אינם אלא צירוף של מקרים היסטוריים. ביסודה של התחייה הלאומית באה "התביעה הפנימית" של האומה לפרוץ את הדרר כדי להוציא אל הפועל את צביונה המלא והשלם (או"ת צה).

בשלביה הראשונים באה ההתעוררות הלאומית לידי ביטוי בדברים חיצוניים, כגון שיבה לארץ, תחיית השפה העברית, לימוד ההיסטוריה של העם ואף "געגועים מגומגמים". אבל אחרי הצעד הראשון התיצוני תבוא התעוררות רוחנית ש־תהיה חדורה אמונה באלוהים (חה"ג עו). תנועת התחייה הלאומית נמשלת לבני אדם שחופרים באר עמוקה בארץ צחיחה. יש המתייאשים לאחר שלא הצליחו להגיע במהרה אל מקור המים, ויש "הקשורים בקשרי נשמה עם החפץ של מגמת הבאר החיה שבעתיד". אנשים אלה מאמינים "שהמים החיים מוכרחים סוף כל סוף להיות זורמים ממקור זה". אף המאמינים-האופטימיס־טים חייבים להודות שהמים שהחלו זורמים מו

פרק מתוך חיבור על משנתו של הרב קוק.
 קיצורים לכתכי הרב קוק: אג"ר: אגרות ראיה,
 אה"ק: אורות הקודש, או"ת: אורות, חה"ג: חזון
 הגאולה, עו"ר: עולת ראיה, ק"מ: קובץ מאמרים.

הבאר אינם כולם מים צלולים, אבל אין להאזין לקול המייאשים "מהירי־הלב" המרפים את ידי העושים אלא יש להוסיף אומץ ולהעמיק בחפירות הבאר. "נוסיף להעמיק את באר התחיה ברוח ובחומר". מול "מחשבות שטחיות" שאינן חוד־רות לעומקם של המאורעות, יש להעמיד את התביעה לרדת "עד התהום העמוקה של המחשבה התחייתית". יש להמשיך ביתר־שאת בבני בה המעשי של הארץ ויחד עם זאת יש להרבות ולהגדיל בה את מאור התורה. ועוד תגיע העת כאשר יתגלה "רוחנו הנאמן והמקודש הנובע ממקור ישראל". התנועה הלאומית עדיין אפופה ב"מעטפה חילונית" אבל בבוא העת היא תשתחדר מן המעטפה "ותתעטר בעטרת הוד קודש" (ק"מ 7—9).

ההבחנה בין ראייה חיצונית והסתכלות פנימית של המציאות נובעת מתוך תפיסתו של הרב קוק — המושפעת מתורת הקבלה — שקיימת הווייה פנימית ונסתרת שאפשר להבחין בה ולהכיר או־ תה על ידי התכוננות מעמיקה במציאות. יש גוף ויש נשמה, יש מציאות גלוייה וחיצונית ויש מציאות נסתרת שהיא פנימית, יש ראייה שטחית ויש ראייה חודרת. דומה שקיימת סתירה בין ההסתכלות הפנימית ובין המציאות הפנימית היא המסתכל הפנימי יודע שהמציאות הפנימית היא האמתית (עו"ר א, לט).

המציאות מורכבת מהרבה חלקים נפרדים, אבל על ידי הסתכלות מעמיקה אנו באים לידי הכרה שכל החלקים צריכים זה לזה ומתקשרים להווייה אחידה. תפיסה זו מושתתת על תורת הקבלה המבחינה בין "עולם הפירוד" ובין "עולם היחוד" (עלמא דפרודא ועלמא דיחודא). בעולם יש הרדבה רשעות וסכלות ונעשות בו תועבות – אפילו בשם האמונה הדתית – אך לעומת זה מוצאים באו בו את שכל האדם ויושרו, אור האמונה וחכד

מת החכמים. העולם מתקיים ומתאחד מן הצירוף והחיבור של כל הפרטים. הדברים הנעלים נזקקים לדברים הנחותים: "עולם אחד הוא". ברוח האדם יש "שמרים ורפשים" אך בלעדיהם לא היה האדם יכול להצמיח "פרי תנובתו המשמח אלהים ואנ־שים" (אה"ק ב, תיו—תיח).

"הקריאה בשם ד' שואפת לגלות את האחדות בעולם, באדם, בעמים, ובכל התוכן של ההווייה" (שם ב, תיא; ב, שנז). אחדות זו אף־על־פי שאינה גלוייה, היא מהותית במציאות — והיא־ היא הקדושה האלוהית החבוייה בתוך ההווייה, אור־הקודש הגנוז בתוך העולם, "הקדושה היא כללית, בכל המציאות היא מופעת, אלא שהיא עלומה ומסותרת מצד גסות החיים ובאה כנסת ישראל לגלות את הצפון ולהראות את בהירות הקודש" (עו"ר א, לז; ב, קנה—קנו). בראייה בעולם. אפשר לחשוף את הקדושה הנסתרת רק בעולם. אפשר לחשוף את הקדושה הנסתרת רק על ידי "הכרה תוכית", היינו על ידי הכרה ש־ תחדור אל התוך, אל המשמעות הפנימית. דוגמה לכך היא הבנת המאורע של יציאת מצרים:

"יציאת מצרים היתה מאורע כזה, שרק לפי מראית העין הגסה נחשבת היא לדבר שהיה איזה פעם ועבר, ונשאר בתור זכרון אדיר בתולדות ישראל, ובתולדה הכללית של האנושיות כולה. אבל באמת על ידי הכרה תוכית אנו באים לידי ידיעה כי עצם פעולת יציאת מצרים היא פעולה ש-אינה נפסקת כלל. התגלות יד ד' בפרסום ובהופעה בהירה על פני ההיסטוריה של התבל, היא התפרצות אור נשמת אלהים החיה והפועלת בכל מרחבי עולם" (שם א,

על פי דרכה של תורת הקבלה (״הרזיות״,
היינו תורת הרו־הסוד) מפרש הרב קוק את
היחס בין המציאות הגלוייה ובין המציאות הנס־
תרת על־ידי הדימוי של האור והניצוץ — ניצו־
צות של אור טמונים בתוך החיים החומריים.
״אומרת לנו הרזיות: בעולם מלא של אור ושל
חיים אתם שרויים״. המציאות היא גדולה ועשי־
רה יותר מכפי שהיא נראית על־פי ההסתכלות
החיצונית. בכל פינה של החיים נמצאים ״ניצוצות

מלאים חיים ואור". אלה הם ניצוצות של אור הקודש. האלוהי, והם חבויים בתוך המציאות ה־ מוכרת לנו היא ההווייה הזמנית־החומרית, והיא ביצוץ מן ההווייה הנצחית-האלוהית. ניצוץ הקוד דש גנוז בתוך החיים החומריים ואי אפשר לחשוף אותו אלא אם כז מכוונים את מטרות החיים החומריים-הזמניים אל ההווייה הנצחית (שם ב. שעז). כדי לחשוף את "האידיאליות האלוהית", או את האור הגנוז, יש לרומם ולקדש את חיי המעשה. פעילות זו נקראת "העלאת ניצוצות הקדושה": "את ניצוצות הקדושה אנו שואפים תמיד להעלות". האידיאליות הרוחנית תתגלה רק באותה מידה שנדע לרומם את החיים החומריים ולהזקיק אותם אל המגמות הרוחניות (שם ג קפד). "העלאת הניצוצות" מתפרשת כעבודת קו-דש המתייחסת לכל תחומי החיים - "עד שאכי-לותיו הן קרבנות ממש" -- ועל פי המושג הזה יש לפרש את הכתוב (משלי ג. ו) "בכל דרכיד דעהו", כפי שהוא נדרש על ידי חז"ל (ברכות סג, א): "איזוהי פרשה קטנה שכל גופי תורה תלוין בה, בכל דרכיך דעהו והוא יישר אורחו־ תיך" (שם, ג, רכג). לפיכך יש משום "מצוה" או "חובת כבוד" ביחס האדם כלפי גופו. כפי שמסופר (ויקרא רבה לד, ג) על הלל שהיה אומר כי הוא עושה מצוה כשהוא רוחץ את גופו (שם א, ספג). כאשר האדם קושר את אורה חייו אל "תוכן" מסויים הריהו מפלס "נתיב" לחייו, היינו שהוא מכוון את חייו לתכלית מסויימת. התוכן הוא הקובע את הנתיב. אם התוכן נעלה ונשגב הרי נתיבות החיים הם נעלים ונשגבים, ואם התו-כן נמוך ושפל-ערך יהיו נתיבות החיים נמוכים ושפלים (שם ג, קכז-קכח).

הקודש, או "האידיאליות האלוהית", נמצא בכל תחום של החיים, בכל פינה, בכל זמן ובכל מקום, ואילו החול אינו אלא "מסווה המסתיר" את אור הקודש. בחגי ישראל מתבלט הקודש והוא "מסיר את הצעיף" עד שהקודש מתגלה (אג"ר ג, רסז; עו"ר ב, רנה—רנו) חגי ישראל נקראים "זמנים" לפי שהם באים במועדים קבועים כשהם מפסיד קים בין תקופות של ימי־חול. השפעתם מרובה דווקא בשל כך, בדומה לאהבתם של "רעים אהובים" אשר אהבתם מתגברת כשהם נפגשים

לאחר הפסקה: "התגדלות האהבה והפרחתה על ידי הפסקות כאלה היא אחד מתנאי החברה" (עו"ר א, שפא). בהקדמה לספר "שבת הארץ" (הדן בהלכות שמיטה) מתאר הרב קוק בדרך זו את השבת, השמיטה והיובל. חיי החול מתאפיינים "במהותם המעשית התכופה" ולכן הם מסתירים את הקדושה. השבת, השמיטה והיובל נותנים רווח ויוצרים הפסקה. ההתנערות שבאה כתוצאה מן ההפסקה, משחררת את הנפש מכבליה ומוצי־אה אל הפועל את הקדושה החבוייה בתוך חיי

ניצוצותיהם של אורות הקודש מתפשטים בכל המרחב, אבל הם גנוזים בשבילים נסתרים וזרמים חבויים, עד אשר מתגלים במלוא קדושתם בדרך של "התרכזות של גילוי". יש שלושה סוגי קדושה עיקריים:

- א) קדושת האדם.
- ב) קדושת המקום.
  - ג) קדושת הזמן.

קדושת האדם נמצאת בכל האנושות באורה חבוי אבל גילוייה מתרכז בנשמת ישראל. קדושת המקום מלאה כל העולם כשהיא חבוייה ועלומה והיא אינה באה לידי גילוי אלא בארץ־ישראל ובמיוחד בבית המקדש. קדושת הזמן מתפשטת לכל אורך הזמן אך היא מגיעה לידי הבעיה וגי־לוי בזמנים מיוחדים, בשבת ובחגים. התגלות הקדושה מתרכזת באדם שבישראל, במקום של ארץ ישראל והמקדש, ובזמנים של שבת וחגים. אין כאז חידוש של סדושה אלא התרכזות. גילוי

והבעה של הקדושה הגנוזה. "החידוש הוא בשם, בהתגלות בביטוי ובפרסום, אבל העצמיות לא נתחדשה" (אה"ק ב, שג—שד).

הקודש הוא בכול, ואילו גילוייו של הקודש שונים. יש שהקודש מתגלה במרוכז, או בעוצמה, עד שמבחינים בקודש ביתר שאת, כגון בנשמת ישראל, בארץ ישראל, במקדש, בשבת ובחגים. אולם תחושת האדם שהקודש אמנם מתגלה אליו -- תחושה זו תלוייה באופו הסתכלותו. אם ראייי תו היא "הסתכלות שכלית פשוטה" הריהו רואה את כל הפרטים הנתונים לתחום הכרתו החיצור גית, ותו לא. אולם אם הוא שואף לחדור אל פנימיותה של המציאות וראייתו היא "הסתכלות רוחנית", הריהו רואה בעולם כולו על כל פרטיו את האחדות המחברת ומכוונת הכל אל המגמה. ההסתכלות הרוחנית, או "הסקירה הפנימית", היא אשר מאפשרת להעלות את ניצוצות הקדו־ שה הטמונים "בכל תוכז שבחיים. בכל מאכל ומשתה, בכל משא ומתן, בכל שיג ושיח", עד אשר הניצוצות יפרצו ויתלכדו לאבוסות גדולות (שם א. מא-מב). בהסתכלות חיצונית נראית המציאות כחצוייה בין רוח וחומר אבל בעצם קיימת אחדות מהותית־טבעית, אורגאנית:

״הננו רואים את התכונה האורגנית של המציאות החומרית והרוחנית. בבטחה יכו־לים אנו להשקיף על היחש הכללי של הכל, וממילא על הפעולה שהכל מתפעל מן הכל, והכל פועל על הכלי אין לנו אטום גשמי, ולא שרעף רוחני, שאיננו פועל ונפעל על מלא ובמלא כל״ (שם ב, שנה).

<sup>(4</sup> מעמ' (4)

לכן יותר מאשר בכל תקופה אחרת, עלינו לשים בפני עינינו השכם והערב את דברי התורה (שמות כג, יג) "ובכל אשר אמרתי אליכם תשמרו"; רבי מאיר אומר: "לעשות דברי תורה עליך חובה"! (מכילתא). ברם, חובה זו אינה רק ללמד לבנינו תורה אלא היא חובת האבות והבנים גם יחד. ביחוד צריכים לקיים חובה זו באי בית־הכנסת כדי שתהיה תורה ותפלה במקום אחד.

רבי מאיר שהיה אחד משבעת תלמידיו של רבי־עקיבא, הלוחם לחירות ישראל בארצו, ללימוד התורה וקיומה, ולאהבת ישראל, להם השאיר את צוואתו הגדולה, — הוא, רבי מאיר אשר צווה לנו: לעשות את דברי התורה עלינו חובה!

עלינו לשקוד לקיום דברי חז"ל (אסתר"ר — פתיחתא): עשרה חלקים של תורה בעולם, תשעה בארץ־ישראל.

יהי רצון.

### שמע ישראל...

#### מנדל שרף

בן יש את נפשך לדעת בנסבות כלשהן האם בן-אדם זה או אחר יהודי הוא, הרי ברוב רובם של המקרים המבחן הנכון הוא "שמע ישראל". מי שנותר בו זיק יהודי, שומע כאשר אומרים "שמע ישראל", וזהו המשמש כסימן זיהוי שלו מחד ואמצעי הזדהות מצדו מאידך. הפר־שה השניה קובעת את הקשר בין העם והארץ בצורה היהודית של תנאי כפול: "והיה אם בצורה היהודית של תנאי כפול: "והיה אם שמוע... ואכלת ושבעת" מחד; ומאידך, "הש־מרו לכם פן יפתה לבבכם וסרתם ועבדתם אלהים מחרים... ואבדתם מהרה..." ח"ו. העם הזה הקשור לארץ הזאת הוא ה"גוי הקדוש" עם הסגולה.

היהדות איננה דת כמו דתות אחרות המקובלות

על עמים רבים ושונים החיים בכל היבשות. היהדות היא אורח חיים -- בלע"ו "ציביליזציא" של העם המיוחד הזה: הדרך בה ילך העם הזה באור ה' נקבעה ע"י הראשונים והאחרונים ב־ הלכה. זו הדרד אשר צדיקים ילכו בה ורש־ עים יכשלו בה -- אותה דרך, לא דרכים שונות. אורח החיים הזה שמש לעם כמדינה בדרד במשר אלפי שנות נדודיו. הוא היה עמוד האש לנחותם בדרכו שלו במדבריות של כל גויי העוד לם שבתוכם נפוץ -- אשדת למו! במשך כל הדו־ רות היה סחף פעם גדול פעם פחות, השואה האח־ רונה שעברה על העם ויוכל לה, לא היתה הרא־ שונה: אנו מקוים שהיתה האחרונה. "ה' אלקיו עמו" היה בכל מקום ובכל עידו והוא ששמש לו מקור כח לעמוד בכל התלאות כמו שעוגו הוא הבסיס להווצרות חשמל.

כמו שסיבובים יוצרים שני כוחות, האחד ש-מושך החוצה ("צנטריפוגלי") והשני החותר ל-מרכז ("צנטריפטלי"), כך אלה שדבקו בהלכה נשארו יהודים הגם שמדת קיום המצוות היתה שונה בין אדם לחברו מתקופה לתקופה בין

תפוצה לתפוצה. אלה אשר גביהם הכח הצנטריפוגלי גבר על הכח הצנטריפטלי שבהם נסחפו, נטמעו בסביבה הזרה בציביליזציא הזרה
שלה סגדו, עזבו באר מים חיים, אבדו לעם
היהודי. שום חומר בעולם אינו נעלם, הוא מחליף
צורה. עשרת השבטים במובן בני־אדם לא אבדו,
הם אבדו כחלק מהעם היהודי כתוצאה מכך שעבדו אלהים אחרים והשתחוו להם, כאשר
בחוקותיהם הלכו.

השיבה לציון אופשרה לעם שהתפלל "ותחוינה עינינו בשובך לציון ברחמים", אפילו לא
כולם התפללו באותה תדירות ובאותה דבקות.
ואלה שלא התפללו ולא אבותיהם או לפחות
אבות אבותיהם, הם אלה שגביהם התקיים: אילו
היה שם לא היה נגאל, כי לא רצה להגאל כי
לא רצה להמנות על העם היהודי; ברבות הימים
נסחף, נטמע בסביבתו; בראשונה שכת הוא,
במשך הזמן גם סביבתו שכחה, נעלם מהיכן בא
לה שהרי את חייו חי באורח החיים של סביבתו,
לא של עמו.

לא רק בתורה הוזהר העם שיתקיים רק כל עוד יהא עם ה', כל הנביאים התריעו נגד אסימילציא בסביבה אשר תוצאתה טמיעה בתרבות זרה בציביליזציא זרה בעם זר לצור מחצבתו.

בעולמו של הקב״ה יש סגולות לכל בריה כמו שיש לה מגרעות בהשואה לאחרות. גם עמים בריות כאלה, לכל עם המיוחד שבו, לטוב ולרע; ויש איזון פנימי של שני אלה. מאז בריאת העו-לם יש איזון בין אור וצל; יתרה מזו, הצל הוא תולדה של האור. אור גדול מדי מהווה סינוור. החוק שהוא המאפשר חיים של עם מתורבת ב-נגוד לחיית אדם הקיימת בג׳ונגל בצד חיות, גם הוא מהוה איזון של קולות וחומרות. כי אין בעולם כלו לבן; לבן הוא תוצאה של צירוף כל צבעי הקשת.

המשפחה מהווה תא בסיסי לקיום של כל עם. טרם הומצא משהו יותר טוב; להיפך, כל שנסו חדשנים לחדש — אכזב. המשפחה היהודית וחיי המשפחה היהודית שמשו בכל הדורות אור לגור יים. לכן מי שרצה להתנכל לעם, בצורה זו או אחרת, לחלק זה או אחר של המשפחה היהודית התנכל. אין חדש תחת השמש: מפרעה ועד היטלר, ובכלל זה סטאליו.

העוגן שהותיר בחיים את העם היהודי ברו־ סיה, לא היה תיאטרון בשפת אידיש אלא בית הכנסת הגדול במוסקבה, ליל כל נדרי, שמחת התורה, המצה וכו׳.

חיילים אשר מיום הבר־מצוה שלהם לא היו בבית הכנסת, ואפילו אז לא כולם היו, ראו את הנסים שהראה הקב״ה כשהציל את עמו ואר־ צו במלחמת ששת הימים, וכולם נהרו אל הכותל המערבי שריד קדשנו כהתגלמות היהדות — לא אל קבר הרצל, לא אל משכן הנשיא, לא אל הכנסת, לא אל בניין ראש הממשלה, לא אל האוניברסיטה, לא אל בית העם, גם לא לבית הועד הפועל.

מכד יש להסיק מסקנות: עם ישראל יתקיים במדינת ישראל כאשר ידבק בייחוד שלו כשיהא יהודי ולא כאשר יהא עם ככל הגויים. לכן יש לשמור על בסיס העם הוא התא המשפחתי לא ע"י הענקת הכרה ומעמד לידועה בצבור שתהא כמו האשה המקודשת לבעלה כדת משה וישראל. להיפך, יש להחזיר את העטרה של האשה היהודית כאם המשפחה היהודית: מקומה של הידועה בצבור לא יכירנה בקהל ישראל. זכויות אזרח במדינה גם לגר הגר בתוכנו (המובז כאו לא למי שהתגייר אלא למי שאיננו יהודי). בקדשי ישראל אין לו חלק כל עוד איננו בן העם היהודי. המדינה יכולה לתת לו אזרחות כמו שנותנת אזרחות לדרוזים או לבני עמים אחרים עפ"י חוקי המדינה. בית המשפט העליון יחליט מי אזרח המדינה כמו שיש מדינות בארה"ב שבהן מוענקת אזרחות ע"י שופט בבית המשפט בסוף תהליך ההתאזרחות. לפי חוק המדינה יכול שתהא מספקת הצהרת נאמנות. יכול ששירות בצה"ל יזכה לקבל אזרחות ללא כל תנ־ אים נוספים, בית משפט לא יחליט, כי אין

זה בתחומו להחליט, מי בן העם היהודי שאליו אין מצטרפים ע"י הצהרת הזדהות כמו שהמצהיר על הזדהותו עם האיסלאם הופך מוסלמי. על שלמות העם הזה שמרו הרבנים במשך אלפי שנים, והם ימשיכו לעשות כן. והמדובר ברבנים המושפעים ע"י ההלכה והמקיימים אותה לשמה — לא ברב מטעם (זו המצאה מימי הצאר).

אפילו הרבנים אנשי חיל יכולים לה-יות רבנים רק כשהם יראי אלקים אנשי אמת ושונאי בצע --- משמע אינם עושים כדי למצוא חז בעיני השלטוז כדי לזכות ביתרוז ממנו בשכר זה שהקלו עליו פתרוז בעיות פוליטיות או אח-רות שעליו לפתור. רק בצורה זו "כל העם הזה על מקומו יבוא בשלום". תורת משה הרחיקה ראות מאשר ראש הממשלה הגאוני ביותר, ואם נסבע שיש להרתיע מניאוף ע"י זה שממזר לא יבוא בקהל ישראל. יכול להזדעזע מי שרוצה להזדעזע. בכל שיטה משפטית ישנם דברים שו-ליים שבמבט ראשון ובלי הקשר לכלל ההוראות. עלולים להראות מוזרים. מכך אין להמגע. כמו שלרופא אין תרופה לכל חולי. כד גם במשפט איז סעד לכל מקרה, גם לא חייב להיות. קיומו של עם ישראל בארץ־ישראל תלוי ביז השאר בקיומו כעם סגולה. בקיום המשפחה היהודית כדת משה וישראל. ובנושא זה יש זכות דבור ומכל שכן זכות הצבעה רק למי שאיננו נוגע בדבר, כמו שאסור למי שמעוניין בעסקה מסויי־ מת להצביע עליה כמנהל במועצת ההנהלה של חברה או כחבר מועצת עירייה, ועוד ועוד. בכל שיטה משפטית יש קולות וחומרות וביטא זאת היטב מי שהיה נשיא ביה"מ העליון במקרה של חופש(!) הדבור. באמרו כי חרות זו יכולה רק להתקיים כאשר הנואם מוגבל בכך שאסור בדבה. באין איסור זה לא יתכן חופש הדבור.

מאידך הגיע הזמן ליצור את המסגרת המתאיד מה לחיים היהודיים במדינה. בימי המנדט היתה הקהלה התא האוטונומי של ישוב והועד הלאומי היתה הנציגות של הישוב בפני השלטון, שניהם תחת שלט של עדה דתית. נוצרו מועצות דתיות בקהלות כדי לטפל במיוחד בסיפוק הצרכים הדתיים. כשקמה המדינה נעשה במהירות חוק לספק תקציב למועצות דתיות. מאז אין קביעה

חוקית מה מוטל על מועצות דתיות אלא כל מועצה מטפלת במסגרת התקציב שאושר לה — במקום לספק תקציב עבור מה שמוטל עליה לבצע. לכן שונה הדבר ממקום למקום כאשר ההגיון מחייב שיהא אחיד. 23 שנה אחרי קום המדינה הגיע הזמן לקבוע בחוק את היקף החורבות הסמכויות והפעולות של מועצה דתית. מה למשל תפקיד רבני השכונות, כיצד והיכן אפשר לפנות אליהם ומה פעולותיהם נוסף על משלות כרטיסי ברכה לראש השנה וציון שמותיהם במדרך כשרות המופץ ע"י המועצה הדתית לפני חג הפסת. מה בעניין שרותי קבורה ובתי עלמין, וכו'י וכו'י

יש לשמור על קיום חוק ולא להתחמק מקיומו. כאשר עפ"י החוק רב נבחר לתקופה מוגבלת של כאשר עפ"י החוק רב נבחר לתקופה מוגבלת של הוראה זו כדי לא ליצור תקדים של סיום כהונת רב בדרך כזו. אם רב שנבחר צריך להשאר על כנו במשך כל ימי חייו, מוטב שכך ייקבע לכת־חילה. מועמד אשר לאחר שנבחר למשרה, אינו מתחיל לכהן בה — מבטלים את הבחירה ובוחרים במועמד אחר. משרה צבורית איננה כתונת פסים אשר הנבחר יכול להתקשט בה כשאינו פועל בה. רב הנמנע במשך שנים אחרי הבחרו, מלשמש ברבנות שאליה נבחר, מוכיח כי אותה משרה מיותרת. ואם איננה מיותרת, יש לאייש אותה

באישיות המתייחסת ברצינות למועמדותו הוא לאחר שנבחר. אכן יש טקסים אשר רב מנצח עליהם וכאלה שמשתתף בהם, אבל אלה אינם עיקר. למי שבוחל בעיקר, גם אין מקומו בטק־סים, אפילו יהיו ממלכתיים. אף זאת, יש ללמוד מהנסיון ולמנוע הצגת מועמדות למשרות אחרות של אנשים אשר לא הצריקו את האמון שנרכש להם כשנבחרו — ולא התחילו לפעול במשרה שאליה הציגו מועמדותם. לפחות במשך מספר שנים אין לאפשר למועמד כזה מהתלה חוזרת בצבור: ע"י מניעת הצגת מועמדות למשרה צבורית.

ואם ממיליוני יהודים נאספו כספים רבים כדי לרכוש אדמה עבור העם היהודי על בסיס הב־טחה שלא תגאל לצמיתות שרק יהודים יוכלו לעבד אותה או להשתכן עליה או ליהנות ממנה ושלא יהא חילול שבת ומועד על אדמת הלאום — יש לעמוד על קיום המטרה הזו, לא להתפשר ע״י התרת עבודה בשבת ומועדי ישראל ולא לאפשר הוצאת האדמה מהצבור כדי למנוע שתתגלגל בחזרה לנכרים שמהם נרכשה בדמים רבים בהרבה מובנים.

כל עם דורש מבניו מסירות ללא סייג: "בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאדך". מכל שכן שזה חל באותו עניין שבו מופיע בראשונה — ביחס היהודי לקונו, בשורה הראשונה בארצו.

### הלוואה וחסכוו

אגודה הדדית בע"מ, ירושלים

מקבלת חברים, פיקדונות וחסכונות; ניירות ערך; מלוות ממשלתיים; שילוב חסכון־אשראי; פקדונון "הון" מחלקת כספים וניירות ערך למשמרת

### עוד על הסידור "רינת ישראל"

#### לוי יצחק רבינוביץ

ראתי בהתעניינות רבה את המאמר של ידידי מר נפתלי בן־מנחם "בשולי סדור 'רנת ישראלי" (טורי ישרון, גליון יח) וההתעניינות גרמה לרכישת הסידור הזה, ואע"פ שאני מסכים עם הרבה מהביקורת, אף ברצוני להוסיף על הביקורת, ואם "אסיים בגנאי" מן הראוי ש"אפתח בשבח".

מר בן־מנחם כולל את כל דברי השבח שלו באמרו שהוא "צעד חשוב לקראת סידור תפילה בשביל כל מתפלל בבית ובבית־כנסת, ומצביע רק על "הסדר הנאה, הניקוד המדוייק והביאו־ רים הקצרים".

לדעתי יש הרבה יותר בסידור הזה הראוי לשבח. הז מצד הצורה והז מצד החומר. ואל תהי הצורה החיצונית דבר קל בעיניכם. אני פעם הערתי על המאמר בגמרא (שבת קלג ע"ב) "זה אלי ואנוהו – התנאה לפניו במצות. עלה לפניו סוכה נאה ולולב נאה ושופר נאה. ציצית נאה ספר תורה נאה". שבכל הדברים הנזכרים במאמר זה אנו משתדלים לקיים אותו. ואילו בדברים שאינם נזכרים איז אנו דואגים ליופי, והדוגמה הבולטת היא — סידורי התפילה שלגו! כבר הת־ רגלנו לסידורים מודפסים על הנייר הגרוע ביותר. אותיות מטושטשות. כריכה מז הרעה ביותר, וכו׳. מי שמשווה את הסידור הזה בהוצאת "המשרד לעניני דת של מדינת ישראל" (משום מה. ועד עכשיו לא הצלחתי לעמוד על הסוד הכמוס בו. להוצאת ספרים "משרד הדתות" נהפד ל"משרד לעניני דת") נייר טוב, אם לא מז המובחר, דפוס נאה, כריכה הראויה לשמו וכו׳. וכן במה שנוגע לתוכז. סוף סוף זכינו לסידור תפילה הנותו מקום הראוי לתפילות הקשורות עם הקמת מדינת ישראל במקום לעשות מתפילות האלה ניספח לתפילות המסורתיות. כמו בסידורים הראשונים

שיצאו מהמשרד הזה, שנדבקו בסוף הסידור. כאן התפילות לשלום המדינה ולצה"ל נמצאות במקוד מן הנכון. ויתר על זאת, יש "שער" מיוחד, הנקרא "שער ימי ההודאות" ואלו הם "ימי ההודאות"? חנוכה, פורים, יום עצמאות, ויום חרות ירושלים. ויבואו העושים על הברכה.

ולמרות זאת צודק מר בן־מנחם בייחוד במה שנוגע להוספה אחת לתפילות המסורתיות, שירו של ר׳ אלעזר אזכרי, "ידיד נפש" שקנה שביתה כמעט בכל הנוסחאות בתקופה האחרונה. כמו שהוא מעיר, גילה ד"ר מאיר בניהו את כתב היד בעצם כתב ידו של המחבר בגינזי בית המדרש לרבנים, וממנו אנו רואים את השיבו־שים הגסים שנפלו בתוך הטקסט המודפס. ובבי"כ "ביל הלל" צילמו את כתב־יד זה והדביקו אותו בכל הסידורים, אפילו בלי זה השיבושים בלטו. איך אפשר להגיד בעברית "חמדה לבי"? אבל לא ידענו את הנוסח הנכון. אלא עכשיו אנו יודעים שהשורה הזאת היא כמעט "נח עם שבע טעויות".

לא "אלה חמדה לבי וחוסה נא ואל תתעלם" כתב המחבר, אלא: "אנא, אלי, מחמד לבי חושה נא ואל תתעלם"!

ואין זו הדוגמה היחידה. השיבושים האלה הם כל כך רבים שפעם עלה בדעתי לכתוב מאמר, חצי מדעי וחצי בדיחתי בשם "הבחור הצעזער בתור פוסק הלכה בהלכות תפילה". ואני מסתפק בשתי דוגמאות שבער ב"עבודת ישראל" המצו־יינת שלו עומד עליהם. הראשון הוא תפילת החודש. כמה דיו נשפך וכמה פילפולים וחידו־שים נאמרו על העובדה ש"יראת שמים" מופיעה פעמים בתפילה הזו "חיים שיש בהם יראת שמים ויראת חטא" ועוד הפעם "שתהי בנו אהבת תורה ויראת שמים". הלא התפילה הזו היא תפילת רב

המובאה בברכות טז ע"א כמו שמעיר העורך של הסידור הזה. והמסתכל בגמרא רואה שה-"יראת שמים" הראשון לא מופיע כלל וכלל בגמרא והוספתו היא פשוט טעות של ה"בחור הזעצער".

והדוגמה השניה, בכל הסידורים כתוב שביום טוב שחל בשבת מוסיפים "אלקינו ואלוקי אבו־
תנו רצה במנוחתנו" לברכת החג בעמידה. זאת אומרת שבשבת אומרים "אלקינו ואלקי אבותנו" ואילו בחג אין אומרים. מדוע? האם יש הסבר לזה? ובער מסביר שזה פשוט טעות קטנטנה מהבחור הזעצער, שבמקום להכניס את הסוגר לפני "רצה" הוא הכניס אותו לפני "אלקינו". ובער עשה "פשרה". הוא החזיר את הסוגר למקומו הנכון אבל השאיר את המלים "אלוקנו לאוקי אבותנו" באותיות קטנות (דווקא!) "כדי להעיר על ענין זה"!

לפי דעתי הליקוי הגדול בצורת הסידור היא ה"המצאה" ליצור סימנים מיוחדים להטעמה מלעיל ומלרע. במה שנוגע ל"מלעיל" אני חשבתי לחומי שיש כבר סימו מקובל. הוא המתג. אבל המו"לים ראו לנכון ליצור סימן חדש, סימן "מהפר". ואילו בשביל מלרע המציאו סימן של "זרקא". לפי דעתי היה אפשר להסתפק במתג בשביל המלעיל, ולהסתמד על הכלל שבכל המי־ לים האחרות ההטעמה היא מלרע. אבל זה לא הכל. אני פשוט לא מביו את ההבחנה. תקחו למשל את המשפט "פועל גבורות, עושה חדשות, בעל מלחמות, זורע צדקות, מצמיח ישועות, בורא רפואות. נורא תהילות. אדון הנפלאות". מי יכול להסביר לי מדוע דווקא על "צדקות" "רפואות" ו"הנפלאות" ראו לנכוז לסמו שהם מלרע, ואילו ל"חדשות", "מלחמות", וכל יתר המלים אין צורד לסמו ? אותו הדבר עם ה"מלעיל". בתהי־ לים צ"ב ראו לנכוו להדגיש את המלעיל של "נבל, בער, און", ואילו "בבקר, עשב, בשמן, כארז" כנראה איז צורד. ולפי דעתי ההטעמות

האלה מהוות "טעם לפגם".

ועכשיו לשתים מההערות של מר בן־מנחם. כפי שהוא כותב מעבר לשער כתוב שהחידור בערד בידי שלמה טל "לפי הנחיות הוועדה הצי-בורית מטעם האגף לחינור דתי במשרד החנור והתרבות". אבל כנראה נעלם ממנו שבדף ההכ-דשה במקום "וועדה ציבורית" מופיעות המילים "צוות מומחים", והנה "וועדה ציבורית" ו"וועד מומחים" אינם "היינו הר". "וועדה ציבורית" לחוד ו"צוות מומחים" לחוד. וועדה ציבורית אפשר לכנות "וועדה של חובבים" ושל מעוניי-נים. אבל לא של מומחים בפרטים של עבודה שבלב. ואילו מומחים -- מומחים הם. אם הוועדה הציבורית היתה ניגשת לעבודתה ברוח של אחר ריות. במטרה לעבור בקפדנות על נוסח התפילה ולהוציא סוף סוף את השיבושים שנכנסו בנוס־ חאות התפילה במשך הדורות, -שעל אחדים מהם עמד מר בו־מנחם. היו באמת ממנים צוות של מומחים והיינו סומכים על החוקה. "חוקה על חבר שאינו מוציא מתחת ידו דבר שאינו מתוקו". היה מן הראוי לעשות מה שעשה הרב הראשי לשעבר לאנגליה. הרב סיר ישראל ברודי שכאשר נינש להוציא מהדורה חדשה של הסידור המפור-מח של יהדות אנגליה המכונה "סינגריס". הוא הזמיז כל המעוניינים להציע הצעות לשיפור הסידור. האיזכור ל"וועדה ציבורית" בעילום שמותיהם יוצר הרושם של וועדה פרטיזנית שעיקר ההנחיה שלהם היה "אל תגעו אפילו כמלוא נימה בטקסט המקובל, למרות שיש בו דוגמאות בולטות של "שבשתא, כיון דעל על" ובמקרים מסויימים הקובע של הנוסח היה "ה־ בחור הזעצער".

אני בטוח שסידיר נאה זה יזכה למהדורה שניה ויותר, אני מקווה שהמחדלים האלה יתוקנו במהדורה שניה, וכשאנו מתפללים "וטהר לבנו לעבדך באמת" נתפלל מתוך סידור מטוהר לעבו־ דה שבלב באמת.

### לעג לרש

#### ישראל אברהמס

לופר והוגה דעות צרפתי דגול אמר פעם:
"בני אדם... משתמשים בדיבור רק להסתיר את מחשבותיהם" (וולטיר, דיאלוג יד, "התרנגול המסורס והפרגית השמנה").

מאז נאמרה אמרת כנף זו חלפו שנים רבות וחלו תמורות ואפילו זעזועים רבים בעולם, אמנם לא השתפר המצב. נהפוך הוא — המצב הלך וגרוע. היום אנו עדים לאנדרלמוסיה בתבל בתחום הלשון: מסלפים את משמעותן של מלים עד שהן משוללות כל מובן. למשל, ישנן מדינות שהן דוגלות בשויון הסוציאליזם, ולאמתו של דבר יש לאזרחיהן רק שויון הדיכוי והמחסור בכל. אחרות מדגישות את ההתקדמות, את הפרוג־רסיביות שלהן, כביכול. ובאמת הן מתקדמות — ישר אל הגיונגל. ישנם עמים המגנים, השכם והערב, את האימפריאליזם — ודוקא הם האימ־פריאליסטים התוקפניים ביותר.

מעציב במידה מיוחדת עיוות הלשון בתחום הדת. איז כוונתי לדברי החכם במשלי: "כבוד אלקים הסתר דבר". אלא לתפיסת בני אדם במס גרת האמונה. דת גדולה אחת הרימה על נס רעיון האהבה והחסד -- ככה להלכה, ואילו למעשה הת־ נהגה רוב ימיה באכזריות לא־אנושית כלפי דתות אחרות. ואפילו למרבה התמהוז. כלפי מאמיניה עצמם אם מנהיגי כנסיה זו מצאו, לפי השספתם. איזה סורטוב של מינות בסרב חבריה. ואין להכחיש שגם דתות אחרות הלכו בעקבותיה. ברם. ליתר הצער, גם אנחנו, שלומי אמוני ישראל. איננו נקיים לגמרי משימוש לשוז ההופד את הקערה על פיה. מי יכול היה להאמין שדוקא יהודים ירימו דגל שחור ביום העצמאות בלב בירת ישראל, בתוככי ירושלים תובב"א, לאות אבל! ושדוקא הם יכנו לעצמם "נטורי קרתא"! אולם ענין סמנטיקה זה ארוך ומסובד ואיז

ברצוני להוסיף לעסוק בו. כל מה שכתבתי עד הנה משמש רק רקע כללי לפרט אחד, קטן, ואף שולי, אך הוא דבר השייך לקהלתנו, ולכן נראה לי יש בו עניין מיוחד לקוראי "טורי ישרון". גם אנו סובלים מן האפנה הרווחת שעליה ציין וולטיר — להסתיר מחשבותינו בדיבור. אני מתכוון לנאומים לבני־מצוה מן התפוצות החו־גגים את טכס הבר־מצוה שלהם בבית הכנסת שלנו. רובם ככולם של בני־המצוה מחו"ל אינם שומעים עברית — לכל הפחות לא עד כדי כך שובינו את דברי המטיף על בורים. והתוצאה: לעג לרש...

המנהג לדרוש לכבוד הבר־מצוה ביום שבת בו הוא עולה לתורה בפעם הראשונה אינו מדאורייתא ואף לא מדרבנן. הוא מנהג שנוצר בתקופה האחרונה מתוד הכרת חשיבות טכם הבר־מצוה. מומנט זה בחיי הנער היהודי רב משמעות הוא. העלם עובר את ה"ירדו" שבחייו. הוא נכנס ל"ארץ המובטחת" של הזדהות שלמה עם היהדות, של סיום המצוות. של חיים רוחניים. הוא רגע של רגישות, של השראה. כדאי בתנאי זמננו לנצל שעה זו כדי לעודד ולחזה את הצעיר על דרכו המבוגרת. ולכן נוהג הדרשה לבר-מצוה הוא דבר יפה המתקבל מאוד על הדעת. אבל דא עקא. שבנינו הלועזים. בני־המצוה הב־ אים מחו"ל כדי לחוג ביתר פאר את חגם אישי זה במדינת ישראל, אינם מבינים כמעט מלה ממה שהמטיף אומר אליהם. חרות בזכרוני מקרה מאפייו בבית הכנסת שלנו. פעם הטפתי לבר-מצוה מחו"ל, ואחרי התפלה ניגש אלי האב וביקש ממני שאספק לו תרגום אנגלי בכתב... איז להדגיש שבנסיבות כאלה איז הנער מקבל השראה מן הנאום. חבל! הוא מביט על הנואם "כתרנגול על בן־אדם", לפי הפתגם האידי הידוע,

ומרגיש אי־נעימות. כל הענין מגוחך בעיניו — אבסורד. דומה לו שכבר בטכס הבר־מצוה הת־חילו בשבילו הסבל והפורענות של היהדות. תגובתו בשעה מכריעה זו כולה שלילית — כאילו הטיף לו המטיף בלשון ישעיהו: "השמן לב־העם הזה ואזניו הכבד ועיניו השע, פן יראה בעיניו..." אבל הוא, הבר־מצוה, לא אשם. הוא רוצה לשמוע ולראות ולהבין, אלא איננו יכול, מפני שלא לימדוהו.

הבה, נתבונן: מדוע אין אנו משתמשים בקצת לועזית בתוך נאום לבר־מצוה לועזי? מצד : ההלכה בודאי איז איסור. ידוע לנו הכלל הגדול "שמע. בכל לשון שאתה שומע" (ברכות יג, א). כדי שהציבור יבין את קריאת התורה כבר הע-מידו מתורגמנים בימי עזרא (נחמיה ח. ח), וחז"ל אמרו: "לעולם ישלים אדם פרשיותיו עם הציבור שנים מקרא ואחד תרגום" (ברכות ח. א סוף). ואילו המשנה, בנוגע לקריאת המגילה, קובעת: "אבל קוראין אותה ללועזית בלע"ז" (מגילה ב, א). אחרי חתימת התלמוד. כשהשימוש בלע"ו התפשט בקרב עמנו, לא היסס רש"י לפרש מלים קשות במקרא ע"י צרפתית, והנשר הגדול. הרמב"ם, כתב את פירושו על המשנה כולו בערבית, וכמו כז את ספרו מורה נבוכים. באמת אפשר לכתוב כמה וכמה מאמרים על שאלת הלועזית בדתנו ובתרבותנו. אולם כאן אסתפק בדוגמאות המעטות שהזכרתי לעיל. ואו־ מר בסיכום שההלכה מכריעה שדברים מיוחדים לבד, כגון ברכת כהנים ומקרא ביכורים. צריכים להאמר בלשוז הקודש.

אך אולי יש טעם אחר להתנגדות בשימוש לועזית בדרשה לבר־מצוה לועזי? כן יש, והטעם לכאורה, חשוב מאד. עברית היא שפת עמנו ההיסטורית, האמיתית, הנצחית, ואנו מחויבים

לשמור עליה, לטפח את שימושה גם בכתב וגם בדיבור. בעיקר בארץ. הנימוק הזה נכון ואין לערער עליו. ואילו טענו ככה לפני שני דורות או אפילו לפני דור אחד היה עלינו להתחשב בטענה זו בכובד ראש. אמנם השפה העברית כבר ניצחה ניצחון מוחלט בארץ. היא שלטת גם בבית הספר, גם בבית, וגם ברחוב, הדור הצעיר מדבר עברית כשפת האם, ורובו הפך להיות חד-לשוני. אין עוד סכנה לשפתנו. פלא תחיית לשוננו היה לעובדה שאין לבטלה. במסגרת המציאות הזאת איז להעלות על הדעת שמלים אחדות לבר-מצוה יהיה בהו משום סיכוו ללשוננו הלאומית. ושינוי המצב בענין כבר הורגש בבתי כנסת אחרים שמתירים עכשיו להכניס משפטים אחדים לועזיים לתור דברי המטיף כשהוא מדבר על לב בר-מצוה מן-התפוצות.

ולכן ברצוני להציע למנהיגות "ישרון" תיקון קל מאד. עיקר הנאום לבר־מצוה לועזי יישאר בעברית, ויהי' כעין דרשה מכוונת לציבור בכלל, אבל לבסוף יסכם המטיף את תמצית רעיונותיו בשפה המובנת לנער. דרשן היודע את מלאכתו יכול לסכם בשתי דקות בלועזית את תוכן נאומו בעברית שארך שמונה דקות — רק רובע

ככה, נדמה לי, יישאר כבוד שפתנו הלאומית במקומו, והמחוה הלועזית תקרב אלינו את אחינו בני ישראל היושבים בגולה, כדברי הנביא: "והשיב לב אבות על בנים (אבות האו-מה, בעלי המסורת הדתית-לאומית הגדולה שלנו, יבינו את צרכי הדור הצעיר שעדיין רחוק מהם) ולב בנים על אבותם" (ולעומת זה, ובשכר זה, יבינו בני הנוער רב ערך מורשתם הרוחנית וה-תרבותית).

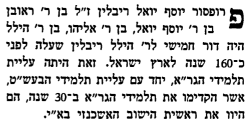
הודעת המערכת

חוב׳ כ״ב של ״טורי ישרון״ תופע בע״ה בסוף חודש תמוז הבעל״ט. זו תהא החוברת האחרונה לשנה זו ובה תסתיים שנת החתימה.

### לדמותו של פרופ׳ ר׳ יוסף יואל ריבלין ז"ל

(דברים שנאמרו ביום השלושים לפטירתו)

יחיאל מיכל גלעדי



ישוב אשכנזי זה תחילתו היתה בצפת, בטבריה ואחר כך בירושלים ובחברון, באותן 4 ערים המפורסמות, אשר מהן התפתח הישוב האשכנזי, פרץ תחילה את חומות העיר ירושלים ומאוחר יותר הקים את הישוב החקלאי הראשון בארץ הלא הוא אם המושבות פתח תקוה.

אחינו הספרדים ויוצאי ארצות המזרח קבלו בדרך כלל את העולים החדשים יוצאי אשכנו. בעלי המנהגים והשפה השונים בסבר פנים יפות. בכל זאת לא הגיעו העדות לידי מיזוג. האש־ כנזים הקימו לעצמם בתי כנסת ומאוחר יותר בתי דין, שחיטה ובתי קברות משלהם. אך פעו־ לות ישוביות מסוימות נעשו במשותף. מצד אחד היתה הכרבה לחסידים יותר כלה. נוסחאות הת-פילה היו קרובים, ראשי החסידים התפללו תפילת המכוונים ואילו נוסחאות הפרושים ובמיוחד של תלמידי הגר"א היו רחוקים, אך מבחינת הויות העולם היום-יומית הפרושים היו יותר פתוחים ללשוז הקודש. ולתנ"ר. הבינו את הצורד ברי־ פורמות חינוכיות, הם היו יותר "משכילים" ועל מהרה נמצאו אינטרסים משותפים בינם ובין הס-פרדים. משכילי ירושלים היו שונים ממשכילי גליציא ורוסיא. בגליציא וברוסיא פעמה בלבות המשכילים הרצון להשתוות במעט או בהרבה ל-תושביה המדינה ולתרבותה. משכילי ירושלים ידעו



שאין להם ללמוד מתושבי הארץ, רצון ההשכלה שלהם נבע אמנם גם הוא מאוטואמנציפציא, אך בעיקר צמחו הרעיונות המשכילים מתוך הכורח של ניהול חיים מוניציפליים בזעיר אנפין, בנין שכונות, יחסי שכנות, היצוג בפני השלטון הזר, הדאגה למתן שרותים דתיים ושרותי צדקה וחסד. הצורך בידיעת שפות זרות, בידיעת חשבון, בגי־אוגרפיא וביתר המקצועות החילוניים דרשו בתי ספר אחרים מהחדר ומהישיבה.

הישוב האשכנזי התחיל מיד להתארגן, קודם כל לשם קבלת עזרה מאת יהודי הגולה וחלוקתה בין המשפחות. הוקם כולל וילנא ומאוחר יותר כוללים אחרים. ההנהגה הרוחנית היתה כמובן בידי רבני הקהילות, אך ההנהגה הבעלי ביתית היתה בידי הריבלינים. משפחה זאת התפתחה מהר — עקב קשרי נשואים־לשבט וראשי השבט הזה היו מנהיגי הישוב.

המפורסם בין המנהיגים ממשפחת ריבלין היה

ר' יוסף או ר' יאשע כפי שהיה נקרא בפי העם. הוא ר' יוסף שהקים את השכונות הראשונות מחוץ לחומות העיר, הוא שביסס את מעמדו של סופר הכולל, משרה המתאימה בערך למושג של מזכיר כללי בימינו בגופים מסוימים.

אחריו "מלך" ר' ראובן ריבלין, אביו של ה-פרופסור ר' יוסף יואל ריבלין ז"ל, בימיו נכבשה א"י על ידי האנגלים, ניתנה הצהרת בלפור, בא ועד הצירים לא"י, מאוחר יותר התבססה ההנ-הלה הציונית, הוקם הועד הלאומי, השלטון של הכוללים או של הישוב הישו עבר ל"ציונים".

ר' יוסף יואל ריבלין למד בחדר, ב"עץ חיים", רבו המובהק היה ר' חיים מן. מאוחר יותר למד בבי"ס למל הוא גמר את בית המדרש למורים בהנהגת אפרים כהן, יצא לפרנקפורט, למד מזרחנות וקבל את התואר דיקטור. הוא שימש הרבה שנים כמורה, מאוחר יותר מורה באוני" ברסיטה עד שהגיע לפרופסורה.

פרופ' ריבלין היה אופטימיסט. הוא היה בטוח שהכל יסתדר יפה. מדי פעם היה חוזר על הספור אודות אביו. כיצד פחדה כל העדה כשהתקרבו ימי חג הפסח, כסף מחו"ל לא נתקבל וחטין קשה היה להשיג, אביו לא דאג לכסף, יגיע או לא יגיע איך שהוא ישלמו תמורת המצות, אך חטין להשיג זאת היא הדאגה. כיצד אפשר לנהל עדה שלמה ללא מצות, מה גדולה היתה שמחתו כשהשיג את החטין, קבל הלואה לשלם תמורתם, קבע תאריך קבוע לפרעון והצליח, לאחר מזה לפרוע את ההלואה.

הוא בן הישוב הישן, יליד שכונת מזכרת משה, היה אסטט, הוא אהב את היופי. אולי היתה זאת השפעת אחינו הספרדים עליו, אליהם היה כה קרוב. הוא היה מעורב עם הבריות, פשוטו כמשר מעו. תכונה זאת נבעה אצלו מתוך אהבתו את הבריות, אהבה ללא מחיצות של עדה ולשון. הוא ראה בכל יהודי בן מלכים, ואם לפעמים העוני והצרות מנוולות אותו, צריך להשתדל

הוא היה בעל הומור, לא בעל הומור האשכנזי החריף כי אם בעל הומור מזרחי רך ומשעשע, ועל כל אלה חנן אותו הקב״ה בחן רב, ובפקחות רבה, חן יהודי מלא חופניים, חן שבעקבותיה באות חסד

להסיר את הנוול ואת הצרות.

ורחמים. אכן גומל חסדים היה האיש ורחם על כל אדם.

הוא היה בעל פקחות ירושלמית, אותה פקחות המבוססת על חכמת חיים. הילד הירושלמי באותם הימים הגיע מהר לגיל הבגרות. אני נזכר בסיפור המובא במסכת עירובין דף נ"ג על התינוק שניצח את רבי יהושע בן חנניה. תינוק כזה לא היה קיים רק בעבר. גם בימינו הילד הירושלמי אינו זקוק לתיאורים רחבים בכדי להכיר את הבעיה, לה דרוש פתרון.

הוא היה יהודי דתי בעל הכרה דתית מלאה. הזיווג "דתי לאומי" היה אצלו אורגני. הוא לא היה צריך לטרוח ולהגיע להכרה לאומית. הוא נולד כישראלי בן חורין. השעבוד לגויים היה חיצוני בלבד. הגוי החזיק בשלטון, פעם זה היה תורכי, פעם זה היה אנגלי, אך שלטון זה היה חיצוני. היהודי בעדתו חי על פי חוסי התורה. לאומיותו ודתו היהודית, היו טבעיות ללא מאמץ נפשי. לימים שר' יוסף יואל נפגש עם משכילי רוסיא בגרמניה הוא ראה את השניות שלהם. הוא נשאר בשלו: יהודי נאמן לעמו ולתורתו. ר׳ יוסף יואל היה כל ימי חייו מורה, מורה לילדים. מורה לצעירים ומורה למבוגרים: הוא היה מורה להועיל, השפעתו על תלמידיו היתה רבה. גם כשנכנס לעסקנות, אם בתוך הס׳ המו-רים אם בבני ברית, אם בישורון -- ובשני האר-גונים שמש נשיא, הוא נשאר מורה. הוא הורה התנהגות, דעות, ידיעות.

כשהתחיל להתנגד קבל על עצמו להגן על הישוב הישן, אותו הישוב שהיה חלוץ מדינת ישראל ואשר לא זכה להערכה נכוגה מפי העולים
הציונים. יש והתעלמו ממנו, מנו את הישוב מימי
ביל"ו: עליה ראשונה עליה שניה וכרי. עליות
החסידים והפרושים נשכחו, ויש ובטלו את הישוב הישן בלעג ובכנויי גנאי: "בטלנים, שנוררים". לא היה שני לו, שהיה בעל התכונות
הדרושות, בכדי להציב לישוב הישן מעמד ראשונים בתולדות הישוב החדש, מעמד של חלוצים
חולמים ובונים. הוא היה ההיסטוריון של הישוב
הישן, הוא זכה להכיר הרבה מהאישים שעצבו

(משר בעמ' 30)

### ועדת תורה ודעת הג גאולים

ביזמתה ובתיכנונה של המחלקה לתרבות תור רנית של משרד החינוך ובשיתופם של האגף לתרבות של עירית ירושלים וועדת תורה ודעת של הסתדרות ישרון נערך מחזור פעילויות תרבותיות שבמרכזן עמד חג הפסח — חג גאולים. אולם הקהילה של ישרון שימש אכסניא לתערוכה אמנותית של צילומים ורישומים שנושאו חג גאולים לדורותיו. התערוכה פרי עבודתו של מר יצחס שטיינר.

הפעולה הראשונה נפתחה ע"י מר יוסף גדיש ראש המחלקה לחינוך ותרבות של עירית ירוש־ לים. הפרופ' ז. פלק הרצה על האמנות בהת־ יחסותה לתורת ישראל, המרצה השכיל להראות לפי מקורות שונים עד כמה התיחסה תורת ישראל לדורותיה בדרך חיובית לאמנויות השונות וכיצד ראתה בה יסוד שרשי ועקרוני לפיתוח כוחות הרוח של האדם.

הרביעיה הירושלמית נתנה רסיטל של נעי־ מות יהודיות שנושאן הוא חג הפסח ויש לציין את הנאת השומעים. יש בדעת הועדה לזמן רסיטלים מסוג זה בפעולותיה הבאות.

הפעולה השנייה שהתקיימה בשבוע של ערב הפסח היתה ייחודית מסוגה והיוותה אירוע חדש בישרוו.

הרב ז. גוטהולד הרצה על חג הפסח אצל עדות ישראל ועמד על המשותף ועל סיבותיו של השונה בעשייתו של הפסח אצל עדות ישראל השונות.

להקה תימנית על לבושה ציודה וסגנונה העד בירה לעיני הקהל שמלא את האולם מפה לפה סדר ליל פסח של אחינו בני תימן. האמירה הסגולית, הזמירות, המחולות וכל האוירה העד בירה לעיני הרואים התמהים פרשת חיי גולה עתיקת יומין אפופת געגועים לגאולת ישראל בארצו.

בחול המועד פסח התקיימה הפעולה השלישית שבה הסבו שלשה מטובי המרצים בעיר ויוש־ ביה אף הוא היה מהווי ומרוחו של חג הפסח. הפרופ׳ ע. צ. מלמד ססר בדרד מדעית את

מבנה ההגדה של פסח מאז חיבורה ועיצובה משך הדורות. אף הוא עמד על הניואנסים השו־
נים של הגדות והסביר הסבר היטב את טיבן.
ר' אליעזר אלינר, עמד על מנהגי של דורות המשוקעים והמשתקפים בהגדה של פסח.

הד"ר אלדד עמד על סגוליותו האידיאית של חג הפסח, על לקח הדורות בהשתקפותו בהנהגת חיינו של עכשיו.

#### הרצאות שבת

בשבת הגדול נשא כב׳ הרב הראשי לישראל ר' א. י. אונטרמן שליט״א את דרשת השבת הגדול.

בשבת פרשת שמיני (אסרו חג של פסח) דיבר ר' ברוך דובדבני על סיפורי יציאת מצרים של דורנו. פרקים ממסכת העליה הגדולה לארץ עם תקומת מדינת ישראל.

בשבת פרשת תזו"מ העלה ר' יחיאל גרנטש-טיין פרשיות גבורה בשנות השואה באירופה, מן התקופה שהיה פרטיזן לוחם ביערות רוסיה. בשבת פרשת אחרי־מות—קדושים הרצה ה־ פרופ' שלמה גרינברג שעלה מארצות הברית על הפרט במחשבת היהדות.

בשבת פרשת אמור סיפר מר מנדל שרף מזכר רוגותיו כמשפטן על התקופה שבין מנדט למדינה. בשבת פרשת תזו"מ הרצה הפרופ' יהודה אלי-צור על גרים וגיור בתקופת המקרא.

#### חגיגת פסח לילדים

ילדי ישורון וילדי המקהלה הסבו למסבת החג המסורתית שלהם. נערך חידון מעניינא דיומא, סופרו סיפורים לקטנים ולגדולים, הוצג סרט אמנותי על חיי יוסף, חולקו פרסים לזוכי החידו-נים ומגדנות לכל קהל הקטנים.

ועדת תורה ודעת מעיינת בפתיחת מועדון לילדים עם סיום שנת הלימודים ולעונת החופש הגדול הממשמש ובא.

#### שהשמחה במעונם

הסתדרות ישורון מברכת את חתן הבר־מצוה אליהו יצחק בן ר' זאב קצינלנבויגן, שברכו הרב פרופ' י. ל. רבינוביץ, את חתן הבר מצווה נועם

אדלר שברכו מר מנדל שרף, ואת חתן הבר־מצוה ישראל בזון שברכו מר ברוך דובדבני, את חתן הבר־מצוה נועם אנגל שברכו מר מנדל שרף, את חתן הבר מצוה ישראל סגל מארה"ב שברכו הד"ר יעקב בזק, את חתן הבר מצוה אייל כץ ומנחם מנדל סטון שעלה מאה"ב שברכם הרב שמואל נתן, את חתן הבר מצוה יצחק פלדמן שברכו מר צבי כורך, את חתן הבר מצוה מיכאל ינטראוב שברכו הרב ד"ר חיים לויז.

כן יבורכו הד״ר חיים חמיאל ורעיתו להוולד נכדם הראשון; ומר יעקב רייס ורעיתו להוולד נכדתם.

#### יום העצמאות

בליל יום העצמאות נתכנסו מתפללי בית הכנסת לתפילה החגיגית המסורתית. שר הדתות הד"ר זרח ורהפטיג דיבר על יום קוממיות ישראל לאור הליכות העמים, נאמרו התפילות. החזן מר מייזלס והמקהלה השמיעו מפרקי היום.

ביום העצמאות נתכנסו המתפללים לתפילת ההודיה המסורתית במעמד הרב הראשי לישראל ר' איסר יהודה אונטרמן וחבר בית הדין הרבני העליון הרב בצלאל ז'ולטי, כן נוכחו נציגים של החבר הדיפלומטי מכמה ארצות.

נאמרו והושרו תפילות הודיה, נקראו פסוקי נחמה מן הנביאים לאחר מכן הוצאו כ"ג ספרי

תורה שנשאום נכבדי העדה להקפה סביב בימת בית הכנסת.

הרב הראשי דרש מעניינו של יום, על משמעו־ תה הפנימית של קוממיות ישראל, על ערגת העבר על מאבקי ההווה ועל קווי היסוד לעתידם הנצחי של האומה ועצמיותה.

#### ולא יוסיפו לראכה עוד

הסתדרות ישורון, מערכת טורי ישורון וספרית ישרון משתתפים בצערה של משפחת ריבלין על הלקח הפרופ׳ ר׳ יוסף יואל ריבלין ז״ל שהיה מותיקי חברי ישרון מנאמנה וראשיה.

ביום השלשים נערך ערב התייחדות עם זכרו של המנוח הדגול.

הסתדרות ישורון משתתפת בצערו של חברה מר חיים קוברסקי בהלקח ממנו אמו סימה ע״ה. כן נשתתף בצערה של משפחת רוזנבאום בהלקח ממנה ר' אברהם הכהן רוזנבאום ז״ל.

#### נקתבל למערכת

הרב ד"ר צבי הרכבי שלח למערכת האבטור ביבליוגרפיה שלו. ידוע מפעלו בהוצאת כתבי הד"ר אברהם אליהו הרכבי ז"ל והוא כותב לנו שהוא עומד בהוצאת הכרך העשירי. מתוך 20 כרכים.

כל הפרסומים המגיעים למערכת עתוננו נמס-רים לספרית ישרון.

#### (משר מעמ' 28)

היסטוריה זאת, הוא ידע אותם על חולשותיהם ועל שיחת החוליו שלהם.

כמורה טוב ידע ללמד גם פרק היסטוריה זה ולמודו היה כה מרתק, הוא הצליח לתאר בפני שומעיו את אישי התקופה בצורה כה מוחשית עד שהיה לך הרושם שעליך רק לפקוח את עיניך ולראות אותם מתהלכים בתוכנו.

פרופ׳ ריבלין נמשך לישורון מראשית קיומו. הוא ראה בישורון המשך נאה לבית כנסת החור־ בה. בית כנסת פתוח לכל קהל ישראל, ללא הבדלי עדה ומפלגה. ממשיכים להתפלל עפ״י נוסח הגר״א ללא שנוי כל שהוא, שנו רק את ההברה, וזה הרי אמצעי נוסף למזוג העדות. הוא היה פעיל באספות, נבחר לועד הפועל ושמש במשך תקופה מסוימת כסגן יו״ר הועד הפועל.

בתענוג מיוחד שמענו אותו לברך נערי בר מצוה. זכור לנו איך השתעשע עם הנערים ובמ־ יוחד עם צאצאי הישוב הישן שבאו ממרחקים. פרופ׳ ריבלין היה במשך הרבה שנים יו״ר ועדת הספריה. הוא ראה בספריה את בית המד-רש הספרדי ע״י בית הכנסת, הוא אהב ספרים ויותר מכל אהב תלמידים היושבים ולומדים.

פרופ׳ ריבלין היה בעל תואר ״יקיר ירושלים״. אכן תואר זה זכה בו בדין. אהבתו את ירושלים על כל עדותיה, ידיעתו את סמטאותיה ואת הש־ פות המדוברות בכל שכונה וחצר היו מופלאים. הוא היה מאוהב בירושלים. לא ראה אוון בירוש־ לים ולא עוולה בה. ירושלים היתה יפה בעיניו מכל עיר בעולם, בירושלים זאת מצא את מנוחתו נסיך לבית ריבלין.

#### מכתבים למערכת

לכבוד עורך "טורי ישרון"

לכבוד עורך "טורי ישרון"

למאמרי "וידוי" (טורי ישרון כ' ע' 4--6)

ד"ר ע. פליישר נ"י העיר לי בטובו שהפיוט שפר־
סמתי הוא יצירתו של ר' סעדיה גאון (מאה י')
לפי עדות קטע מהגניזה (ט—ש 19/4 K), בו כלולה
התחלת הפיוט (שורות 1—6) עם הכותרת "חטאנו
לגאון פיומי ז"ל" (נדפס בנספח לסדור רס"ג ע'
תט).

בשורה 1 הושמטה מלה בטעות המדפיס, וצ"ל אשמנו ברכור ראשוו אנכי.

בשורה 3 יש להעדיף את גירסת הקטע הנ"ל לא יהיה (בלי ההמשך לך) ובשורה 4 איה (בלי ההמשך יי), ובזה מתבטלת ההשלמה שהצעתי בשורה 3. ד. גולדשמירט

במאמרו של הווילנולוג הוותיק ד"ר ישראל קלויזנר (טורי ישרון טז, תשל"א) — "בית הכנסת הגדול ב- ווילנא", לא דוייק בשניים:

- א) "תיקון חצות", בין י"ז בתמוז עד ט' באב, היו עורכים כחצות היום בצהריים.
- ב) הרמ"ש רבי מתתיהו שטראשון בעל ה־
  ספריה המפורסמת בווילנא (רשימונה נדפס בתרנ"ג
  בווילנא "ליקוטי שושנים"), מינה לה אפוטרופסים,
  בשמירת זכויות משפחתו, כשהיא פתוחה לציבור
  (ראה מונוגראפיה שלי על רמ"ש ושם צוינו כל
  פירסומיי (10) ופירסומי אחרים עליו).

הרב ד"ר צבי הרכבי

### רהיטי "מבט"

רח' שלומציון המלכה 5 — טל. 23884

חדרי שינה וארונות קיר

בפורמיקה, שטייפלק ומוכן לצבע.

בטיב מעולה. דלתות פאנל

חבר, קורא. "טורי ישרון" עומד בפני קשיים כספיים אנא תמוך בו בכך שתחתום עליו

המינהלה

## TUREI YESHURUN

Monthly published by the Yeshurun Organization, Jerusalem

Editor: Zwi Korech

Editorial board: N. Ben-Menahem, S. Weingarten, B. Kosovski

\*Postal address P.O.Box 7018 Jerusalem, Israel

Single copy — \$ 1, Subscription price, 1 year, \$ 10



שולם ירושלים 408