## Salomão Rovedo

# Cervantes, Dom Quixote



e outras e-crônicas do nosso tempo.

Rio de Janeiro 2006

# Cervantes, Dom Quixote

### ... e outras e-crônicas do nosso tempo

#### As e-crônicas:

1 - As muitas Galícias, pg. 3

2 - O mal que JK nos causou, pg. 8

3 - Os gnomos modernos de Zé Andrade, pg. 11

4 - Cervantes, Schopenhauer, Nietzsche & Sartre, pg. 15

5 - Cervantes: escravo, judeu, homossexual, proxeneta e... plagiário, pg. 18

6 - O genial filho de algo Dom Coxote da Mancha, pg. 23

7 - Guimarães Rosa e o jogo de xadrez, pg. 28

8 - A primeira visita de Macunaíma ao Rio de Janeiro, pg. 33

9 - Burle Marx e o deserto do Saara, pg. 39

10 - O carnaval que passou..., pg. 42

11 - Tradutor, traidor?, pg. 47

#### Poesia quase sempre:

12 - Conhecer Abgar Renault, pg. 51

13 - Pablo Neruda ou A poética do coração, pg. 60

14 - Moacyr Félix, poeta simplesmente, pg. 64

15 - (Re) Conhecer Vito Petagna, pg. 66

16 - O poeta Joaquim Itapary, pg. 70

17 - Bacelar Viana: a poesia da urbe, pg. 73

#### AS MUITAS GALÍCIAS



Parece estranho que ao pesquisar nas enciclopédias modernas as informações sobre a Galícia, se encontre uma terra irmã gêmea no nome. É certo que aqui o nacional costuma usar atualmente a grafia Galiza, mas ao fim das contas dá no mesmo, pois o gentílico é comum aos dois povos: galiciano. Com efeito, está lá: "GALÍCIA, região da Europa oriental dividida entre a Polônia e a Ucrânia".

Na verdade é difícil estabelecer fronteiras numa região em que várias populações se reúnem para viver. A Galícia provavelmente está em terras que hoje são romenas, polonesas, ucranianas e eslavas. É um lugar de histórias antigas, terra que diversos povos ambicionaram dominar e que, por essa razão, foi passando de mão em mão desde tempos remotos. Ninguém ambiciona uma terra que não tenha atrativos, riquezas naturais, um povo culto e nobre. No entanto, cabe dizer, foi a Polônia que sempre perseguiu o objetivo ambicioso de ter a Galícia como um dos seus territórios, embora galicianos e poloneses vivessem às turras, justamente por isso. Havia diferenças culturais, religiosas e políticas...

Aquela Galícia – é a história que registra – sempre se mostrou rebelde e independente. Foi, antes, Principado Russo, tinha como principal cidade Galitch (notem a semelhança de nomes: Galitch-Galícia). Após constantes lutas por nacionalidade, os galicianos conseguiram impor sua independência já no Século XII. No ano de 1205 o príncipe Mstislavitch reuniu os estados de Volínia e Galícia, formando um único principado. Após a unificação o país cresceu em fama e poder, atraindo as gentes aventureiras e ambiciosas, sempre com o objetivo de submeter e conquistar os galicianos. Após muitas

lutas, guerras e revoltas prevaleceu o imperador Casimiro III, que depois da conquista deu o nome de Rutênia às terras ocupadas.

Entretanto, o povo galiciano manteve as tradições, os costumes, a fé, o constante uso e ensino da língua natal – um dialeto cirílico aproximado do ucraniano. Ao ser anexado à Áustria em 1772 – que intervém para dirimir a questão religiosa entre galicianos ortodoxos e polacos católicos (os galicianos, com efeito, haviam se tornado uniatas desde 1596) – a Galícia ganhou status de Reino: a nação independente durou até 1918. Nos anos que ocorreram os conflitos da I Guerra Mundial (1914-1918), a Galícia – por sua posição estratégica e poderio econômico – se transformou numa das principais zonas de operação de frente oriental.

O fim da guerra levou também ao fim das monarquias, condados e principados. Essa derrocada geral, inspirada pelo desejo de modernidade, teve forte influência da Revolução Russa de 1917. Havendo necessidade de redesenhar a geopolítica da região, os dominadores decidiram dividir uma vez mais as terras da Galícia. A parte ocidental retornou aos domínios da Polônia, ao passo que a Galícia oriental ficou com a Rússia e hoje é parte territorial da Ucrânia.

Já o país da Galícia, região que conhecemos, famosa pelo jeito caloroso que os habitantes todos os anos recebem milhares de turistas, está localizada no Norte da península ibérica, vizinha a Portugal. O país como um todo é formado pelas cidades de A Coruña, Lugo, Orense e Pontevedra, terra de montes, de bosques de carvalhos, densa pradaria, de clima ameno durante todo o ano e das fontes eternas da água mais doce que há na face da Terra! Esta mesma região foi fundamental para a criação de Portugal como país, pois ajudou a conservar e normalizar o idioma local, levando a língua portuguesa a ser o idioma nacional lusitano.

Quem faz a língua é o seu povo: entre Portugal e Galícia eram os poetas, os trobadores, que circulavam e viviam na mesma região, usando tanto

para difundir notícias, relatar a história, transmitir mensagens quanto para o trobar, um dialeto comum – o galiciano.

O que há de comum entre esses dois países – duas Galícias – uma, como se disse acima, de natureza exuberante e povo acolhedor, a outra encravada nas fronteiras de nações dominadoras, o que eles têm em comum é a existência de povos antigos cuja identidade e cultura próprias foram sufocadas em nome da modernidade, de partilhas militares, dominação física e comercial. Também existe de comum a luta intensa, a vontade indomável, a ânsia de nacionalidade orgulhosa, elementos vitais e capazes, que não deixam morrer nem a língua, nem fenecer a cultura.

Naquela Galícia carpática, de clima frio e rigoroso inverno, nasceu um famoso escritor que chegou até nós. Trata-se de Leopold Von Sacher, que depois ficou famoso com o nome Sacher-Masoch, aquele mesmo de cuja obra se originou o masoquismo, descoberto e estudado pelos mais famosos psicanalistas. Pois foi lendo a biografia de Sacher-Masoch [Bernard Michel, Sacher-Masoch (1836-1895), tradução Ana Maria Scherer, editora Rocco, Rio de Janeiro 1992], que me abriu o apetite e a curiosidade de conhecer aquela outra Galícia, assim descrita pelo autor: "A capital do reino da Galícia é a cidade que se chama em francês Léopol, em alemão Lemberg, em polonês Lwów e que é hoje a cidade de Lvov na Ucrânia. Com 70 mil habitantes em 1836, ela era um dos grandes centros religiosos e culturais da Europa".

Tanto mudou o nome da capital galiciana, quanto a Galícia eslava mudou de "dono", porém o seu povo sempre se manteve fielmente unidos pelo sangue. Bernard Michel fez um cuidadoso trabalho de pesquisa, de garimpagem, foi recolher nas origens as informações sobre o escritor, descobriu fatos inéditos, ouviu relatos fidedignos e originais, visitou locais remanescentes, descobriu descendentes, familiares, pesquisou órgãos públicos, arquivos, bibliotecas, casas particulares. Esse trabalho fatigante resultou nesta minuciosa e detalhada biografia de Sacher-Masoch. O livro se tornou mais importante ainda porque força uma reavaliação do escritor, que ficou famoso apenas por ter fornecido à ciência freudiana alguns elementos até

então desconhecidos que levaram à descoberta de uma fantasia sexual: o masoquismo.

O Sacher-Masoch que Bernard Michel nos apresenta é muito mais importante. Além de escrever centenas de obras, foi um historiador do seu tempo. Amava de todo o coração a terra onde nasceu, além do galiciano, falava e ensinava vários idiomas e dialetos: eslovaco, alemão, latim, polaco, austríaco, francês, boêmio (tcheco), ruteno e inglês. Para entendê-lo, logo na introdução o biógrafo esclarece quem é Sacher-Masoch:

"É um homem de fronteira: nasceu na Galícia, entre o mundo russo que anuncia o Oriente e o mundo germânico. Escreve em língua alemã, mas para evocar uma realidade eslava, completamente estranha. Mas nasceu também na fronteira intelectual: entre a arte russa de Turgueniev e de Gogol, o entusiasmo da geração romântica, o pessimismo cientificista de Schopenhauer e de Darwin".

Então, nada melhor que dar voz ao filho dileto e famoso para dizer quem é, para descrever a sua terra, a amada Galícia:

"Aquele que, levado por uma frágil embarcação, desliza sobre o mar calmo e sereno, enquanto os contornos difusos da costa desaparecem pouco a pouco num véu de bruma e seu olhar sonhador perscruta o oceano aéreo acima dele, me compreenderá talvez quando falo da planície galiciana, desse oceano de neve através do qual, no inverno, somos levados pelo trenó fugitivo".

Não acharam estranha a comparação entre as imensas planícies subcarpáticas e o oceano, principalmente quanto o lugar dista quilômetros de distância do mar mais próximo?

Ao sul da Galícia eslava se estende a cadeia montanhosa dos Cárpatos, em cuja encosta de clima ameno e águas abundantes se cultivam castas de uva para produzir o vinho branco mais famoso da região, difundido tempo depois pela Alemanha com o nome de Liebfraumilch. Esta Galícia é também um caldeirão cultural de mescla racial, mas forma um só povo, reunido nas mesmas terras por ideais e religiões comuns. Sacher-Masoch um dia assim saudou seus patriotas:

"Também eu vos saúdo a todos, que a todos os gerou um país, a Galícia: poloneses, rutenos, alemães e israelitas! Quer useis o czemerka, o tricórnio, a jamurka ou o uniforme branco; quer useis no brasão de vossas convicções a vitoriosa águia de duas cabeças [bandeira da Áustria] ou a nostálgica águia branca [bandeira da Polônia]; quer rezeis nas sinagogas, nos templos, na cirkew ou na igreja, eu vos saúdo de todo coração!"

Porém, o detalhe mais curioso e mais importante que consta do livro de Bernard Michel se refere à árvore genealógica de Sacher-Masoch. Diz o biógrafo:

"Nessa zona de contatos entre os povos, onde a vida impunha uma tolerância necessária, onde os casamentos mistos eram freqüentes, as genealogias seguiam linhas curvas. Em vez de ser explicado por sua hereditariedade, Leopold de Sacher-Masoch escolheu inventar a sua. Por parte de pai, descendia de uma família alemã da Boêmia. Mas cultuava a lembrança de um antepassado mítico, Dom Matias Sacher, vindo da Espanha como capitão de cavalaria nos exércitos de Carlos V. Haveria algo mais exótico na Galícia do que um cavaleiro vindo da outra extremidade da Europa? A tradição familiar era incerta. Teria ele vindo numa guarnição em 1517 ou em 1547, após a batalha de Mühlberg, como ferido heróico, tratado por uma nobre moca, uma Clementi, que se tornou sua mulher?"

Eis aí uma indicação para os historiadores galicianos. Será que as duas Galícia são irmãs, não apenas no nome? Será que num passado distante algum galiciano ibérico apaixonado não mais retornou à terra natal e ali mesmo fundou uma nova Galícia? Será que um comandante de Carlos V, cujo império

imenso e poderoso chegou às fronteiras da Polônia, ali encontrando o patrício resolveu ficar para se tornar ancestral do famoso escritor galiciano Sacher-Masoch?

Quantas interrogações! Será o que será? Pé na estrada! Mãos à obra! Tomar o caminho de Kolomea, pois...

(Publicado em <a href="http://www.agal-gz.org">http://gavetadoautor.sites.uol.com.br/</a>
<a href="http://spaces.msn.com/xadrezeliteratura/">http://spaces.msn.com/xadrezeliteratura/</a>)

#### O MAL QUE JK NOS CAUSOU

O que pensou JK quando ousou assumir a transferência da capital federal para o planalto? É claro que nenhum mal lhe passou pela cabeça. O projeto era antigo, com raízes no segundo Reinado, mas seja qual for o hálito histórico que ambientou todo o processo – hoje completamente documentado – a conseqüência refletiu na política brasileira como uma bordoada mal dada, cujo nocauteado foi o povo. O que hoje nos aflige e nos derrota é o distanciamento físico entre o político e seu povo.

Acabou o corpo-a-corpo, a vaca das reivindicações foi pro brejo com corda e tudo, a pressão popular cujas raízes remontam à Revolução Francesa esvaiu-se, quando se quiseram reunir milhões de pessoas para clamar pela restauração da democracia, a responsabilidade caiu sobre o Rio de Janeiro e São Paulo. Lula como líder sindical no planalto seria uma tragédia satélite, uma piada sem quintal.

O distanciamento da sede política das grandes metrópoles implantou e trouxe consigo a pior de todas as tragédias políticas ao gerar e fazer nascer uma teocracia até então inimaginável: a democracia ditatorial. Aquilo que parece mais não é: a perpetuação de uma ordem política na qual a ética e a estética são descartadas de revés.

Na antiga capital federal, o Rio de Janeiro, o senado ficava bem ali nos costados da Cinelândia, um reduto tradicionalmente rebelde e revolucionário, onde até mesmo as reivindicações de ordem homossexual derrubaram convenções. Era o reduto do teatro, do cinema, das boates e, portanto das bichas recém assumidas. Qualquer movimento errado das autoridades, qualquer passo em falso, qualquer escândalo mesmo menor, logo provocava a reunião do populacho disposto a redirecionar os transviados.

A câmara dos deputados ficava logo ali na Praça 15 de novembro, ao lado ao Paço Imperial que já era, desde o tempo do império, palco que refletia a efervescência social e política da época. A república chegou e permaneceu

sujeita aos mesmos tremores, as reuniões que pautassem assuntos de mérito raramente ocorriam no silêncio pacífico dos gabinetes. O alarido lá fora ecoava em cada ouvido como a lembrar que o eleitor estava atento ao deslize de seus mandatários.

Os estudantes tinham uma atuação política mais fecunda e conviviam no entorno do poder. A UNE era ali na Praia do Flamengo a quinze minutos do centro, a Faculdade de Direito, na Praça da República, mantinha o Largo do CACO, em perene ebulição, a Faculdade de Filosofia na Praça Itália fazia vizinhança com o Restaurante Central dos Estudantes, o famoso Calabouço, fundindo estudantes secundários e universitários num só elemento. O Ministério da Guerra, que nunca foi um órgão popular, tinha de conviver com a grande massa de trabalhadores que embarcavam e desciam dos trens da Central do Brasil.

Quando JK tomou coragem para antecipar-se à história estava escrevendo a própria história. No entanto em tudo que ocorreu entre a idéia, o projeto, a implantação, a inauguração e a transferência dos poderes para o planalto central, em nada transpira a intenção de destravar o político do povo, o mandatário do voto, a promessa da cobrança. O papel de vilão sobraria para os prefeitos e vereadores, se já não viesse do alto a desmoralização das gestões, carregando de impotência desmoralizadora qualquer sentimento de reação. Terceirizou-se o poder.

A câmara dos deputados, o senado, o poder judiciário, estabelecidos numa praça que não é a Praça 15 de novembro, ao lado ao Paço Imperial – o Palácio da Alvorada – deixou de ser o palco capaz de refletir a efervescência social e política, necessários ao debate das questões importantes. Não há mais o debate, a população não tem como se pronunciar, Brasília enterrou o plebiscito.

O isolamento do poder numa redoma protetora fez com que aumentasse a sensação de impunidade, aumentando o rebanho das ovelhas negras. Quem tiver mérito e paciência pode se dar ao trabalho de fazer a estatística que, no

entanto, está bem latente: a nova capital promoveu também os casos de

corrupção mais escabrosos, que passaram a ter uma magnitude inconcebível,

alçando a cifras imagináveis, neste país que todos os hóspedes do Alvorada

consideram pobre.

A república que chegou depois da ditadura permaneceu sujeita aos

mesmos tremores. As reuniões que pautam assuntos de mérito agora ocorrem

no silêncio pacífico dos gabinetes. O alarido ficou lá fora, bem longe, não mais

ecoa nos ouvidos dos políticos a lembrança de que o eleitor é o responsável

direto pelos mandatos e mantém o direito de cobrança. O poder hoje se exerce

encobertado pelos ternos e jaquetões impecáveis, etiquetados pelos melhores

estilistas italianos. A construção de Brasília acabou com a cobrança direta,

nenhum presidente se suicidará no Alvorada.

A construção de Brasília de fato colocou o nome de JK num patamar

elevado da história e o levou nome do Brasil ao cume da modernidade, não só

pela jóia arquitetônica que a cidade representa, mas também pela audácia e

coragem em transformar um empreendimento árduo e utópico na realidade de

fato. Essa aura de modernidade, porém, não impregnou o espírito ético dos

políticos, transformando o ideal numa mácula e o exercício da política em

tragédia nacional. Alguém duvida?

(Publicado em: <a href="http://www.aconfraria.com.br">http://www.aconfraria.com.br</a>)

#### OS GNOMOS MODERNOS DE ZÉ ANDRADE

Você acredita em gnomos? Eu acredito em gnomos. Esta frase cada vez mais divulgada nas cidades (circula nos vidros dos carros em forma de adesivo), faz com que muita gente acabe se tornando um ferrenho admirador dessa criatura minúscula que, segundo a lenda, habita as florestas e o interior mais profundo da terra, a guardiã das minas e tesouros subterrâneos jamais descobertos. Outros, mais graves na escolha de uma religião alternativa, vão mais longe ainda. Não só eles colecionam os pequenos duendes, como também organizam um local especial em casa para colocá-los a serviço da sua guarda e proteção espiritual. Esperam assim ser reconhecidos como um daqueles que merecem como prêmio a indicação de um tesouro, ainda que não seja material, algo que possa tornar a existência espiritualmente mais generosa.

Quando o artista plástico Zé Andrade resolveu tomar para si a iniciativa de homenagear grandes figuras da humanidade, particularmente do Brasil, o fez – mesmo sem assim o desejar – sob o signo dos gnomos, ou seja, fazendo-os representados através de pequenas esculturas de terracota, unindo dessa maneira a religiosidade milenar do barro aos anseios mais contemporâneos. Não é à toa, posto que os gnomos – conta a história – eram assim batizados em virtude de serem possuidores de rara inteligência, sempre aliada à razão e à proposição de verdades morais definitivas (gnomas), que são as raízes de todos os provérbios, os adágios sentenciosos, os ditados que se transformam na filosofia do povinho.

O que Zé Andrade faz, ao juntar à sua coleção de pequenos gênios personas representativas de todas as artes, é dar asas ao espírito para que se manifeste, se faça, através da reunião num mesmo conjunto de vozes. São personagens de presença definitiva em nossa vida, desde Villa-Lobos – que transfigurou o som de nossa floresta em sinfonia clássica – a este Noel Rosa, cotidiano, dos botequins da vida, fumante, bebedor de cerveja e poeta da música urbana. Desde Antônio Carlos Jobim, dono de uma harmonia clássica, capaz de nivelar a música popular à música chamada erudita, até o Cartola,

cujas letras plantadas na favela povoam o mesmo jardim das mansões – autores e obras, em suma, díspares na forma, mas unas no conteúdo humano.

Da mesma forma Zé Andrade mostra que não é impossível se juntar ao caráter universal deste trabalho tão brasileiro que Burle Marx nos legou, as idéias de Einstein, cujo pensamento materialista sobre a relatividade das coisas aproximou a alma humana da eternidade possível, que tanto os pobres mortais almejam. E mais ainda: juntar toda essa sopa ao pensamento apaixonado de Nietzsche, que tornou indistintas as fronteiras da razão e da loucura, mas acaba por defini-las como inexistentes – ser louco é ser são e vice-versa...

Sem se fazer de rogado, aliás, de modo bem simples, Zé Andrade dá a chance de juntar a expressividade de Machado de Assis, iniciador da fase familiar realista do romance, incorporando a despensa, hábitos caseiros, como também as mazelas espirituais domésticas — ao personagem picaresco de Mário de Andrade, Macunaíma, exorcista das lendas indígenas, o caráter que milhormente expressa a expressão brasileira.

Depois do que, agrega toda essa feijoada à grandiosidade sertaneja com que Guimarães Rosa emoldurou suas narrativas, trazendo-nos uma visão cinemascópica do nosso interior mais remoto.

São eles, pela própria razão da existência, os seres gnômicos modernos que justificam a etimologia (a expressão é grega gnomikos, vinda pelo latim dos feiticeiros gnomicus), justo as entidades possuidoras de outros poderes além da inteligência marcante, são seres escolhidos por Deus para melhorar a existência terrena. Ou, em outro degrau espiritual, aqueles raros que os alquimistas reconheciam a um primeiro olhar como trazendo dentro de si o ardor da sabedoria, a flama existencial, o poder da genialidade. São fragmentos da inteligência que vaga pelo universo, matéria-prima da alma humana, que de outra forma seriam esquecidos ou, em outras palavras, pílulas de memória, como prefere o próprio Zé Andrade.

Na criação de Zé Andrade, a poesia se faz presente de forma contumaz, pois não tem apenas Fernando Pessoa, que não é apenas uma, mas várias pessoas, cuja heteronímia o aproxima intimamente dos gnomos. Tem também Manuel Bandeira, cuja longevidade era-lhe insuspeitada mercê da tuberculose com a qual sempre conviveu desde a mocidade, fazendo-o passar cada dia como se fosse o último e assim expressar esse estado espiritual em todas as suas poesias, para não falar de Ferreira Gullar – vivo e entre nós – autor do Poema Sujo, sem dúvida alguma o texto mais representativo do éthnos brasílico dos tempos atuais. São estrelas da vida inteira e merecem sem dúvida fregüentar o mesmo altar...

Zé Andrade nos faz transitar pelas mesmas trilhas tortuosas da imaginação que povoam as plantações de girassol de Van Gogh, enquanto que o seu Picasso parece imaginar o que foi aquela Guernica dolorosa, sem cores, negra e branca, cujo sangue impensado borraria todas as telas do mundo. Traz-nos também as figuras de personagens que superaram seus criadores, sobrevivendo como seres eternizados, Carlitos, Dom Quixote e o nosso Barão de Itararé, que ainda irão alegrar a existência humana por séculos vindouros, enchendo-a da paz necessária para suportar toda a tragédia da bomba.

Para participar da coleção criada por Zé Andrade não é suficiente ter um nome famoso, ter estrela na calçada da fama. Além disso, a personalidade figurada há de possuir algo de afinidade com os gnomos, em outras palavras, com a sabedoria, a religiosidade, o dever e a obrigação de ter tido uma existência estelar, fortemente associada a benefícios em defesa daquilo que mais prezamos: nossa tão amada casa, a Terra e seus habitantes.

Deste mesmo modo as mãos do artista de Zé Andrade nos dão através do barro e da essência sempiterna, o calor das novas vidas de Groucho Marx, de Alfred Hitchcock e de Woody Allen, magos que levaram às telas dos cinemas gravações de passagens de nossas vidas passadas, presentes, futuras, componentes de nossos medos e temores, mas semeadores de sonhos. São membros de uma mesma equipe, gloriosos plantadores de esperanças, iguais a Sigmund Freud, a Mahatma Ghandi e ao nosso Sobral

Pinto, sonhadores de um mundo melhor, filósofos da incompreensão, por isso

mesmo, simplesmente necessário.

Esses são os gnomos de que necessitamos na vida atual, não aquela

coleção de corujinhas, tartarugas ou pseudo-gnomos europeus e nórdicos.

Estes já têm muita preocupação em preservar as florestas e as riquezas dos

solos daquelas terras combalidas por séculos de exploração.

Precisamos ter a companhia de gnomos modernos, gênios que nos

encaminhem para uma existência espiritualmente rica, que nos abram a

cabeça para novas idéias. Mestres que espicacem nosso espírito para a

aventura, que façam do risco desconhecido uma vitória e sábios que nos dêem

coragem tanto para enfrentar os maus corações, para nos encher de força e

excitação para lutar por aquilo que sonhamos. Almas sensíveis que sejam

inspiração para selecionar as flores e ervas que escolhemos para nosso jardim,

que sejam sementes para as árvores, os frutos orgânicos que queremos para

nossa mesa.

Adote os gnomos modernos, faça um conjunto conforme sua

personalidade e... Incense-o. É essa a ocasião que Zé Andrade nos dá e que

não podemos perder.

(Publicado em: http://www.ocaixote.com.br nº 17

e <a href="http://gavetadoautor.sites.uol.com.br">http://gavetadoautor.sites.uol.com.br</a>)

#### CERVANTES, SCHOPENHAUER, NIETZSCHE & SARTRE

Transformar a filosofia em livro de cabeceira é um sonho de difícil realização, por muitos até mesmo é tido como utopia. Isso se seguirmos os caminhos naturais da filosofia que, como o teatro, a psiquiatria e a religião, têm caminhos absolutos e regras de vida rígidas. Pois podem crer, antes mesmo de se inventarem enredos romanceados em que todos esses elementos culturais elevados servem de pano de fundo para encontros e reencontros de *personas*, entre nós já havia quem violasse as seitas concitadas, assinando em nome de todos os que fossem *do contra*.

Nossos jornais destacavam o movimento pós-tropicalista em que o culto do século passado se tornava bem presente, juntados num mesmo sexo os movimentos estéticos *contraculturais* dos séculos 19, 20 e 21 – não havia nenhum espaço que trouxesse o passado ou que anexasse o futuro – tudo era hoje, *aqui agora*. Nada de *parece que foi hontem*, nem que *o futuro a Deus pertence*. A crise existencialista que promete suicídios demorados que terminam no sofá da psicanálise. O demais, tudo é enredo...

As colunas contraculturais de um guru não assumido – Luiz Carlos Maciel – os escritos sobre Antipsiquiatria de Ernesto Bono, os conceitos éticos de tablóides como Opinião, tudo dava um tom particular, um diagnóstico para a leitura nacional sobre a Revolução Universal de 1968, passarmos cada dia como se fosse o último da vida, repetir a mesma vida sempre e eternamente, sem medo da unanimidade burra (Nélson Rodrigues), viver o melhor possível, não deixar que nada fique pior, não deixar nada por não viver... E só então morrer.

Quando a Revolução Francesa assimilou a realidade de que a conquista de conceitos antes filosóficos também competia à política, tornou possível ao homem concretizar uma utopia, torná-la real. Assim foi que a *felicidade*, até então tratada como um mero sentimento, tornou-se uma exigência de vida, um direito político a ser conquistado, um dever de estado, como consta na Constituição Norte-americana.

Então caros colegas. Desde há muito tempo a felicidade é direito adquirido, desses tais que nem os ministro do STF têm competência para derribar, embora soubessem com muito zelo denegar os direitos adquiridos dos velhinhos aposentados – e isso é a mesma história.

O pseudonegativismo de Schopenhauer é mero jogo de cintura. Se ele afirma como princípio que "A vida é uma coisa miserável" e trata de direcionar seu pensamento nesse conceito, a reta que toma é outra, pois é também da filosofia o direito ao contraditório. *Arte de amar*, dele próprio é prova disso.

Ademais já não disse Nietzsche quem também soube amparar seu texto na contradição entre a vida animal e a vida humana? Pois – disse este – a diferença entre o nós e um animal é que o bicho (não) sabe como viver. Quer dizer, ele não colocou aquele não ali entre parênteses, mas fi-lo eu. Dá no mesmo. Pois este outro, o Calderón de la Barca não nos ensinou que "la vida es sueño" e que o maior pecado do homem é ter nascido?

Pois, caros ouvintes, se desde eras remotas a busca da felicidade passava pela utopia – não vê que Demócrito teve a petulância de cegar-se pensando que evitando a visão das coisas fúteis iria alcançar a felicidade? – agora devemos cobrá-la dos políticos e ponto final. Sejamos risonhos como os espectadores do comediante de Kierkegaard: quando ele interrompeu seu número para avisar que o teatro estava pegando fogo, o público respondeu com a maior gargalhada que jamais tinha recebido em toda a sua carreira.

A vida não é uma folhinha de parede, esta aí, cotidiana, no ar, para ser vivida, mesmo se um dia qualquer, em que a ressaca foi maior que o prazer. Mesmo se a gente acorde morto de espanto ao ver o espelho refletir, não a nossa cara de jiló, mas algo travestido com o mesmo terrível pesadelo em que se meteu Gregor Samsa fantasiado de barata gigante. Não caia na besteira de perguntar: afinal eu sou um homem ou um rato? Você é uma barata mesmo! Kafka, que na verdade nasceu na Paraíba, sabia que a vida tem de ser vivida, mesmo se um dia você acorde rato... Ou barata. E foi à luta! O que você faz aí parado?

Por acaso qual foi o exemplo que Sartre deixou? Repetindo Cervantes,

Sartre vestiu a carapaça de um moderno cavaleiro andante para ser o

libertador do mundo. Mas Sartre libertou mesmo: foi quem obrigou, através de

ações nascidas do povo, a França dar liberdade para suas colônias. Ontem

como hoje como amanhã, a França faz coisas para serem seguida. Na rabiola

todos os povos coloniais lutaram pela liberdade e a era do colonialismo [físico,

bem entendido] terminou. Foi o tempo feliz da teoria da autodeterminação dos

povos - que era uma lei internacional adotada e respeitada por todas as

membros ONU. Mas, hoje, afinal, onde está mesmo

autodeterminação dos povos?

Bem se não conseguimos transar a liberdade dos povos, pelo menos

vamos viver cada dia como se fosse o último antes dos tanques americanos

invadirem nossos quintais.

Seguir sem rumo, infinitamente seguir, laçados um no outro, perdidos na

embriaguez, da alma e da carne, estreitamente juntos, enfrentar o amor,

desprezar a morte, alimentar a carne que palpita jovem sob o tecido da

roupa que nos envolve, que gira e bate como um sudário, antes que se

erga a mais dilacerante tristeza que só pode vir da morte, talvez do amor

mais triste ainda, nunca da felicidade... Nunca, jamais...

(Publicado em: www.recantodasletras.com.br)

#### **CERVANTES:**

#### ESCRAVO, JUDEU, HOMOSSEXUAL, PROXENETA E... PLAGIÁRIO

Nestes tempos de comemoração dos 400 anos do "Dom Quixote" (1605-2005) – que ainda hoje ressoa – as leituras se focam, não só nas obras de Miguel de Cervantes, mas também no vasto repertório de obras correlatas, destinadas a esmiuçar o acervo literário e a vida do genial fidalgo.

Um dentre os milhares de trabalhos sobre Miguel de Cervantes é Um escravo chamado Cervantes, de autoria do escritor marroquino Fernando Arrabal. Não é uma obra recente, primeiramente foi lançado em 1996 na França, onde o autor é mais reconhecido, para aportar três anos depois cá entre nós.

Fernando Arrabal é um autor que ficou conhecido pelo talento rebelde, explosivo, que caracterizou alguns autores nascidos sob a ditadura franquista. Desde o tempo das primeiras peças e filmes, criou fama como o inventor do teatro do pânico – é o que disseram de suas chocantes peças teatrais – fama que carregou para toda a obra que produziu.

Ser um rebelde revolucionário nas letras é – ao mesmo tempo – liberdade e opressão. Se por um lado lança um autor nos mares da fama de maneira espetacular, por outro, obriga-o a seguir uma estrada nem sempre gloriosa, porque cheia de balões de ar.

Este livro "Um escravo chamado Cervantes" veio a lume baseado num documento espetacular, datado de 1569 e descoberto em 1820, segundo o qual, Cervantes, aos 21 anos, sob a acusação de homossexualismo, foi condenado pelo rei da Espanha, a ter a sua mão direita amputada e a um desterro de dez anos. Pena essa não cumprida graças à fuga para a Itália.

É claro que a partir da descoberta quase tudo que se escreveu sobre Miguel de Cervantes teria que passar a uma severa e rigorosa revisão. Fernando Arrabal tomou para si a tarefa de exercer uma parcela dessa revisão.

Se ele foi feliz ou infeliz nesta tarefa, dize-o a fama que o livro arrebanhou. Seja como for, mexer com Cervantes, sua obra e sua glória, é algo assim como condenar – o autor e a audácia – ao cadafalso.

Para classificar Cervantes como um escravo, Arrabal nos remete não só ao motivo direto do documento, comprovando, sim, que a escravidão se verifica não apenas sob os grilhões de ferro, mas igualmente sob a ditadura efetiva que a nobreza exercia sobre os súditos. Aliada dos poderes secundários da Igreja, cuja opressão se verifica como segundo degrau hierárquico da dominação, essa escravidão atingiu Cervantes diretamente no cerne do seu labor literário. Como autor ele não conseguiu romper a barreira dos intelectuais próximos do poder e da Inquisição para levar a sua obra ao público. Antes, teve que gastar prestígio e artimanha para se manter vivo e atuante.

Num segundo plano Arrabal perde muito tempo na busca dos antepassados mais longínquos de Cervantes para posicioná-lo como judeu de descendência cristão-nova. O que temos em tese é que o cristão-novo jamais deixa de ser judeu, mesmo que corridas várias gerações. Mas Arrabal no livro descreve uma exceção dessa regra de interesses: o Bispo de Burgos – depois também de Castela – dom Pablo de Santa Maria, foi um antigo rabino da cidade. Dom Pablo, assustado pela imprevista matança e perseguição dos judeus, abraçou o cristianismo com tal fé que logo alcançou a mitra de Burgos.

A nova fé que o Bispo assumiu seria de tal maneira exacerbada por Santa Maria e de tal modo exercida, que tanto o pai quanto o filho, dom Alonso de Cartagena (que também seria Bispo), se transformaram em ferozes implacáveis perseguidores de judeus! Portanto, não há como explicar a obsessão que move Arrabal, nem essa necessidade depressiva de demonstrar que a descendência de Cervantes fosse ou não fosse judia, posto que, no caso, se trata do menor e menos importante pedaço da biografia do genial fidalgo de la Mancha.

Para fugir da pena a que fora condenado pelo rei da Espanha, Miguel de Cervantes foge para a Itália. Ali chegando arranja abrigo, proteção e trabalho na casa do monsenhor Giulio Acquaviva y Aragon, que Cervantes conheceu durante as pompas fúnebres de dom Carlos, filho de Filipe II morto prematuramente – assassinado pelo pai, dizem. Mais uma vez aparece em cena o Cervantes escravo, desta vez de Acquaviva, também efeminado. Para fugir da escravidão, da subserviência opressiva, Cervantes aproveita a convocação feita para compor o famoso exército de aliados e se inscreve sob o comando de João de Áustria para combater os otomanos.

Como é sabido, Cervantes se arrisca destemidamente. Ele busca de todas as maneiras alcançar o perdão pelas loucuras que fez, mas também conseguir ascensão na nobreza, algo que ambiciona desde sempre, mas jamais verá realizado. Numa das refregas o agitado e valente soldado é atingido de forma violenta por um canhonaço. A explosão feriu todo o lado esquerdo do seu corpo, deixando os membros seriamente avariados. Decorre daí a suspeita de que, fosse cumprida a primeira parte da condenação em que Cervantes perderia a mão direita e agora ferido na batalha inutilizando todo o lado esquerdo, jamais o Dom Quixote teria sido escrito, perdendo a humanidade a criação da maior de suas obras primas.

Ao retornar para a Espanha após ter se recuperado das feridas – de posse de vários documentos atestando a sua bravura e recomendando o aproveitamento em cargos imperiais – o barco em que Cervantes viaja é seqüestrado por piratas árabes: passageiros e tripulantes são feitos prisioneiros.

Em Argel, Cervantes vive a planejar fugas espetaculares, na ânsia de chegar à Espanha e finalmente conseguir a posição social que tanto sonhou, ambição desta vez lastreada nas façanhas heróicas da batalha de Lepanto, ação cujo testemunho é subscrito por nada menos que o próprio João de Áustria, comandante supremo e meio-irmão de Filipe II. Nada consegue e o suplício só termina quando os parentes conseguem o dinheiro suficiente para pagar o resgate. São mais de três anos como prisioneiro — e mais uma vez escravo — do manda-chuva do país, ocasião em que também se torna seu amante, para não perder a viagem.

No entanto está vivo e reencontra a família com um negócio de pensão (hospedaria) montado em Madri. Cervantes usa seus conhecimentos e facilidades sociais para fazer publicidade do negócio. Viajantes vindos da Itália, da França e países baixos ali se hospedam. A recepção está aos cuidados da sua irmã Andrea Cervantes, que sabe encher os hospedes mais importantes com todas as regalias que a posição social merece. Muitos deles deixaram relatos agradecidos pelo bom trato que receberam na pensão dos Cervantes.

É neste momento que Arrabal, com um dom que só ele possui, consegue transformar Miguel de Cervantes em um legítimo proxeneta, capaz de deixar envergonhado o mais afamado cafetão da Lapa carioca.

Mas... plagiário? É claro que todos os cervantistas conhecem as leituras e pesquisas que serviram de base para a feitura do romance. Também a elaboração da principal personagem do livro O Genial Fidalgo Dom Quixote de la Mancha já foi objeto de muitos estudos. No próprio romance Cervantes deixa algumas pistas – não são poucas – como no episódio em que são condenados e incendiados muitos livros de cavalaria da sua biblioteca.

Lá pelas tantas Fernando Arrabal descobre uma nova característica em Cervantes, nomeando-o também enxadrista. Não há nada que diga que Cervantes não sabia jogar xadrez, jogo popular na época, mas nem por isso pode ser chamado de jogador de xadrez, coisa que nenhum biógrafo até então havia sinalizado. Mas como o xadrez é também uma paixão de Arrabal, não é incomum que a sua galeria de personagens receba também o título.

No entanto, a maior influência coube a Arrabal descobrir que Feliciano de Silva, antecessor de Cervantes em vários livros de cavalaria – os vários Amadis, os romances pastoris, as Celestinas – foi o autor mais admirado por Cervantes. Arrabal capricha em localizar aqui e ali os sinais mais óbvios de que Miguel de Cervantes não só se serviu da obra de Feliciano de Silva como modelo, mas adquiriu uma cumplicidade tal, uma proximidade tão próxima, que só se pode chegar à fatal conclusão.

E se é Fernando Arrabal quem tudo isso diz, escreve e assina embaixo,

quem sou para contradizê-lo?

Quanto ao livro em si, Um escravo chamado Cervantes é de leitura

muito difícil. Ou Arrabal transportou para esta pseudobiografia todas as

loucuras inatas que o levou a ser considerado escritor maldito na melhor das

tradições e escreveu uma obra cabalmente intraduzível - e, se traduzida,

ilegível – ou Carlos Nougué é na verdade o pseudônimo de um desses

programas de tradução simultânea que infestam a Internet.

[Fernando Arrabal (Melilla 1932) Um escravo chamado Cervantes tradução de Carlos Nougué,

Editora Record, 1999]

(Publicado em: www.usinadaspalavras.com)

#### O GENIAL FILHO DE ALGO DOM COXOTE DA MANCHA

Em não havendo restrições quanto ao romance de Cervantes, obra prima consagrada ao longo dos seus 400 anos de idade, o foco literário voltase para as traduções, como esta última anunciada na divulgação feita por Gustavo Bernardo, saída n' O Globo Prosa & Verso de 14/01/2006.

Existe uma analogia com outras artimanhas: no futebol, por exemplo, o técnico se arvorou de maioral. Não é mais o jogador o centro das atenções, nem o craque, nem o goleador. Como por um milagre se descobriu que o futebol não existiria sem aquela figura que fica à margem do campo fazendo gestos e mímicas, inventando uma linguagem marginal, que só ele entende.

Vaidade das vaidades! Ora, mas no teatro também foi assim. Que seria de Shakespeare, de Moliére ou Brecht ou Becket se não fosse a inventividade criativa e genial dos montadores? Pois, pois, cada nova apresentação é uma releitura não autorizada. Aonde se desemboca na pura verdade: a maioria das montagens modernas está tão distante da produção inicial que do autor mesmo sobram apenas o título e o texto. Quanto ao contexto...

Assim é que as novas traduções, de uns tempos para cá, têm como objetivo principal caracterizar-se como a mais atual, a especial, a novidade. E para ser especial e vendável, tem de trazer em si algo de novidade que justifique não só a aquisição física do exemplar, mas que também traga prazer à leitura. Um objetivo secundário – ainda que seja anunciado nas primeiras linhas – é o de cooptar a linguagem quinhentista de Cervantes, trazendo-a para ser digerida e consumida nos dias atuais.

Isso já foi tentado com outros livros – a Bíblia – por muitas outras editoras, como na recente tradução feita para a Editora 34, segundo a qual aquele era, sim, o *Quixote definitivo*, atualizado e normalizado para o brasileiro dos nossos tempos. Mas também as traduções têm vida breve, como as mariposas. A singularidade é que esta edição, bem recente (2005), que

provavelmente deu muito trabalho a seus produtores, outros já julgaram superada, descartável, de ontem e tome tradução! Vem coisa nova por aí...

Para isso é mister dar ares de modernidade, de coisa nova, assim como é propagado aos quatro ventos. Esta tradução, feita por brasileiro e espanhol, revela sutilezas da obra-prima Cervantes (sic). É como ressalta Gustavo Bernardo na divulgação. Baseados em quê os tradutores desvendaram tais sutilezas? Em busca da solução para três incógnitas, compactadas numa só: como escreveria Cervantes o Quixote no português de sua época, mas de modo tal que não perdesse o sabor hispânico de então e fosse compreensível para o leitor de hoje?

Pois não é que sem querer Gustavo Bernardo coloca uma questão que bem pode ser aproveitada em quase todos os vestibulares vindouros? Sim, leiam bem, repitam a leitura mais uma vez, mais outra vez como se faz no vestibular e então respondam: como? Sim, como escreveria Cervantes o Quixote no português de sua época, mas de modo tal que não perdesse o sabor hispânico de então e fosse compreensível para o leitor de hoje?

Em seguida a essa contundente questão – que se nos concebe irrespondível – Gustavo Bernardo enumera as enormes dificuldades e desafios enfrentados pela dupla de tradutores, que em essência são os mesmíssimos já enfrentados outrora por inúmeros outros tradutores de todas as partes do mundo. A viagem da tradução é uma odisséia sem fim. É, porém, assunto totêmico, próprio para tradutores, nunca para resenhistas...

Neste caso em particular, porém, nós, que somos simples admiradores da obra de Cervantes, temos a obrigação de meter o bedelho. Isto porque os tradutores Nougué e Sanchez ousaram em matéria que nenhum outro havia se atrevido: mexer no título da obra. Sim, para começar do começo, desde longo tempo, o título do romance vem merecendo algumas observações, muitas ressalvas, escassas contestações, até medo em escrevê-lo, mas ninguém havia ousado adulterá-lo como agora foi feito.

O título original do primeiro volume é: *EL INGENIOSO HIDALGO DON QUIJOTE DE LA MANCHA*. Primeiro vem o caso da expressão "Ingenioso" que aqui se traduz por *Engenhoso*. Este caso, por exemplo, já é merecedor de alguma discussão. A expressão *ingénio*, de onde vem o *ingenioso*, é irmão do nosso *genioso* (genial), bem diferente do nosso *engenho* e, por extensão, do *engenhoso* que é sempre utilizado para traduzi-lo. A expressão *Ingénio* fragmenta-se em <u>in</u> e <u>génio</u> = o gênio, a genialidade, interior. Para evitar digressões que poderiam levar ao didatismo desnecessário, o resumo da ópera é o seguinte: ao rigor do pé da letra, uma das opções para traduzir o *ingenioso* para o brasileiro, seria a expressão *genial*. Então teríamos: O *GENIAL FIDALGO DON QUIXOTE DE LA MANCHA*.

O caso da palavra Fidalgo já foi vastamente esclarecido pelo escritor marroquino Fernán Arrabal no livro "Um escravo chamado Cervantes", também da Record e também traduzido por Carlos Nougué. Fidalgo, segundo Arrabal, significa filho de algo. O que nos remete de imediato para a segunda versão moderna do título: O **GENIAL FILHO DE ALGO** DON QUIXOTE DE LA MANCHA.

Até o nome do homem – Dom Quixote – foi ameaçado, mas enfim mantido. Vejamos a justificativa para tal, fazendo um flashback das palavras de Gustavo Bernardo: "Quijote" corresponde à peça da armadura que cobre a coxa e deveria ser traduzida para "coxote", mantendo a terminação "ote" que, em espanhol, tem sentido depreciativo. Pois para mim, um leigo em espanhol, diria que Cervantes estava era fazendo uma gozação a si mesmo, ou seja, à sua condição de manco, coxo – portanto coxote... – mas, como disse, sou asno em espanhol! Então fica só a provocação. Aí os autores da tradução explicam o temor de mexer em tais expressões (quixote, quixotesco e outros derivados), que se tornaram proverbiais em nossa língua Graças a Deus os tradutores acharam temeridade adulterá-la. Caso contrário toparíamos com: O GENIAL FILHO DE ALGO DOM COXOTE DE LA MANCHA.

Mas, êpa! de La Mancha?? Aqui, sem querer, tocamos na principal execração de dupla de tradutores Nougué & Sanchez. Pois não é que ousaram

modificar o título da obra aportuguesando o *Don Quijote de La Mancha* para Dom Quixote <u>da Mancha</u>?? Mas a justificativa para adulterar o de <u>La Mancha</u> para <u>da Mancha</u> é realmente trágica. Quem diz é Gustavo Bernardo:

"Mas contra as traduções anteriores, optaram "da Mancha" e não "de La Mancha", se em português se fala na Espanha Central como "a Mancha".

Péra aí! Eu disse que era leigo em espanhol, mas também não é tanto assim. Em algumas regiões da Espanha e de Portugal – principalmente na Galícia, no *Noroeste* espanhol – as cidades são realmente denominadas assim: A Coruña (La Coruña), A Estrada (La Estrada), Oporto (Porto) – nossa muito bem conhecida cidade portuguesa, aquela do vinho de lá mesmo.

Mas não me consta que La Mancha seja chamada A Mancha, porque La Mancha fica na região de Castilla que, como todos sabem, se fala o castelhano. Saibam mais visitando o site da cidade: "La Comunidad Autónoma de Castilla - La Mancha es una comunidad enclavada en el corazón de la Península Ibérica. Está formada por las provincias de Albacete, Ciudad Real, Cuenca, Guadalajara y Toledo, siendo ésta última la capital". (http://www.uclm.es)

Mas se querem ousar [e ousar ainda mais com o apoio do Instituto Cervantes?], então vamos pelo menos obedecer à escrita regional, sem adulterá-la! Para manter a grafia "A Mancha", o verdadeiro título que a dupla sertaneja de tradutores Nougué & Sanchez deveria usar é: *O engenhoso fidalgo Dom Quixote de A Mancha (ou d'A Mancha).* Ousem, mas ousem como cavaleiros: valentes, corajosos, assumidos. Não chamem "La Mancha" de "Mancha", pois é certo que os naturais da terra de Quixote não vão gostar nadinha de vê-la com tal nódoa, mácula, labéu, desonra, tacha...

Tenho a obrigação de fazer uma ressalva positiva, pois, ainda bem que os tradutores Nougué & Sanchez refrearam a dosagem de ousadia senão – segundo seus planos – estaríamos diante das aventuras de tal de Dom Coxote

e em consegüência aterrissaríamos em um novo título para a obra de

Cervantes: O GENIAL FILHO DE ALGO DOM COXOTE DA MANCHA!

Muito mais daquilo que foi dito na resenha de Gustavo Bernardo

mereceria outras reparações - por exemplo, a tradução de en cuanto pelo

vicioso enquanto, tão em moda entre nossos literatos de hoje - entre outras

coisinhas. Mas não deste escriba amador (que se entremeia aqui enquanto

poeta), mas de gente gabaritada e do mesmo nível que o autor da resenha,

professor de Teoria da Literatura na UERJ.

O meu caso pessoal e que motivou estas linhas, é mesmo com o senhor

Carlos Nougué, Prêmio Jabuti de Tradução – seja lá o que for isso – que me

fez sofrer a algum tempo atrás com a leitura de uma tradução catastrófica do

livro "Um escravo chamado Cervantes" (Record 1999), de autoria do já

mencionado escritor marroquino Fernán Arrabal. Até para se traduzir um porra-

louca é preciso algum talento. Em todo caso, ainda acho que o Dom Quijote de

La Mancha – tanto o Hidalgo (Parte I) quanto o Caballero (Parte II) – são

excelentes livros para se ler no original...

[O engenhoso fidalgo D. Quixote da Mancha: Primeiro Livro, de Miguel de Cervantes Saavedra.

Tradução de Carlos Nougué e José Luis Sanchez. Editora Record, 570 páginas].

(Publicado em: <u>www.recantodasletras.com.br</u>

http://gavetadoautor.sites.uol.com.br/)

#### GUIMARÃES ROSA E O JOGO DE XADREZ

Os aficionados, jogadores e outros malucos por xadrez estão acostumados a encontrar referências sobre *a nobre arte da Deusa Caissa*, numa variada gama de cultura. A pintura, o desenho, a literatura, o cinema, a escultura, o teatro – e mais alguns não lembrados – todos foram influenciados ou tocados pelos misteriosos desígnios deste jogo que também é ciência e arte.

Por isso não nos admiramos mais de encontrar por aí citações ao xadrez, a torto e a direito, no nosso dia a dia. Algumas são coerentes, outras nem tanto – estas nos fazem rir diante de tanta ingenuidade: – *Esse aí não manja nada de xadrez*, dizemos com orgulho mordaz.

Mas quem um dia imaginou encontrar qualquer menção ao jogo de xadrez num conto de João Guimarães Rosa? O mestre Guimarães Rosa é especialista em brasilidade, principalmente daquelas encontradas nos sertões das gerais. Em seus romances e contos se encontra uma verdadeira enciclopédia de conhecimentos sobre o homem, o interior e as terras semi virgens dos campos e montanhas do planalto central, que vara as outras regiões confins goianas e mato-grossenses. Tudo isso maravilhado por uma linguagem inventada pelos próprios personagens – pedras preciosas e brutas que o autor encadeou em fios de ouro, colar de pérolas.

Pois nas histórias que compõem o volume *Sagarana* existe um conto intitulado *Minha gente*, que traz um personagem que é a figura típica dos *malucos por xadrez*. Segundo Guimarães Rosa, como confessa na introdução do volume (carta a João Conde), o conto *Minha Gente*, "por causa de uma gripe, talvez, foi escrito molemente, com uma pachorra e um descansado de espírito, que o autor não poderia ter, ao escrever os demais".

O tema central não é o xadrez em si, mas a relação amorosa entre primos-irmão, tão comum nas famílias interioranas. Algumas estão certas e terminam por celebrar casamentos duradouros. Mas a grande maioria reside

apenas naquela felicidade amorosa adquirida na convivência diária, que apanha os jovens em plena adolescência, quando os humores, as sensações, a sensualidade, os sentimentos, os ardores, a sexualidade, começam a se impor vigorosamente.

A caminho da fazenda do *Tio Emilio*, para passar um tempo, o narrador esbarra com o personagem que figura aquela pessoa sempre encontrável ou, como diz: "o meu até-as-pedras-se-encontram", que se prepara para seguir no mesmo rumo. Foi assim que os dois combinaram seguir juntos essa viagem, que só pode ser feita a montaria. Além de ser pessoa dinâmica, de alta voltagem e lacônica tirania, tem um vício: *problema em três lances, em elaboração*. E segue:

"Porque o seu fraco, e também o seu forte, é o 'nobre jogo' de xadrez. Em tal grau, que ele sempre traz consigo, na mala de viagem: um tabuleiro grande; uma coleção de peças grandes; outros trinta e dois trebelhos de menor formato; mais outro jogo, de reserva, dos de bordo, com os escaques perfurados para se atarraxarem os pinos das figuras; blocos-diagramas, para composição de problemas; números de 'L'Echiquier' (sic: L'Echequier) e de 'La Stratégie'; recortes de jornais, com partidas de grandes mestres; e alguma roupa, também".

Santana – esse é o nome do personagem – chega com as duas montarias atreladas prontas para a viagem. Não quer de nenhum modo perder esse momento de felicidade que é reencontrar um parceiro tão nobre, que faça a longa jornada, geralmente monótona, parecer um turismo cultural. Começa a viagem conclamando:

"- Vinde, amigos, perguntai ao estrangeiro se sabe ou aprendeu, algum dia, qualquer jogo... Esporeou o burro e acrescentou: " - Você joga com as brancas. Toma... E Santana estende-me a carteirinha, porque há também a carteirinha, o xadrezinho de bolso, que eu me esquecia de mencionar; tão permanente na algibeira do meu amigo como os óculos de um míope na cara de um míope. Apenas, muito

menos necessária: quem quisesse, de maldade, escamoteá-la, logrado ficaria; porque Santana, em encontrando parceiro, joga à cega: tem ainda um tabuleiro e outras peças, na cabeça, talvez no recheio dos dois murundus da testa – duas testas paralelas, como a viseira de uma saúva".

A viagem prossegue e o xadrezinho portátil muda mão em mão a cada novo lance. Lá pelas tantas Santana não se sente bem na posição:

"— A partida está desinteressante. (...) Era melhor continuarmos aquela Ruy López que não acabamos, da última vez... Fico rindo. Não do poder que tem Santana de conservar as partidas de memória, nem da sua capacidade de ignorar os grandes escoamentos de tempo, com o que, algum dia, hei de vê-lo tirar do bolso a carteirinha, esta mesmíssima carteirinha, e propor-me a continuação daquela partida — subvariante K da variante belga do sistema Sossegovitch-Sapatogoroff do contrataque semi-frontal iugoslavo do peão do Bispo da Dama — interrompida, dez anos antes, precisamente no lance dezenove."

Guimarães Rosa satiriza e joga com os personagens. Parece-lhe que escrever é o mesmo que jogar xadrez. Neste caso, coloca Santana em dificuldades na partida. Está inferior:

"Santana, ledor de Homero e seguidor de Alhókhin\*, também, como um e outro, cochilou. Moveu uma jogada frouxa, e agora não tem o que escolher. Ou compromete a posição do seu rei, ou perde uma peça, porque um bispo e um cavalo poderão ser atacados, em forquilha, por um peão branco. Referve a confusão, nos paços de Ítaca".

Aqui Guimarães Rosa segue satirizando: o nome de Alekhine está grafado em corruptela (alho), puxada do modo como a imprensa mundial divulgou a derrota do até então imbatível Campeão Mundial. Após defender o título e vencer os dois matches (1929 e 1934), contra Efim Bogoljubow, Alekhine chocou o mundo e a si mesmo ao perder o título para o desafiante Max Euwe. "Too much Alekohol" (álcool). Assim foi como um comentarista

russo explicou a derrota. Anos depois, superada a fase dos excessos de bebida e cigarro, Alekhine recuperou o título em 1937, derrotando o mesmo Euwe no matche de volta.

Voltando ao conto, se vê que a reverência ao jogo de xadrez não só segue em toda a novela de Guimarães Rosa, como também se introduz no âmago da trama. E não somente no amor inocente entre primos: as movimentações políticas dos coronéis são como lances. Ora é o enredo que segue como um movimento de peças no tabuleiro, ora os personagens desmontam dentro de um tabuleiro. Aquela vidinha no interiorzão bem que assemelha à batalha dos escaques, peões, damas, bispos e reis.

Mas para ganhar o coração da prima Maria Irma, quando o narrador transpõe para o nobre jogo do xadrez, o resultado decepciona. O conquistador tenta de tudo:

"Devo mostrar-me caído, enamorado. Ceder terreno, para depois recupera-lo. É uma boa tática... Um 'gambito do peão da Dama, como Santana diria..." Mas lá pelas tantas, tudo vai por água abaixo... "Tudo saiu pior do que o pior que eu esperava! Maria Irma despreza a minha submissão. Tenho de jogar um 'gambito do peão da Dama, recusado..."

Mas foi tudo em vão. Nada tirava o enamorado do abatimento. Nem quando recebeu uma carta, nada menos de quem? Santana! Céus! A missiva dizia:

"Caríssimo, analisando a posição em que interrompemos aquela Zuckertort-Réti, na viagem a cavalo, verifiquei que o jogo não estava perdido para mim. Ao contrário! Junto o diagrama, porque não confio muito na sua memória, desculpe. Mas, veja o avanço do cavalo preto a 5C e, em seguida, B3D e o outro bispo batendo a grande diagonal e... veja, oh ajuizado moço Telêmaco, na quarta jogada, o tremendo ataque frontal dos peões negros, contra o roque branco. Indefendível! Xeque-

mate! Continuemos, por correspondência. Escreva para Pará-de-Minas.

Seu, Santana"

Ao contrário do grande jogador, quem manobra aqui é a mulher. Maria

Irma tem outros planos nessa partida. Pois num dia jogou assim no ar: "Sei que

você gostaria mais de Armanda." Mas o primo apaixonado não tinha olhos para

mais ninguém. Desiludido do amor não correspondido, nada resta ao primo

abandonado senão sumir da fazenda. No bar, despedindo-se dos amigos, pede

com euforia:

"- Saltem um cálice da branquinha potabilíssima da Januária que

está com um naco de umburana macerando no fundo da garrafa!... Viva

Santana e seus peões! Viva o xeque-do-pastor! Volto!"

Novamente as personas se movimentam num final parecido com o

começo, molemente, com uma pachorra e um descansado de espírito, que só

Guimarães Rosa em sua maestria sabe conduzir. Maria Irma movimentou as

peças de tal modo que o desfecho não poderia de ser outro, como ficou dito na

voz do narrador: "E foi assim que fiquei noivo de Armanda, com quem me

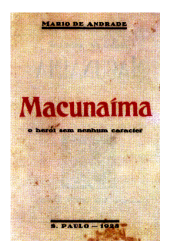
casei, no mês de maio, ainda antes do matrimônio da minha prima Maria Irma

com o moço Ramiro Gouveia, dos Gouveias da fazenda da Brejaúba, no Todo-

Fim-É-Bom".

[Guimarães Rosa - Conto Minha Gente in "Sagarana" - Ed. Record 1995]

(Publicado em: www.xadrezdemestre.kit.net)



#### A PRIMEIRA VISITA DE MACUNAÍMA AO RIO DE JANEIRO

Antes de escrever o romance Macunaíma, Mário de Andrade fez uma viagem que veio realizar um de seus sonhos. Partindo de São Paulo (Santos), a expedição marítima organizada por dona Olívia Penteado, correu o Amazonas e o Peru, com escalas no Rio de Janeiro, Salvador e outras capitais do Nordeste.

Desde 1926, dona Olívia Penteado – conhecida como *A Senhora das Artes* – vinha divulgando o seu projeto de organizar uma viagem que simbolizasse uma *nova descoberta do Brasil*. A idéia animou sobremaneira Mário de Andrade, que bem a seu jeito, batizou de "Viagens pelo Amazonas até o Peru, pelo Madeira até a Bolívia, por Marajó até dizer chega".

Participaram da viagem D.Olívia Penteado, a sobrinha Mag, Mário de Andrade e Dulce, filha da pintora Tarsila do Amaral. O itinerário de ida constou de ida de navio até Belém e daí então seguir de barco pelo Amazonas até Iquitos (Peru). No retorno a comitiva percorreu a [Estrada de Ferro (?)] Madeira-Mamoré, voltou a Belém e depois continuou até a Ilha de Marajó. Ao passo que de volta a São Paulo, fizeram escalas por algumas capitais do nordeste e pelo Rio de Janeiro.

Dessa viagem resultou um sem número de realizações do escritor paulistano e determinou o interesse de Mário pela produção cultural do Norte e Nordeste do país. Entre as obras que nasceram da viagem contam o diário

publicado com o título de "O Turista Aprendiz", as gravações, fotografias e notas sobre temas populares, que seriam incluídas em outros trabalhos.

Foi nessa viagem que Mário de Andrade descobriu o cantador de coco e repentista Chico Antonio (cujo projeto seria o livro Na pancada do ganzá), mas, principalmente, acendeu no poeta a chama de brasilidade que deu origem ao seu romance mais famoso: "Macunaíma". Nesse romance Mário de Andrade inclui uma pequena passagem do herói pelo Rio de Janeiro (capítulos VII, Macumba e VIII, Vei a Sol).

É no capítulo VII Macumba, que começa a primeira atribulada passagem de Macunaíma pelo Rio de Janeiro:

"Macunaíma estava muito contrariado. Não conseguia reaver a muiraquitã e isso dava ódio. Pois então resolveu tomar um trem e ir no Rio de Janeiro se socorrer de Exu diabo em cuja honra se realizava uma macumba no outro dia".

Com esse estado de espírito Mário de Andrade prepara o roteiro do seu personagem:

"A macumba se rezava lá no Mangue no zungu da tia Ciata, feiticeira como não tinha outra, mãe-de-santo famanada e cantadeira ao violão. Tia Ciata era uma negra velha com um século no sofrimento, javevó e galguincha com a cabeleira branca esparramada feito luz em torno na cabeça pequetita".

O reduto de Tia Ciata era conhecido. Ficava ali pelas bandas da Praça Onze, nas encostas do morro do Estácio. Era ponto de reunião de macumbeiros, sambistas, músicos e também dos "fadistas" que se tornariam os chorões no futuro. Pixinguinha, Donga, João da Baiana compareciam às festanças regadas a música, mulheres e comilanças.

No mesmo terreiro em que ela festejava os Orixás, as festas de Cosme e Damião, da Oxum N.Sª. da Conceição, tia Ciata comandava rodas de samba, nas quais demonstrava suas habilidades de partideira. Avançada na idade, tia Ciata dava preferência ao miudinho, um tipo de samba sincopado que se dançava de pés colados e passos curtos. (1)

"Então a macumba principiou: Na ponta vinha o ogã tocador de atabaque, um negrão filho de Ogum, bexiguento e fadista de profissão. E foi lá que Macunaíma provou pela primeira vez o cachiri temível cujo nome é cachaça".

O filho de Ogum, bexiguento e fadista não é outro senão o próprio Pixinguinha, em carne e osso, que foi um das muitas fontes que forneceu a Mário de Andrade os dados necessários para compor o capítulo. A correspondência de MA com os cariocas comprovam que a todos eles sempre dava um jeito de perguntar algo sobre a matéria.

No entanto, corre na internet a seguinte história.

"O escritor Mário de Andrade procurou Pixinguinha, em 1926, explicando que estava recolhendo material para um livro, 'Macunaíma, o herói sem nenhum caráter', que pretendia publicar. Pediu um depoimento a Pixinguinha, que relatou em detalhes as rituais do candomblé da Tia Ciata, célebre pelas famosas sessões onde eram cultuados orixás africanos. Em retribuição, procurando homenageá-lo, Mário fez de Pixinguinha um de seus personagens na obra, inserido na famosa cena de macumba descrita no livro pelo autor paulista. Pixinguinha figura como "um negrão filho de Ogum, bexiguento e fadista de profissão". (2)

Em toda história tem um pouco de folclore nesta não será diferente. Isso porque, salvo prova em contrário, se existem indícios da criação de Macunaíma nessa época (1926), não seria com tanta definição assim. O próprio Mário de Andrade fez questão de dizer que escreveu o livro em 1927, de supetão, na

semana de férias que tirou no sitio do tio dele, no interior de São Paulo, após a viagem ao Amazonas. O livro saiu em 1928.

Ademais, Macunaíma foi um trabalho muito discutido com seus correspondentes, inclusive Manuel Bandeira, que ousou desclassificar Macunaíma da condição de *romance*, por não satisfazer algumas exigências estéticas. Resultado dessa discussão, Macunaíma saiu na primeira edição como Rapsódia e não como Romance. Também o título do romance foi motivo de comentário entre os amigos. Manuel Bandeira tratava a expressão "caráter" com o sentido moral e ético, enquanto Mário de Andrade traduzia nela o sentimento antropológico: o brasileiro, devido à mestiçagem física e cultural, ainda não tinha características de povo, raça.

Por outro lado, a mãe-de-santo mais afamada da época, Tia Ciata, havia falecido em 1924.

A macumba era frequentada por todo tipo: gente direita, gente pobre, advogados, garçons, pedreiros meia colheres, deputados, gatunos, marinheiros, marceneiros, ricaços, portugas, senadores.

Alcançado o intento de se vingar do gigante Piaimã, que tia Ciata realizou dando-lhe uma sova monumental, algumas muitas chifradas de touro selvagem e ferroadas de quarenta mil formigas-de-fogo.— o que de fato ocorreu – tudo termina em samba.

Mario de Andrade aproveita a ocasião e faz uma bela homenagem aos amigos:

"Então tudo acabou fazendo a vida real. E os macumbeiros Macunaíma [ele, Mário de Andrade, o próprio], Jaime Ovalle, Dodô, Manu Bandeira, Blaise Cendrars, Ascenso Ferreira, Raul Bopp, Antônio Bento, todos esses macumbeiros saíram na madrugada".

No capítulo seguinte (VIII-Vei a Sol), Macunaíma ainda está no Rio de Janeiro. Mas é o outro Rio que aparece, a baía de Guanabara, a Praça Mauá, a Avenida Rio Branco. Macunaíma estava com fome e fez uma trapaça com a árvore Volomã, fazendo com que caíssem dela os frutos mais saborosos.

"Volomã ficou com ódio. Pegou o herói pelos pés e atirou-o pra além da baía de Guanabara, numa ilhota deserta, habitada antigamente pela ninfa Alamoa que veio com os holandeses".

O retrato da Baía de Guanabara, pontilhada de centenas de ilhotas desertas, pedregosas, com pouca ou nenhuma vegetação, sem água e sem condições de habitabilidade, se fixou em Mário de Andrade. O herói Macunaíma penou na ilhota deserta sujo de coco de urubu, até que um dia Vei, a Sol tomou Macunaíma na jangada e fez as três filhas limparem o herói... *E Macunaíma ficou alinhado outra vez*.

A jangada vai flutuando pela baía de Guanabara, enquanto Macunaíma dorme. Quando a embarcação topou na margem, Macunaíma acordou...

"Lá no longe se percebia mais que tudo um arranhacéu cor-derosa. A jangada estava abicada na caiçara da maloca sublime do Rio de Janeiro".

Este "arranhacéu cor-de-rosa" não é outro senão o Edifício A Noite, recém terminado, que aparecia imponente, moderno e belo a todos aqueles que chegavam ao Rio de Janeiro, aportando no principal atracadouro na Praça Mauá. A paisagem vista do cais também é fotografada pelo romancista:

"Ali mesmo na beira d'água tinha um cerradão comprido cheinho da árvore pau-brasil e com palácios nos dois lados. E o cerradão era a avenida Rio Branco".

Os pés de pau-brasil ornamentavam a então Avenida Central desde a época da sua fundação em 1905. Tempos depois o pau-brasil foi substituído e até hoje a Avenida Rio Branco é arborizada com oitizeiros.

Safado como era Macunaíma se viu no Paraíso:

"Pulou da jangada no sufragante, foi fazer continência diante da imagem de Santo Antonio que era capitão de regimento e depois deu em cima de todas as cunhãs por aí".

E depois de muitas estripulias, enfarado da maloca sublime,

"Macunaíma não achou mais graça da capital da República. Trocou a pedra Vató por um retrato no jornal e voltou pra taba do igarapé Tietê".

Isso tudo se torna profético, porque anos depois, em 1938, Macunaíma retornaria ao Rio de Janeiro, em circunstâncias totalmente diversas e adversas. E do mesmo modo repentino resolveu retornar *pra taba do igarapé Tietê*.

Esse é o mote para "A segunda visita de Macunaíma ao Rio de Janeiro", que virá antes de Miguel de Cervantes escrever a 2ª parte do seu Dom Quixote – a não ser que outro Avellaneda mais afoito me tome a dianteira.

- (1) www.cifrantiga.hpg.ig.com.br/Letras\_33/tia\_ciata.htm
- (2) <u>www.pixinguinha.com.br/biografia/curiosidades.htm</u> (Inédito)

#### BURLE MARX E O DESERTO DO SAARA

Quem viu o registro fotográfico da formação do Aterro do Flamengo, quando toneladas e toneladas de pedra e areia originadas do desmonte do morro de Santo Antônio foram ali despejadas, empurrando as águas do mar para mais longe, pode ter uma pequena idéia do que é um deserto.

De repente as águas da enseada do Galeão, da praia do Flamengo e da enseada de Botafogo, que formavam as avenidas Beira Mar no Castelo, a Praça Paris, a antiga praia do Russel e chegavam às cercanias do Hotel e da Igreja da Glória, até o Morro da Viúva (embora ganhasse outro nome em cada bairro), ficaram mais distantes.

Hoje quem passa ali e vê aquele enorme espaço, a terra que um dia foi entulho, poeira e pedra, transformada num pedaço de mata atlântica em plena meninice, sente junto com a alegria que o verde traz, a sensação de que alguma mágica se fez, algum milagre se deu. Sente também que mágica e milagre são dons santificados que a natureza traz consigo, mas aprende igualmente que a transformação, a criação, a materialização das forças naturais provêm do dedo humano.

Sim, porque era uma área de 1,2 k de terra árida, barro, granito e pedras, que, por força do talento humano se transformaram num espaço verde, que ainda não encontrou o seu apogeu, mas está em plena expansão, com uma felicidade a mais: encontra-se à beira-mar e tem como pano de fundo nada menos que o Pão de Açúcar – ao vivo e em cores.

Mas se hoje o verde prevalece, traz paz e alegria a seus freqüentadores e àqueles que passam ali diariamente, se é verdade que a natureza fez a sua parte de mágica e beleza, cabe a um poeta que tem o dom de Midas às avessas transformá-lo em realidade. Midas transmudava em ouro tudo o que tocava, o nosso jardineiro transforma em verde tudo aquilo em que põe as mãos... O Parque do Flamengo é o mais bonito jardim do poeta e artista Roberto Burle Marx.

Somente a antevisão que atinge os poetas e profetas, poderia imaginar, vendo aquele vão de areia e pó que vai desde a antiga ponta do Galeão até a enseada de Botafogo, transformado num parque verde — e, ainda mais, transformá-lo num éden para os dias de hoje. Em outras palavras: colocar sempre o ser humano e a natureza integrados na mesma paisagem, convivendo no mesmo espaço, habitando o parque como adão coabitou o jardim...

Além de ser um ambiente tranqüilo para caminhadas ao amanhecer e no fim do dia, o parque oferece outros atrativos. Tem quadras esportivas para tênis, basquete, vôlei e futebol de salão, ciclovia, pista para caminhada e corrida, campo de aeromodelismo, rampa de skate, uma mini-cidade para crianças e nove campos de futebol. A praia do Flamengo tem quase um quilometro de areia para os banhistas e ao lado a Marina da Glória cede espaço para os visitantes marítimos. Para que o parque não deixe de crescer nem perca a fonte de plantas, Burle Marx implantou um mini-horto em seu interior. Assim, o parque do Flamengo quanto mais velho fica, mais bonito se torna.

Nos domingos e feriados, o parque é fechado para o trânsito de veículos, o que aumenta ainda mais a área de circulação e lazer. Por isso e por muito mais, quando atravesso o Parque do Flamengo, penso imediatamente em Burle Marx. Imagino a figura de cabelos brancos, personalidade alegre, imaginativa, faladora, sempre a ilustrar o que diz com sonhos e sempre a transformar os sonhos em realidade, uma realidade em que estão sempre juntos o homem e a natureza. Um poeta enfim...

Diz a biografia de Burle Marx que ele nasceu em São Paulo. Mas a natureza que, ele tanto amou (e vice versa), tratou logo de consertar esse defeito. Aos quatro anos se mudou com a família para o Rio de Janeiro e está entre nós até hoje. Se dermos um corte espacial no trabalho de Burle Marx, podemos comprovar o quanto ele amou esta cidade. E o quanto a cidade do Rio de Janeiro, ela mesma, deu ao amigo toda a liberdade de mexer nos seus

recônditos, permitindo-lhe dar vida aos incontáveis sonhos, que hoje fazem parte da história da cidade.

Apesar de que nem sempre os trabalhos sejam associados ao nome, pertencem aos sonhos de Burle Marx inúmeros jardins, terraços e espaços que freqüentamos no dia a dia, como os jardins do antigo Ministério da Educação e do Aeroporto Santos Dumont, os terraços da ABI e do Largo da Carioca, os jardins suspensos do Outeiro da Glória, a orla do Leme e o famoso calçadão de Copacabana. São locais que não teriam porque existir se não fosse à presença humana.

Com a aquisição em 1949 de um sítio em Barra de Guaratiba (sempre perto do mar...), Burle Marx pôde concretizar a idéia de ter no Rio de Janeiro uma grande coleção de plantas que servissem de base para seus projetos e estudos. É um acervo botânico de valor incalculável. E como não poderia deixar de ser, em 1985 doou o sítio com todo o acervo ao IPHAN, para que não se perdesse o enorme trabalho que idealizou com paixão.

Poderia aqui repetir friamente os dados biográficos e dizer que Roberto Burle Marx foi um dos maiores paisagistas do nosso século, conhecido e premiado internacionalmente. E foi. Artista de múltiplas artes foi também. Desenhou, pintou, foi tapeceiro, ceramista, escultor e criador de jóias. Dizem, mas não provam, que também cantava razoavelmente.

Roberto Burle Marx faleceu em 4/6/1994 no Rio de Janeiro com 84 anos. Mas quem o viu e leu nas entrevistas, no documentário feito seu sítio, caminhando entre as plantas e denominando as características e origens de cada uma como se fossem irmãs, quem o viu declamar versos de poesia amorosa, quem o conheceu pessoalmente – este com muito mais autoridade ainda – poderia jurar de mãos juntas que Burle Marx foi apenas um jardineiro.

Um jardineiro capaz de transformar o deserto do Saara numa mata atlântica, de converter a aridez da caatinga num aprazível sítio em Guaratiba... (Inédito)

#### O CARNAVAL QUE PASSOU...

Fui criado no bairro do Cachambi, Rio de Janeiro, um enclave entre os mais famosos irmãos – os bairros do Méier e Del Castilho – ali onde o carnaval corre tranquilo e silencioso, sem outras manifestações senão o famoso bloco As meninas do Cachambi, que saía no domingo e depois só na terça-feira, ao encerrar os festejos momescos. Depois o bloco foi alcunhado de "As piranhas", mas aí já estava em plena decadência e hoje só sobrevive um arremedo daquele que chegou a reunir espontaneamente cerca de mil participantes.

É verdade que a maior das nossas representações folclóricas, o Carnaval, se transformou numa vistosa ópera popular, voltada principalmente para as elites e para o turismo. No entanto, é bom não esquecer que as escolas de samba nasceram de pequenas aglutinações de sambistas que foram batizadas de blocos, que ainda hoje subsistem em sua formação original. Em pleno Carnaval do século 21, mantendo-se distante da moderna tecnologia eletrônica que as escolas de samba utilizam fartamente, é um prazer se notar que os blocos de rua ainda são um elemento importante nos festejos de Momo.

Um desses blocos mais curiosos é o Concentra mas não sai, criado pela cantora Beth Carvalho e amigos, que se reúne num bar em Laranjeiras (Zona Norte). Como o nome diz – e a razão da existência – o bloco se concentra, mas nunca sai! A turma da batucada permanece no local durante todo o carnaval cantando samba e recebendo os convidados, famosos ou não, que vão lá dar uma canja no Concentra mas não sai. Mais curioso ainda é o fato de que um grupo de mulheres que cumprem pena no presídio feminino Talavera Bruce, inspiradas em Beth Carvalho para animar o seu próprio carnaval, fundou um bloco homônimo, utilizando apenas um apêndice que explicita sem crueldade a própria condição da agremiação e seus membros. É o Concentra mas não sai mesmo!

Os blocos representam resistência nesta festa coletiva de liturgia religiosa, que começou popular e se tornou social e profana. Chocante, pois na Idade Média o carnaval seguia direto desde as festas de reis até a quarta-feira

de cinzas e os blocos não existiam, mas desde então já os grupos se formavam para se enfrentar numa batalha fingida e violenta. No Rio de Janeiro existem blocos que mantêm a tradição de independência tanto na forma quanto nos enredos escolhidos, que cuidam de levar os protestos e insatisfações populares aos responsáveis, em todos os níveis, embora prevaleça o clamor mais íntimo e mais local. São os blocos de raiz realmente popular formado e sustentado pelas comunidades, sem aceitar patrocínios nem invasões, principalmente aquelas de momento, geralmente ofertadas por políticos de plantão.

Um dos mais antigos do Rio de Janeiro era o bloco Chave de Ouro, do bairro do Engenho de Dentro, cuja característica era sair após o meio-dia da Quarta-feira de Cinzas, quando o carnaval já tinha terminado. Como era de esperar, pressionadas pelos comerciantes que não gostavam da bagunça, as autoridades constituídas tomaram a iniciativa de proibir o bloco, outorgando à força policial o poder necessário para coibir o evento. A turma do bloco tomava cuidados para se garantir e proteger seus muitos participantes. Basta dizer que o local de concentração era secretíssimo, a informação corria de boca em boca, criava-se a artimanha de montar uma falsa concentração, tudo para despistar a polícia. Todos esses arranjos e cuidados não evitavam o pior: a polícia se reorganizava, localizava o verdadeiro bloco já em plena evolução, o confronto era inevitável, a porrada comia. Os membros do bloco, tratados como marginais, recebidos na base do cassetete, feridos e sangrando eram levados ao distrito policial, fichados, processados, etc. Até que um dia o prefeito resolveu mudar tudo: em vez de ser persequido, o Chave de Ouro teria – como teve - proteção policial (e apoio do comércio!), não só na concentração mas durante todo o desfile. Foi o fim, perdeu a graça, o bloco Chave de Ouro acabou!

Falar no Cordão do bola preta, agremiação do clube do mesmo nome, que tem um dos mais tradicionais salões de dança no centro do Rio de Janeiro (Cinelândia), é chover no molhado. Este famoso híbrido de bloco e banda – tem uma orquestra para acompanhar o desfile tocando um repertório tradicional de marcha, samba e marcha-rancho – faz seu desfile inicial no sábado, uma

semana antes do Carnaval, antecipando o império do Rei Momo, que acompanha o desfile. O Cordão do bola preta era considerado reduto de coroas, mas a tradição fez com que a comunidade do centro respondesse positivamente. Hoje o bloco está renovado, ganhou nome, todos desfilam juntos, agregando mais de dez mil participantes entre a comunidade e turistas.

Em contrapartida à existência dos blocos, as comunidades de classe média, ou porque não gostariam de se misturar à plebe ou porque eram barrados nos blocos populares, se voltaram para si mesmas e criaram associações para brincar o carnaval — esse é um dos motivos porque nasceram as Bandas. Mas a diferença não é somente essa: na prática uma banda é acompanhada de carro sonorizado e elementos musicais de sopro, tendo como repertório o samba, as marchas, alguns raros frevos e elementos recém aportados como o ritmo baiano do momento, mais fresquinho. Já o bloco é animado por uma percussão tradicional, básica para acompanhar os sambistas, que a cada ano escolhem um samba inspirado em tema escolhido de comum acordo.

Algumas bandas, como a Banda de Ipanema, são famosas no mundo inteiro, mais pela peculiaridade do que pelo carnaval que apresenta. Inicialmente a Banda de Ipanema, reduto da esquerda festiva, representava privadamente o bairro que leva o nome. A geração que floresceu cultural e artisticamente no bairro, do cinema novo, da bossa-nova, atravessou os vinte anos do regime militar. Esta foi a base política da Banda de Ipanema, nascida para expandir suas manifestações, seus protestos, agravos e desagravos, mas que hoje sobrevive com poucos representantes. Os gays, um dos grupos que se infiltraram na banda para lutar pelos seus direitos, chegou viu e venceu. Hoje é maioria e a Banda de Ipanema é considerada sede do movimento GLS, principal reduto carioca do grupo que se prepara para tomar o poder...

Tem um momento que blocos e bandas se confundem: é no protesto sempre latente, na forma de desfilar, rebelde livre, sem peia na irreverência, na falta de preconceito, na desorganização. Os participantes criam

espontaneamente os temas. Não são obrigados, mas se concentram para dar início ao desfile, outros são seqüestrados e agregados durante o percurso.

Ninguém paga taxa de inscrição, nem compra abadás ou outra vestimenta obrigatória, ninguém é cercado em currais encordoados. A cada ano alguém do bloco ou da banda pede a um artista para fazer o desenho símbolo do tema-enredo. Ziraldo, Jaguar, Millôr, Niemeyer, entre outros artistas populares são convidados e oferecem colaboração gratuita para a criação de uma camiseta, que será oferecida ao custo de dez ou quinze reais. Como ninguém é obrigado a comprar, virou item de colecionador.

Alguns blocos e bandas evoluem, crescem, ganham forma de escola de samba. Os famosos blocos dos subúrbios da Leopoldina Bafo da Onça, Boêmios de Irajá e Cacique de Ramos, aglutinam milhares de participantes, são acompanhados de bateria com formação de escola de samba, usam fantasias estilizadas, formam grupos fechados e desfiles organizados. Alguns, como os suburbanos Arranco de Varsóvia e o Arrastão de Cascadura, já se transformaram em escolas de samba e fazem parte dos desfiles oficiais.

Mas o que fica mesmo é o ajuntamento de bairro, popular e espontâneo, informal crítico, que vai aos poucos se formando na desordem, batucada de formação simples, tamborim, surdo, agogô, samba na goela e no pé, para sair ninguém sabe quando, ninguém sabe de onde, sem itinerário, sem destino. É o bloco de sujo, que se reúne num canto e sai desfilando de botequim em botequim, o bloco de enredo que vem com samba e fantasia próprias, grande bateria, milhares de participantes ou o bloco de arrastão, que vai atraindo passantes e assistentes, num pega-e-solta interminável, eles são a razão de sobrevivência do carnaval como festa popular.

- o Bloco das Carmelitas sai do antigo convento de mesmo nome em Santa Teresa;
- o Vizinha faladeira, de Santo Cristo faz o último desfile porque virou escola de samba;
  - o Simpatia é quase amor, de Ipanema é o preferido dos turistas;

- o Suvaco de Cristo, sai do Jardim Botânico, justo embaixo do Cristo
   Redentor, daí o nome;
  - o Cordão do boitatá, sai da Praça XV e fica lá mesmo;
- a banda Vem ni mim que sou facinha, é feminina, feminista, libertária
   e tem ares de bloco, por isso é popular;
- o Xêra puêra desfila pelas ruas descalças de Itaipuaçu levantando poeira na cara de quem fica atrás;
- o bloco Meu bem eu volto já! herdou do Mamãe eu vou às compras todos os foliões e a também irreverência;
- o Loucura suburbana reúne os internos (mas nem por isso loucos),
   do Instituto Nise da Silveira;
- o Barbas sai do Bar Barbas, foco de resistência cultural em Botafogo,
   é uma singela homenagem a Nélson Rodrigues Filho;
- o bloco **Cachorro cansado** sai do Flamengo, eterno vira-lata, pára em todos os postes para o ritual xixi;
- o Boca seca exibe formação e som afro-reggae, mas também o fumacê que é a razão da boca ficar... seca;
- o Bloco do Bonde, idéia de Zé Andrade, reside dentro do bondinho de
   Santa Teresa, mas este ano não saiu em razão da greve dos funcionários, por falta de pagamento dos salários;
- outro residente e flutuante é o Se melhorar afunda, que circula na barca Rio-Niterói alegrando os passageiros;
- o bloco Galinhas do meio-dia, é das mocinhas (verdadeiras e falsas)
   que circulam nas noites de Copacabana (a profissão mais antiga do mundo). E,
   portanto, só acorda e desfila após as 12 h.

E assim vai... Ano que vem o Carnaval será o mesmo, mas os blocos serão sempre novos...

(Publicado em: <a href="http://www.museudapessoa.net/">http://www.museudapessoa.net/</a>)

### TRADUTOR, TRAIDOR?

Traductor, traditor. Desde que a tradução se transformou numa atividade literária universal absolutamente necessária ao contato cultural entre comunidades de línguas diferentes, passou a ser foco de ataques dos mais sinistros aos mais desbocados, dos mais eruditos aos mais sacanas. Foram os gregos e os romanos os primeiros a se dedicarem à tradução como fonte de sabedoria e guarda de conhecimento, vertendo os livros religiosos espalhados nas regiões mais longínquas. O pobre coitado do tradutor virou saco de pancada (suas fontes históricas remontam a textos sagrados). Esse fato fazia dele persona mágica, depositária de sabedorias que não podiam chegar ao populacho, por isso era tratado de modo especial e espionado como hoje as forças de segurança vigiam os cientistas, donos do saber tecnológico.

Traduttore, traditore. O epíteto latino gravado pelos italianos para martirizar o terror que a tradução provoca aos leitores mais cultos (que adoram as edições bilíngües), tem que ser revisitado sob a ótica da dificuldade da obra a ser traduzida. Analisando desse revés, não há como deixar de absolver os tradutores, senão completamente pelo menos aliviar da carga mais pesada: o carma que carregam com eles junto com a edição da obra. Coube particularmente à poesia a responsabilidade da condenação tácita, visto que a poesia provoca uma escapada obrigatória dos sistemas tradicionais de tradução (para o texto poético não serve jamais a tradução automática e pouco ou quase nada as traduções semióticas ou literais). Acredito piamente que o tradutor só merece a fogueira quando, envolvido de tal maneira com a obra traduzida, se acha no direito de cometer o pecado da co-autoria. A não ser assim e seguindo o roteiro a tradução será bem sucedida. No entanto, a cultura universal deve muitíssimo aos tradutores, ainda que infiltrados de alguns poucos traidores...

Quando o tradutor opta por utilizar a liberdade na transcrição – a chamada tradução livre – jamais sai incólume perante a crítica, que jamais é uníssona. Para evitar esse estado de risco, vai cair na tradução literária (também chamada poética), quando os valores se deslocam para a recriação, a

transcriação ou para a transposição, que exige do tradutor alto conhecimento literário e lingüístico. Ao transpor o lado mais sensível da mensagem o tradutor obriga-se a traduzir a forma, a correlação intertextual, ou seja, significado e significante. É necessário que o signo seja traduzido não só quanto ao seu significado – que seria a tradução literal-referencial – mas que também absorva a iconicidade própria, onde as funções da linguagem se inter-relacionam harmônica e solidariamente.

O ensaísta e tradutor Jorge Schwartz, no interessante artigo "Traduzir Borges" (Revista Cult nº 25), registra as dificuldades que teve para trazer para o brasileiro o texto do notável escritor argentino. Ao assumir a responsabilidade de traduzir Jorge Luis Borges, como todo tradutor que se preza, Schwartz foi à busca do Borges já anteriormente traduzido para o português, garimpando fontes onde pudesse se alimentar de sabedoria. Mas o que encontrou foi um container de dificuldades principalmente advindas das traduções lusitanas. Os percalços que não foram ultrapassados pelos colegas de ultramar, ainda que mal resolvidos, agora se encontram gravados em papel e ocupam lugar nas prateleiras das bibliotecas. Isto é: o estrago está feito.

Embora pareça um tanto estranho o comentário, talvez devêssemos reservar algum respeito aos tradutores lusos, se deles não saltassem enorme quantidade de pequenos erros técnicos, daqueles que – se fôssemos fazer um paralelo com a arbitragem de futebol diríamos – tiveram efeito decisivo no resultado da partida. Jorge Schwartz demonstra no artigo que soube sugar ao máximo o aprender com o erro alheio e seguir em frente cuidando de evitar repeti-los, sem medo de esgotar os limites da paciência em busca da melhor solução. Esperando despertar o interesse dos leitores no apaixonante país da tradução, destaco o seguinte parágrafo, como exemplo de que a arte de traduzir – quando levada com carinhoso amor – nada tem da traição.

"Um dos problemas mais saborosos foi decifrar o sentido de "el baño de la planga", conforme aparece em 'As kenningar'. No Beowulf, saga islandesa do ano 700, Borges transcreve uma série de metáforas usadas para <u>denominar</u> [grifei] o mar. Aqui o mar é o caminho das velas, o caminho do cisne, a

poncheira das ondas e "el baño de la planga". Graças a especialistas em ornitologia, conseguimos verificar que a "planga" é uma ave de rapina americana, o que leva a várias incoerências: o fato de a América ainda não ter sido descoberta no século VIII e a ave de rapina não freqüentar águas marítimas para tomar banho, mas florestas, seu habitat natural. Aliás, a versão portuguesa manteve 'o banho da águia', o que semanticamente é no mínimo um paradoxo. Descobrimos finalmente tratar-se do pelicano, solução adotada".

Continua o tradutor: "Outro caso, que nos levou da ornitologia à botânica, foi a presença das "cortaderas" que dilaceravam as carnes da personagem de "As ruínas circulares", nas primeiras linhas do memorável conto. Após certa pesquisa, descobrimos tratar-se do "capim navalha". Para não estragar o efeito poético da frase, utilizamos como solução "arbustos cortantes". Diante do mesmo problema, a edição portuguesa optou como solução "sanguessugas que lhe dilaceravam as carnes".

Assim Jorge Schwartz descreveu os obstáculos que se apresentaram durante o seu labor em transferir para o brasileiro a obra de Borges. O que me chamou atenção foi o curioso "el baño de la planga" e a referência às "cortaderas". Jorge Schwartz deixou bem claro que a intenção de Borges era usar metáforas para denominar o mar. Então na poesia o mar é: 1) o caminho das velas; 2) o caminho dos cisnes; 3) a poncheira das ondas; 4) "el baño de la planga".

E agora? Em denominando o mar como "o caminho das velas" curiosamente se entende que há uma metáfora direta. Navegantes, navegadores, naves, navios, velas. Tudo conforme os conformes. Quanto a ser o mar "o caminho dos cisnes", pode-se dizer que, em não sendo ave migratória, o cisne não transita pelo mar e, portanto, o mar NÃO É o caminho dos cisnes! Ou estaria o mestre Borges fazendo uma referência ao formato de cisne que têm os navios vikings? Pensar assim até que seria acertado. Quanto à expressão "a poncheira das ondas", reparo, somente ela tomou o sexo feminino ao tratar de denominar o mar (masculino)...

Chegamos no "el baño de la planga". Reparei em minhas poucas andanças por nossa *latinoamerica* que aquilo que os hispânicos chamam de *baño* não é exclusivamente o ato de tomar banho ou se banhar – o banho em si mesmo – mas também ao recinto e todo o ambiente que compõe o banheiro. Aí sim, o sentido de "el baño de la planga" estaria claro: o mar é o banheiro (ou em bom brasileiro: a banheira), do pelicano. Mais ainda, sabe-se que o mar não é só a banheira do pelicano, mas também fonte de alimentação e sobrevivência. O mar é o verdadeiro lar dos pelicanos.

Quanto a "cortaderas" – do conto "As ruínas circulares" – acho que a botânica pregou uma peça em Schwartz, porque em sendo o conhecidíssimo capim navalha, que realmente dilacera as pernas daqueles que ousam atravessar seu domínio, não será jamais arbusto. Será erva [não aquela aromática e digestiva cujo consumo é proibido e proibitivo], mas a relva, da família das gramíneas. Por isso não forma arbusto e sim touceira. Então, acho que uma frase assim como: "touceiras de capim navalha que lhes dilaceravam as carnes" – não ficaria de todo mal nem perderia o estro poético.

Seja o que for, imagino que o don Jorge Luis Borges, tendo sofrido na pele as agruras da arte de traduzir (era profundo conhecedor da literatura anglo-saxão, germânica e escandinava), viveu a dar boas risadas pensando nas armadilhas que preparou, dos mistérios que plantou nos textos, deixando para os tradutores o sofrimento de resolvê-los. Podemos repetir o riso do poeta, ao atestar com que facilidade os irmãos lusitanos se renderam às dificuldades que a obra de Borges carrega. Tintim por tintim, as soluções encontradas após o trabalho exausto e a pesquisa criteriosa de Jorge Schwartz, foram os elementos imprescindíveis para deixar a tradução de Jorge Luís Borges simplesmente saborosa. Sorte nossa.

Aleluia! Por tudo isso, honra e glória aos tradutores que fazem chegar até nós o melhor da colheita, das searas alheias – matéria-prima para produzir o pão da padaria espiritual...

(Publicado em: <a href="www.gavetadoautor.sites.uol.com.br">www.gavetadoautor.sites.uol.com.br</a>)

#### CONHECER ABGAR RENAULT

"No poeta, quebra-se o elo da transmissão: o indivíduo, por instantes, opõe-se à sociedade – consciente ou inconscientemente – e com os mesmos processos de língua-social – também consciente ou inconscientemente – cria os seus valores individuais, sua língua-indivíduo: estilo". (Antônio Houaiss, Seis poetas e um problema, MEC, 1960)

"Vós, poetas, não sabeis o amargo de ser ou não ser poeta quando o mundo em dor se alarga e em água se reduz e cintila, quando o amor em nossa carne viva morde a sua garra ou seta, ou quando, na hora mais morta da noite, entre mar e mar, a vida só existe no olhar intenso da treva a escrutar dentro da insônia grávida o que fizemos da nossa vida." (Abgar Renault, Prefácio de desculpas in A outra face da lua, José Olympio/INL, 1983)

Para o leitor, apaixonado ou não, a poesia traz segredos e com eles o mistério. Cada novo livro é um portal de deslumbrante paisagem, o poeta lido e relido se transforma em novo autor, cada volume reaberto é renovação, nova idéia, redescoberta de amor, ritmo intenso, imagem fixada. A poesia não envelhece. Assim, o (re) encontro com a poesia muitas vezes também se faz por osmose, atração indescritível, escondida atrás de meandros, ritual vodu, hipnose, puro magnetismo, sonho, incenso e tarô. Vagando dentro desse universo – e mais alguns – apenas a leitura de um poema, Filho morto, incluído no livro "Ensolarando Sombras", de Vera Brant, provocou em mim uma transferência direta para a alma e o coração de Abgar Renault. Fui transportado à "uma paisagem de fluidez de luz".

Aberta a primeira porta, olhos escancarados, o passo seguinte foi desenterrar no sebo [o poeta é raro] o volume Obra Poética (Editora Record 1990), que junta os livros "A princesa e o Pegureiro", "Sonetos Antigos" (1968), "A Outra Face da Lua" (1983), "A Lápide Sob a Lua" (1968), "Sofotulafai" (1971), "Cristal Refratário", "Íntimo Poço", "Thanatos", "O Rio Escuro", desvairar-se com a lírica irreprochável de uma poesia cuja raiz circunda o coração, as vísceras, todas as artérias, mas nem por isso deixa de ter origem contemporânea, nem de pertencer à elite cultural, pós-modernista. Singular. E plural.

Não foi fácil, por outro lado, o poeta decidir aparecer, despertar-se do casulo em que estava aprisionado por entraves das profissões que havia optado por exercer: político, educador, diplomata. Pois tal dúvida suscitou revolta em vários contemporâneos, que literalmente o obrigaram a apresentar a arte poética para publicação. Antes, já provocara entusiasmo em Tristão de Ataíde, o primeiro e desvendar a determinante de um poeta cuja em obra aparecia "tão clássico em sua modernidade." Vários outros se debruçaram curiosos ante a claridade despendida pela letra que não perdia a alma, mas avançava resoluta para o futuro.

Seu conterrâneo Carlos Drummond de Andrade, amigo do "admirável e esquivo poeta", estranhando haver nestes tempos "um autor fugindo a ser editado", foi daqueles que não descansou até que Abgar Renault, resolvesse entregar-se ao sétimo dia de criação, apresentando seu trabalho ao editor José Olympio e perdesse por fim a fama de ser "um poeta avesso a aparecer em livro". Todos, enfim, poderiam dividir com o poeta de Itabira a poesia que trazia em seu cerne "uma aguda visão do mundo e do ser, envolta em magia verbal".

#### UMA NOITE MARCHA SOBRE MIM

Eu carreguei o meu corpo de abelhas e relâmpagos e me escorri em sonho e sede à tua espera, e o meu planeta descreveu a órbita infinita da esperança de ti com os seus rebanhos de incêndio e desespero.

Sonhei-me lã sobre as tuas espáduas escarpadas, pele sobre a tua, escamas, tempestade e erosão em todo o curvo território das tuas arquiteturas, fulvo campanário a clamar por tua constelação.

Banhei de ávido vinho as praias e as escadarias onde surgiria o sol do teu tropel universal, tingi de esmeraldas e sabores o dia complexo, dei à sombra o esplendor de límpido metal.

Não sei o que sonharam dentro de mim estas mãos e esta boca, mas eu esperava ser a tua habitação e habitar-te com a fluida força, o solto peso e a exatidão com que a água no côncavo busca a forma.

Por que se nublou e desfolhou o cristal interior em que vacilavas para a minha escarpa? Por que rolaste do fio de um minuto, pelo outro vértice, desaparecendo sob o olhar estéril do meu pântano?

Sem sonho gritam meus olhos na oceânica solidão, recuam palavras partidas e beijos derrotados, estiram-se meus braços como trilhos para nenhuma viagem, e uma noite marcha sobre mim cheia de frutos rotos, luas arruinadas e cemitérios.

A estrada parece de fácil trilhar uma vez percorrida. No caso particular de Abgar Renault, o poeta optou por uma poesia ao mesmo tempo íntima e universal, sem associar-se a escolas e institutos capazes de determinar algum tipo de fronteira ou limite ao poder de criador. Livre, simplesmente livre, como deve ser toda arte criadora. Pôde assim correr todas as trilhas, expandir-se a limites intoleráveis dentro de uma produção absolutamente impecável. Abgar Renault foi quem primeiro estabeleceu mais nitidamente o poder imaginativo dos contrastes, festejando poderosamente o claro e o escuro, a cor e o gris, a luz e a sombra, a fealdade e a beleza. Integrou a poesia às demais artes, levou-a ao âmago da natureza periscópica que cerca o homem.

A linguagem depurada, inata em Abgar Renault, foi elemento fundamental para que expoentes da nossa cultura rendessem a ele exaltada admiração, citando como exemplo pós-modernista. Elogiando, por exemplo, a "poderosa linguagem lírica, sempre associando a vocação especulativa à sensibilidade que não recusa problemas humanos". Além disso Abgar Renault foi considerado "uma das chaves que explicam a projeção e o prestígio da poesia brasileira contemporânea" (Adonias Filho).

A poetisa Henriqueta Lisboa, como todos, também ficou impressionada com a inviabilidade de Abgar Renault, édito apenas para poucos privilegiados, desconhecendo-lhe o talante em manter-se escondido, sem deixar de ressaltar os méritos, ao reconhecer que "a construção do seu poema se recorta em técnica delicadamente geométrica, sem espraiar de sentimentos nem respingos de espuma".

O mesmo soco que recebi agradavelmente ao conhecer Abgar Renault tinha outrora atingido o também poeta Mário Chamie:

"A poesia brasileira alimenta, ao longo de sua história, um jogo de oposições e contrastes. Esse jogo não implica necessariamente rivalidade mortal dos pólos opostos, de tal modo que um sobreviva à custa da exclusão do outro. A tradição dos opostos pendulares de nossa poesia não elimina os contrários. Não. Na verdade, o que ela estabelece é uma transfusão das substâncias próprias de cada um. Transfusão sem a qual nem um nem outro subsistiria". (Mário Chamie, Enigma: Claro e Escuro, Suplemento Cultural O Estado de São Paulo, 1984, in Obra Poética).

O poeta concede vênia ao rigor classificatório que incita a santificação de poetas titulares mesmo à revelia dos mesmos:

"A tradição dos contrastes em nossa poesia, talvez, já seja a evidência de que é impossível definir a sua substância, a não ser considerada ela própria um enigma. A poesia brasileira, nesse sentido, acolhe a realidade nuclear desse jogo. Passa por ela o corte transversal da duplicidade básica em que a luz se opõe à sombra, o claro se opõe ao escuro." (cit.)

Entre o claro e o escuro acende-se o arco-íris, figura permanente na ótica de Abgar Renault. O enigma que excitou Mário Chamie levando-o a realizar o ensaio, enfrenta a disparidade paralela de poetas do naipe de Gregório, Drummond e Abgar. Interessa-nos o último:

"Refiro-me a Abgar Renault. Ele não está entre Gregório de Matos e Carlos Drummond de Andrade. Abgar Renault situa-se no centro daquela indagação, com a independência de quem refaz a substância do poema, na sua vivência e na visão que tem de si mesmo e do mundo". (cit.)

Por fim, ainda Mário Chamie – com lucidez e claridade – enquadra a poesia de Abgar Renault numa dimensão sem molduras:

"Se Abgar Renault é uma primeira pessoa plural e sujeito do verso que conjugamos, o que ele fez de si, o fez para nós no melhor legado da nobre tradição de nossa poesia". (cit.).

Isso se pode ler claramente em:

### PERGUNTAS AO CREPÚSCULO (I)

Mas por que tamanho azul? Por que parado em silêncio esse automóvel sem cor? Quem veio, quem voltará? Por que também esta grama e tantos passos ausentes? Por que escrevo cartas velhas, nova letra, verde tinta, desesperadamente, à estrela Alfa ou Gama, que, clara, tão clara, pinta de surdo luto e segredo o raio de lua e sol? Por que hoje uma fita escura a marcar página em branco neste livro em minha mesa? E uma garrafa de vinho

púrpura, vívido e bêbedo – por que na frente de mim, sem mãos, sem lábios, sem copo? Por que nos olhos, no ouvido, sem o possessivo minha a curva concha marinha cheia de mim e sonatas de Mozart – frágeis, mas sempre? Por que não ser seqüestrado pela resposta à pergunta sepultada em meu peito? Por que, para ser feliz, por que, para que não o ser? Por que contabilizar arcaicos números mortos. buscando débito e crédito, e procurar receber escassos, dúbios cifrões há tanto tempo caídos em exercícios já findos? Março, 1975

Para ver como são as coisas, nem sempre uma reta é uma reta. A palavra de Carlos Drummond de Andrade veio mais cedo, mas – hoje se vê – ficou contida nas fronteiras de um espaço em que Abgar Renault ainda não transitava plenamente, claro, mas o poeta iria crescer – e muito.

"Abgar Renault figura numa antologia de poesia moderna como poderia figurar – se tivesse idade provecta – numa antologia dos últimos parnasianos. Não esquecer que começou modelando "sonetos antiquos", num tempo em que Bilac apenas se despedia com a Tarde e a poesia chamada modernista era apenas um poema de Manuel Bandeira no Malho: "Quando perderes o gosto humilde da tristeza..."

(Carlos Drummond de Andrade, O Pessimismo de Abgar Renault, Confissões de Minas, 1944 in Obra Poética).

Se o modernismo no Brasil iria se transformar num rotundo fracasso (para alguns setores da chamada elite cultural), na poesia passaria, de passagem, apenas, animando as almas como um hálito renovador, mas que precisava ser destrutivo para vingar. A poesia bebeu o leite do modernismo, o néctar. Depois cresceu, desmamou. E Abgar Renault — de sólidas humanidades — reinventou, numa série de 24 sonetos que deu nome de "Sonetos Antigos" (1923), a emoção camoniana, justo numa época em que aferventava o modernismo na boca do vulcão cultural que se transformou o eixo Rio - São Paulo. Pouco tempo depois restaria apenas espaçados rescaldos em alguns cantos, antes de se transformar em fumaça.

Naqueles tempos nem mesmo Carlos Drummond de Andrade poderia antever em Abgar Renault um poeta que, despudoradamente, trespassaria os movimentos literários com a liberdade e o poder de uma voz tão impecável, acima de tudo e de todos, à qual não se poderia mover nenhuma crítica ou censura. Quando Abgar Renault faz poesia calam-se todos respeitosamente.

"Mas vem o modernismo – continua Carlos Drummond de Andrade – e Abgar Renault é situado nele sem perder sua característica fundamental, o culto às formas decorosas de expressão. Nessa imensa falta de respeito que foi o modernismo, Abgar conservou o respeito próprio e o respeito dos outros". (C.D.A.cit.)

Dentro dessa poesia de caráter mágico descobre-se abismado o mundo particular dos sonetos de Abgar Renault. Quando lidos assim, metidos em máscaras de carnaval veneziano, escondido entre florestas de poemas, os sonetos de Abgar Renault conseguem passar livres. Mas basta uma visão mais atenta para ver que o espaço que medeia entre um soneto e outro é ocupado por uma espécie de viaduto sentimental, humano, caloroso. Há um invisível claro-escuro elo de ligação entre os sonetos. Neles Abgar Renault se solta, se desnuda por inteiro, sem pudor, sem freio, sem limitação.

Foi sob a forma do soneto que Abgar Renault escolheu para tratar os temas mais íntimos, para dar recados cabalísticos, para falar aos seus como se estivessem sentados juntos, conversando na intimidade das salas ou dos quartos, quando o tema era o amor, o erotismo, a paixão da mulher amada, a amizade, o apego aos próximos. Apesar de terem sido publicados entremeados aos poemas, os sonetos de Abgar Renault provocam o sentimento mais que de unidade, ultrapassando além mesmo as fronteiras da íntima cumplicidade.

Não se trata apenas de semear toda a poesia nos catorze versos que compõem o soneto clássico. Ao compô-los o poeta Abgar Renault caminha pelas frases com a calma de asceta, a tranqüilidade de alguém que dá os primeiros passos para percorrer uma longa estrada. Mas quando o soneto chega ao fim deixa a sensação de que tudo foi dito, com todas as palavras, sem economia, sem contenção, sem a concisão estética que tantos apregoam, sem agredir a gramática, principalmente, sem economizar a beleza, em versos que acumulam som, cor, luz, perfume, gosto. E uma sensualidade de sabor bíblico, "estes rosais do último céu desperto", verdadeiramente imperceptível a leituras apressadas.

Foram esses tais detalhes e a excepcional qualidade da poesia de Abgar Renault que Carlos Drummond de Andrade quis destacar, com propriedade, quando fuzilou a imensa falta de respeito que foi o modernismo, evidentemente referindo-se, entre outras coisas, à tentativa frustrada de Mário de Andrade de impor uma fala brasileira a nível cultural. Mas havia essa imposição mesmo ou foi defeito de interpretação?

O próprio Mário de Andrade cita o fato em carta a Prudente de Moraes, neto:

"Às vezes, está claro, me irrita a maneira com que tendências sérias, elevadas e sinceras, em que me meto, sejam reduzidas a pó-de-traque pelos continuadores. Como é o caso do brasileirismo, e o caso da língua, problema tão nítido na minha inteligência desde o princípio e que foi pavorosamente, enjoativamente desvirtuado por todos os que não

compreenderam a parte puramente experimental da aquisição de estilo e principalmente de enunciação de caracteres não fixos, mas generalizáveis da nossa maneira de pensar e sentir, e conseqüentemente de exprimir." (Cartas de Mário de Andrade a Prudente de Moraes, neto-1924/36–Georgina Koifman (org), Nova Fronteira 1985).

Poderia se dizer que somente Guimarães Rosa veio a entender de maneira literária o que seria a *fala brasileira*, ao atracar sua memorável obra ao brasileirismo a que Mário de Andrade se referiu, apesar de o falar do autor de Grande Sertão: Veredas ficar restrita às fronteiras de Minas. Mas se Abgar Renault conservou o respeito próprio e o respeito dos outros, certamente não deixou de percorrer outros destinos, porque teve a natureza dos experimentalistas, dos aventureiros e exploradores, para os quais nenhum caminho deve ser percorrido se não for uma estrada nova, cujas curvas são desconhecidas, as escarpas e desfiladeiros um desafio permanente. Essa forte impressão é a feitiçaria imposta pela descoberta desse novo poeta, que escreve aliciando a natureza animal da poesia à liberdade de escrever, "porque o sopro de uma treva contagiosa / influiu, passando, a minha forma e coloriu o meu olhar".

E assim, livre e sem cabresto, sem medos, freqüentou os salões e as catedrais com a mesma dignidade com que penetrou no cárcere e na capela mais simples. Usou de todas formas sem se envergonhar nem se prender a nenhuma delas. "O poeta mete a língua na vida alheia, na língua alheia, na obra alheia, na dor alheia e na própria dor", como disse Cacaso a respeito de Glauco Mattoso, carapuça que serve a todos.

### A VIDA TEM UMA FACA NA MÃO

Vamos parar de ler. Paremos de escrever. Olhos e mãos circulam no papel ao serviço da dor e da desgraça, mas as palavras são frias e sem fel

para exprimir o desespero dessa taça.

Ninguém sabe escrever. E ninguém pode ler o que fica, depois de tanta luta fútil, a escuridão desvirginada do teu ser

na indiferença de uma folha de papel.

Hoje, ontem, amanhã – amanhã sobretudo –
a vida sempre tem uma faca na mão,

vai sob as unhas, vai direto ao coração, dói nos olhos, nos pés, dói na alma, dói em tudo, torna toda a poesia um jogo raso e inútil.

Abgar Renault foi um poeta consciente e livre. Manteve-se encolhido no limbo premeditado, com medo daquela "poesia equilibrada, consciente, silogística, que nasce, cresce e se conclui como um teorema ou uma fórmula estatística..." (Prefácio de desculpas). Necessário fosse, não teria pejo em usar a gramática inteira — o passado e o presente — em sua poesia, pois tudo o que diz o faz com todas as palavras e paisagens a que tem direito. No entanto, dono de técnica apurada, não se preocupa em ser adjetivo, substantivo, conciso ou contido — se essas fórmulas venham para danificar a sua idéia, desequilibrar o que pretende construir. Aplica no sonho e na matéria o poder do imaginoso, é fantástico na descoberta de novas e belas construções, extraordinário no detalhe, insuperável nas cores e luzes. Encontrou soluções esmeraldinas, até mesmo para as imagens e fotografias desgastadas pelo uso contumaz. Não é fácil, não, nada é truque, principalmente porque "chega um momento em que a vida é distância, e tudo é tarde.".

A descoberta dessa poesia atualizada, didática e exemplar, obriga juntar os sonetos num só pacote, para que a leitura dos mesmos em conjunto transmitam a mesma sensação de felicidade e alegria. Apesar de Abgar Renault obedecer nos sonetos à forma tradicional, sem exceder-se, em

algumas poesias nota-se a mesma cumplicidade honesta, tanto em emoção quanto na temática. Os sonetos são reflexos de coisas, situações, crenças, ideologias e fatos muito pessoais ou extraordinários. Não que haja neles uma unidade, nem isso é necessário para atestar a beleza e qualidade, mas há sim uma forte identidade, cumplicidade irmã, intimidade impublicável, parentesco excessivamente familiar. Uma sala, um espelho quase sempre presente guardam íntima versatilidade e desavergonhada pureza, um "silêncio de sombras entre folhas".

Enquanto pode foge da "esfinge que ontem, na estrada de Tebas, fitou em mim os seus olhos e me dissolveu". Simplesmente não quer ser comparado, prefere a invisibilidade a ver sua obra poética "reduzida a esta rala poesia, a esta ou nenhuma poesia sem surpresa e sem mistério, a este coração nu, direto, elementar, irreversível...", conduzida a excessivo debate, desgastantes comparações, debitada a compulsões teóricas, em respeito à opção de caminhar outro trilho que não o puramente literário. Agora que se computa um centenário de nascimento à sua biografia, o que fazem os guardiões da mina poética deixada por Abgar Renault, que não a expõe toda se a cultura luso-brasileira, a poesia latino-americana assim o exigem? Não se sabe...

O fato é que Abgar Renault, embora tenha conseguido e leveza dos anjos, não conseguiu tornar-se invisível, se é que tentou. Numa peça encaixada em "A outra face da lua" (Livraria José Olympio Editora/Prómemória/INL 1983), intitulada "Prefácio de desculpas" – que aqui vai à íntegra –, o poeta mesmo deixou-nos um itinerário, o mapa de uma derrota, algo em que confessa a dificuldade sentimental que tem em exercer plenamente a poesia:

Perdoai-me a soberba de haver-me sonhado vosso irmão, sem ver nem ouvir estéril vácuo nas minhas palavras, que não soube nunca encher meu grave coração.

Perdoai os versos incomunicáveis do chão de lavas e de pedras em que vivo. Perdoai o vinho, o sal, o pão

sem fé que meu corpo e minha alma receberam gratuitamente.

Perdoai perdidamente a voz esquiva e outrora,

que entre os esbeltos cantos de profundas vozes

se compôs de tristeza essencial e de vaga alegria malcontente,

se ergueu, e se apagou de pobreza e de fadiga.

Perdoai-me se me esqueci a mim sentado entre vós,

como um de vós, e não reconheci meu destino tão comum,

e procurei dar-lhe forma impossível, sem o hálito de fogo que anima a elementar argila.

Perdoai, em mim, a quem se viu um dia sem destino nenhum.

Vós, poetas, não sabeis o amargo de ser ou não ser poeta quando o mundo em dor se alarga e em água se reduz e cintila, quando o amor em nossa carne viva morde a sua garra ou seta, ou quando, na hora mais morta da noite, entre mar e mar, a vida só existe no olhar intenso da treva a escrutar dentro da insônia grávida o que fizemos da nossa vida.

Não podeis saber como arrasa saber o que é poesia, ouvi-la e vê-la onde está, sentir que nasce de um sem-querer, às vezes de fortuito encontro de domésticas palavras em coito inesperado, que gera sentidos novos e novos sons,

e não poder captá-la, nem à noite, nem à tarde, nem ao aberto dia, nem acordado nem desacordado nas surdas tumbas do sono...

percebê-la, evasiva e arisca, esgueirando-se entre todos os vocábulos bons ou maus.

feios ou belos, da língua mais ilustre ou mais plebéia...

Tê-la doendo agudamente no sangue e vê-la, quando irrompe visível,

- idéia sem forma ou forma sem idéia -

reduzida a esta rala poesia, a esta nenhuma poesia sem surpresa e sem mistério,

a este coração nu, direto, elementar, irreversível...

(Oh, o íntimo cansaço da poesia equilibrada, consciente, silogística, que nasce, cresce e se conclui como um teorema ou uma fórmula estatística...)

Sobre tudo ignorais, ignorareis (sois poetas!) a suada impotência

de não ser vossa aquela mão, esse ouvido, certo sortilégio, a ciência,

a antena, o acaso, o não-sei-quê divino, humano, aéreo,

que condensa e repete o poder de todas as filogêneses

e faz nascer numa folha de papel, entre vertiginosos traços,

a rosa, Júlio César, um sapo, a Virgem Mãe, uma estrela em pedaços,

um carbúnculo, esta salamandra, e a esfinge

- a esfinge que ontem, na estrada de Tebas, fitou em mim os seus olhos

e me dissolveu.

Não sabeis, não sabereis jamais, como eu,

Quanto mata sentir que a poesia nascida da punhalada mais aguda é

triste concha vã,

Sem nenhum eco de mar, e que para ela não existe amanhã.

(1950)

A literatura, porém cobra audácia e audaciosamente transformei num

conjunto único e indivisível os sonetos de Abgar Renault. Ajuntei também

alguns poemas que não foram publicados na forma tradicional do soneto, mas,

dando a eles a forma visual do soneto, podem ser considerados aquilo que o

próprio Abgar Renault chamava de sonetos excessivos. Enfim, quando muito,

abusa-se, peca-se por excesso. Peca-se com prazer: ler a poesia de Abgar

Renault jamais será excessivo – porque para o poeta o "viver passou aqui: foi

asa / e um dizer de pássaro remoto."

(Publicado em: www.aconfraria.com.br)

# PABLO NERUDA OU A POÉTICA DO CORAÇÃO

Caminho pelas ruas do centro de Santiago, década de 70, anos de chumbo e aço, anônimo, admirando prédios chamuscados pelos incêndios, paredes rompidas por intensos bombardeiros. A sede da Rádio Nacional, que transmitiu clamores de resistência até a invasão pelas tropas. Edifícios perfurados, redação de jornais, sedes de partidos políticos, tudo destruído, metralhado a torto e a direito. A paisagem mais triste, porém, era o Palácio La Moneda. Emparedado por um carro blindado, tábuas cerrando portas e janelas. A cúpula externa onde costumava tremular a bandeira nacional estava destruída pelo bombardeio aéreo. Instigado pela presença viva da história me aproximo sem medo. Ali morreu Salvador Allende defendendo o cargo a que fora eleito. Chego o mais perto que posso. A proximidade me emociona mais. Um senhor de cabelos brancos, boina na cabeça, traje simples, surrado, cria coragem, se aproxima e diz: "Eu estava agui. O palácio foi bombardeado, incendiado e invadido. Assassinaram don Salvador." Caminhamos até um bar, ofereci vinho, cigarro e conversamos mais um par de horas. A história viva, a catástrofe histórica lacerada, passava diante de mim por seu personagem. Narrador e ouvinte de olhos úmidos.

Outras vezes retornei a Santiago. A cidade revivia envergonhada, tímida e calada. Nas mesmas ruas, agora limpas e varridas, encontrei um vendedor de publicações e gravações piratas. Revendia as obras de Nicanor Parra, Victor Jara, Violeta Parra, poetas da terra, cantores da resistência. Depois de adquirir confiança, indicou-me bares obscuros onde se ouvia música e poetas, apesar do toque de queda. Comprei La Bicicleta, revista de resistência, algumas fitas, entre elas de Pablo Neruda lendo poemas do livro "Vinte poemas de amor e uma canção desesperada". A voz de Neruda soa grave, amorosa, dramática. Não diz poemas como Vinícius de Moraes ou Carlos Drummond de Andrade, mais parece um cantor de tango, de bolero, do nosso samba canção. A partir de então vi que Neruda não seria jamais considerado um clássico. Era um poeta popular, como o nosso Catulo da Paixão Cearense ou Patativa do Assaré.

Como se mede um poeta? Como se mede a uma distância considerável o poeta e sua obra? Retiram-no do espaço e tempo a que estava confinado, do qual fazia parte? Exclui-se a geografia física, foco da paisagem em derredor? Elimina-se a ideologia que entendeu, teve afinidade e abraçou? Deleta-se a utopia da igualdade social que fere e machuca quando se torna consciente? Destrói-se a construção política que assimilou aquele sonho que erigiu a sangue e suor? Como se mede o poeta sem misticismo, sem religiosidade, sem eternidade? A imortalidade de Neruda vai durar porque, no momento em que lhe foi dada à bênção das musas, soube interpretar como nenhum o anseio da terra e dos povos em derredor. No momento certo trouxe à lembrança todo o mal que o invasor (especialmente o espanhol), causou. Sem leviandade.

Essas considerações vêem empiricamente após leitura do artigo de Floriano Martins "Neruda". Parece que para alguns o poeta chileno representa um ícone – mas também um incômodo. O que se pretende é destotemizá-lo. Não se pode derrubar o altar de qualquer um senão daquele que conseguiu abalar a estrutura da poesia hispânica. Frívolo, inconseqüente, desmesurado. Tudo que Floriano Martins disse e citou de uma dezena de críticos importantes a respeito de Pablo Neruda é absolutamente verdadeiro. O próprio Floriano Martins o reconhece ao citá-lo, quando se compara com o classicismo moderno de Vicente Huidobro.

Mas, dá para imaginar a leitura de Gonçalves Dias sem a ótica edênica e indígena que sempre o acompanhou? Como chegaria até nós a leitura de Casimiro de Abreu sem a viagem feiticeira de uma só via? Como seríamos capazes de ler Joaquim de Sousândrade sem a contingência intercontinental a que foi submetido, impregnando-o de um futurismo páranormal? E mais próximo a nós, como ouviríamos Mário de Andrade excluído do urbanismo erótico desenfreado a que se escravizou como um sacrificado? E ler Brecht sem o marxismo dialético? Eis um exercício que se pode fazer ad infinitum, à exaustão, esgotando todas as fábulas possíveis. Finalmente, como não se pode falar mal de un pequeño mal poeta, vamos crescer à custa de *un gran mal poeta* – tudo tem seu princípio. Em frente!

A polêmica, entretanto, não nos faz esquecer o artigo de Flora Sussekind (Escalas e Ventríloquos), sobre a poesia brasileira, limitando-a ao curral cult São Paulo-Rio de Janeiro. Ditadura que não se pode aceitar em hipótese alguma, sob pena de transformar-nos em periferia. Ao submeter-nos à imposição do Eixo São Paulo-Rio como centro cultural irradiante, ao qual se deve — por subserviência e mimetismo — imitar como único e verdadeiro, foi uma catarse. O Rio de Janeiro jamais perdeu o caráter macunaímico de resistência cultural, mas a avassaladora pressão que São Paulo exerce, utilizando o poder dos meios de comunicação é criminosa. Aceitar a idolatria nos sufoca, nos põe em genuflexão, humilhados ante uma elite cultural capaz de formular sozinha, tomando uma base acadêmica de qualidade, a diretriz teórica a ser seguida pela "intelectualidade marginal" — os outros somos nós. A poesia não fica de fora, aliás, é elemento de importância vital.

Neruda traz na poesia a tradição dos payadores, poetas populares cuja matéria prima é a emoção. Isso porque, apesar do progresso técnico e científico, do aparato eletrônico que penetra nos confins do cérebro para descobrir o neurônio é responsável por tal ou qual reação, chegou-se a lugar nenhum quando a exigência era definir o ponto exato onde é fabricada a emoção. Tudo aponta que — seguindo teorias astrofísicas similares — localizamos, sim, o buraco negro do conhecimento do cérebro. Quem se amarra no que faz, procura novas fontes de entendimento onde possa haver um compromisso mais que causal, embora se sujeitando a desembocar em outra armadilha, a da imitação da subserviência. É possível? Enfim, para nos libertar, tentaremos.

Tentaremos descobrir o exato momento em que a poesia apartou-se do domínio da emoção e catou rumos cada vez mais emparedados em direção ao intelecto puro. Para os viciados em emoção e adrenalina, quando tudo foi se tornando cerebral demais (e o coração foi eliminado como centro capital das emoções), os movimentos poéticos se acantonaram em nova ótica. Foi decretada a morte do romantismo e determinou-se também a mudança do centro do espírito do coração para o cérebro. Trata-se de uma suposição, claro, mas se verá que é fato de somenos importância na circunstância atual: à

descoberta da morte cerebral seguiu-se a morte do coração como centro emotivo. Por isso as poesias de T.S.Eliot e Saint-Jean Perse poderão ser lidas a qualquer tempo, mas não as Odas de Neruda.

Talvez e admiração e ódio que começamos a sentir pela poesia latinoamericana resulte do largo isola-mento que a história nos impôs. Agora, enfeitiçados pelo canto da sereia, devotamos tempo a uma poética que não tem o tempero, o cheiro, o ar que respiramos. Para usar expressão antiga: não tem nossa alma. De repente nos bateu a ansiedade de sermos hispânicos. Não, não somos hispânicos. Não é uma simples constatação geográfica ou histórica, é carnal, visceral, simplesmente não somos hispânicos.

Não somos parte da América Latina de fala espanhola que, para dirigirse a nós, o faz através da Europa. Não descendemos de conquistadores criminosos, reais exterminadores que ensangüentaram as terras, rios e mares, do México à Patagônia. Porque não somos dessa laia nossa poesia é diferente. Não temos afinidades poéticas que nos tornem irmãos. Não somos herdeiros de uma tradição pirata, de saqueadores, de Blake, Colón e outros bucaneros que não merecem letra. Não nos orgulhamos disso, mas viemos de Portugal, essa terra que se tornou pequena demais porque desistiu a tempo de se transformar em conquistadores criminosos. E por extensão viemos da África, do Oriente, da Arábia. E a poesia portuguesa – que é nossa – é também das colônias, de Cabo Verde, dos Açores, de Angola, de Moçambique, de Macau e, porque não, de Timor.

A distância da nossa letra e poesia é a mesma que separa nossos heróis dos heróis latino-americanos, todos são índios, mestiços, negros. Porque os saqueadores não deixaram pedra sobre pedra, nem a glória, nem a poesia. Encheram os buques com o botim e se mandaram. A herança literária latino-americana adveio da colonização de castas européias oriundas da barbárie. Mas isso é história, não é poesia. Em poesia somos tão distantes quanto o haicai do soneto. Não temos as mesmas rimas, a mesma história, não somos sequer vizinhos poéticos. Se uns poucos se atiraram nos braços eloqüentes da poesia latino-americana, foram em busca do espaço que lhe foi negado aqui

mesmo, colonos de nós mesmos. Cabe perguntar por que não buscamos esse espaço aonde mais o canto se aproxima do nosso? Por que não instigar a América Central, as Antilhas, cujo sol e sal são bem mais próximos a nós? Será que nos afasta deles o fato de não serem tão literariamente arianos quanto nos julgamos?

A fonte de possa poesia, que pode ainda hoje ser qualificada de romântica – e aqui romantismo tem que ser entendido como a poética voltada para o coração –, é originária das qualidades humanitárias que herdamos do cantar gálico, galego e germânico, temperados posteriormente com o ritmo africano e a espiritualidade oriental. Não sofremos a influência bárbara da poesia celta e ibérica, tampouco somos descendentes das sujeições étnicas basca e catalã. Graças a esse detalhe natural nossa poesia não foi compurscada por elementos pseudo-heróicos, ao contrário, cresceu e se impôs ao mundo culto vacinada contra epopéias sangrentas.

Nosso herói vem do bumba-meu-boi, do fandango, da micareta, de lendas indígenas, do vodu, da macumba. Então agora a poesia latino-americana aparece agigantada. De repente começamos o lava-pés de vizinhos que sempre nos miraram de viés, alimentando relações literárias e poéticas com fuxicos, comadrios e futricas. O barbarismo dos países latino-americanos ameaça nos contaminar. Os Andrades são nossos; os Bilacs são os; os Campos são nossos. É nossa salada poética, o tempero característico, nosso itinerário percorrido, a voz que varou fronteiras. Não vamos hoje, à luz do Século 21, fingir de mocinho bom e bem comportado, aluno de quem tem pouco a ensinar. Que aprendam conosco — se quiserem — a poética do coração, do samba, do fado, do chorinho.

Algo que se pode dizer de Neruda – um tiquinho parecido com Mário de Andrade – é que poeta como ele não existe mais. Ninguém mais adota a poesia do coração, que parece com o evangelho: uma poética estranha e familiar, ao mesmo tempo ingênua e amiga. Ninguém faz a poesia que significa "amor à beleza", essa beleza que se confunde com o bem. O que diremos da poética do coração? A poética do coração é essencialmente a interpretação

contemplativa da vida. Simplificando e fazendo abstração das diferenças, podese dizer que a poética do coração opõe à corrente ativa, a corrente intelectualista e monástica, sem deixar de colocar a liberdade como fundamento. Preconiza fundamentalmente um caminho mais curto e mais fácil de poética, de volta ao reino interior, para empregar expressões familiares.

O método não se diz inédito, invoca toda uma tradição, menos concernente à vida poética solitária, em favor da solidariedade. O poeta "reconduz o espírito ao coração" e "une-o à alma". Variante de fórmulas clássicas atualizadas em nosso tempo, a poética do coração não é algo novo, mas sim baseada em perspectivas anteriores. Trata-se de "guardar o coração pelo espírito" e "reconduzir o espírito da razão para o coração". É estranho porque a mesma religiosidade negada à poesia atropelou a todos nós recentemente através das obras de pseudo-ascetas capitaneados por Paulo Coelho, este, por sua vez, cavalo do espírito de Raul Seixas.

Pode-se reverter esse quadro? Como? Talvez imitando na poesia os próprios pseudo-ascetas, só que diante de um computador, em conferências e discussões, em defesa de tese, invadindo as faculdades de letras. Não vamos como os antigos, "recomendar um lugar tranqüilo e solitário, a posição sentada e os olhos fechados, apoiar o queixo sobre o peito e fixar o olhar no umbigo" (apesar de que olhar o próprio umbigo abre a consciência para muita coisa nova). Mas podemos inventar uma maneira poética de explorar o coração e as entranhas, de modo a copiar escolas sofistas. Pôr-se em busca da energia do coração, energia que designa essencialmente a atividade divina na alma humana restaurada.

É essa a revolta que se propõe na poesia, sem dever subserviência ao Eixo São Paulo-Rio, sem se escravizar fixamente em elementos técnicos que substituem a emoção pelo intelectualismo, nem fixação de que também somos parte integrante da América Latina. Ou isso ou tudo e tudos! Cartas para a redação.

(Publicado em: www.recantodasletras.com.br)

# MOACYR FÉLIX, POETA SIMPLESMENTE

Vez por outra a poesia se engessa num nome fazendo sombrear a constelação em torno. Sobrevivemos durante décadas reféns da volumosa poesia de Carlos Drummond de Andrade em desmerecimento a outros. Agora que o tempo cuidou de pôr em evidência seus nomes, podemos enfim nos deslumbrar com a poesia de Moacyr Félix. É hora de sair da sombra para a luminosidade, hora de fruir da palavra desse poeta dono de voz própria, plural, múltipla, mais brasileira que nunca. Poeta de concessões mínimas que cuidou de manter uma linguagem autêntica, por isso Moacyr Félix está mais próximo de nós, sua gente.

Aproveitando o remanso dos setent'anos o poeta partiu para arrumar a estante, tirar da gaveta vírgulas, éditos, inéditos, esquecidos, aquecidos, mexer nos baús, para ousar um testamento prematuro. Introdução a Escombros é de 1998, mas está em dia. É de sorrir-se reparar que o poeta envelheceu, mas não envileceu, continua "portador do poema social jamais previsto nos comícios: o poema social-vertical, ao mesmo tempo transcendente e transparente", como introduz Eduardo Portela. E como diz o próprio Moacyr Félix em Sim e não:

Sim, acho que envelhecer é isto: saber-me mais e mais os ossos, os nervos, as memórias, os súbitos vazios e a tristeza arquitetados pelo tempo em mim e a me moverem como escurescentes eixos deste pensar-sentir em que a cada instante giro-me tantalicamente em quedas e ascensões ora mui velozes ora mui lentas e que assim vão fazendo-me vida, minha vida nunca resignada em subidas e descidas nestes círculos que sei cada vez mais serem em meu ser a definitiva obra cada vez mais em mim desviventes e próximas e definidas

Não, não quero que envelhecer seja isto; e por isso continuarei

vésperas de túmulo, meu túmulo.

a escrever um pouco mais do meu ser neste papel em branco a favor do que é o Amor e contra o capitalismo que é o que foi ou está sendo desvivido em mim e em todos. E depois vou procurar um amigo e tomar com ele uma cerveja clara e, portanto, vivamente oposta ao escuro silêncio em que em cinzas se desfaz o futuro nenhum dos que morreram.

Moacyr Félix fez o que qualquer coroa faz: mexeu no baú em busca dos cobertos pela poeira, dos esquecidos do passado, dos guardados pelos temporais, daí não pôde fugir da cobrança da arte: a recriação. Não fugiu, ao contrário, entregou-se ao melhor da poesia e do poeta que é o recriar, recriando-se a si mesmo e aos outros. Despertou algum poema dormido, revigorou temas tirados da letargia, para a qual não nasceram, antes, muitos foram parar ali pela força, pela violência, pela intolerância. Renasceram como bebês de proveta para uma nova vida. Quem lucra? Quem lê.

O papel que a poesia impôs a Moacyr Félix foi o de vilão da poesia brasileira. Pagou o pato pelos que fugiram, pelos que se acomodaram sob láureas falsas ou não, pagou o pato pelos que aderiram, pelos que emudeceram e outros... Agora pensa que choraminga? Não! Diz de novo tudo o que teria dito e não dito, isto sem abusar das falsas impunidades, pois a maior delas o tempo vende como mercadoria para depois cobrar como agiota. Então, o que sempre poetou, é a pura verdade:

Quando vier, ó carreirista
da política e das letras,
com a sua teoriazinha na mão
– como se fosse um buquê
para enfeitar sua vida
no jornal ou na TV –
saiba disto:
atrás de você
empurrando você
causando você

afirmando você

transcendendo você

existe a fábrica

- e seu chão

ligado ao motor das almas

que compõem uma nação

existe a palavra

com seu âmago alado

há mais de 800.000 anos

e de onde não some

a antiquissima história

do trabalho e do homem,

existe a desalienação

sobretudo a se operar

na linguagem lenta das verdades

que a cada um religa tudo.

Ora, visto o que está escrito, recomponho-me: não é verdade é que

Introdução seja um testamento, não, me enganei. Talvez seja um relatório de

feitos e ocorridos que – sem dizer eunãodisse? – apascenta-lhe a alma. Dentre

todos os efeitos, tem um que sobressai: trazer o poeta bem vívido para pertinho

de nós, ele está bem aqui, conversando com a gente, batendo um papo

descontraído, bebendo uma cerveja clara, a bordo do palanque de uma cadeira

de vime.

Introdução a Escombros é livro para ficar na gaveta ao lado, em

consumo lento e permanente, livro que dá certeza e garantia de nos manter

imunizados para novas sombras.

(Publicado em: http://spaces.msn.com/xadrezeliteratura/)

# (RE) CONHECER VITO PENTAGNA

Para apresentar este poeta, de luz fúlvida e fátua, vou gastar pouca saliva, mesmo porque dele se sabe pouco, que teve vida breve (Piracicaba, 1914-Valença 1958), que além de poeta era diplomado em Direito e que dele se conhecem apenas dois livros: Três momentos de poesia, saído em 1939 (com Augusto de Almeida Fº e Amiar Fares) e Poemas, reunião dos últimos escritos promovida pelos amigos e familiares em 1978. Sem delongas repasso a palavra de três notáveis admiradores da breve, mas lúcida poesia de Vito Pentagna. Da lavra já não se pode dizer o mesmo: os poemas denotam um profundo entendimento da condição humana, ressaltam as sensibilidades do cotidiano e revelam o altruísmo de que era possuidor. Nada é em vão. Leiam o que dizem Lúcio Cardoso, Maria Alice Barroso e Rosa Chacel, leiam esta pequena antologia, excertos de seu último livro e digam sim, é tudo verdade...

Lúcio Cardoso anotou em seu "Diário completo":

"3/jun/54: Vito Pentagna lê alguns de seus poemas, que me parecem excelentes. Todos eles misteriosamente entrelaçados, com certa pompa de expressão ligeiramente fora da moda, e que traduzem tão bem sua curiosa personalidade, aliás, das mais autênticas, das mais 'vivas' que tenho encontrado ultimamente. Tudo que o cerca, móveis, cortinas, livros e objetos de adorno, lembra esse gosto um pouco rebuscado e fora de uso que exprime o mundo secreto de um homem realmente sensível — e revelam o artista até seus menores detalhes. Não creio que seja estritamente um poeta, mas um romancista também. A qualidade de sua inteligência, seu Dom de analisar e compreender, fazem suspeitar a presença de um criador de tipos, amadurecido e grave, que ainda não ousou encetar a grande tarefa que provavelmente o espera."

O depoimento de Maria Alice Barroso, Em busca de Vito, é comovente:

"Não foi só através do inesquecível livro de Maria Helena Cardoso Por onde andou um coração, que ouvi falar em Vito Pentagna: ela própria, antes de me dar uma cópia do original para eu ler, já tinha me falado desse amigo, que deixara em sua vida a marca das grandes amizades. (...) O conhecimento de Vito me levou a Valença, a querer conhecer Léa, sua única irmã e a perscrutar a casa dos Pentagna, na tentativa de descobrir em cada objeto – principalmente em seu escritório, que permanece com a mesma disposição com que ele o deixou – o toque de sua mão de dedos longos e alvos. (...) Eu li estes poemas no silêncio largo de sua casa em repouso – e ao mesmo tempo em que me sentia privilegiada por travar conhecimento com um artista que conseguia dizer, em sua poesia, aquilo que eu ainda não consegui exprimir em prosa, já começava lamentar que tantos – quase todos! – não conhecesse estas páginas, cuja inarredável destinação é o leitor."

Rosa Chacel escreveu Vito en mi recuerdo especialmente para o livro:

"Salen, por fin, a la luz estos versos que durmieron casi veinte años... No, no es esto: no puede decir que salen a la luz porque no se someten a ella. Su sombra, invulnerable, irrumpe con brillo de azabache, por entre la claridad que la acata... Veinte años, es cierto, pero tampoco puedo decir que durmieron porque estos versos son el clamor del insomnio. Clamor, no lamento, pues no hay en ellos quejido lastimero: son como la voz de la campana, que vibra con toda su materia herida y da la nota justa, dobla con la medida correspondiente al mazo que la golpea... Justeza, reflexión especulativa en el espejo negro del insomnio, tan opuesto al color de la vigilia, pero no menos riguroso... (...) ahora, aquí, en este caso, antes estos versos no es un empeño de análisis crítico lo que me acucia, es el conocimiento de su origen, el haberlos visto brotar en su fuente cuando, antes de ser versos, palabras rimadas, pulidas y tendidas sobre un papel, eran sonrisas o miradas brotando del hontanar humano: eran chispas del pedernal de la mente, duras, brillantes, súbitas ideas... No pretendo explicar nada: los poemas están

ahí – una presencia íntegra, para el que sepa leer. Misterio de la persona."

Por isso, por tudo isso, vale a pena conhecer a poesia de Vito Pentagna:

#### **OS NOTURNOS**

(II)

Fiquei só ao relento por um céu de extermínio, entre nuvens esparsas, sob astros impacientes. As palavras soavam de uma urgência remota, estes frutos distantes, estes frutos tão próximos. Quantas árvores altas quando soa o abandono, quanta voz sem garganta, quando eco sem muro. um ladrar já sem cão, numa estrada poeirenta. Tanta luz de fantasma enche o espaço noturno, tanta luz que se move sinalando o perigo. O que arde não sei, assim só, ao relento. O que arde, o que punge, o que fere, o que mata. Eu só sei que estou só, e esta noite me guarda não sei mais que promessa, não sei bem que ameaça. Que importa um peito a arfar descompassado, um coração que insiste, que pulsa, ruminante, inquieto, desejos, e tormentos, e ânsias vãs? Um puro estar, inerte, bloqueado sob a pendente ameaça deste gume na infinita abóbada do vazio.

(III)

Medidas de contemplação, – Aurora – Ocaso. Duplos pesos paralelos. Cinco portas do corpo, cinco chagas, habitantes do túnel, testemunhas,

de um crepúsculo a outro partilhando incessantes pupilas – as estrelas.

Sem pálpebras, sem pálpebras nem venda, sem pestanas – subsidiárias da noite complementos, de uma total e plena conseqüência...

Oh! – Trescalo, as narinas na sombra te recolhem, e um sabor nunca provado experimentam.

Mãos que não tocaram e já possuem vozes bem anteriores à garganta.

Todos os sentidos estão despertos.

## **OUTRO MOMENTO**

Mergulho os olhos no céu de maio,
e penso que breve será noite em tudo.
Não essa noite coletiva e fácil,
em cada alma se contempla e busca
– porém a outra, individual e trágica,
a grande noite sem reconhecimento.
Não sei porque tanta emoção me alcança!
Um corpo só já é tão desolado
que mais não pode outro estar sozinho,
mesmo que as trevas se refaçam plenas
no mais profundo de uma noite, opaca.

#### **OS AFLUENTES**

Todos os rios desembocam na noite.

Mar antiqüíssimo, ela os recolhe todos,
em promíscuo albergue sem privilégios.
Um murmúrio único soma silêncio e queixa,
misturando antídotos sem indagar origens.

Em solidão bem íntima desabrocha o arroio, ignora horizontes e sóis, e ventos; em solo ou entranha, abre caminho e passa, não importa que águas, que céus bebeu, quantas estrelas conduziu, flutuantes, em torno a que árvores campeou sua angústia. Boca sem pressa ela tritura tudo em confusa lama – substância e abismo. É como se um desejo o conduzisse cego, e a própria fonte já aspirasse à queda, ao sombrio lagar onde o cansaço e o medo fermentam um mosto, indiferente, anônimo.

# SONETO NÚMERO DOIS

Desde o balcão suspenso sobre o mar, desde esta alta varanda sobre a vida, tão alta e solitária, tão perdida que nenhum eco traz o resfolgar

de peito igual e humano ao peito ímpar. Contemplo a luz que teima já vencida, no sangue de sua última ferida, um doloroso e lento retardar.

Esta tarde não é primeira tarde, encontro derradeiro, despedida, desfalecendo à morta soledade.

No entanto, que aderência descabida, uma carne tão frágil, tão covarde, que mercadeja o transe da partida!

(Publicado em: <a href="http://spaces.msn.com/xadrezeliteratura/">http://spaces.msn.com/xadrezeliteratura/</a>)

#### O POETA JOAQUIM ITAPARY

Poeta, cronista, ensaísta. Político, advogado, formado pela CEPAL (ONU), desde moço se envolveu com os problemas culturais da sua terra. Membro do Movimento Nacionalista Acadêmico, Líder universitário. Diretor do "Jornal do Povo", sob a direção de Neiva Moreira, diretor de "O Combate", "Diário da Manhã" e "O Estado do Maranhão". Fundou a revista "Legenda", com Bernardo Almeida, Reginaldo Teles, Ubiratã Teixeira, Yêdo Saldanha, Antônio Almeida e outros. Conduziu o programa de revificação das artes populares através da SUDEMA, responsável pela reedição da bibliografia básica sobre o Maranhão. Joaquim Itapary foi Secretário-Geral do Ministério da Cultura e elaborou o projeto que resultou na Lei Sarney de incentivo à cultura, sob a orientação do Ministro Celso Furtado. Chefiou a delegação brasileira no Comitê Interamericano de Educação, Ciência e Cultura na OEA (Washington). Membro da Academia Maranhense de Letras. Livros: "Do Incerto Ócio" –1989 (Poesia); "História da Fábrica Rio Anil" (História); "Crônicas"(2004)

A qualidade literária de Joaquim Itapary repousa na história. Por isso é poeta, mas antes de tudo um historiador do cotidiano – um cronista. Não fossem os cronistas e a história estaria caminhando por didatismos estáticos e estanques. Nada seria acrescentado às narrativas informativas, ao peso de concreto que são os fatos estigmatizados pelas datas e pelas ações pura e simplesmente. Sem a crônica, a história perderia o lado humano.

Agora neste ano de 2006 o escritor assume a presidência da Academia Maranhense de Letras, fato comemorado como a mais justa das honrarias. O que vale dizer que Joaquim Itapary atinge a terceira idade literária em plena mocidade. Entre suas atuações de caráter acadêmico, é de se esperar que comece também a consolidar o acervo que constitui a sua obra, legado que deixa para que estudantes e estudiosos tenham aonde se debruçar em busca da história da província do Maranhão e de uma ilha chama Upaon Açu.

Vale a pena ler alguns poemas do seu livro "Do incerto ócio":

# FRUSTRAÇÃO

Com macia seda e tecido nobre teci meus sonhos vendo o infinito mas outras mãos vestiram-me do cobre de cacos de luas e ruinoso grito.

O outro que me quis olho na vigia dos porões de naus que não navego metamorfose me incompleto todo dia e à diversa geometria me entrego.

Pesa-me o processo mudo na carteira o parecer concebido sem proveito letal rotina que pela vida inteira mata o espírito e massacra o peito.

Desato o nó górdio e no cabide ponho inútil gravata algoz do meu pescoço porém a vida que perdi e sonho é tenaz quimera do meu tempo moço.

### **VERDE PAZ**

O dia sobre o tempo sobe e verde invade meus olhos; planta profundas raízes nas entranhas do meu ser nutrindo-me de paz e clorofila.

#### **HOLOCAUSTO**

Homens na terra no céu máquinas estralam o estrepitoso orbe

rosas fumorosas desabrocham fragorosamente rubras infragrantes.

Rápidos raios soldam o horizonte em sólidas linhas ao orco escarlate e assoma rubra à abrasada litosfera a massa mineral de magma ebulido.

Esvai-se a vida verde e breve em voraz ciclone de ar quente por imenso esôfago de amargura.

Caminho humano de viscoso piso findo fervente em cáustico cadinho fornalha da orbívaga aventura.

# CONTRIÇÃO

Eu pecador contrito me confesso de joelhos sobre lisas cantarias bato no peito e pecados meço cometidos em ti noites e dias.

Cubro a cabeça e em solenidade busco o perdão de ruas e janelas lavo o espírito nas fontes da cidade virgem de cal azeite e pedras belas.

#### **VIDA**

Onde está a densa tristeza que tanto em mim demorava, ígneo punhal do peito dentro, qual noite de negro ônix? Levou-a da madrugada a chuva, tornou-a orvalho nos rebentos verdes, pérolas de prata na bruma da manhã, colorindo flores no jardim do dia.

Lavar-me nesse orvalho devo agora, banhar meu rosto nas gotas do relvado, plantar mil árvores para proteger-me do duro sol da humana iniquidade.

Ao fim do dia a casa regressar, Íntegro, integralmente alegre, do despropósito da tristeza certo, que apesar da vida a vida vale e vale mais que o pesar da vida.

(Publicado em: http://spaces.msn.com/xadrezeliteratura/)

### BACELAR VIANA: A POESIA DA URBE

Alfredo Luiz BACELAR VIANA, nasceu em São Luís do Maranhão, terra de poetas, no dia 23 de dezembro de 1938, falecendo na mesma cidade em 1982. Ingressou na Faculdade de Medicina em 1960, fez curso de psiquiatria no Rio de Janeiro, tornando-se professor de psicopatologia e clínica psiquiátrica. Durante muito tempo foi presidente da Associação Maranhense de Psiquiatria. Além de poeta era ensaísta e cronista. Tornou-se membro da Academia Maranhense de Letras, mantendo a tradição familiar, pois era filho do também Acadêmico Fernando Viana. Publicou os livros Elegia da rosa (poesia) e Três evocações (ensaios), além de colaborar em jornais e revistas. Dele disse João Mohana, na crônica "O poeta que voltou da morte":

"Existe um sentido profundo nas obras póstumas. É que na verdade são obras feitas em vida, apenas publicadas post mortem. No caso de Clamor de São Luís, encontramos os poemas da última etapa vivida na terrena peregrinação de Bacelar Viana. Representam, portanto, o grau mais avançado da evolução literária a que chegou o poeta de Aula da Saudade.

Bacelar Viana não é um poeta hermético, à semelhança do Nauro Machado de Testamento provincial ou da Adalgisa Nery de Mundos oscilantes. Bacelar Viana é transparente como as fontes de seu cantar. Porque para ele estrela é estrela, pedra é pedra, amor é amor. Claro que o tema São Luís não podia faltar em poeta que assumiu conscientemente sua condição de maranhense.

Ao lado de Dagmar Desterro, de José Chagas, de Bandeira Tribuzi, de Carlos Cunha, de Nauro Machado, de Evandro e Ivan Sarney, de Odylo Costa, de Luís Augusto Cassas, Bacelar Viana integra a plêiade dos cantores desta urbe feiticeira. Contudo, em Bacelar Viana a formação do médico direciona o paladar do poeta. É que ele não abre os olhos nem estende os braços para as sacadas e telhados e azulejos e mirantes da cidade (en) cantada.

Em Bacelar Viana o humanista contempla, impotente, o desamor destrutivo de uma miragem, e com isto submerge na nostalgia de

estrofes que não cantam a arquitetura, porque a força antropológica lhe parece mais vibrante. Mais do que os sobrados, quem neles vive e morre torna-se a inspiração para "Clamor de São Luís". Sem dúvida Bacelar Viana inscreve-se entre os poetas maranhenses que mais dramaticamente enxergaram e denunciaram todas as frentes de miséria nesta cidade tão cantada por tantos."

Pouca coisa há a acrescentar nesse texto do insigne escritor e padre maranhense que foi João Mohana. Apenas o fato de que Bacelar Viana representava um tipo de poeta cujas raízes estão arraigadas na sua cidade natural – tipo em extinção engolido pela metrópole sem identidade que não consegue sequer dar certidão de nascimento a seus próprios filhos. Capaz, portanto de escrever uma poesia comprometida com a estrutura física e social da cidade em que nasceu, perseguido os mesmos becos e vielas podres que o acompanharam como sombras.

Ao escrever poesia, Bacelar Viana não larga de lado os bichos e as pessoas, os males e as sandices, os defeitos e as porcarias, tudo que sua visão de humanista preparava para desconstruir, tratando a realidade e a utopia num mesmo plano emocional, conquanto não fosse defeito. É de se perguntar quando os poetas trocaram a camisa que veste o cotidiano, por mais tristeza que a poesia não possa conter, optando por uma estética que beira o universal, mas que não reflete a sua vila?

Ler Bacelar Viana é acender o alerta sobre a necessidade que a poesia tem de não deixar de refletir também a dor e a alegria locais, por mais rastaqüera que isto seja...

Como no poema

CLAMOR DE SÃO LUÍS

Não que não a ame, não, não, não e não... Amo-a, sim, com a alma trespassada

De muitas dores e muitos desencantos.
Revolta-me pressenti-la estertorosa,
Envelhecendo qual velha prostituta
Na sombra gordurosa dos bordéis.
Amo demais esta cidade velha
Que se desfaz de muitas de suas graças
Para acompanhar os passos lestos
Do Tempo deletério e molestoso.

Vejo-a perder o encanto de suas faces,
A fagueirice risonha de seus gestos
Que ora se perdem nos sórdidos ruídos
Que escapam dos intestinos podres
E dos ventres rotundos, saciados
Do consumo voraz e antropofágico,
Cujos dejetos correm pressurosos
Para adubar a miséria periférica
Que circunda a cidade, quais correntes,
Agrilhoando a alma primitiva
Da gente genuína e inconspurcável.

Olho-a desfigurada, agônica e inquieta,
Sem tempo pra vagares cismarentos,
Envolvida no vórtice da Máquina
Que a quer trepidante e produtiva,
Gerando rosto sem nome e sem passado,
Mãos afanosas que obedecem a cérebros
Manipulados pela Nova Ordem
Cujo lábaro de fogo é o Rei Dinheiro
Que se encastela nos bolsos infindáveis
Da infinitésima parcela dos barões.

Pressinto-a muda e desfigurada, Sem sinos jubilosos, sem girândolas,

Tecnicalizada, cibernética,
Triste, triste, cada vez mais triste,
Sem poder beber a água do Anil,
Sem poder tomar banho no Bacanga,
Sem poder morder a polpa sumarenta
Das mangas, sapotis e dos cajus.

São Luís, São Luís, o que fizeram de ti?
Os ventos mornos do Atlântico
Não passam mais por aqui,
Não trazem o beijo e o abraço
Do africano sedento
Cujo canto morno e lento
Embalou o sonolento
Verão tupi-guarani.
As aves pancoloridas
Não mais povoam as ribeiras,
Seus trinos já se perderam
No rumor das avenidas,
São vidas, são muitas vidas
Que não vivem mais aqui.

Onde estão as procissões,
O som macho dos rojões,
As festas embandeiradas,
As grandes saias rendadas,
Verdes, azuis, encarnadas,
Vestindo moças brejeiras
Sapecas, namoradeiras,
Escondidas nas varandas,
Cumprindo alegres cirandas
Ao bom compasso das bandas
Do coreto da Matriz?
- Onde é que estás, São Luís?

Onde está o povo bravo,

Heróico no desagravo

Da afronta e do desrespeito?

Onde está o nosso irmão

Que herdou do Bequimão

A coragem e o destemor,

Que levantava a sua voz,

Que enfrentava o poder,

Que pagava com seu sangue

O direito de dizer?

O que é que teu povo diz

Nestes dias, São Luís?

Mui heróica e leal cidade santa,

Estás desfigurada e diferente.

És uma contrafação estranha e dolorosa

Da outrora mimosa capital.

Corre em tuas veias sangue novo

E os germes do progresso a todo custo.

Copias com desfaçatez incrível

Os modismos danosos de outros povos

E não te deitas mais à sombra plácida

Das palmeiras impávidas e indomáveis.

São Luís, São Luís, faze um confiteor, Princesa,

Pára um pouco pra pensar.

Não te enredes na trama

Dos que te querem mudar.

Mantém tua alma intocada

Não te deixes conspurcar.

Tens de crescer para todos,

Não te deixes enganar.

Querem transformar tua beleza

Em algo mecânico e deformado,

Engordam os teus núcleos de miséria

E drenam do teu sangue envenenado

Os sórdidos valores alienados

Que se transferem para as bolsas gordas

De insensibilíssimas figuras

Que cospem e escarram nos teus monumentos.

São Luís, São Luís, cidade amada,
Solarenta pousada à beira-mar,
É com a alma triste e dilacerada
Que entôo esta canção pra te acordar.
Acorda desse horrível pesadelo
Em que te querem pra sempre acorrentar,
Arranca de teu peito o escalpelo
Que pretende tua alma dissecar,
Revolta-te, enfurece-te, ouve o apelo
Dos teus filhos que querem te salvar.

(Publicado em: http://spaces.msn.com/xadrezeliteratura/)

#### O autor

Quem sou eu? Meu nome é Salomão Rovedo (1942), tenho formação cultural em São Luis (MA), resido no Rio de Janeiro. Sou escritor e participei de vários movimentos poéticos nas décadas 60/70/80, tempos do mimeógrafo, das bancas na Cinelândia, das manifestações em teatros, bares, praias e espaços públicos.

Tenho textos publicados em: Abertura Poética (Antologia), Walmir Ayala/César de Araújo-CS, Rio de Janeiro, 1975; Tributo (Poesia)-Ed. do Autor, Rio de Janeiro, 1980; 12 Poetas Alternativos (Antologia), Leila Míccolis/Tanussi Cardoso-Trotte, Rio de Janeiro, 1981; Chuva Fina (Antologia), org. Leila Míccolis/Tanussi Cardoso-Trotte, Rio de Janeiro, 1982; Folguedos (Poesia/Folclore), c/Xilogravuras de Marcelo Soares-Ed.dos AA, Rio de Janeiro, 1983; Erótica (Poesia), c/Xilogravuras de Marcelo Soares-Ed. dos AA, Rio de Janeiro, 1984; Livro das Sete Cancões (Poesia)-Ed. do Autor, Rio de Janeiro, 1987.

Inéditos que estou tentando publicar em e-books: Liriana (Contos), O Breve Reinado das Donzelas (Contos), Estrela Ambulante (Contos), O Pacto dos Meninos da Rua Bela (Contos), Ventre das Águas (Romance), Poesia de Cordel - O Poeta é Sua Essência (Ensaios), O Cometa de Halley e Outros Ensaios (Artigos Publicados em Jornais), (Poesia): Pobres Cantares, 20 Poemas Pornôs e 1 Canção Ejaculada, Glosas Escabrosas (Xilogravura de Marcelo Soares), Blues Azuis & Boleros Imperfeitos, Ventre das Águas, Amaricanto, Viola Baudelaireana e Outras Violas, Templo das Afrodites, Amor a São Luís e Ódio, Anjos Pornôs, Macunaíma (Em Cordel).

Outras coisinhas que fiz: publiquei folhetos de cordel com o pseudo de Sá de João Pessoa; editei o jornalzinho de poesia Poe/r/ta; colaborei esparsamente em: Poema Convidado(USA), La Bicicleta (Chile), Poética (Uruguai), Alén (Espanha), Jaque (Espanha), Ajedrez 2000 (Espanha), O Imparcial(MA), Jornal do Dia(MA), Jornal do Povo(MA), A Toca do (Meu) Poeta (PB), Jornal de Debates(RJ), Opinião(RJ), O Galo(RN), Jornal do País(RJ), DO Leitura(SP), Diário de Corumbá(MS) – e outras ovelhas desgarradas, principalmente pela Internet.

Tenho também e-books disponíveis gratuitamente no site: www.dominiopublico.gov.br

Endereço: Rua Basílio de Brito, 28/605-Cachambi-20785-000-Rio de Janeiro Rio de Janeiro Brasil - Tel: +55 21 2201-2604

Foto: Priscila Rovedo - Imagem da capa: http://www.quijote.tv/



Este trabalho está licenciado sob uma Licença Creative Commons Atribuição-Compartilhamento pela mesma licença 2.5 Brazil. Para ver uma cópia desta licença, visite: http://creativecommons.org/licenses/by-sa/2.5/br/ ou envie uma carta para Creative Commons, 559 Nathan Abbott Way, Stanford, California 94305, USA. Obs: Após a morte do autor os direitos autorais devem retornar para sua filha Priscila Lima Rovedo.