# ЎЗБЕКИСТОН РЕСПУБЛИКАСИ ФАНЛАР АКАДЕМИЯСИ ИБРОХИМ МЎМИНОВ НОМИДАГИ ФАЛСАФА ВА ХУКУК ИНСТИТУТИ

#### БУХОРО ОЗИҚ – ОВҚАТ ВА ЕНГИЛ САНОАТ ТЕХНОЛОГИЯСИ ИНСТИТУТИ

### ГУЛЧЕХРА НАВРЎЗОВА

# НАҚШБАНДИЯ ТАСАВВУФИЙ ТАЪЛИМОТИ ВА БАРКАМОЛ ИНСОН ТАРБИЯСИ



#### ТОШКЕНТ

ЎЗБЕКИСТОН РЕСПУБЛИКАСИ ФАНЛАР АКАДЕМИЯСИ "ФАН" НАШРИЁТИ Ушбу монография тасаввуфнинг нақшбандия таълимоти ва тариқатидаги бунёдкор ғояларнинг моҳиятини очиб, баркамол инсон тарбияси жараёнида ундан фойдаланиш масалаларини ёритиб беради. Унда мавзуга оид манбалар, чет эл ва маҳаллий олимларнинг тадқиқотлари таҳлил этилган. Асар илмий тадқиқотчи ва тасаввуф таълимотини ўрганувчиларга мўлжалланган бўлиб, ундаги ғоялардан фалсафа, ахлоқшунослик, нафосатшунослик, диншунослик, маънавият асослари, миллий истиқлол ғояси: асосий тушунча ва тамойиллар фанларини ўтиш ва маънавий — маърифий ишларни ташкил этишда фойдаланиш мумкин.

Масъул мухаррир: Ўзбекистонда хизмат кўрсатган фан арбоби, фалсафа фанлари доктори, профессор М.Н.Болтаев

Такризчи: фалсафа фанлари номзоди О.Т.Шарипова

Гулчехра Наврўзова. Накшбандия тасаввуфий таълимоти ва баркамол инсон тарбияси. Т.2007. 204 бет.

ISBN 5-648-03266-8 ©

Ўзбекистон Республикаси ФА"Фан"нашриёти, 2007 йил Бағрикенг инсон, маърифатпарвар, зиёли, падари бузрукворим Неъмат Наврўз— зоданинг (1912-1958) мукаддас хотираларига бағишлайман.

## МУҚАДДИМА

Истиклол шарофати билан жамиятимиз ҳаётининг барча ижтимоий-иктисодий ислохотларнинг сохаларида амалга оширилиши миллий ўзликни англаш, маънавий бой тарихимизни тадқиқ этиш жараёнини бошлаб берди. ва аждодларимизнинг асрлар давомида тўплаган бебахо маданий мероси, маънавий қадриятлари миллий маданиятимиз ва миллий мафкурамизнинг шаклланиши ривожланишига истиклол ва бевосита таъсир этмокда.

Ватан равнақи, юрт тинчлиги, халқ фаровонлиги сўзсиз аъзоларининг баркамоллигига маънавий Давлатимиз мустақилликнинг дастлабки кунлариданоқ ёш авлод тарбияси масаласига алохида эътибор бериб келмокда. Баркамол авлод тарбияси устувор йўналиш бўлган хозирги кунда инсонни комиллик даражасига етказишга хизмат қиладиган таълимотларни ўрганиш давр талабидир. Комил инсон муаммосига махсус эътибор берадиган таълимотлардан бири-тасаввуфдир. Шунинг тасаввуфни ўрганиш мухим бўлиб, у Кадрлар тайёрлаш миллий дастурини амалга оширишга хизмат килади. таълимотларидан бири – накшбандиядир. 1992 йил 3 ноябрда Ўзбекистон Республикаси Вазирлар Махкамасининг «Бахоуддин Нақшбанд таваллудининг 675 йиллигига тайёргарлик кўриш ва уни ўтказиш ҳақида»ги қарори бу таълимотни ўрганишга истиклол даврида берилаётган эътибордан далолат беради. Нақшбандия таълимотининг бағрикенглик ғоясини илгари суриши жамиятда ижтимоий хамкорлик ва миллатлараро тотувлик ғояларини амалга оширилишига ёрдам беради. Бу таълимот миллий истиклол мафкурасининг теран диний-фалсафий илдизларидан биридир.

Президентимиз Ислом Каримовнинг: «Хозирги мураккаб шароитда халқимиз, аввало, ўсиб-униб келаётган ёш авлодимиз онги ва қалбида мафкуравий иммунитет хосил қилиш мухим ахамиятга эга.

Бу ишни бажариш ёш нихолга мевали дарахт куртагини пайванд киладиган уста боғбондек нозиклик ва мехр билан, оқилона йўл билан амалга оширилиши лозим»<sup>1</sup>, - деган сўзларини амалга оширишда нақшбандия таълимотининг ўзига хос ўрни бор.

Тадқиқотнинг долзарблиги, бизнингча қуйидаги жиҳатлар билан ҳам белгиланади:

Биринчидан, миллий истиклол ва мафкуравий **FOЯСИ** муаммоларнинг маънавий сохадаги асосий вазифалардан бири «ота-боболаримиз динининг гуманистик иниткихом жамоатчиликка тушунтириш борасидаги ишларни давом эттириш. Токи бу дин халқимизнинг минг йиллик тарихи, бугунги маънавий мухтасар айтганда, Оллох хаётимизнинг хам асоси, қалбимизда, юрагимизда экани юртдошларимиз онгига сингиб борсин. Шу маънода, буюк аждодимиз Бахоуддин Нақшбанднинг «Дилинг Аллохда, қўлинг мехнатда бўлсин» деган хикмати биз учун мухим хаётий тамойил бўлиб қолаверади»<sup>2</sup>.

мафкуравий жараёнларнинг глобаллашуви Иккинчидан, амалга ошаётган хозирги кунда шўролар истибдоди давридаги тасаввуфни инкор этувчи қарашлар ўрнини янги таржимаси ва ахборотлар эгалламокда. Уларни илмий - фалсафий тахлил этиш, объектив бахо бериш, таржима этилган манбаларни муомалага киритиш долзарб масала бўлиб илмий «Ўтмишимизни оқлаш» вазифалари умуман олганда бажариб бўлинди; хозир эса асосий вазифа тарихий тахлилни илмий жихатдан холисона ва халол амалга оширишдан иборатдир»<sup>3</sup>.

Учинчидан, инсон муаммоси фалсафа тарихида ҳамиша долзарб мавзу бўлиб келган ва бунга доир кўп изланишлар амалга оширилган, аммо унинг руҳий камолот билан боғлиқ маънавий жиҳати, нафс тарбияси ва қалб орқали мутлақ ҳақиқатни идрок этиш масаласи илмий нуқтаи назардан жиддий тадқиқ этилмаган. Нақшбандия таълимоти ва тариқатининг бу соҳага оид назария ва амалиётини ўрганиш бу мавзу устида жиддий тадқиқот ишларини олиб боришни талаб қилмоқда. Бу таълимот бутун оламни билиш учун инсон аввало ўз-ўзини англаши муҳимлигини таъкидлайди. Ҳар бир шахс ўзини англай билиши, бошқара олиши миллий ўзлигини англаш жараёнининг муҳим таркибий қисмидир. Илғор

 $<sup>^1 \!</sup> M$ иллий истиклол ғояси: асосий тушунча ва тамойиллар.-Тошент: Ўзбекистон, 2001. 7-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Уша асар. 35-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Каримов И.А. Ватан саждагох каби муқаддасдир. 3-том -Тошкент: Ўзбекистон, 1996. 40-бет.

фикрли инсонлар ҳаёти, таълимотини ўрганишда ҳозиргача ориф, сўфий, валийларга етарлича эътибор берилмаган. Ҳолбуки, тасаввуф аҳли ҳаётининг ўзи кишининг ички, ботиний имкониятларини тўла очиш воситаси билан жуда юксак маънавий мартабаларга эришиш мумкинлигини кўрсатди.

Тўртинчидан, бугунги дунёнинг мафкуравий манзараси ўзгариб, инсон қалби ва онги учун кураш асосий масалага айланган вақтда ҳар бир соғлом, бунёдкор ғояга эътибор муҳимдир. Тасаввуф аҳлининг инсон ботиний оламига эътибори, диққатини нарса-ҳодисанинг моҳиятини очишга қаратиши, сурат эмас, сийрат, яъни моҳиятни англашга интилиш тажрибасини ўрганиш ижтимоий ҳаётдаги кўр-кўрона тақлид, ғафлат каби иллатларга қарши курашда қўл келади. Нақшбандия тажовузкор экстремистик, ақидапарастлик ғояларига қарши тура оладиган бунёдкор ғоядир.

Бешинчидан, мустақилликка қадар тасаввуф ва унинг тариқатлари, жумладан, нақшбандияга баҳо беришда, кўпинча, Ғарб олимлари, хусусан, рус шарқшуносларининг фикрларига таяниб иш кўрилди. Бу соҳага оид асосий манбаларни ўрганиш ва шуларга асосланиб холис илмий фикрларни илгари суриш, бир ёкламаликка барҳам бериш учун эндиликда масалага чуқур ёндашиш, янгича нуқтаи назарга ўтиш, миллий истиқлол мезонида туриб холис таҳлил қилиш лозим. Шу нуқтаи назардан қараганда, нақшбандия таълимотини қўлёзма манбалар асосида теран ўрганиш зарурати келиб чиқади.

Тасаввуф, жумладан нақшбандия таълимоти ҳақида қўлёзма ва тош босмалар мавжуд.<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Салох ибн Муборак ал-Бухорий. Анису-т-толибийн ва уддату-с-соликийн// Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №2520/1; Мухаммад ибн Мухаммад ибн Махмуд ал-Хофизий ал-Бухорий. Рисолаи Қудсийя// Ўз.ФАШИ. Қўлёзма; 2517/VII; Яъкуб ибн Усмон ибн Махмуд ал-Ғазнавий ал-Чархий. Рисолаи унсийя// Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №5825/VI; Яъкуб Чархий. Силсилаи накшбандия. Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №3410/III; Яъкуб Чархий. Тафсири Яъкуб Чархий//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №8745; Саъуддин Қошғарий ибн Шайх Зайнуддин. Калимоти Хожа Баҳоуддин Нақшбанд//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №5501/VI; Абдураҳмон Жомий. Калимоти қудсийяи Хожа Мухаммад Порсо//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №10395/III; Абдурахмон Жомий. Нафахоту-л-унс мин хазароти-лқудс//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №4409; Абдурахмон Жомий. Лавоих//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №9784/ІХ; Абдурахмон Жомий. Тухфату-л-ахрор//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №2002; Алишер Навоий. Насоим-у-л мухабба мин шамоими-л-футувва//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №5420; Фахруддин Али ибн Хусайн ал-Воъиз ал-Кошифий. Рашахоту айни-л-хаёт//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №1788; Ахмад Хожагий Косоний. Рисолаи вужудийя// Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №501/III; Аҳмад Хожагий Косоний. Рисолаи баёни силсила//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №501/XV; Аҳмад Хожагий Косоний. Рисолаи чаҳор калима//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №501/XVI; Али ибн Маҳмуд ал-Абивардий ал-Қураний. Равзату-с-соликийн//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №5417; Аҳмад ибн Абдуллоҳ ал-Форукий ан-Накшбандий ас-Сархиндий, Имом Раббоний. Маорифи ладунийя//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №482/III; Абу-л-Муҳсин Муҳаммад Боқир ибн Муҳаммад Али. Мақомоти Ҳазрати Хожаи Бузург// Ўз.ФАШИ. Қўлёзма № 9519; Аҳмад Форукий ас-Сархиндий. Мактуботи Имоми Раббоний//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №482/VIII; Аҳмад ибн Абдуллоҳ ал-Форукий ас-Сархиндий. Ал-мабдау ва-л-маъод//Ўз.ФАШИ. Қулёзма №482/ІІ;Мухаммад Тохир ибн Мухаммад Таййиб Хоразмий. Хужжату-с-соликийн ва рохатуттолибийн//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №855/ІІ; Сўфи Оллоёр ибн Оллокули. Муроду-л-орифийн//Ўз.ФАШИ.

Шўролар даврида Нақшбанд тасаввуфи, тарихи, тушунчалари ва унинг яссавиядан фарки хакида Иброхим Мўминов «Мирзо фалсафий қарашлари», «Узбекистонда фикр тараққиёти масалаларига доир (X-XX фалсафий бошлари)», «XIX аср охири – XX аср бошларида Ўзбекистонда ижтимоий-фалсафий фикр тараккиёти тарихидан» машхур мутафаккирлари» илмий Осиёнинг асарларида фикр юритган<sup>5</sup>.

Собиқ шўролар иттифоки парчалангандан сўнг нақшбандия таълимоти борасида жиддий тадкикот олиб бориш бошланиб кетди. А.Мухаммадхўжаевнинг «Нақшбандийлик мафкураси» (Тожикистон, 1991) монографиясида накшбандийликнинг вужудга келиши, ижтимоий-сиёсий ва ғоявий манбалари ва тарқалишининг назарий асослари, сўфиёна амалиёт ва тадрижий тараққиётини тахлил этган.

А.Муҳаммадҳўжаевнинг бу нақшбандийлик тадкикоти тарихий-фалсафий тахлил этишга бағишланган уриниш бўлганлиги жиддий билан диккатга сазовордир. Аммо шу билан бирга, асар камчиликлардан хам холи эмас. Чунончи, мазкур тадқиқотда, биринчидан, нақшбандийлик асосчиси Бахоуддин Накшбанднинг таълимотининг холини тўлик ўрганмаганлиги, иккинчидан, накшбандия таълимоти марксистик масалаларини ёритишда мавкеда туриб, олимларининг таъсирида ёндашганлиги сезилиб туради.

1991 йилда «Тасаввуф тарихидан: манбалар ва ижтимоий амалиёт» тўплами (Тошкент, Фан, М.М.Хайруллаев тахрири остида) нашр этилди. Тўпламда Р.А.Тиллабоевнинг «Накшбандия тариқати масаласига доир» ва Э.Э.Каримовнинг «Мовароуннахрда

Қўлёзма №496; Сўфи Оллоёр ибн Оллокули. Саботу-л-ожизийн//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №7153/І; Шох Абдуллох Мужаддидий Ғулом Алишох. Рисолаи тариқати нақшбандия//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №500/ХІІІ; Дарвеш Мухаммад. Одоби тариқати нақшбандийя//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №545/VIII; Носириддин ибн Амир Музаффар. Туҳфату-з-зойирийн//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №2193/І; Шоҳ Фазл Аҳмад Маъсумий. Сабақҳои тарикати олияи накшбандийя //Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №2572/XXVI; Баъзе аз ахвол ва акволи хазрати Хожа Бахоуддин Накшбанд//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №550/III; Рисолаи Бахоийя//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №11399/II; Мин мақомати аржуманд ва мақолоти судманди ҳазрати Баҳоу-л-ҳаққи ва—д-дини Нақшбанд//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №502/VII; Баёни тариқати нақшбандийя//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №2908/IX; Зикри ахволи Хожа Муинуддин ан-Нақшбандий//Ўз.ФАШИ. Қулёзма №2158/І; Маноқиби Шайх-Холид Нақшбандий// Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №79/Х; Баёни талқини зикри қалбий//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №8812/IV; Таълими тариқаи нақшбандийя//Ўз.ФАШИ. Қўлёзма №3424/І. ва бошқалар.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Қаранг: Наврўзова Г. Тасаввуф фалсафаси академик И.Мўминов тадкикотида // Биринчи Бухоро фалсафахонлиги. Материаллар тўплами. 1- Бўлим.-Бухоро: 1992. Б.-74-76. Наврўзова Г. Академик Мўминов нақшбандия сулукининг ғоявий манбаси хусусида // Иброхим Мўминович Мўминов. Биринчи Бухоро фалсафахонлиги материалларига илова.-Бухоро, 1992. 18-бет.

XV аср нақшбандия тариқати сиёсий ва диний — фалсафий амалиётининг баъзи томонлари» мақолалари жой олган бўлиб, бу асарларда Хожа Ахрорнинг тасаввуфий қарашларига эътибор берилган.

Нақшбандийлик тариқати асосчилари ва уларнинг таълимотини ўрганишда Хожи Исматуллох Абдуллох $^6$ , Садриддин Салим Бухорий $^7$ , Хамидхон Исломий $^8$ , Нажмиддин Комилов $^9$ , Султонмурод Олим $^{10}$ , Иззат Султон $^{11}$ , Азиз Қаюмов $^{12}$  ва бошқаларнинг $^{13}$  хизматларини алохида қайд этиб ўтиш лозим.

Таниқли тасаввуфшунос олим ва таржимон Нажмиддин Комиловнинг «Тасаввуф ёки комил инсон ахлоқи» (1996 йил) асарининг биринчи ва иккинчи «Тасаввуф» (Т.:1999) китобининг чоп этилиши ўзбек тасаввуфшунослигида жиддий вокеа бўлди. Бу асарда сўфийликнинг пайдо бўлганидан бошлаб, унинг ривожланиш боскич ва поғоналари, адабиётимиздаги ўрни батафсил ёритилган. Асарда Бахоуддин Нақшбанд ҳаёт йўли ва тариқати ҳақида жиддий маълумотлар борлигига қарамай, муаллиф ўз олдига нақшбандия таълимотини ўрганишни мақсад қилиб қўймаган.

Бу сохада қилинган тадқиқотлар орасида шарқшунос олим Ориф Усмоннинг илмий-ижодий фаолиятини алохида таъкидлаб ўтиш жоиз. Олимнинг «Бахоуддин Нақшбанд ва унинг таълимоти ҳақида» рисоласи (Тошкент, 1995 йил), «Буюк сиймолар, алломалар, ўртаосиёлик машҳур мутафаккир ва донишмандлар» тўпламининг 1-китобидаги «Баҳоуддин Нақшбанд» мақоласи билан

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Хожи Исматуллох Абдуллох. Нақшбандия — учение мировой значимости // Обшественные науки в Узбекистане. — 1993. - № 9. — С. 54; Бахоуддин Нақшбанд. // Fойиблар хайлидан ёнган чироқлар. —Тошкент: Ўзбекистон, 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Садриддин Салим Бухорий. Дилда ёр. (Хазрат Бахоуддин Нақшбанд). –Тошкент: Адабиёт ва саньат нашриёти, 1993; Бахоуддин Нақшбанд ёки етти пир. –Тошкент: Ёзувчи, 1993.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Хамидхон Исломий. Ипор хид ила туғилган ориф (Хазрат Бахоуддин Нақшбанд) –Тошкент: Мовароуннахр, -1995

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Комилов Н. Икки ҳадис орасида // Жаҳон мулкининг нигоҳбони. –Бухоро: Маърифат, 1993. Тасаввуф ёки комил инсон ахлоқи. –Тошкент: Ёзувчи, 1996. –К. 1; Тасаввуф. Тавҳид асрори. –Тошкент: Ўзбекистон. 1999. К. 2

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Султонмурод Олим. Ишқ, ошиқ, маъшуқ. –Тошкент: Фан, 1992; Буюк нақшбандия. Кеча, бугун, эртага. // Фан ва турмуш. –1993. –5-6- сонлар; Хожа Баҳоуддин Нақшбанд ҳақиқати. –Наманган: 1994; Нақшбанд ва Навоий. –Тошкент: Ўқитувчи, 1996.

<sup>11</sup> Иззат Султон. Бахоуддин Нақшбанд абадияти. – Тошкент: Фан, 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Қаюмов А. Бу оҳанг ила бўлгайсен нақшбанд.. – Тошкент: Ўзбекистон, 1993.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Иброхим Хаққул. Тасаввуф ва шеърият. – Тошкент: Адабиёт ва санъат, 1991; Бўриев О. Б.Валихўжаев. Хожа Ахрори Вали. - Самарканд,: Зарафшон. 1993; Йулдошев Н. Бахоуддин Накшбанд (хаёти ва фаолияти, унинг хакида айрим ривоятлар). -Бухоро: Бухоро, 1993; Махкам Андижоний «Хикмат қалами-ла накшбанд этиб» // Мулоқот. -9 сон. 1993. 44-бет; Шодиев Р. Навоий ва накшбандия // Ўзбекистонда ижтимоий фанлар. -1993. -2 сон 41-бет; Ҳайитметов А. Накшбандия Навоий талқинида // Фан ва турмуш. 1993 -3 сон.13-бет; Хожа Муҳаммад Порсо// Мулоқот. -1994. -1 сон. 52-бет; Ўша муаллиф. Хожа Алоуддин Аттор. - Тошкент: Ўзбекистон, 1994.23-бет ва бошқалар.

бирга 1999 йил Самарқандда Марказий Осиёни тадқиқ этувчи Халқаро институт томонидан нашр этилган «Марказий Осиёнинг энг йирик сўфий тариқатлари» асари диққатга сазовордир.

Нақшбандия таълимотини ўрганишда Султонмурод Олимнинг «Нақшбанд ва Навоий» асарининг нашр этилиши айни муддао бўлди. Бу асарда Баҳоуддин Нақшбанднинг «Увайсий» эканлиги масаласига алоҳида эътибор берилган. Азиз Қаюмов ва Иззат Султоннинг рисолаларида Нақшбанднинг таржимаи ҳолига оид айрим маълумотлар берилиб, ушбу таълимотнинг муайян қирралари таҳлил этилган.

Бу соҳага оид ўз фикр ва қарашларини баён этган файласуф олимлардан М.Болтаев<sup>14</sup>, А.Зоҳидий<sup>15</sup>, Р.Н.Носиров<sup>16</sup>, М.Орипов<sup>17</sup>, М.Ражабов<sup>18</sup>, М.Хайруллаев<sup>19</sup>ни эслаб ўтиш ўринлидир. Улар амалга ошираётган тадқиқотлар илмий қимматга эга.

Шарқда яратилган тасаввуф фалсафаси бир қанча тариқатларга бўлинган. Улар яссавия, сухравардия, кубравия, кодирия ва бошқалар. Биз улардан нақшбандия тариқатини танлаб олдик ва тадқиқ қилдик. Лекин нақшбандиянинг бир ўзи тасаввуф фалсафасини ифодалай олмайди. Уни тариқатлар тизимида ўрганиш зарур. Бошқа тариқатлар хақида О.Файзуллаев<sup>20</sup>, А.Ш. Жузжоний<sup>21</sup> ва бошқалар тадқиқотлар олиб борганлар.

Бахоуддин Нақшбанд таржимаи ҳоли рус шарқшунос олимлари томонидан ҳам тадқиқ этилган<sup>22</sup>. Санкт-Петербург

 $<sup>^{14}</sup>$ Болтаев М. Дунёни англаган кўнгил // Саодат. -1993 -8 сон. 6-бет; Хўжа Абдулхолиқ Ғиждувоний - инсондўст ҳаким, рифъат шайх. -Бухоро: Бухоро, 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Зохидий А. Туркистонда ўрта аср араб мусулмон маданияти. – Тошкент: Ўзбекистон, 1993; Бахоуддин Нақшбанд таълимоти // «Дунё» журналининг нишона номери. -1993. 20-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Носиров Р.Н. Тасаввуф таълимоти, унинг мохияти ва ахамияти. (Ўкув кўлланма) - Тошкент: 1996.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Арипов М. К вопросу об отношении Алишера Навои к суфизму // Философские науки. -1986., -№ 5. - С. 99; Гуманизм Алишера Навои. - Тошкент:Узбекистан, 1991.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Раджабов М. Абдурахман Джами и таджикская филасофия XV века. -Душанбе: Ирфон, 1968.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Хайруллаев М. Ўрта Осиёда IX-XII асрларда маданий тараққиёт (Уйғониш даври маданияти). - Тошкент: Фан, 1994; Ўрта Осиёда IX-XII асрларда маданий юксалиш // Буюк сиймолар, алломалар. - Тошкент: А. Қодирий номидаги халқ мероси нашриёти, 1995. -К-1. 5-бет.

 $<sup>^{20}</sup>$ Файзуллаев О.Ф. Шайх Зайниддин Бобо шажараси. // Фан ва турмуш. -1991.- № 10. 16-бет; Алишер Навоий мутасаввиф-файласуфлар ҳақида. // Ўзбекистонда ижтимоий фанлар.- 1991.- № 11. 43-46-бетлар; Шайх Умар Суҳравардийнинг Тошкентдаги авлодлари шажараси. // Ҳаёт ва қонун. -1995.- № 2. 68-бет; № -4. 57-бет; Суҳравардия // Мулокот - 1998 - №8 36-39-бетлар; Дустлигимиз замини - илдизимизнинг бирлигидир.(Ислом ва насроний динлари намояндалари шажараси) // Жамият ва Бошкарув - 2000 - №1, 77-80-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Жузжоний А.Ш. Тасаввуф сирру асрори. // Мулокот - 1998 - №8 .32-35-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Акимушкин О. Джами. Эпоха, жизнь, творчество. -Сталинабад: Тадж.госиздат, 1949; Гордлевский В. А. Бахауддин Накшбанд (К вопросу о наслоениях в исламе) //Избранные Соч. -М.: 1962. -Т. 3.; Его же. Накшбандийа // там же. С.187-188; Бертельс Е. Э. Суфизм и суфийская литература. - Москва: Наука, 1965; Его же. Накшбанд Бахоуддин//Ислам. Энциклопедический словарь. -Москва: Наука, 1991. - С. 186; Ситняковский Н. Бухарская святыня (Мазар Бахоуддина) // Протоколы заседаний и сообщения членов Туркестанского Кружка любителей Археологии. Год четвёртый (1 декабря 1898 года -11 декабря 1899 года).

шарқшунослари нақшбандия таълимотига оид манбаларни таржима этиб, бу таълимотни ўрганишга мухим хисса қўшганлар $^{23}$ . Хисматулиннинг «Сўфийлар донолиги» асарига ёзган «Ислом мистицизми ва хожагон нақшбандия» кириш сўзида нақшбандияни хожагон тариқати жамоаларидан бири ва унинг тараққиётининг юксак чўққиси деб атайди $^{24}$ . Хорижий мамлакатларда, айниқса, Туркия $^{25}$ , Германияда $^{26}$  нақшбандия таълимотига оид тадқиқотларнинг натижалари эълон қилинган.

Турк олимларидан Маҳмуд Асъад Жўшоннинг «Тасаввуф ва нафс тарбияси» (Чўлпон, 1998), «Ислом, тасаввуф ва ахлоқ» (Истиклол, 2000) асарларида тасаввуфнинг ижтимоий ҳаётдаги ўрни, нафс тарбияси ва комил инсон хусусиятлари ҳақида маълумот берилган ва нақшбандия таълимотига оид асосий тушунчалар ёритилган. Усмон Турар «Тасаввуф тарихи» (Истиклол, 1999) китобининг аҳамияти, айникса, каттадир. Китобда тариқатлар масаласига эътибор берилиб, тариқат тушунчаси, тариқатларнинг муштарак жиҳатлари, машҳур тариқатлар ва шу жумладан, нақшбандия ва унинг асосчилари ҳақида маълумот берилган.

Турк олимларининг тасаввуф ва нақшбандияга оид тадқиқотлари биз учун жуда қадрли, аммо уларда бу таълимотнинг диний ва амалий томонига эътибор бериш кучли бўлиб, унинг фалсафий жиҳатлари етарли даражада ёритиб берилмаган.

1989 йил Гамбургда немис олими Юрген Пауль «XV асрда Ўрта Осиёда нақшбандийлик ва унинг сиёсий ва ижтимоий аҳамияти» мавзуида номзодлик диссертациясини ёқлаган. Бу диссертация асосан тарихий аспектда бўлиб, унда Ўрта Осиёда

XV асрда нақшбандия тариқати жамоасининг жойлашиши ва ўрни, Хожа Ахрори Валийнинг фаолияти тахлил этилган.

<sup>-</sup> Т.: 1900; Семёнов А. А. Бухарский шейх Бахоуддин. // Восточный сборник в честь Веселовского А. Н. -М.: 1914

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Мудрость суфиев/Пер. с перс. О. М. Ястребовой, Ю. А. Иоаннесяна, Б. М. Бабаджанова. -СПБ: Азбука, Петербурское Востоковедение, 2001.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Ўша жойда. -Б.16-17.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Таҳсин Ёзувчи. Нақшбанд // Ислом энциклопедияси - Истанбул: 1954 -Т. 2 -Б52; Салжуқ Эройдин. Нақшбандия тариқати // Тасаввуф ва тариқатлар. - Истанбул: 1981. -Б.217- 235; Сиддиқ Нажи Эрен. Аллаҳа ва расулига энг яқин йўл. -Истанбул: Сеха, 1985; Хоний Абдулмажид. Ал-ҳадоиқ ул-вардия. (Нақшбандийларнинг китоби). Шоҳ асар /Арабчадан туркчага Абдулқодир Оқчичек таржимаси. -Истанмбул: Сена, 1986; Шамсуддин Сомий. Қомус ул-аълом. -Истанбул: 1312 ҳ. й. - Т. 2 -Б.1412. Бухоро музейи. Инв. №10682/II; Мехмед Заҳид Кутки. Тасаввуфий ахлак. - Истанбул: Сеха, 1991. -Т. 1. ва бошқалар.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Аннемарис Шимел. Жонон менинг жонимда. Ислом оламида хотин-қизлар сиймоси/ Олмон тилидан Йўлдош Парда таржимаси - Т.: Шарқ, 1999.

Чет эл олимларидан А.Алгар<sup>27</sup>, М.Моле<sup>28</sup>, Ж.Гросс<sup>29</sup>, Юрген  $\Pi$ ауль $^{30}$  бу тарикат билан кизикиб махсус тадкикотлар олиб бордилар. 1990 йилда Париж ва Истанбулда инглиз ва француз тилларида, 1985 йил май ойида Парижда бўлган халқаро илмий анжуманнинг материаллари «Накшбандия» тўплами нашрдан чикди. Идрис Шохнинг сўфизмга оид асарларида<sup>31</sup> накшбандия таълимоти таҳлил қилинган. Инглиз олими Тримингэм Дж.С. сўфий тариқатлари» «Исломда (M.:Наука, 1989) асарида накшбандия тариқати хақида кимматли илмий фактлар келтирилган. Хинд олими Р. К. Губтанинг асарида хам диққатга сазовор фактлар бор<sup>32</sup>. Тиерри Зарконнинг «Хиндистонда туркий йўли»<sup>33</sup> мақоласида яссавия Хиндистондаги нақшбандийликни яссавийлик билан тенглаштириш майли кўзга ташланади.

Ахмад ал-Нақшбандий ал-Холидийнинг «Жамиъ ал-усул фи ал-авлия» (Либнон-Бейрут, 1997) 3 томлик асарида нақшбандия тариқатининг хусусиятлари, мақоми ва ўзига хос томонлари очиб берилган.

М.Хайруллаев ва Х.Аликуловлар масъул мухаррирлигида чоп «Ислом, маънавият» (Тошкент, тарих ва тўпламидаги Б.Бобожоновнинг «Ислом, тасаввуф ва хукмдорларга насихат масаласи» маколасида хожагон-накшбандия тарикатидаги сиёсий қарашлар ривожи манбалар асосида ёритилган.

Мустақиллик йилларида нақшбандияга оид манбалар дастлаб қисқа парчалар холатида, кейинчалик, бир неча китоблар таржима этилди. Бу тариқатнинг XIX аср охири – XX аср бошларигача

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Algar H. Bibliografical notes on the Naqshbandi tariqat. // Essays on Islamic philosophy and science ed. by G. F. Hourani. - Albany: 1975. -P. 254; Algar H. The Naqshbandi oder: a preliminari survey of its histori and significance. // Studia islamica. -Paris: G. -P. Maisonneuve -Larose, 1977. -P. 123; Algar H. A Brief History of the Naqshbandi Order. // Naqshbandis. - Istanbul-Paris: Edition isis, 1990 - P. 3; Algar H. The present State of Naqshbandi Studies. // Naqshbandis. - Istanbul-Paris: Edition isis, 1990 - P. 45; Algar H. Political Aspects of Naqshbandi Histori. // Naqshbandis. - Istanbul-Paris: Edition isis, 1990 - P. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Mole M. Autour du Dare Mansour: l'apprentissage mystique de Baha' al-Din Naqshband. -REI. 1959, 1, - p-35; Mole M. Quelques traites naqshbandis. // Нақшбандиёт. - Техрон: 1958.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Jo-Ann Gross. The Economic Status of A Timurid Sufi Shaykh: A matter of Conflict of Perception. // Iranion Studies. Volime. XXI. -1988- Number. 1-2 - P. 84; Jo-Ann Gross. Multiple roles and perseptions of a sufi shaykh: Symbolic stataments of political and religious authority. // Nagshbandis. - Istanbul-Paris: Edition isis, 1990. - P. 109. <sup>30</sup> Jurgen Paul. Forming a faction: the himayat system of Khwaja Ahrar. //Beihefte zu der Islam. and Turkmen Societies in Transitation: Iran in the fifteenth Centure» MESA Annual Meeting, Tronto, November 1989. - P. 533.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Идрис Шах. Мыслители Востока. / Перевод с анг. Х. Б. Номада. -Из-во «Лориэн» Фирмы С. Е. Т. 1994; Идрис Шох. Накшбандий тарикати. (ўзбек, инг., рус тилларида) - Тошкент: 1993; Идрис Шох. Суфизм. -М.: Кнышев, Комаров и К., 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Gupta R. K. Yogis in silense. The Great Sufi Masters - Delhi, 2001.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Thierry Zarcone. Turkish Sufizm in India: The Case of the Yassawiyya / Confluence of cultures. French Contributions to Indo-Persian Studies. Manohar. 1994 -P.83-92.

намояндалари ҳақида маълумот берувчи асар таржима этилиши диққатга сазовордир<sup>1</sup>. Таржима бўлган асарларни ўқиб фалсафий таҳлил этиш, мавзуга оид мавжуд янги манбаларни аниқлаб, илмий жамоатчиликка тавсия этиш муаммоси ҳозирги кунда долзарб бўлиб турибди.

Чоп этилган тадқиқотларда, умуман нақшбандия таълимоти ҳақидаги дастлабки маълумотлар бор, лекин бу таълимот моҳияти ва хусусиятлари ҳали етарли даражада ўрганилмаган. Уларнинг айримларида нақшбандия тариқатининг асосан, ўн битта рашҳаси атрофида фикр юритилади. Шунинг учун таълимотни яхлит тизимли ўрганиш зарур.

Мақсад нақшбандия тасаввуфий тариқатининг мазмунини таҳлил этиш, унинг фалсафа тарихидаги ўрнини ва миллий истиқлол мафкурасининг илдизларидан бири эканлигини асослаб бериш, баркамол авлод тарбияси жараёнида булардан фойдаланиш даражаларини тадқиқ этишдир. Ушбу мақсадга эришиш учун қуйидаги вазифаларни баҳоли қудрат амалга ошириш назарда тутилади:

- тасаввуф ва тариқатлар тушунчасини илмий таҳлил этиш асосида нақшбандия таълимотининг асл моҳиятини тадқиқ қилиш;
- манбалар асосида нақшбандия тариқатининг асосчиси Баҳоуддин Нақшбанд ҳаёти, фаолияти ва илмий меросини таҳлил этиш. Унинг «Авроди Баҳоийя» рисоласи ва бошқа манбалар асосида тасаввуфий дунёқараши мазмунини қиёсий ўрганиш;
- бу таълимотнинг асосий масалалари «вахдати вужуд», «вахдати шухуд», инсон ва унинг камолоти даражаларини очиб бериш;
- инсон камолотида нафснинг ўрни ва унинг тарбиясига оид нақшбандия таълимотининг мухим жихатларини ёритиш;
- нақшбандияда эътиборли мақом касб этган инсон рухий камолотига доир масалаларнинг мазмунини очиб бериш;
- огоҳлик талаби ва «хилват дар анжуман» тамойилини инсон камолоти учун аҳамиятини таҳлил қилиш;
- нақшбандия таълимоти ва амалиётининг баркамол инсон тарбиясидаги ўрнини кўрсатиб бериш ва уларни ҳаётга тадбиқ этишнинг услубларини тавсифлаш;

11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Васлий Сайид Аҳмад. Назм-ус-силсила./тарж. Б.Мухиддинова. - Тошкент: Янги аср авлоди, 2001-120-бет

– миллий истиклол ғояси ва мафкураси шаклланишида нақшбандийликнинг ўрнини аниклаш.

## І БОБ. ТАСАВВУФ ВА ИНСОН КАМОЛОТИ

#### 1.1. ТАСАВВУФ ТУШУНЧАСИ ВА МОХИЯТИ

Нақшбандия тасаввуфий таълимотдир. Унинг мохиятини англаш учун тасаввуф тушунчасини билиш зарур.

Тушунча предмет ва ходисаларнинг зарурий белги ва хусусиятларини умумлаштирган, мавхумлаштирган ва айни чоғда аниқлаштирилган фикрий образдир. Биз тадқиқотларда берилган таърифлар асосида тасаввуфга хос зарурий белги ва хусусиятларни умумлаштириб, мавхумлаштириб, аниқлаб унинг илмий тушунчасини беришга ҳаракат қилдик.

Тасаввуфга баҳо беришда кўпинча таълимотнинг таърифи эмас, балки унинг мазмунини очишга эътибор қаратилган ва бу сўзнинг келиб чиқиши қуйидагича изоҳланган:

- а) Тасаввуф сўзи «Асҳоби суффа»дан пайдо бўлган. Бу нуқтаи назарга кўра, сўфийлар ҳолу ҳаракатлари билан асҳоби суффага ўхшайдилар.
- б) Тасаввуф калимаси «сафф»дан пайдо бўлган. Сўфийлар Аллоҳнинг розилигига мувофиқ яшаганликлари туфайли охиратда Аллоҳ ҳузурида олдинги сафда турадилар.
- в) «Бану суфа» га нисбат берилиб, сўфий дейилган. Бану Суфа Мудор қабиласидан Каъбатуллоҳга хизмат қилиб, Аллоҳ розилиги учун халққа хизмат қилган ва астойдил ибодатга берилган сулоланинг исмидир.
- г) Сўфий сўзи «сафо»дан келиб чиққан деб айтилади. Бундай қарашга кўра, сўфий дунёвий кирлардан қалби тозаланиб, поклангани учун ушбу номга сазовор бўлган. Имом Қушайрий ушбу қараш тарафдори.
- д) Тасаввуф, бир ёклама бўлиш, юз ўгириш маъноларини билдирувчи «савф» сўзидан олинган дейилади. Аллоҳга эришганлар мосиводан юз ўгирганлари учун уларга сўфий, юрган йўлларига эса тасаввуф дейилган.
- е) Сўфий калимаси юнонча «хикмат» (фалсафа) маъносини билдирадиган «софос-софиа»дан олинган. Умар Фарид Кам (1861—1944) «Вахдати вужуд» асарида (76 бет), Шамсиддин Сомий эса «Қомуси туркий» асарининг «тасаввуф» ва «сўфий»

моддаларида ушбу фикрни ёқлайдилар. Шайх Саффат Йеткин ҳам шу нуқтаи назарни ҳимоя қилади<sup>34</sup>.

Исмоил Хаққий Измирли эса бу нуқтаи назарни рад этиб, қуйидаги далилларни илгари суради. Зохидлик йўлига сулук қилган кишиларнинг «сўфия» исми билан машхур бўлишлари, юнонча асарларнинг таржима килиниши ва фалсафанинг мусулмон орасида тарқалишидан аввал содир бўлган. Малик ибн Динор, Робия Шақиқ Балхий Фузайл ибн ва Аëз кишилардандир. Илк бор сўфий исми билан аталган зот 767 йилда вафот этган Абу Хошимдир. Бундан ташқари сўфий юнончадан олинганда эди, унинг истеъмолга кириши китобларининг таржима қилиниши билан фалсафа лафзининг тарқалишидан кейин руй берган буларди.

ж) сўфий калимаси жун, юнг маъносидаги «суф» сўзидан олинган. Рангсиз, дағал жундан тикилган либос киймоқ у даврларда гунохдан пушаймон бўлишнинг аломати эди. Мухосибийнинг фикрича, жунли либос кибрни ўлдириб, одамни камтарин қилади. Малик ибн Динор, Утба ва Суфёни Саврийларнинг жунли либос кийганликлари ривоят қилинади.

«Ғиёс-ул-луғот»да тасаввуф сўзига изох берганда жунли либос киймокдан келиб чиққан ва унинг маъноси нафсоний истаклардан пок бўлмок ва бутун оламдаги нарсаларни ҳақни зуҳури деб билмокдир деб таъкидланган. Яна тасаввуф савф сўзидан келиб чиққанки, унинг маъноси бир томонга юз бурмок эканлиги ва Ҳақ йўлига кирганлар бир томонга юз бурганлари учун уларни тасаввуф дейдилар, деб ёзилади<sup>35</sup>.

Турли хил талқинлар ва қайси сўздан келиб чиққан бўлишига қарамай, «сўфий» калимаси сўфийлик сифатига эга кишилар гурухининг номи бўлиб, сўфийлик йўлини танлаган киши «сўфий», у юрган йўлга эса «тасаввуф» дейилган. Биз учун тасаввуфнинг асл мохияти масаласи мухимдир. Бу хақдаги қарашлар турличадир:

Кўпинча тасаввуфни мистика, зохидлик ва пантеизм билан боғлик деб қараш мавжуд бўлган. Тасаввуф «исломдаги мистик оқим»<sup>36</sup>, «исломдаги мистик — зохидона оким»<sup>37</sup>, «ғарбий ислом оламида мистицизм, шаркий исломда (форс ва форс хинд)

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Ироқий Фахриддин. Ламаот / Саффат Йеткин таржимаси.-Истанбул: 1985-5-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Fиёс-ул-луғот: Иборат аз се жилд. -Душанбе: Адиб. 1-жилд. Алиф-шин.1987. 196-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Философская энциклопедия.М.1970.Т.5.С.164.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Кныш А. Д. ат-Тасаввуф /Ислом.Энциклопедический словарь. –М.: Наука, 1991.-С.225.

пантеистик теософия»<sup>38</sup>, деб бахо берилган. Тасаввуфни «исломдаги диний — мистик оким»<sup>39</sup>, деб қараш хозир ҳам мавжуд. Мистика лотинча сўз бўлиб «яширин, тилсиз, оғиз очмаслик ва кўз юмиш» деган маънони беради. Шарқда ҳиндуизм ва бутпарастлик, Ғарбдаги мистицизм билан тасаввуфнинг баъзи ўхшашликлари бўлса-да, аммо у ўзига хос хусусиятга эга бўлган таълимотдир. Тасаввуф билан ғарбу шарқ мистицизми ўртасидаги фарқлар қуйидагича:

- 1. Мистицизмнинг икки характери бор: Пассивлик (харакатсизлик) ва метод (усул) сизлик. Мистицизмда инсоннинг пайдо бўлиши ва борар манзили маълум эмас. Тасаввуфда бидоят (ибтидо) ва нихоят, бошланиш ва камол топишга эришув ва бу йўлда кўлланилган метод мухим ахамият касб этади. Мистицизмда харакат ва ғайратга эхтиёж йўк, кишининг яратилиши имконияти кифоядир.
- 2. Мистицизмда шайхга боғланиш асоси йўқ. Тасаввуфда эса сайру сулук бир муршид хузурида бошланади ва бунга «иккинчи туғилиш» дейилади.
- 3. Мистицизмда муршидлар силсиласи йўқ. Ҳолбуки тасаввуфий тарбиянинг энг мухим унсурларидан бири силсиладир.
- 4. Мистицизмда муршид бўлмагани сабабли аврод, азкор (кундалик ўкиладиган дуолар, зикрлар) ҳам йўк. Ҳолбуки сайру сулук шайх тайинланган ва белгилаган чизги йўл узра жараён этади ва ташқарига чикилмайди.
- 5. Мистицизмда юқорида айтилгандек, истеъдод ва қобилият кифоядир. Тасаввуфда эса интисоб шайхга боғланиш, бир-бирини тақозо этувчи уч босқични намоён этади:
- а) кишининг истеъдоди; б) бу истеъдод ва қобилиятнинг кучайиши ва ривожланишини таъминловчи илоҳий нур ва файзнинг берилиши; в) шайх, зикр, риёзат каби ёрдамчи унсурлар орқали мақомларни бирма-бир ошиб ўтиб, вуслатга ва ваҳдатга эришуви.
- 6. Мистицизмда техник қоидалар йўқ. Холбуки, тасаввуф тариқатларида одоб-аркон деган махсус усуллар мавжуд бўлиб, киши бу техник усуллардан фитратига энг мувофиқ бўлганини танлайди ва ўша тариқатга киради. Тариқат алмашиш ҳодисаси ҳам шунга асосланади.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Энциклопедический словарь. Изд. Бронгауза и Ефронта СПБ. 1901. Т.32.С.129.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Из истории суфизма: Истоки и социалная практика-Тошкент: Фан, 1991. С.5.

- 7. Аврод-азкор мистицизмда шарт эмас. Мистик одам қилган ибодатлар ҳар ким ҳам бажараверадиган ибодатлардир. Тасаввуфда эса шайхнинг тавсиясига кўра мурид муайян вақтларда зикру тасбеҳот билан шуғулланади.
- 8. Мистиклар пировардида «илмал яқин» даражасига кўтарила оладилар. Сўфийлар эса «айнал яқин» дан ўтиб, «ҳаққал яқинга» комил инсон нуқтасига эришадилар.
- 9. Мистик ҳолларда экстаз-важд (ўзини йўқотиш) муҳим ҳусусият, солик учун эса ботиний (ҳолат) асосдир.
- 10. Мистицизмда босқичлар йўқ. Тасаввуфда эса пирамидасимон тизим (мақомлар тизими) бор. Хамманинг ўз ўрни мақоми бор.
- 11. Мистицизмда изтироб асос қилиб олинган. Тасаввуфий тарбияда эса бу усулга вақти-вақти билан мурожаат этилади, бироқ махсус аҳамият касб этмайди.  $^{40}$

Тасаввуфни ўрганиш ва таъриф беришнинг барча холларида уни Хақиқат билан боғлайдилар. Хақиқат мухим фалсафий тушунча бўлиб, уни билишга оид хиссий, рационалистик ва иррационал қарашлар мавжуд. Барча инсонларнинг борлиқни билишининг асосий мақсадларидан бири Хақиқатни билишдир. Хақиқат тўғрисида фалсафий таълимот – инсон билимларида борликнинг тўгри инъикос этиши, предмет ва ходисалар асли қандай бўлса, уларни инсон ўз миясида худди шундай сиғдира олган билимларидир, деб таъриф беради. Файласуфлар Хакикат – бу борликдаги предмет ва ходисалар ёки уларнинг белги ва хусусиятларининг балки ўзи эмас, улар хакидаги инсон билимларининг ўша предмет ва ходисаларнинг белги ва хусусиятларига мос келишидир, деб айтадилар.

Тасаввуф таълимотида <u>Хакикат</u> илохий зотни билишдир. Илохиёт акл ўлчовларидан баландда турадиган илмдир. Факат инсон кўнгли ирфон махзанидир. Шунинг учун бу таълимот кўнгил оркали инсон ўз асли бўлган <u>Хакикат</u>ни била олади деган фикрда туради ва тасаввуфни мохиятан хакикат деб карайди. «Тасаввуф хакикатни билишдир»<sup>41</sup> деб таъриф берилган, факат бу билишниниг эзотерик, яъни ботиний томони эканлиги қайд

<sup>41</sup>Профессор Инайят-Хан. Суфийское послание о свободе духа.М.1914.-С.22., Джавад Нурбахш. Таверна среди руин. Семь эссе о суфизме. Перевод с анг. В.М.Тираспольский.-М.НВR,1993- С.7.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Қаранг: Мустафо Кара.Тасаввуф ва тариқатлар тарихи. Истанбул.1985.15-бет, Мустафо Тахралининг «Франсалик мусулмон Абдулвохид Яҳё (Рене Генон) нинг асарларида тасаввуф ва мистицизм фарқи» // Куббаолти академик мажмуаси, N4. октябрь, 1981) номли мақоласидан. Иқтибос Усмон Турарнинг «Тасаввуф тарихи» (Т.:Истиклол,1999.)дан олинди. 31-бет.

этилган. Ўрта асрлар фалсафий-ирфоний истилохида нузул ва сууд ёки уруж тушунчалари мавжуд бўлиб, биринчиси вужуднинг мартабаларини, келиш иккинчиси вужудга мавжудотларининг камол даражаларини ифода этади, маънавий оламнинг сайри билан боғланади. Форобий, Ибн Сино, Носириддин Туси ва бошкалар нузул, яъни моддий оламни вужудга келиш махсус масалаларини тадқиқ этишга эътибор берганлар. Мутасаввифлар бўлса, маънавий оламга юз тутиб, инсоннинг маънавий камолоти йўл ва усуллари, яратувчини дарк этишни асосий мақсад қилиб қўйганлар. Яъни тасаввуф инсонни энг мукаммал мавжудот деб, унинг рухий камолоти йўллари, яъни хақиқатга етиши хақидаги билимдир. Бу жараёнда кашф шухуднинг ўрни катта. Кашф ва шухуд учун инсон ўзи билан асл жавхари орасидаги хижобни кўтариш-қалбни поклаши, қалбни ифлосликлардан тозалаши, калб ва азалий хакикат орасидаги тенгсизликни йўқотиши, қалб ва ҳақиқат орасидаги ҳижобларини йўқотиши зарур. Тасаввуф хақиқатни билиш жараёнида булар амалга ошади.

Тасаввуфни «харакат»<sup>42</sup> деб таърифлаш хам мавжуд. Уни «Хақиқатга томон, мутлаққа томон ҳаракат»<sup>43</sup> дейилади. Баҳоуддин ҳаракат»<sup>44</sup> харакатни «мукаммал Накшбанд бундай У ўзининг шу хусусияти билан барча харакат турларидан кўра олий ва юксак даражада туриши маълум бўлади.

Ибн Арабий тасаввуф хақида шундай деган экан: «Тасаввуфёмон ахлокдан пархез килиш оркали илохий сифатлар нурига етишдир»<sup>45</sup>. Шайх Харирий хам шунга яқин фикрни баён этган: «Тасаввуф-яхши ва олий хулққа кириш ва паст хулқдан чиқишдир». Мухаммад бин Али Қассоб – «Тасаввуф ахлоқи каримадан иборат»<sup>46</sup> деган. Демак, тасаввуфнинг мохияти инсонни илохий ахлоқли бўлишини таъминлашдир. Шунинг учун бўлса керак, тасаввуфни «мактаб» 47 деб таърифлаб Илохий ахлокни хаётга тадбиқ этиш мактаби эканлиги, у маърифатли қалб, кашф ва шухуд билан иш юритиши таъкидланади. Илохий этика булса, ижтимоий келишув этикаси бўлмасдан, на ижтимоий шароитлар ва на иштиёқмандлари билан боғлиқ бўлган Илохий «бозор»нинг

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Джавад Нурбахш. Таверна среди руин.С.19.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Муҳаммад Боқир. Мақомот- 70-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Иқтибос олинди. Нажмиддин Комилов. Тасаввуф. 142-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Джавад Нурбахш. Таверна среди руин. С.7.

сифатлар эканлиги кўрсатилади. Джавад Нурбахш тасаввуфни «Илохий этика» 48 деб таърифлаб, бу йўлнинг Пири, муршиди сўфий қалбини илохий сифатлар билан безатиш учун харакат қилади, дейди. Шунингдек, тасаввуфни «эркин бўлиш, озод бўлиш мактабидир»<sup>49</sup>, деб таъкидлайди.

Алишер Навоий тасаввуфни «тарик», яъни «йўл» деган. У «Фавойидул Кибор» асарида тасаввуфни хилофу ихтилофи бўлмаган зухд, такво, тоат эмас риёсиз холис, соф тавхидга элтувчи йўл, дейди:

Бировга мусаллам тарики тасаввуф, Ки зотида мавжуд эмасдур тахаллу $\phi^{50}$ .

Амир Хусайн ҳам «Тўҳфаи Аббоси» асарида тасаввуфни «йўл» деб таърифлайди ва «Хеч рохе аз тасаввуф пеш нест», деб:

«Соф шав бо хаққ нихону ошкор, Сўфиёни софро ин аст кор»<sup>51</sup>.

#### Яъни:

«Тасаввуфдан олдинда бўлган йўл йўқ». «Ботининг ва зохирингни Хаққ билан пок айла,

Соф бўлган сўфийларнинг иши шудир» деб ёзган.

Тасаввуфга нафсни бўйсундирувчи, инсонни эгоцентризм ва худбинликдан қутқарувчи<sup>52</sup> деган қараш ҳам мавжуд. Яъни бу йўл инсоннинг ўз аслини танитади. «Ўзини таниган, Парвардигорни танийди» деган сўз тасаввуф ахли ўртасида машхурдир. «Тасаввуф худбинликдан шундай йўлки y калбга этади тавхид йўлидир»<sup>53</sup> тугайди. Бу хосларнинг хукмронлигида деган таъриф бор.

Махмуд Асъад Жўшон хам тасаввуфни «йўл» деб шундай таъриф беради: «Тасаввуф фавкулодда юксак даражадаги йўл бўлиб, кишини комил инсон даражасига кўтаради»<sup>54</sup>. «Тасаввуф динимизнинг ўзаги, негизи ва унинг хақиқий маъноси комил инсон

50 Қаранг. Хаққул И. Тасаввуф ва шеърият. - Тошкент: Адабиёт ва санъат, 1991 3-бет.

 $<sup>^{48}</sup>$ Джавад Нурбахш. Беседы о суфийском пути. С. Москва.:Присцельс, 1998 — С.129.  $^{49}$ Ўша ерда.149.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Иқтибос олинди. М. Ҳазратқулов. Тасаввуф.-Душанбе: Маориф. 1988. 75-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Джавад Нурбахш. Беседы о суфийском пути. Москва: Прицельс.1998-С.51. <sup>53</sup>Ўша асар.154-бет.

<sup>54</sup>Жўшон М.А.Тасаввуф ва нафс тарбияси. Тошкент: Чўлпон.1998 24-бет.

бўлиш йўлидир»<sup>55</sup>. Тасаввуф жамиятга Илохий Рахмат (файз, барака, хайр)ни етказувчи «восита»<sup>56</sup> (асбоб, ускуна) деган таъриф хам мавжуд. Демак, у орқали жамият Рахмат нурига муяссар бўлади.

Тасаввуфга дунёкараш деб қараш ҳам мавжуд. Акимушкин тасаввуфга «дунёкараш» деб таъриф беради ва шундай ёзади: «Тасаввуф — ислом доирасидаги махсус мистик, диний-фалсафий дунёкараш бўлиб, унинг намояндалари шахсий психологик тажриба орқали Тангри билан инсоннинг руҳий мулоқоти (мушоҳада ёки бирлашиши) мумкин деб ҳисоблайди»<sup>57</sup>.

Умуман дунёкарашлар афсоналарга асосланган, диний ва фалсафий деб бўлинади. Тасаввуф бўлса шундай дунёкараш эканки, уни диний-фалсафий деб таърифлаяптилар, яъни у соф диний хам эмас, соф фалсафий хам эмас, балки диний-фалсафий дунёкарашдир. Унда хурфикрлилик, рухнинг озод, эркин бўлишига интилиш жуда кучли.

Тасаввуфни такволи бўлиш деб тушуниш ҳам мавжуд. «Тасаввуф-такво билан амал этиш демакдир»<sup>58</sup>. Тасаввуф аҳлининг қалби риё, ужб, кибр, ҳасад ва бутун ёмон хислатлардан холи, тозадир.

Кўп тадкикотларда тасаввуфга «илм» деб таъриф берилган. Нажмиддин Комилов тасаввуфни «илми вахдат», «илми тавхид»<sup>59</sup> деб таърифлаган бўлса, М.А.Жўшон «нафс тарбияси илми»<sup>60</sup>, «ботиний фикх илми», «калб ахволи илми»<sup>61</sup> деб тавсифлаган. У тасаввуфни нафс тарбияси илми деб, Аллохни билиш ва таниш (маърифатуллох), унинг ризолигига мувофик холисона бандалик килиш илмидир, ва «илмларнинг энг шарафлиси ва исломнинг ўзаги, мохияти ва ҳақиқати»<sup>62</sup>, дейди.

Тасаввуфни илм деб баҳолаш билан бирга унинг қуйидаги ўзига хос хусусиятлари борлиги кўрсатилган:

1. Тасаввуф тажриба орқали ҳис қилиб, яшаб, англашиладиган ҳол илмидир. Мутасаввифлар дин илмини иккига бўладилар.

56Джавад Нурбахш. Таверна среди руин.С.19.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Ўша ерда. 28-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Акимушкин О.Суфийские братства: Сложный узел проблем./Тримингэм Дж.С. Суфийские ордены в исламе.-М.:Наука,1989.-С.4.

<sup>58</sup>Умар Фарук Сайдо ал Жазарий. Тасаввуф сирлари. Тошкент: Мовароуннахр, 2000 46-бет.

<sup>59</sup>Комилов Н.Тасаввуф ёки комил инсон ахлоки.К.1. Тошкент: Ёзувчи.1996..4-бет.

<sup>60</sup>Жўшон М.А.Тасаввуф ва нафс тарбияси.- Тошкент: Чўлпон,1998. 28-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Ўша асар.32-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Ўша асар.28-бет.

- 1) Зохирий илм («қол илми) 2) ботиний илм («ҳол»илми), буни «ирфон» деб ҳам атайдилар. «Ирфон»га эга бўлган сўфийлар «ориф» деб аталган.
- 2. Тасаввуф амалда қўлланадиган бир илм бўлганидан муршид ёки шайх (ёки Пири комил) дейиладиган устоз хузурида ва унинг тарбияси остида ўрганилади.
  - 3. Тасаввуф илмининг мавзуси маърифатуллохдир.
- 4. Тасаввуф сирларини ўргатган муршид ёки шайх (ёки пир) деган кишининг ҳазрати Пайғамбаримизга уланадиган, узилиб қолмаган бир силсилага соҳиб бўлиши керакдир.
- 5. Тасаввуф китобий бир илм эмас. Яъни бирор киши тасаввуфга доир ёзилган китоблар ўқиб, (Пир ва унинг кўрсатмасини бажармасдан) шайх ва сўфий бўлолмайди.
- 6. Тасаввуф кўз билан кўрадиган бу шаходат ва носут оламидан ташқари, ғайб оламидан бахс этади.
- 7. Тасаввуфга, тариқат деб аталган ва Аллоҳга етказадиган ўзига хос йўллар билан кирилади<sup>63</sup>.

Тасаввуф илмининг истилохлари — «нафсни танимок», «калбидан огох бўлмок», «нафсни покламок», «мукошафа», «мушохада», «макомлар», «холлар», «курбият», «мурокаба», «вусул», «фано», «бако», «сукр», «сахв», «ишорат», «илхом» ва бошкалардир. Тасаввуфни тафсир, хадис, калом, акоид ва фикх илмлари каби шаръий бир илм деб бахоланади.

Тасаввуф илми марказлари хонақохлар бўлган. Мадраса зохирий билим саналган шариат қонун-қоидаларини ўқитиб, ўргатиб, муллалар етиштирадиган диний дорулфунун хисобланади. Хонақох тасаввуф ахлининг илмий бахс мунозара эса ва «маслахатлашиш» жойи эди. Мадраса ўкувчилари «кол» ахли бўлсалар, хонақохдаги тасаввуф ахли «хол» ахли деб аталган. Мадрасадагилар, хатто мусулмонларнинг бир кисминигина жаннат ахли хисобласалар, хонақохдагилар барча миллатга бир кўз билан караб, самимий, олижаноб туйғулар билан фикр билдирадилар<sup>64</sup>. Тасаввуф илми ривожига Нодир Девонбеги, Файзобод, Хожа Зайниддин, Бахоуддин Накшбанд ва бошка хонакохлар катта хисса қўшишган.

Тасаввуфга «ботиний фалсафа»<sup>65</sup> деган таъриф ҳам мавжуд. «Тасаввуф «ваҳдати вужуд»ҳамирида қорилган, «неоплатонизмдан

<sup>64</sup>Қаранг: Шорасул Зунун. Тасаввуф./Дурдоналар хазинаси. - Тошкент: Шарқ, 1999 176-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>Қаранг: Комил Йилмаз. Тасаввуф ва тариқатлар. Истанбул, 1997.20-бет.

<sup>65</sup> Шорасул Зунун. Тасаввуф илми хусусида. /Дурдоналар хазинаси. - Тошкент: Шарк, 1999 –169-бет.

илхом олган ва дин либосида ўралган ботиний фалсафадир» <sup>66</sup>. У кашф, илхом, мушохада, илохий ишк воситаси ила хакикатга етишга асосланади.

Тасаввуфни Н.Комилов ва Иброхим Хаққул «таълимот» <sup>67</sup> деб атаса, М.Степанянц «диний-фалсафий система» <sup>68</sup>, М.Хазратқулов — «диний-фалсафий оким» <sup>69</sup> дейди. Профессор Инайят-Хан тасаввуф «диний фалсафа» <sup>70</sup> деб таъриф берган. У тасаввуфни Муҳаббат, Уйғунлик ва Гўзалликнинг диний фалсафаси деб таърифлайди. Тасаввуф пок, софлиги учун, ихтилоф, қарама-қаршилик, жаҳолат, ифлослик, худбинлик, фанатизм, каставий, диний, иркий, миллий тафовутлардан йироклиги учун Муҳаббат, Уйғунлик ва Гўзаллик диний фалсафасидир. Унинг мақсади инсон қалбини шу даражада ёритишки, унда оламни яратишнинг гўзаллиги акс этса, ва бу уни камолотга етишга эриштирса, ҳамда у имкони борича Илоҳий Уйғунликни инъикоси-акс эттирувчиси бўлса. Профессор Инайят-Хан тасаввуфни исломнинг руҳи деб аташ мумкин бўлганидек «барча динлар ва фалсафий қарашларнинг Пок моҳияти» <sup>71</sup> деб аташ ҳам мумкин дейди.

Тасаввуф инсонийлик устида бахс этиш, кишиларга унинг нафси борасидаги энг зарур маълумотларни, бошқа инсонлар билан муносабатлардаги энг мухим ижтимоий одобни, банда билан Парвардигор орасидаги боғланишда унга фойда ва зарар берадиган нарсаларни ўргатиш орқали исломни мохиятини англатиши билан бир томондан, фикх илмига, бошка жихатдан, тиббиёт илмига ўхшаш эканлигини кўрсатилади. «Тасаввуф – «фикхи ботин» деб аталади, яъни «инсоннинг ички олами Аллох ризолигига мувофик бўлиши учун, савоб топиши учун, гўзал ахлоққа эга бўлиши учун керак бўлган қоидалар, қилиш асослар нималардан иборатлигини тасаввуф илми ўргатади»<sup>72</sup>.

Ал Жазарий бўлса «мен тасаввуфни инсонни маънавий оламини ислох этадиган, бузилган қалбларни муолажаси учун энг таъсирчан бўлган, инсонни ҳақиқатлар атрофида тўплайдиган ўта фойдали ва ўзига мустақил илм ўлароқ кўраман»<sup>73</sup> — дейди.

 $<sup>^{66}</sup>$ Шорасул Зунун. Тасаввуф илми хусусида. /Дурдоналар хазинаси. - Тошкент: Шарқ, 1999 — 169-бет.

 $<sup>^{68}</sup>$ Степанянц М.Т. Философские аспекты суфизма. – М.: Наука, 1987-С.3.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Хазратқулов. Тасаввуф. - Душанбе. Маориф. 1988-3-бет.

<sup>70</sup>Проф.Инайят-Хан.Суфийское послание духа.-С.9,30.

<sup>71</sup>Проф.Инайят-Хан. Суфийское послание духа.-С.31.

 $<sup>^{72}</sup>$ Жўшон М.А.Тасаввуф такво йўлидир. // Қалб кўзи. 1999йил декабрь.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>Мухаммад Нуруллох Сайдо ал Жазарий.Тасаввуф сирлари.- Тошкент: Мовароуннахр.-1999 4-бет.

Ал Жазарий тасаввуфнинг зохирни нурлантириш, сурат ва сийратни поклаш хакида маълумот берадиган илм ва унинг мавзуси инсон ва хусусан инсонийлик эканлигини кўрсатади.

Инсон ўз ҳис-туйғулари билан ўз қўл-оёқларини боғлаб қўяди. Инсон камолоти учун, энг аввало ундаги оғриқ фикрлаш жараёнларини даволаш, ундаги ҳис-туйғуларни ўзгартирмоқ лозим. Инсоннинг фикрлаш жараёни соғлом бўлган вақтдан бошлаб у ҳақиқатни тушуна бошлайди. Тасаввуф инсонни руҳий даволайди. Тасаввуф «...руҳий бўҳронларни баён этиб, лозим бўлган дорилар ва энг муҳим бўлган чора-тадбирларни тавсия қилиб, маъсият ила қопланган ҳаста нафсларни даволайди ва ҳақли равишда қалбий ёхуд нафсоний тиббиёт номини олади»<sup>74</sup>. Бошқа ерда яна «тасаввуф қалб ва руҳ ҳасталикларини даволовчи ҳаким»<sup>75</sup> деб таъкидланади.

Тасаввуф инсон қалбини маънавий кирлардан тозалайди. «Тасаввуф тоза-покизаликни амалга оширган бир малҳам»дир<sup>76</sup>. Тасаввуф чиркин ва нохуш деб билган маънавий касаллик ва кирлардан халос бўлишга чорловчи «ҳаётбахш манбадир»<sup>77</sup>.

Усмон Турар хам тасаввуфни илм деб куйидагича таъриф берган: «тасаввуф инсон қалбидаги ёмон сифатлардан халос бўлиш чораларини ўргатувчи, қалбдаги эзгу сифатлар ва уларни қўлга киритиш йўлларини кўрсатувчи, маънавий мартабани босиб ўтиб, энг юксак мартаба бўлмиш «комил инсон» макомига эришмок қоидаларини ўргатувчи ва нихоят тавхид сирларини баён этувчи бир илмдир»<sup>78</sup> ёки «тасаввуф Жаноби Хақ розилигига эришиш ва абадий саодатга ноил бўлиш учун нафсни тарбиялаш, ахлокни гўзаллаштириш ва фикхга мукобил «ботиний фикх илми, нафсни дейди. Тасаввуфни нафсни тарбиялаш илми поклаш илми» эканлиги: соғлом ирода, гўзал хулк, солих амал эканлиги кўрсатилади.

Усмон Турар тасаввуфни «Хол» илми дейди ва имон, эҳсон, Ҳақни таниб билиш каби исломнинг ботиний жиҳатлари унинг мавзусини ташкил этишини кўрсатади.

Тасаввуфни «ботин фиқҳи» дейиш билан Жўшон «қалб фиқҳи» иборасини ҳам ишлатади, «бу илм қалбларнинг фиқҳидир, ботин фиқҳидир»<sup>79</sup>, дейди.

 $<sup>^{74}</sup>$ Муҳаммад Нуруллоҳ Сайдо ал Жазарий. Тасаввуф сирлари.<br/>- Тошкент: Мовароуннаҳр.-1999 5-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>Ўша ерда. 9-бет.

<sup>76</sup>Умар Форук Сайдо ал Жазарий. Тасаввуф сирлари. - Тошкент: Мовароуннахр, 2001 46-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>Ўша ерда

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>Турар Усмон.Тасаввуф тарихи.- Тошкент:Истиклол.1999-18-бет.

<sup>79</sup>Турар Усмон. Тасаввуф тарихи. - Тошкент: Истиклол. 1999-34-бет.

Шаҳобиддин Суҳравардий «тасаввуфнинг аввали илм, ўртаси амал ва охири эҳсондир», дейди. «Илм муродни кашф этади, амал талабга ёрдам беради, эҳсон эса солик истагини ҳосил этади».

Инсон рух ва бадандан ташкил топган борлик булиб, унинг «раббоний «илохий рух»дан ва амр»дан, бадани «тупрок»дан ва «балчик»дан ташкил топган. Латиф рух, жисм бўлган баданга киргач, моддий унсурларнинг унга кўрсатган таъсирлари натижасида асл софлигига зиён етказганлигидан ва инсон камолоти факатгина рухнинг софлигини мухофаза килиш орқали мумкинлиги ва рухнинг бадан устидан ғалаба қозониши учун чора-тадбирлар кўриш-тасаввуфнинг ғоясидир<sup>80</sup> деган фикр хам мавжуд. Қуръони карим инсондаги биологик ва физиологик хусусиятлардан ташқари яна бошка илохий сирлар сакланганлигини, биз бу сирларни кашф этишга Куръон ташки дунёга тегишли буюрилганимизни билдиради. сирларни кашф этиш билан бир қаторда, бизни ақл ишлатишга чорлайди ва яна инсонни «ақл эгалари» дея сифатлайди. Холбуки, илохий ва рухоний сирларни кашф этишга чакираркан, инсонни «лубб» эгаси сифатида эслайди. «Лубб»(яъни қалб) ҳақиқатни билишда ақлдан ҳам юксакроқ бир воситадир... Шунинг учун ҳам тасаввуфнинг ғояси инсон рухида яширинган мазкур илохий сирларни кашф қилиб, юзага чиқармоқдир<sup>81</sup>. Ўлимдан кейинги ҳаёт сирларини шу дунёда кашф этиш ва ўлмасдан бурун Аллохга эришмоқнинг чораси «ўлмасдан бурун ўлингиз» хадиси орқали баён этилмоқда. Тасаввуф инсонга «ўлимдан олдин ўлиш»нинг нима эканлигини ва қандай амалга оширилишини ҳам ўргатади.<sup>82</sup>

Фиқх, тафсир, калом ва бошқа зохирий илмлар каби тасаввуф илми ҳам ҳижрий II ва III асрларда пайдо бўлди. Албатта, бу илмнинг бошқа илмлардан фарқли жиҳатлари мавжуд. Тасаввуф илмининг қандай қилиб дунёга келгани ва қандай хусусиятларга эга эканлиги тўғрисида Ибн Холдун «Муқаддима» асарида аниқравшан маълумот берган. Муҳосибий «Ар риоя», Имом Қушайрий «Ар рисола», Суҳравардий «Аворифул маориф» ва Имом Ғаззолий «Иҳё улумиддин» асарида тасаввуф ва тариқат масалаларини ёритган.

<sup>80</sup>Мохир Из. Тасаввуф.-Истанбул,1969-73-бет.

<sup>81</sup> Яшар Нури Ўзтурк. Қуръони карим ва суннатга кўра тасаввуф. - Истанбул, 1979.22-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>Яшар Нури Ўзтурк. Қуръони карим ва суннатта кўра тасаввуф.- Истанбул, 1979. 23-бет.

Тасаввуф илми – мавзу, ғоя, усул жихатидан бошқа шаръий илмлардан ажралиб туради. Маълумки, фикх, тафсир, хадис илмлари хис, ақл ва нақлға таянади хамда диний хужжатларнинг зохирий маънолари асос қилиб олинади. Буларда ақл ушбу хужжатларга бўйсунади. Калом илмининг манбаи хам хис, ақл ва нақлдир. Аммо калом илмида ақлға кўпроқ эътибор берилиб, диний хужжатлар acoc килиб олган холда, фалсафа усулидан фойдаланилади. Фалсафанинг йўли хис ва акл бўлиб, хужжатдан олдин келади. Тасаввуфнинг йўли эса булардан айрича, унинг йўли – «кашф» йўлидир. Манбаи хис, ақл ва хужжат билан бир қаторда диний ҳаёт тарзига асосланган завқ, илҳом ва кашфдир. Шу билан бирга шариат хукмларига итоат килиш Фаридуддин Аттор «Тазкират ул-авлиё» асарининг ибтидосида билимлар наздида зохирий тасаввуфий илмларнинг қийматини қуйидагича ифодалайди: «Ирфон амал ва холнинг натижасидир, ёдлаш ва сўзлашнинг махсули эмас. Ирфон – аёндир, баён эмас асрордир, такрор эмас; вахбийдир, касбий эмас; хис қилиш ва яшашдир, эшитиш эмас. Ва нихоят ирфон – «аддабани Рабби» (Парвардигорим мени тарбиялади) каби бўлиб, «алламани аби»(отам менга ўргатди) туридан эмас. Машхур сўфий Боязид Бастомийнинг сўзлари хам ахамиятга молик. Мискинлар ўликнинг айтган ривоятига асосланади. Холбуки, биз Хайй ва «доим тирик бўлган Аллоҳ таолодан илм оламиз»<sup>83</sup>.

Хижратнинг I ва II асрлари тасаввуф тарихида «Зухд» даври дейилади. Бу даврда зухд ҳаётининг маркази Басра шаҳри бўлган. Шунингдек, зухд ҳаракати Куфа, Мадина ва ҳатто Хуросонда ҳам кенг тарқалган эди. Тасаввуф тарихида биринчи такя-хонақоҳ эса бир насроний амир томонидан Рамла шаҳрида Абу Ҳошим учун қурилган эди<sup>84</sup>.

Ислом тасаввуфи бошланишидан бугунга қадар кечган жараёнлар бир неча тарзда тасниф қилинган:

- 1. а) тариқатлардан аввалги давр (ҳ.І-м.VII аср);
- б) тариқатлар пайдо бўлгандан кейинги давр (м.VIII-XIVacp);
  - в) кейинги даврлар тасаввуфи.
  - 2. а)ташкил топиш даври (х.І-Шаср);
    - б) шаклланиш даври (х.III-м.VIIIаср);

 $<sup>^{83}</sup>$ Улудоғ Сулаймон. Ислом тафаккурининг тузилиши. Истанбул. 1979.146-бет.

<sup>84</sup> Ломиий Чалабий. Нафахотул унс таржимаси, 86-бет.

- в) тақлид даври (м.IX-XVacp).
- 3. a) Муҳаммад а.с.дан Жунайд Бағдодийгача бўлган давр (ҳ.І-Шаср);
- б) Жунайд Бағдодийдан Ибн Арабийгача бўлган давр (ҳ.IV-VIIacp);
- в) Ибн Арабийдан кейинги давр (x.VIII) ва ундан кейинги асрлар.
  - 4. а) зухд даври;
    - б) тасаввуф даври;
    - в) вахдати вужуд даври;
    - г) тариқатлар даври;
    - д) замонамиздаги тасаввуфий жараён.
- 5. Тасаввуф жараёни, эътикод нуктаи назаридан куйидагича тасниф этилган:
  - а) сунний тасаввуф;
  - б) салафий тасаввуф;
  - в) шиъа тасаввуфи<sup>85</sup>.

Тасаввуф тарихини Н.Комилов икки даврга ажратиб тахлил этган. 1. Зохидлик. 2.Орифлик ва ошиклик даври<sup>2</sup>. Унинг фикрича, биринчи даврда такво ва пархезлик бош максад бўлган. Иккинчи даврда тафаккурий-шуурий ривожланиш, яъни дунёни ва илохни билиш, танишни асосий максад деб хисоблаганлар. Орифлик даврини хам Н.Комилов боскичларга ажратади.

- 1.IX-X асрлар хонақоҳларнинг пайдо бўлиши, тариқат русумларининг шаклланиши даври.
- 2.XI-XII асрлар тасаввуф тариқати марказлари ва мактаблари вужудга келиб, шухрат топган ва тавхид асосларини мустаҳкамлашга зўр эътибор берилган давр.
- 3.ХІІІ-ХІV асрлар тасаввуф тарихида махсус давр. Бу даврга келиб тасаввуф ҳам назарий-илмий нуқтаи назардан, ҳам амалий-ҳаракатчилик нуқтаи назардан юксак чўққига кўтарилган эди. Тасаввуф адабиётини гуллаши ҳам шу даврга тўғри келган. ХІІІ аср ўрталаридан эътиборан тафаккурий-ақлий йўналиши етакчилик қила бошлаган. Бу фалсафий оқим тасаввуф тарихида ваҳдати вужуд номи билан шуҳрат топган. Тасаввуф илми энди коинотнинг тузилиши, одамларнинг хусусиятлари, олам ва одам

25

 $<sup>^{85}</sup>$ Кара М. Тасаввуф ва тариқатлар тарихи. Истанбул,1985.110-бет. Иқтибос Усмон Турар асаридан олинди 49-бет.

 $<sup>^2</sup>$ Қаранг: Комилов Н. Комиллик тариқати. //Тафаккур-1998-N159-бет.

муносабатлари, комил инсон тушунчалари ҳақида баҳс юритган. Нақшбандия таълимоти ҳам шу даврда вужудга келган. Шунинг учун бу таълимотда ҳам тафаккурий йўналиш етакчилик қилади. Комилов тасаввуф тарихи ҳақида гапирганда XV-XVI асрни нақшбандия Мовароуннаҳр ва Хуросонда тўлиқ тантана қилган давр дейди. XV асрдан кейин эса тасаввуфнинг назарий-фалсафий жиҳати сўна бошлади. Илгари тўпланган тажрибани ўзлаштириш, шарҳи, тафсир қилиш ва тарғиб этиш давом этган. Комилов IX-XIII асрни тасаввуфнинг мумтоз даври деган.

Усмон Турар «Тасаввуф тарихи» асарида тасаввуфнинг келиб чикишини изохловчи турли хил қарашлар мавжудлигини қайд этган. Биринчиси бегона ёки ташқи таъсир натижасида тасаввуф вужудга келган деган фикрлар бўлиб, улар қуйидагилардир:

- 1.Тасаввуф Эрондан келиб чиққан деган даъво: бу фикрни илк бор Комте де Гобинью «Эрон тарихи» номли асарида ўртага ташлаган. Уни Броун маъқуллаган, Олмонияда Хортан, Делитш, Францияда Эдгард Блохет ва Э.Ренан каби шарқшунослар томонидан қўллаб-қуватлашган. Холбуки, тасаввуф Эронга араб миллатига мансуб илк мутасаввуф ва сўфийлар орқали кирган<sup>86</sup>.
- 2. <u>Хинддан келиб чиққанлиги ҳақида даъво</u>: Никольсон, Блохет, Дози ва Ван Кремер каби шарқшунослар тасаввуфнинг келиб чиқишини ҳиндга боғлайдилар. Тасаввуфдаги «фано» билан бутпарастликдаги «нирвана» назариялари ва илк сўфийлардан Иброҳим Адҳам билан будда орасидаги ўхшашлик мавжуд, дейдилар. Л.Массигнон, Л.Гардет ва Анавати каби олимлар тасаввуфдаги зикр услублари ҳинд таъсирида юзага келган деган фикрни билдирадилар<sup>87</sup>.
- 3. Янги Афлотунчиликдан келиб чиққанлиги ҳақидаги даъво: Янги афлотунчилик ҳинд мистицизмидан ва Орфеос динидан таъсирланиб шаклланган. Орфеос дини эса шарқ динлари таъсирига учраган. Янги афлотунчилик асосчиси Плотинус, Афлотун фалсафаси билан Шарқ фалсафасини бирлаштирган. бу фикрни Л.Массигнон ҳам қўллаган<sup>88</sup>.

Ибн Арабий ва ундан кейин чиққан мутасаввифлар янги афлотунчилик фалсафасидан фикр олган бўлсалар хам, уни

 $<sup>^{86}</sup>$ Мохир Из. Тасаввуф. Истанбул. 1969. 85-бет. Умар Ризо Дўгрул. Ислом олиб келган тасаввуф. Истанбул, 1948.28-бет. Зиё Улкан.Ислом тафаккури. Истанбул, 1946.105-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>Эрол Гунгўр. Ислом тасаввуфининг масалалари. Истанбул, 1982. 49-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>Янги афлотунча фалсафанинг тасаввуфга қилган таъсири ҳақида қаранг: Эрол Гунгўр. Ислом тасаввуфининг масалалари. Истанбул,1982 51-бет. Моҳир Из.Тасаввуф. Истанбул, 1969. 87-бет.

исломий нуқтаи назар остида сингдириб, ўз фалсафий қарашларини яратганлар.

4. Иброний – насронийликдан келиб чикканлиги хакида даъво: Иброний-насроний унсурлардан арабчага ўтган ва мутасаввифлар қўлланилган «лохут», «носут», «жабарут», «малакут» томонидан каби бир канча истилохларга асосланган. Тасаввуфга насронийликнинг кўп А.Палакиос таъсири хақида ЭНГ билдирган.

Кўпгина Ғарб шарқшунослари тасаввуфни Исломдан ташқаридаги бир таълимот дея хулосага келганлар. Аммо улар орасида тасаввуфнинг асли Исломдан келиб чиққанлигини, ташқи таъсирлар фақатгина жузъий бўлиб, исломий рух ва одатларга зарар бермаслигини айтганлар ҳам бор. Бу тоифа олимларнинг бошида Луиз Массигнон туради.

Иккинчидан, тасаввуф исломий манбалар таъсирида вужудга келганлиги ҳақидаги фикрлардир. Бунга қуйидагилар далил сифатида келтирилади:

- 1. Оят ва хадислар: Тасаввуф таълимотининг тамал асослари Куръони карим ва хадисларга асосланади:
- а) Тасаввуфда ладун илми асосий тушунчалардан биридир. Мутасаввифлар «биз унга (Хизрга) илму ладун бердик» (Кахф-18:65) оятига суяниб, зохирий илмдан ташқари яна ладун илми ҳам борлигини қабул қилганлар; сезги ва илҳомга таянадиган билим назарияларини ушбу тамал асосида қурганлар. Уларнинг фикрича, Мусо а.с.га фаришта орқали юборилган ёки халққа таблиғ этиш учун берилган диний билимлар зоҳирий илм ва шариат илми саналади. Хизр а.с.га бевосита ва махсус берилган диний билимлар эса ладун илми, ҳақиқат илми ёки ботин илми саналади. «Аллоҳ бирор кишини ҳидоятга эриштирмоқни истаса, қалбини Ислом учун очиб қўяди» (Анъом-6:125) ояти ҳам маърифат илмига эришиш банданинг касбига қараб эмас,балки Аллоҳнинг хоҳиширодасига ва лутфу карамига боғлиқ эканини кўрсатмоқда. Бу илм банданинг касби билан эмас, Аллоҳнинг иноят қилиши натижасида қўлга киритилади.
- б) Тасаввуф асосий тушунчаси зикр бўлиб, ояту ҳадислар орқали тавсия қилинган. «Парвардигорингизнинг номини (мудом) ёд этинг ва унга бутунлай берилиб, (чин ихлос билан бандалик қилинг)»(Музаммил 73:8), «Эй мўъминлар, Аллоҳни кўп зикр қилинглар!»(Аҳзоб-33:41), «Бас, Мени эсласангиз, Мен ҳам

сизларни эслайман ва Менга шукр қилингиз ва Мени инкор қилмангиз!»(Бақара-2:152). <u>Парвардигорини зикр қилмаган тирик билан ўлик орасидадир»</u> ҳадиси ҳам шу мазмундадир.

- в) <u>Валийлик</u> тасаввуфий ҳаётда муҳим ўрин тутади. Бу тушунча ҳам Қуръон ва ҳадисда асосланган бўлиб, унинг сўзмасўз таржимаси «дўст» маъносини билдиради. «Аллоҳ эса тақводор зотларнинг дўстидир»(Жосия-45:19) «Огоҳ бўлингизким, албатта, Аллоҳнинг дўстларига бирон ҳавф-ҳатар йўқдир ва улар ғамгин бўлмайдилар... Иймон келтирган ва /Аллоҳдан/ қўрқувчи бўлган зотлар учун ҳаёти дунёда ҳам, оҳиратда ҳам ҳушҳабар бордир. /Юнус-10:62,63,64)
- г) Оламнинг яратилиши: Тасаввуф фалсафасининг мухим мавзуларидан бўлган «оламнинг яратилиши» ҳақидаги тушунчақарашлари машхур хадис китобларидан ўрин олмаган бўлса хам, тасаввуф арбоблари орасида хадиси қудсий дея қабул этилган қуйидаги машҳур ҳадисда асосланади: «Мен яширин хазина эдим. махлуқотни **У**зимни учун яратдим». танитмоқ Бу хадисга асосланиб, борлиқ оламининг яратилишини «Аллоҳнинг бошқалар билиниши-танилишини ирода қилишини»нинг натижаси ўлароқ изохлаганлар.
- д) Тавба: Кўпгина ояту ҳадислар билан аҳли мўъмин тавба ҳилишга буюрилган: «барчаларингиз Аллоҳга тавба ҳилинглар, эй мўъминлар; шоядки (шунда) нажот топсангизлар» (Нур 24:31), «Бас, агар тавба ҳилсангизлар, бу ўзингиз учун яхшироҳдир» (Тавба-9:3) «Албатта, Аллоҳ тавба ҳилгувчиларни ва ўзларини мудом поҳ тутгувчиларни севади». (Баҳара 2:222).
- Тасаввуфнинг Зухд: e) ИЛК даврларидаги асосий тамойилларидан саналган зухд (зохидлик) – «воз кечиш, назарга илмай тарк этиш, қизиқмаслик ва эътибор бермаслик» каби маъноларни билдиради. Тасаввуфда эса Аллохдан ташқаридаги нарсалар, яъни мосувога кўнгил хамма маъносини билдиради. Чунончи, дунёнинг ўткинчи, алдокчи охират хаётига қиёсан қадр – қимматсизлиги маълум ояту хадислар орқали билдирилган ва зухд хаёти тавсия этилган «Бас, харгиз сизларни (ўзининг ўткинчи неъматлари билан) хаёти дунё қўймасин.»(Луқмон – 31:33), «Бу ҳаёти дунё фақат (бир нафаслик) ўйин- кулгудир. Агар улар билсалар, охират диёригина (мангу) хаёт (диёридир)» (Анкабут – 29:64).

- ё) Таваккул: Тасаввуфда мухим ўрин тутган таваккулдир. У Аллохга ишониб, суяниш ва Ундан бошқасига эхтиёжни айтмаслик маъноларини билдиради. Бошқа тасаввуфий мавзулар каби таваккул ҳам ояту ҳадисларга асосланган: «Ва уни ўзи ўйламаган томондан ризқлантирур, Ким Аллоҳга таваккул қилса, бас,: (Аллоҳнинг) ўзи унга етарлидир.»(Талоқ 65:3) «(Ёлғиз) Аллоҳга таваккул қилинг! Аллоҳнинг ўзи етарли вакил-сақлагувчидир» (Аҳзоб33:3), «Айтинг, бизга фақат Аллоҳ биз учун ёзиб қўйган нарсагина етур. У бизнинг Хожамиздир. Бас, иймонли кишилар фақат Аллоҳгагина суянсинлар» (Тавба-9:51).
- Риёзат мужохада тушунчаси хам тасаввуфда ояту хадисларга асослангандир: «Бизнинг (йўлимиз) да жиход килган –  $\ddot{y}_3$ зотларни, албатта, йўлларимизга қилурмиз»(Анкабут – 29:69). Мухаммад а.с. асхобига: Аллохдан қилинг», хакикий маънога xaë деган эдилар. «Алхамдулиллах, хаё қиляпмиз» дея жавоб беради. Шунда хазрат пайғамбар: «У ҳақиқий ҳаё эмас, ҳақиқий маънода Аллоҳдан ҳаё қилган киши боши ва боши ичидагиларни (бошидаги туйғу аъзоларини) мухофаза қилсин, қорни ва у ердаги емакларни назорат қилсин, ўлим ва мусибатни эсласин. Охиратни талаб қилган киши дунёвий зеб-зийнатни тарк этсин. Ана шундай қилганлар ҳақиқий маънода Аллохдан ҳаё қилган бўладилар» 89.

Шу билан биргаликда пайғамбар, саҳобалар ва тобеинларнинг ҳаёт тарзи мутасаввифлар учун ўрнак бўлган.

Усмон Турарнинг тасаввуфнинг вужудга келишига оид ташқи ва исломий асосларнинг таъсирига доир юқорида зикр этилган фикрларига асосан қушилган ҳолда, тасаввуф исломий асосга эга булиш билан бирга узи тарқалган майдоннинг умуминсоний қадриятларини тула сингдирганлигини таъкидлаб утсак мақсадга мувофиқ булар эди. Шунинг учун булса керак, бу таълимот ҳар қандай диний-мазҳабий, табақавий, ирқий, миллий ихтилофлардан юқорида туради ва кишида инсонийлик хусусиятларини намоён этишга ҳаракат қилади.

Тасаввуфнинг пайдо бўлиб, ривож топишига одамларнинг табиий хусусиятлари, ва буларга жамиятнинг муайян йўналиш ва шакл бериши ҳам муҳим аҳамият касб этади. Қайси динга ва ирққа мансуб бўлишдан қатъи назар, фитрат жиҳатидан мистик майлга эга бўлган инсон муносиб шароит ва муҳитга эришганида, бу

<sup>89</sup>Қаранг. Турар У. Тасаввуф тарихи. 33-бет.

майлини ҳаракатлантиради ва қалб ҳаловатини ўша йўналишда қидиради. Умуман олганда эса инсонлар моддий муҳити ва жамиятида маънавий ҳаловат топа олмаган даврдагина мистик изланишга бошлайдилар.

Юқорида зикр этилган фикрлар тахлили асосида, бизнинг фикримизча «тасаввуф Мутлақ Ҳақиқатга олиб борувчи таълимот бўлиб, инсонни маънавий камолоти, комил инсон бўлишига оид диний-фалсафий илмларни (нафс тарбияси илми, қалб тарбияси илми, рух тарбияси илми, ботиний тарбия илми) ўз ичига олади ва унинг ўзини таниш ғояси билан олий ҳадгача баркамол этади». Биз тасаввуфни таълимот деб таъриф беришимизга сабаб шуки, у вужудга келишдан ҳозирги кунгача инсонларга камолот йўли ҳақида таълим беради. Бизнинг фикримизча, тасаввуф таълимотининг хусусиятлари қуйидагича:

- а) Тасаввуф, асос эътибори билан Қуръони карим ва Хадиси шарифларга асосланган бўлса-да, лекин бутун умуминсоний кадриятларни ўзига мужассамлаштирган таълимотдир.
- б) Тасаввуф назарий бўлиши билан бирга, тажрибада кўринадиган амалий илм хамдир. Калом ва фалсафа имонни мужаррад (фардий) ва аклий бир ходиса сифатида бахоласа, тасаввуф имонни ахлокий турмуш тарзи, ўзаро хамжихатлик, мехрмухаббат ва хол сифатида бахолайди. Яъни тасаввуфий имон статик (турғун) эмас, динамик (фаол)дир.
- в) Тасаввуфда билим манбаи сифатида соғлом фикр ва ақл билан бир қаторда илҳом, кашф ва сезгига ҳам ўрин берилган. Сўфийлар назарида ақл ва нақл маълум ўлчовларда билим манбаи бўлиш билан бирга, энг олий ва энг қудсий билимлар кашфу илҳом орқали ҳосил қилинади. Бу йўл билан эришилган билимга сўфийлар илм эмас, «маърифат», «ирфон», «илми мукошафа», «илми ладун», «илми ваҳбий» каби номлар беришган. «Ирфон» Аллоҳ ва унинг сифатлари ҳақида бевосита маълумот беради. Ақл ва диний ҳужжатлар эса билвосита маълумот беради. ботиний тажриба ва маънавий мушоҳадага асосланган бевосита маълумот-«ирфон», диний ҳужжатларнинг ривоят қилишини ёки ақлий қиёс ва ҳужжат келтиришга асосланган маълумотлардан, яъни илмдан муҳимроқ ва қадрлироқ деб қаралади.
- г) Тасаввуфий билимларнинг энг мухим хусусиятларидан бири янги, асл ва оригиналлигидир. Бунинг сабаби эса манбаининг бевосита сезги ва илхом эканлигидир.

«Маърифат»нинг хусусиятларидан бири унинг янгилиги. Салафиянинг наклга ва каломиянинг аклий хужжат келтиришга асосланган статик ва ўзгармас исломий карашига мукобил сўфийлар янгича ва оригинал услуб кўшганлар. 90

д) Тасаввуфий билимга эга бўлиш методи қалбнинг покланишидир. Бу иш китоб ўқиш, ёдлаш билан амалга ошмайди. Ақлий ҳужжат келтириш билан ҳам амалга ошмас. Зеро, бу иш назарий эмас, амалийдир. Шунинг учун «тасаввуф қол (сўз) илми эмас, ҳол илмидир», дейилган.

Тасаввуф Н.Комилов айтганидек, инсон қалби ва рухиятини нишонга олиб, жаҳолат ва худбинликка қарши ўлароқ майдонга чиққан, ахлоқий покликни тарғиб этиш билан бирга, ислом бағрида ниш уриб, Қуръон ва ҳадислар ҳикматидан озиқланган кўп ҳолларда шариат аҳкомига суянган бўлса-да, у расмий-диний ақидапарастлик ва мутаассибликка зиддир. Шунинг учун ҳам бу йўл, бу таълимот, бу илм ҳозирги кунгача камол топиб ривожланиб бормокда. Шу туфайли дунёдаги турли халқлар ижтимоий, фалсафий, бадиий тафаккурдан кенг ўрин эгаллаган ва ривожланиб бормокда.

Нақшбандия тасаввуфий таълимот бўлганлиги учун тасаввуфга хос бўлган таъриф ва тушунчалар бу таълимотга ҳам тўғри келади. Комил инсон тарбиясини ўзини олдига мақсад қилиб қўйган нақшбандия баркамол авлод тарбияси учун ҳозирги кунда ҳам давр талабига жавоб бера оладиган таълимотлардан биридир.

Қуйидаги хулосаларга келиш мумкин:

- 1. Тасаввуф инсон тафаккури махсули бўлиб, тенглик, поклик, камолотга интилиш каби инсон манфаат ва мақсадларини акс эттирадиган ғоялар тизими экан.
- 2. Тасаввуф ислом дини замирида вужудга келган бўлсада, барча миллат, элат, ирк, жинс манфаат ва мақсадларини акс эттиргани учун уларни бирлаштира олади.
- 3. Тасаввуф инсон камолоти ҳақида баҳс юритадиган динийфалсафий таълимотдир.
- 4. Баркамол инсон тарбияси учун ҳозирги кунда ҳам муҳим бўлгани учун тасаввуфни миллий истиқлол ғоясининг негизларидан бири дейиш мумкин.

-

<sup>90</sup> Улуғдоғ Сулаймон. Ислом тафаккурининг тузилиши. Истанбул,1979.128-бет.

5. Жамиятдаги инсонлар камолоти ҳақида эзгу фикрлар мажмуи бўлганлиги учун тасаввуфни бунёдкор ғоялар дейиш мумкин.

## 1.2. ТАРИҚАТЛАР ТИЗИМИ ВА НАҚШБАНДИЯ

Тасаввуфнинг хусусиятларидан бири, фақат назарий жиҳат билан чекланиб қолмасдан, балки тамойилларини тариқатлар йўли орқали амалий тадбиқ этишдир. «Тасаввуф» деб аталган бу таълимот амалий ҳаётда «тариқат» дейилади.

Тариқат – арабча «йўл» деган маънони билдириб, тасаввуф адабиётида «Аллохга якинлашмок ва Унинг розилигига эришиш мақсадида юриш керак бўлган йўл» демакдир. Ушбу йўлга юрган кишига эса «солик» дейилади. Солик бу йўлда юриш давомида Аллохни билиб-танигунга қадар турли манзиллар ва мақомларни босиб ўтади». Тарикат тушунчасидаги йўл моддий хаётдаги бир манзилни бошқасига туташтирувчи маъносида эмас, рухий камолот йўли маъносида қўлланилади. «Тариқат – Хақиқатни мистик билишнинг услубидир»<sup>91</sup>, дейди О.Акимушкин. «Тариқат – амалий услуб бўлиб, толибни тафаккур, хиссиёт ва амалларга йўналтиради, босқичма-босқич мақомлардан ўтказиб, холатлар, УНИ номланувчи психологик тажрибалар билан илохий хакикатга етказади<sup>92</sup>, дейди тариқатларни исломшуносликда махсус тадқиқ Дж.С.Тримингэм. олими Тариқат маърифатни эгаллашга бел боғлаган кишининг рухий-ахлокий йўли. Тариқат тасаввуфнинг амалий қисми» 93 деган таърифлар бор. Комилов Н. Тариқатга «тараққиёт йўли»<sup>94</sup> деб баҳо беради. Тараққиёт йўлига кирган толиб бунга ўзини онгли равишда жараённи тезлаштирмокчи бу бўлади, нафсидан ғолиб келади. Қуръонда тариқ-йўл эканлиги(46:29/30) қайд этилган.

Тасаввуфда инсон рухий камолотида шариатдан кейинги, маърифат ва ҳақиқатдан олдинги камолот даражаси ҳам тариқат дейилади.

<sup>91</sup> Тариқат/Ислам. Энциклопедический словарь.-М.: Наука, 1991-С. 224.

<sup>92</sup>Тримингэм Дж.С. Суфийские ордены в исламе. Пер. с англ. А.А.Ставиской. М.: Наука, 1989-С.17.

<sup>93</sup>Комилов Н. Комиллик тарикати// Тафаккур-1998-1-сон.64-бет.

<sup>94</sup>Комилов Н. Комиллик тариқати. Тафаккур. 1998.2-сон. 61-бет.

Тариқатни тор доирада дин билан тенглаштирувчи фикрлар хам мавжуд. «Тарикат бу ислом дини, Аллох таоллонинг амри, Расулуллохнинг (с.а.в) қадр – қиймати беқиёс, бебахо суннатидир. Бошқа ҳеч нарса эмас»<sup>95</sup>, деган фикрга қўшила олмаймиз. Чунки тасаввуф таълимотидаги тарикат тушунчаси жаннатий ва дўзахий анча юксалиб, тушунчаларидан таъмадан покланиб. дийдорига етишиш, асл Хақиқат учун ҳаракат ва риёзат йўлидир. Шунинг учун тариқатни фақат ислом дини ва бошқа хеч нарса эмас, дейиш уни таъсир доирасини чегаралаш бўлади. Тарикат диний-фалсафий камолот йўлидир. Тўгри йўлнинг бошида бу харакат шариат доирасида бўлади. Кейинчалик унинг даражаси юксалади. Хақиқат даражасига етган йўлчи учун диний, жинсий, ирқий, каставий, миллий ва бошқа чегаралар қолмайди. Унинг харакати умумбашарий, умумжахоний доирада юксала боради. Шунинг учун тариқатни рухий маънавий тараққиёт йўли дейиш лозим. Бу йўл маълум чизикдаги ёки маълум доирадаги йўл бўлмай, инсон рухини олий хак даражасига юксалтирадиган камолот йўлидир.

Тариқат тушунчасининг мазмуни қуйида зикр этганимиздек, тадрижий равишда ўзгарган:

- 1.IX-X асрларда Муҳосибий, Жунайд Бағдодий, Калободий, Саррож, Сулламий, Худжвирийларнинг фикрича, тариқат асосан амалий (қисман назарий) услуб, ахлоқий, этикавий, психологик қоидалар йиғинидир. Бу даврда тариқат мақом ва ҳол билан боғлиқ бўлган.
- 2.X-XII аср ўрталарида пир, шайх, муршид ва мурид институти аввал Хуросонда вужудга келиб, кейин бутун мусулмон оламига тарқалган. Бу даврда тариқат таълим бериш мактабига айланган ва фақат махсус кишилар доирасидан кенгайиб, халқ оммаси орасида тарқалган.
- 3.XII асрнинг охирида силсила институти тўла шаклланди ва сўфийлик тариқатлари вужудга келди<sup>96</sup>.

Инглиз олими Дж.Тримингэм тариқатлар вужудга келиши ва тараққиётини уч босқичга бўлиб таҳлил этган. У бу йўлнинг шаҳс камолотига таъсирига қараб босқичларга ажратган. Биринчи босқичда шаҳс Оллоҳгагина бўйсунган деб, уни хонақоҳ деб номлайди. Бу босқични у тариқатлар тараққиётининг олтин даври

<sup>95</sup>Умар Форуқ. Сайдо ал Жазарий. Тасаввуф сирлари. -Тошкент: Мовароуннахр, 2000. 9-бет.

<sup>96</sup> Каранг: Акимушкин О. Тариқа / Ислам. Энциклопедический словарь.-М.: Наука, 1991-С.224.

деб таърифлайди. У X-XII асрларни ичига олади. Иккинчи боскични тарика деб атайди. У XIII-XIV асрларга тегишли бўлиб, коида — усулларнинг ишлаб чикиш ва таълим беришга силсиланинг кириши билан характерланади. Бу боскичда шахс рухий камолотида тасаввуф тараккиётида вужудга келган коидаларга бўйсуниш вужудга келади. Бу даврда жамоа бўлиб экстаз холатига тушиш услублари вужудга келган.

Учинчи боскични Тримингэм то и ф а деб атайди ва уни XV асрга тўгри келишини кўрсатади. Сўфийлик бу даврда халк Тариқатлар шаклланиб, харакатига айланади. улардан шохалар ажралиб чиқади. Тоифада муқаддас шахсга сиғиниш кучаяди. Бу даврда жуда кўп конун-коидалар ишлаб чикилдики, улар шахснинг эркин рухий ўсишини чегаралаб қўйди. Шахс жамоа талабига мослашади ва жамоа амалиётига бўйсунади<sup>97</sup>. Учинчи бочкичда уч холат хам мавжуд бўлган. Биринчи боскичда шахс рухан эркин харакат қилса, учинчи босқичда шахс рухан шайхига қарам бўлган. Бу эса рухий қулликка хам олиб келган. Натижада кейинги даврда тариқатлар тараққиёти таназзулга юз тутган. Биринчи боскичдаги Пир, устоз шогирдининг рухий камолотига ёрдам берган, уни чегараламаган бўлса, кейинги даврларда бу холат ўзгарган. Биринчи босқич хусусиятини сақлаган тариқатлар камол топган.

Тариқатлар турли хил бўлган. Усмон Турар уларнинг қуйидаги таснифларини келтиради<sup>98</sup>.

- І. Зикрдаги холатларга кўра:
- 1. Қиёмий тариқатлар: кўпрок тик холда зикр қилувчи тариқатлар; масалан, қодирия.
- 2.Қуудий тариқатлар: ўтириб зикр қиладиган тариқатлар; масалан, нақшбандия.
  - II. Зикрнинг бажарилишига кўра:
- 1.Хафий тариқатлар: овоз чиқармай яширин зикр қилувчи тариқатлар; масалан, нақшбандия.
- 2. Жахрий тариқатлар: овоз чиқариб зикр қилувчи тариқатлар; масалан, хилватия.
  - III. Қўллаган услубига кўра:
- 1. Тариқи ахёр (хайрлилар йўли): муомала арбобининг йўли бўлиб, фарз ва суннатларни, нафл намозларни адо этиш, нафл

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>См. Тримингэм Дж.С. Суфийские ордены в исламе. -М. Наука, 1989.-С.90.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>Қаранг: Турар У.Тасаввуф тарихи.62-бет.

рўзалар тутиш, Қуръон ўкиш ва хоказо ибодатлар оркали Хакка восил бўлишга асосланган.

- 2. Тарики аброр (қалби софларнинг йўли): бу риёзат ва мужохада йўли бўлиб, шу орқали ахлокни гўзаллаштириш, қалбни поклаш асос қилиб олинган. Риёзатдан мақсад-нафс истакларини бажармаслик, мужохада эса нафс истакларига қарши курашиш бўлиб, шу тарзда қалб ёмон хулклардан тозаланиб, эзгу ахлок билан безанади.
- 3. Тарики шуттор (ишқ ва жазба аҳлининг йўли):бу ишқ муҳаббат, жазба йўли бўлиб, бу йўлда юрган солик бир ҳолдан иккинчи ҳолга, бир маҳомдан иккинчи маҳомга ўтиш орҳали маънавий сайр ҳилади. Шу боис бу йўлни «тариҳи соирин» ҳам дейдилар. Бу йўлнинг шарти-инсон ўлимни ўз иродаси билан ҳабул ҳилишидир. Солик гўё ўлик мисол ҳамма нарсалардан воз кечиб, ҳатто ўз борлиғини ҳам йўҳ ҳисоблаши керак. Бу йўл «усули ашара» деган ҳуйидаги ўн асосга таянади: тавба, зуҳд, таваҡҳул, ҳаноат, узлат, доимий зиҳр, бутун борлиғи билан Аллоҳга йўналмоҳ, сабр, муроҳаба ва ризо. Маломатийлар ҳийин бўлишга ҳарамай, маҳсадга эришувда энг ҳисҳа йўл бўлгани учун, шу йўлни асос ҳилиб олганлар<sup>99</sup>. в) фикр тизимларининг ҳаҳ ва ботил бўлишига ҳўра:
- <u>1.Хак</u> (шаръий, ортодокс) <u>тарикатлар</u>: Исломнинг бош асосларига таянган холда ташкил қилинган ва шаклланган тариқатлар; нақшбандия ва қодирия каби.
- <u>2.Ботил</u> (ғайри шаръий) <u>тариқатлар:</u> Булар икки қисмдир. Биринчиси, дастлаб зухур этиб, асосчисининг фикрлари ҳақ бўлгану бироқ аста-секин турли фикр ва анъаналар таъсирида ботиллашган тариқатлар, масалан, бектошийлик. Иккинчиси, дастлаб пайдо бўлишиданоқ исломга мувофиқ келмаган тариқатлар; чунончи, хуруфийлик ва қаландарийлик.
- <u>г) Силсилаларга кўра:</u> 1. Бакрия ёки сиддикия: силсиласи ҳазрати Абу Бакрга тақаладиган;
  - 2. Умария ёки форукия: силсиласи ҳазрати Умарга тақалувчи;
  - 3. Усмония: силсиласи ҳазрати Усмонга тақаладиган;
- 4. Алавия: силсиласи ҳазрати Алига бориб тақаладиган тариқатлар.

35

 $<sup>^{99}</sup>$ Муҳаммад Али Айний. Тасаввуф тарихи. Истанбул:1341. 193-194-бетлар; Исмоил Ҳаққий. Янги калом илми. 1-ж. Истанбул, 1339. 155-бет.

- д) <u>Тасаввуфий қарашларига кўра.</u> Тасаввуфдан мақсадтавхидга эришмоқ бўлиб, мутасаввиф-ларга кўра, тавхидга элтувчи йўл-фанони амалга ошириш. Аммо мутасаввифлар «тавхид» ва «фано» тушунчаларига кўра уч қисмга бўлинадилар.
- 1. Қудусия. Ўз қасду иродасини Аллоҳнинг иродасида фоний қилганларга айтилади. Бу тоифа сўфийларнинг Аллоҳдан бошқа бирон мақсадлари йўқ, шу боис, улар Аллоҳ нимани мурод қилган бўлса, уни ирода қиладилар, унинг амридан асло четга чиқмайдилар. бу тоифанинг йўли юқорида қайд этилган «ахёр» йўлидир. Дастлабки сўфий ва зоҳидлар мазкур йўлни танлаганлар. Буларнинг мақомига «фано фил қусуд» дейилади. Бу сўфийлар Аллоҳ билан бирга ўз борлиқларини ва ибодатларини идрок этадилар. Яъни доимо «саҳв» ҳолидадирлар. Измирлик Исмоил Ҳаққий бу йўл пайғамбарларнинг, саҳобаларининг ва авлиёнинг йўли эканлиги ҳамда Исломнинг зоҳир ва ботинини ташкил этишини таъкидлаган.
- 2. Шухудия. Хар нарсада ва хар ишда Аллохни мушохада этувчиларга «шухудия» дейилади. Бу тоифа сўфийларнинг Аллоҳга бандалик қилишлари ва муҳаббатлари шу даражага келганки, иштиёқларидан ибодатларининг, Аллохга бўлган на мухаббатларини фаркига борадилар. Улар факат Аллохни Хар нарсада Аллохни мушохада ўйлайдилар. этадилар. мартабага «фано фиш-шухуд» дейилади. Бу маратабада Аллохбанда, Аллох бошка яратиклар каби иккилик муносабатига ахамият берилади. Шунингдек, сўфий Аллохга бўлган мухаббати туфайли, Ундан бошқа бирор борлиққа (мосивога) ахамият бермайди. «Аброр» йўлидаги сўфийларнинг холи шудир.
- 3. Вужудия. Аллохдан бошқа бирон борлиқни тан олмайдиган сўфийларга «вужудия» дейилади. Мартабасига эса <u>«фанофилвужуд</u>» дейилади. Бу мақомда сўфий назарида, олам Хақнинг тажаллиси, шуун (нури) ва атворидан иборат, мустақил борлиғи йўқдир. Сўфийлар назарида «тавхид» нинг энг баланд мартабаси хам шу.

Баъзи мутасаввифлар, <u>маънавий даражаларига кўра</u> мусулмонларни Аллох наздида даражасига қараб тасниф этганлар. Масалан, Мавлоно Абдураҳмон Жомий «Нафаҳот ул-унс» асарида сўфийларни қуйидагича тартибга солган:

- 1. Асхоби вусул (Аллоҳга восил бўлганлар-етишганлар)
- а) Машойихи сўфия (иршод билан вазифадор муршидлар)

- б) Фанофиллоҳга эришганлар (иршод билан вазифадор бўлмаган валийлар.)
  - 2. Ахли сулук:
- а) Олий мақсадга толиб бўлган ва Аллоҳнинг зотига талабгорлар, булар икки қисм: мутасаввифлар, маломатийлар.
- б) Жаннат ва охират неъматларини хоҳловчилар, булар эса тўрт қисмга бўлинганлар: зоҳидлар, фақирлар, ходимлар ва обидлар.

Усмон Турар барча тариқатларга хос бўлган инсоний, амалий, фикрий ва моддий унсурлар мавжудлигини кўрсатган. <u>Инсоний унсурлар</u>га қуйидагилар киради:

- а) Пир, пири соний.
- б) Шайх, халифа.
- в) Мурид, дарвеш, солик.

Амалий унсурларга қуйидагилар киради:

А) ЗИКР. Тариқатларида энг мухим амалий унсур зикр бўлиб, луғатда эслаш, ёд этиш, хотирлаш, тилга олиш, баён этиш каби маъноларни билдиради, тасаввуф истилохида эса-дин ва дунё саодатини қўлга киритмоқ мақсадида ё комил муршиддан олиб, ё шариат-тариқат ўлчов ва одобига мувофик тасбех билан турли «асмои хусно»ни айтишдир. Бунда Тангрини фақат тил билан эмас, қалб ва зеҳн билан ҳам зикр қилиш кераклиги сўзнинг луғавий маъносида яширингандир<sup>100</sup>.

Зикрдан мурод қалбда Ҳақни эслаш орқали руҳни ғафлатдан қутқариш ва унга илоҳий тажаллиларни инкишоф этишига имконият туғдиришдир.

Тариқатлар зикрни жамоа бўлиб, ёки якка ҳолатда амалга оширганлар. Жамоа бўлиб зикр этишнинг қуйидаги кўринишлари маълум:

- а) Самоъ. Мавлавийларнинг зикрига «самоъ» дейилади. Мусика жўрлигида, тик холда ва айланиб ижро этилади. Бу зикр асносида дарвишлар ўз харакатлари билан турли диний-тасаввуфий мавзуларни тимсол этадилар. Самоъ зикрига «мукобала» хам дейилади.
- б) Хатми хожагон. Нақшбандия тариқатида ижро этиладиган зикр. Бу шайхнинг ишораси билан 5 ё 15 марта истиғфор айтиб бошланади. Юмуқ кўзлар билан робита қилиб, қалбга назар солинади. Ўнгдан етти киши «Фотиха» сурасини ўқийди. Кейин юз

\_

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>Осим. Қомус таржимаси. ІІ-ж. 346-бет.

марта «Салавоти шариф», етмиш тўққиз марта «Иншироҳ» сураси, минг бир марта «Ихлос» сураси ўқилади. Шундан кейин чапдан етти киши «Фотиҳа» ўқийди. Кейин юз маротаба «Саловот» келтириб, охири Қуръон тиловат этилади ва шайх қилган дуога барча омин деб, зикр ниҳоясига етади. Хатм асносида «вуқуфи қалбий»га эътибор берилганидек, силсиласининг ва улуғ машойихнинг руҳан бу мажлисда ўтирганларини ўйлаб, одоб сақланади. 101

- <u>в)</u> Дарби асмоъ. Хилватийлар зикри. Халқа шаклида ўтириб, енгил тебраниб бажарилади.
- <u>г) Зикри қиём</u>. Руфоий ва саъдийлар тик ҳолда овоз чиқириб ижро қиладилар.
- <u>д) Даврон</u>. Қодирийлар ўтириб, тик туриб ва айланиб қиладиган зикр.
- <u>е) Зикри арра.</u> Яссавийлар ўтириб ва тик туриб қиладиган зикр.

Тариқат аҳли якка ҳолда бажарадиган зикрларнинг қуйидаги кўринишлари мавжуд:

- 1. Қалб иштирокисиз фақатгина тил билан қилинадиган зикр.
- 2. Тил қатнашмаган ҳолда фақатгина дил билан қилинадиган зикр.
  - 3. Ҳам тил, ҳам дил билан қилинадиган зикр.

Зикрни амалга ошириш жараёнига қараб учга бўладилар:

- 1. Жахрий овоз чиқариб қилинадиган зикр.
- 2. Хафий овоз чиқармай яширин ҳолатда қилинадиган зикр. Хафий зикр ўзи икки хил кўринишда амалга оширилади:

А.Фақат тил билан қилинадиган махфий зикр:

- б.Махфий ва қалбан; Қалбан қилинадиган зикр ҳам тўрт кўринишда амалга оширилади.
- а) лафзи жалолни (Аллоҳ номини) дили билан, нафасини тутган ҳолда, вужудни ҳаракатлантирмай, кўз юмуқ ва тилни томоққа ёпиштириб зикр қилинади;
- б) қалбан, аммо нафасни тутмай, калимаи тавхидни зикр қилмоқ,
- в) нафасни тутиб, қалбан калимаи тавҳидни зикр қилмоқ, бунда бош ҳаракатланиши мумкин;

 $<sup>^{101}\</sup>Gamma$ ундуз И.Кумушхонавий Ахмад Зиевуддин. Истанбул, 1984. 274-бет.

- г) вужуд аъзоларини қимирлатмасдан, нафасни тутиб, калимаи тавҳидни зикр қилмоқ $^{102}$ .
  - 3. Алония зикри очик холатдаги зикр.
- <u>Б) ХИЛВАТ, ЧИЛЛА, АРБАИН.</u> Хилват луғатда «бир киши билан ёлғиз, якка қолиш»<sup>103</sup>, «танҳо» қолиш, ёлғизлик»<sup>104</sup> каби маъноларни англатади. Хилват тасаввуф истилоҳида «бирон киши ёки дунё моли бўлмаган бир жойда руҳнинг Аллоҳ билан сўзлашуви» демакдир.
- В) РОБИТА. Арабчада боғланиш, алоқа, муносабат маъноларини билдиради. Тасаввуфий истилохида «соликнинг комил шайхга кўнглини боғлаб, унинг хузурида ва ғайбан шайхнинг сурати, сийрати ва айниқса, рухониятини хаёлида ўзи билан бирга эслаб, ёнида эканини ўйлаб, одоб сақлаши» демакдир.
- Г) <u>САЙРУ СУЛУК.</u> Сайр ва сулук сўзлари луғатда кетмоқ, бормок, юрмок деган маъноларни билдиради. Тасаввуф истилохда эса тариқатга кирган ҳар бир солик танлаган йўлини бошидан то вуслат макомига эришувига қадар, яъни тариқатдаги ғоясининг рўёбга чиқишига қадар босиб ўтган қалбий ва маънавий сафари маъносини англатади. Сайру сулук тамоман рухоний ҳодиса бўлиб, мурид тариқат асослари доирасида қилган ибодати, дуолари, риёзати, мужоҳадаси, хилвати ва тафаккури натижасида руҳининг тадрижий (босқичма-босқич) софлашуви ва илоҳий ҳақиқатларни англашига тўсқинлик қилувчи Пардаларнинг кўтарилиб, аслий ўзлигига эришуви демакдир.

Тариқатда қуйидаги фикрий унсурлар мавжуд:

А. Ботинийлик. Ботин ички, мохият, сир, яширин ҳақиқат каби маъноларни билдириб, зоҳир (ташқи) нинг акси — зиддидир. Тасаввуфга ботин илми, ботиний фиқҳ каби номлар берилгани юқорида зикр этилган эди, бунинг сабаби — тасаввуфнинг қалбий ва сиррий мавзуларни намоён этиши ва сўфийларнинг ояту ҳадисларга, ботиний маъноларга чуқур аҳамият беришидир. Аммо илк сўфийлар далил-ҳужжатларнинг ботиний маъноларини ҳабул ҳилиш билан бирга, зоҳир-ботин мувозанатини саҳлашга ҳаракат ҳилганлар.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup>Гундуз И. ў.а. 272-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>Мутаржим Осим афанди. Қомус таржимаси, Истанбул, 1272, III жилд, 805-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>Шамсиддин Соми. Қомуси туркий, Истанбул, 1317, 587-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>Холиди Бағдодий.Рисолаи робита. Рашахот хошиясида. 238-бет.

Ботиний эса тасаввуфдан тамоман бошқа, ботил бир мазҳаб бўлиб, унга кўра асл масала-оятларнинг ботиний маъноси; зоҳирий маъносининг эса ҳеч қандай аҳамияти йўқ,. ботинийлик билан шиалик ўртасида илк даврлардан бери фикрий яқинлик мавжуд. Имом Ғаззолий ўз замонасида кенг тарқалган ботинийликка қарши қаттиқ курашган 106.

- Б. Ишроқийлик. «Хикматул ишроқ» ва «Хайоқилун нур» номли асарларининг муаллифи Шахобиддин Сухравардий Мактул томонидан (587м.-1191 х.й.в.э.) шакллантирилган фалсафасига кўра, хакикатни тушуниб етишнинг ягона йўли қалбдаги нур ва сезгидир. Бу борада ақл ҳеч қандай аҳамият касб этмайди. Қалбга келаётган нурнинг асл манбаи эса Аллохдир. Тасаввуфда хам билим манбаи сифатида кашфу илхомга катта ўрин берилган. Шу жихатдан, айниқса, фалсафий тасаввуф, Вахдати вужуд фалсафаси билан Ишрок фалсафаси орасида ўхшашлик бор. Чунончи, ишрокийликда судур назарияси макбул бўлганидек, Вахдати Вужуд фалсафасида хам борликлар оламининг яратилиши масаласида бу назарияга муносабат билдирилган. фалсафий тасаввуфнинг Ишрок фалсафасидан таъсирланганини айтиш мумкин.
- В. Хуруфийлик. Харфларнинг баъзи сир ва ҳақиқатларга эга эканлигига эътиқод қилувчилар.
- Г. Маломатийлик. Тасаввуф жараёни доирасида юзага келган ва унга энг кўп таъсир қилган оқимлардан бири бўлиб, Хуросонда яшаган машхур сўфий Хамдун ал Қассор томонидан асос солинган.
- Д. Футувват-ахийлик йигитлик, мардлик, саховат демакдир. Футувват тасаввуф ахлокидир.

Моддий унсурларга, йиғиладиган такя ва зовиялар, уларнинг махсус қиёфалари, зикр ва самоъ пайтида ишлатиладиган мусиқа чолғулари ва бошқа тариқат ашёлари киради.

Тариқатларни махсус тадқиқ этган Дж.С.Тримингэм уларни тарихий-хронологик ва диахроник таҳлил этди. У тариқатни «орден» деб атайди. Бизнинг фикримизча, бу атама нотўғридир. Чунки тариқатлар ташқи томондан маълум миқдорда орденларга ўхшасалар ҳам, аммо ички тартиб-интизом, ҳаёт тарзи, вазифалари, мақсад ва вазифаларига қараб тубдан фарқ қиладилар.

40

 $<sup>^{106}</sup>$ Батафсил маълумот учун: Чубукчи И.О. Ғаззолий ва ботинийлик. Аңқара, 1964; проф. Аҳмад Оташ. Ғаззолийнинг ботинийларнинг хонавайрон қилган далиллари. Китаб Кавасим ал Батиния //Илоҳиёт факультети мажмуаси. 1954. III- жилд. № 1—. Аңқара:23-44-бетлар.

Бугунги тариқатларнинг кўпи XII асрда юзага келган. Хужвирий «Кашфул маҳжуб» асарининг учинчи бўлимида илк давр сўфий тариқатлари ҳақида маълумот берган. Улар қуйидагилар:

- 1. Мухосибия: Хорис Мухосибий (857 й.в.э.) тасаввуфдаги ризо мавзусига кўпрок эътибор берган.
- 2. Қассория: Ҳамдун Қассор (884 й.в.э.) маломат мавзусига кўпроқ ахамият берган. Бу тариқатни маломатия деб ҳам атайдилар.
- 3. Тайфурия: Абу Язид Тайфур ал Боязид Бастомий (848 й.в.э.) тасаввуфда «сакр», яъни илохий ишк билан йўғрилган рух жўшкинлигига ахамият берган холни устун деб қабул этган.
- 4. Жунайдия: Жунайд Бағдодий (909 й.в.э.) «саҳв» ҳолига, тамкинни эгаллашга аҳамият берган.
- 5. Нурия: Абул Ҳусайн Нурий (907 й.в.э.) исор (бошқаларни ўзидан афзал билмоқ), фароғат ва суҳбат тарзини ёқлаган.
- 6. Саҳлия: Саҳл ибн Абдуллоҳ Тустарий (896 й.в.э.) нафс, риёзат, чиллага эътибор берган.
- 7. Ҳакимия: Ҳаким Термизий (898 й.в.э.) валийлик ва каромат тушунчаларига тўхтаган бўлиб у орқали тасаввуфга фалсафа кириб келган.
- 8. Харрозия: Абу Саид Харроз (890 й.в.э.) фано ва бақо мавзуларига эътибор берган.
- 9. Ҳафифия: Абу Абдуллоҳ Муҳаммад ибн Ҳафиф (982 й.в.э.) ғайбат ва ҳузур мавзуларига тўхталган.
- 10. Сайёрия: Абу Аббос Сайёрий (ҳ.ІV-аср в.э.) жамъ ва фарқ мавзуларини ёритган.
- 11. Ҳалложия: Фориз исмли шахсга нисбат берилган. Хулул ва таносух ҳақида гапирганлар.
- 12. Хулмония: Абу Хулмон Дамашқийга нисбат берилган. У ҳам ҳулул, имтизож ва руҳларнинг таносуҳини ҳабул этган<sup>107</sup>.

Хужвирий юқорида зикр этилган 12 тариқатнинг 10 тасини ҳақ деб билган ва охирги иккитасини эса ботил деб ҳисоблаган. «Ҳужвирий ва бошқалар томонидан бир тариқат сифатида тилга олинса ҳам булар кейинги даврларда пайдо бўлиб, мумтоз тарзда шаклланган тариқатлар каби эмас эди. Шу боис, тасаввуф тарихида тариқат дейилганда ҳ.VI-м.XII асрдан кейин кенг тарқалган ва муштарак унсурлари қайд этилган тариқатлар тушунилади» 108.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>Хужвирий.Кашфул махжуб. 388-бет.,Измирли И.Х. Янги колом илми.Истанбул. 156-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup>Усмон Турар.Тасаввуф тарихи.-Тошкент:Истиклол.1999.104-бет.

Усмон Турар «мумтоз» деб тилга олган тариқатлар ва асосчилари қуйидагилардир:

- 1. Қодирия. Асосчиси Абдул Қодир Гилоний (1160 й.в.э.) бўлиб Эроннинг Гилон шахрида таваллуд топган. Унинг «Алкуня ли толиби тариқил ҳақ», «Футуҳул ғайб», «Фатҳур раббоний» каби асарлари бор. У саховат, ризо, сабр, ишорат, ғурбат, саёҳат, факр ва жунли либос киймоқга кўп эътибор берган<sup>109</sup>.
- 2. Яссавия. Асосчиси Хожа Аҳмад Яссавий (1166 й.в.э.) Сайрам қишлоғида дунёга келган. Дастлабки таҳсилдан кейин Бухорода Юсуф Ҳамадоний (1140 й.в.э.) га боғланиб, унинг учинчи халифаси бўлган. Яссавийнинг «Девони ҳикмат» номли асари машҳурдир. У риёзат, чилла, зикр ва мужоҳадага эътибор берган. Яссавий, унинг тариқати ва издошлари ҳақида Фуод Купрули «Турк адабиётида илк мутасаввифлар» асарида кенг маълумот берган. Бу тариқатда жаҳрия зикри бўлиб, маърифат, таваккул, теран тафаккур тушунчаларига кўп эътибор берилган.
- 3. Хилватия. Асосчиси Сирожиддин Умар ибн Акмалуддин Лаҳжий Хилватий (1397 й.в.э.). Уларда ҳам жаҳрия зикрдир.
- 4. Рифоия. Асосчиси Аҳмад Рифоий (1183 й.в.э.) бўлиб, Басрада туғилган.
- 5. Мавлавия. Асосчиси Мавлоно Жалолиддин Румий (1273 й.в.э.) бўлиб, Балхда туғилган. Унинг «Маънавий маснавий», «Девони кабир» ва «Фихи мо фихи» асарлари дунёга машхурдир. Бу тарикат ишку жазба, самоъ ва сафога асосланган.
- 6. Шозалия. Асосчиси шайх Абул Ҳасан Мағрибий Шозалий (1258 й.в.э.). У дунё ва дин ишларини кенг олиб боришни тавсия этган.
- 7. Саъдия. Асосчиси Саъдуддин ибн Мусо ал Жибавий Шайбоний (1301 й.в.э.) бўлиб, Хавранда туғилган.
- 8. Дасуқия. Асосчиси Шайх Саййид Иброхим Бурхониддин Дасуқий (1272 й.в.э.) бўлиб, Дасуқ қишлоғида туғилган.
- 9. Бадавия. Асосчиси Сайид Ахмад ибн Али Бадавий (1276 й.в.э.). Унинг «Аврод», «Салотлар», «Васоя» каби асарлари бўлиб, «Васоя» да тариқат тушунчаси ҳақида батафсил тўхтаган ва қалб зикрига эътибор берган.
- 10. Акбария. Асосчиси машхур олим Мухйиддин Арабий (1165) бўлиб, у «вахдати вужуд» фалсафасининг буюк намояндаси.

42

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>М.Кара.Тасаввуф ва тариқатлар тарихи.Истанбул,1996. 290-бет.

Унинг «Футухотил Маккия», «Фусусил хикам», «Таназзулотул мавсилия» асарлари машхурдир.

- 11. Сухравардия. Асосчиси Шахобиддин Абу Хафз Сухравардий (1144). Бу тариқатда шариат тариқат мувозанати сақланған.
- 12. Кубравия. Асосчиси Шайх Нажмиддин Кубро (1154) бўлиб, Хивада туғилган. Унинг «Усули ашара» рисоласи ва «Фавохиул жамол» асари машхурдир.
- 13. Мадяния. Асосчиси Абу Мадян Шуайб ибн Хусайн (1197 й.в.э.).
- 14. Чиштия. Асосчиси Муинуддин Муҳаммад Чиштий (1236 й.в.э.).
- 15. Байрамия. Асосчиси Хожи Байрам Вали (1430 й.в.э.). Байрамиянинг силсиласи Абул Хасан Харақонийга келиб, нақшбандия билан туташади.

Усмон Турар бу тариқатлар билан бирга нақшбандияни хам тилга олган ва батафсил таърифлаган. Лекин негадир хожагон фақат тариқатини алохида ажратмаган ва яссавия нақшбандия тариқатларини таърифлаганда у ҳақда фикр юритган холос. Бизнинг фикримизча, бу нотўгридир, чунки кенг тарқалган ва нақшбандиянинг тарикати жуда вужудга асос бўлган. Дж.С.Тримингэм накшбандия келишига ёзганда хожагон накшбандия деб фикр юритган<sup>110</sup>. А.Д.Книш тариқатлар силсиласи ҳақидаги чизмасида ҳожагон ўрнини тўгри кўрсатган ва накшбандияни хожагоннинг таъсирида вужудга келганини акс эттирган<sup>111</sup>.

Хожагон тариқати Абдулхолиқ Ғиждувоний (1180 ё 1220 й.в.э.) томонидан асослангандир. Бу тариқатга Ғиждувоний хуфия зикрни киритган. Маҳмуд Анжир Фағнавий давридан бу тариқатда хуфия билан бирга алония зикри ҳам мавжуд бўлган. Абдулхолиқ Ғиждувонийнинг «Рисолаи саҳобия», «Рисолаи тариқат», «Васиятнома» ва бошқа асарлари ҳозирги кунгача ўз аҳамиятини сақламоқда. Хожагон тариқатининг 6 йирик Пиримуршиди — Абдулхолиқ Ғиждувоний, Хожа Ориф Ревгарий, Маҳмуд Анжир Фағнавий, Хожа Али Ромитаний, Муҳаммад Бобои Самосий, Ҳазрат Амир Кулол билан нақшбандия тариқатининг асосчиси Баҳоуддин Нақшбанд ҳозирги кунгача мусулмон оламида

\_

<sup>110</sup>См: Тримингэм Дж.С. Суфийские ордены в исламе. С.61.

<sup>111</sup>См: Кныш А.Д. Тасаввуф//Ислам Энциклопедический словарь. –М.: Наука, 1991. С.226—227.

«Етти Пир» номи билан машхурдир. Хожагон тариқатининг асосий талаб ва ғояларини нақшбандия тўла қабул этиб, ривожлантирган.

Яқин йилларгача майдонга чиққан тариқатларни руйхатини тузган олим Массигноннинг ёзишича, ислом тариқатларининг саноғи 394 та экан<sup>112</sup>. Харирийзода ўзининг «Тубёнул васоил» асарида эса тариқатлар 174 та эканлигини ёзган. Юқорида зикр этилганидек, IX-XIII аср тасаввуфнинг мумтоз даври бўлган.

тилга олинган тарикатлар силсиласида нақшбандиянинг ҳам ўз ўрни бор. У Ўрта Осиё, Туркия, Хиндистон ва бошқа ерларда энг кенг тарқалған тариқатлардан бири бўлиб, аср ўрталарида вужудга келган мумтоз тариқатларнинг  $охиргисидир^{113}$ . Унинг асосчиси Бахоуддин Накшбанддир (1389 м.й.в.э.).

Шайхлар силсиласига қарағанда, бу тариқат бошқа баъзи тариқатлар билан алоқадор эканлиги ва шунга кўра ўша даврда турли номлар билан аталгани ҳақида қуйидаги маълумот мавжуд:

- 1. Хазрати Абу Бакрдан Боязид Бастомийга қадар сиддиқия;
- 2. Бастомиядан Абдулхолиқ Ғиждувонийга қадар тайфурия;
- 3. Ғиждувонийдан Баҳоуддин Нақшбандга қадар Хожагон;
- 4. Нақшбанддан Хожа Убайдуллоҳ Аҳрорга қадар накшбандия:
- 5. Хожа Убайдуллох Ахрордан Имом Раббонийга қадар нақшбандияйи-ахрория;
- 6. Имом Раббонийдан Шамсиддин Мазхарга қадар нақшбандияйи-мужаддидия;
- 7. Шамсиддин Мазхардан Мавлоно Холиди Бағдодийга қадар нақшбандияйи-мазхария;
  - 8. Холиди Бағдодийдан кейин эса нақшбандияйи-холидия 114.

Нақшбандийлик Абдулхолиқ Ғиждувоний асослаган хожагон тариқати таркибида XIV аср иккинчи ярмида вужудга келиб, Осиёда жуда кенг таркалди ва яссавия тарикатидан хам кучлирок нуфузга эга бўла бошлади. Имом Раббоний даврида Хиндистон ва унинг атрофида кенг ёйилди. Фотих Султон Мухаммадхон даврида Хожа Убайдуллох Ахрорнинг халифаси Мулла Илохий воситасида Истанбулга хам етиб борди. XVIII асрда Мавлоно Холид Бағдодийнинг ғайрати билан усмонли давлатида кенг тарқалиб, энг фаол харакатга айланди. Истанбулнинг ўзидаёк 65 та накшбандия

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>Массигнон Л.Тариқат, Ислом қомуси, XII-жилд. 4-17 бетлар.

<sup>113</sup>Комилов Н.Комиллик тариқати.// Тафаккур 1998. 61-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>Курс: Эройдин Салжук. Тасаввуф ва тарикатлар. Истанбул. 1981. 221-бет.

даргохларининг мавжудлиги, бу тарикатнинг Истанбул ва Онадўли заминида қай даражада кенг тарқалғанини кўрсатмоқда.

Нақшбандия аҳли суннат эътиқодига амал қилувчи тариқат бўлиб, хафий зикрга асосланган. Зохирдан кўзга ташланадиган хатти-харакатлар бу тариқат ахли учун асосий бўлмай сухбат ва робитага эътибор беради. Бу тариқатда ҳар бир киши алоҳида хуфий зикр этади ва маълум кунларда биргаликда сухбатда йиғилади. Кўпчилик билан қилинадиган нақшбандия зикрига «Хатми Хожагон» дейилади.

кирган толиб тариқатга Накшбандияда тавба қилиши, пайғамбаримизнинг суннатларига қатъий амал қилиши, шариатга зид бидъатлардан қочиши, тақвони кучайтиришга амал қилиши, зулм ва нохаклик килмаслиги, карзини тўлаши, розилик сўраши, қазо намозларини ўқиши, Тангрини ҳар лаҳзада зикр қилиши лозим $^{115}$ .

Нақшбандия тариқати қуйидаги тўрт асос устига қурилган:

1. Шариат билан зохирни поклаш. 2. Тариқат билан ботинни поклаш. 3. Хақиқат билан қурби илохийга эришмоқ. 4. Маърифат <u>ила Аллохга эришмок $^{116}$ . Шу</u> бирга билан тариқатида 11 та асосий тамойиллар ҳам бор. Уларга бу тариқатга кирган хар бир солик риоя килиши шарт. Бу тамойиллар қуйидагилардир:

Юсуф Хамадоний томонидан асосланган тўрт тамойил:

- 1. Хуш дар дам хар нафасдан огох бўлиш;
- 2. Назар бар қадам ҳар қадамни кузатиш;
- 3. Сафар дар ватан ботиндаги сафар, ахлокни тузатиш;
- 4. Хилват дар анжуман зохиран халқ билан ботинан ҳақ билан бўлиш.

Абдулхолиқ Ғиждувоний томонидан асосланган тўрт тамойил:

- 1. Ёд кард Тангрини эслаш, зикр этиш;
- 2. Бозгашт зикрдан кейин «Тангрим, максадим сенсан ва сени ризолигингни тилайман» иборасини такрорлаб, уни поклаш;
  - 3. Нигохдошт қалб ва хотира муроқабаси;
  - 4. Ёддошт ҳар лаҳза Тангридан огоҳ бўлиш.

Бахоуддин Нақшбанд томонидан асосланган уч тамойил:

- 1. Вукуфи замони замон-вақтдан огох бўлиш, уни асраш;
- 2. Вукуфи ададий сон-ададдан огох бўлиш, тавхидга етиш;

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>Курс: Усмон Турар. Тасаввуф тарихи. — Тошкент: Истиклол, 1999. 108-бет. <sup>116</sup>Кара М.Тасаввуф ва тарикатлар тарихи. Истанбул.1996. 295-бет.

### 3. Вуқуфи қалби – қалб ҳолатидан огоҳ бўлиш:

Нақшбандия тариқатининг энг машхур шахобчалари: ахрория, мазхария, мужаддидия ва холидия. Мужаддидия асосчиси Имом Раббоний Ибн Арабийнинг «вахдати вужуд» фалсафасини танқид қилиб, «вахдати шухуд»ни ёқлаб чиққан.

Учинчи босқич маломатийлиги сифатида танилган ва «вахдати вужуд»нинг қаттиқ тарафдори бўлган маломиййи-нурия тариқати ҳам нақшбандия тариқатининг шахобчаси сифатида эътироф этилган<sup>117</sup>.

Нақшбандия таълимотининг вужудга келиши ва камолотида тасаввуф таълимоти ва тариқат арбобларининг хизмати катта бўлган. Булардан Робия Адавия, Абдулкодир Гилоний, Жалолиддин Румий, Ориф Ревгарий, Хожа Али Ромитаний қарашларининг таъсири ҳақида мухтасар тўхталмоқчимиз.

Нақшбандийлик тариқатидаги ихлос ва сидқ билан Тангрига хизмат қилиш ғояси жуда чуқур ва теран илдизлар асосида шаклланган. Ана шундай мустахкам илохий ишкни куйлашни Робия Адавиянинг пок илохий ишк хакидаги ғояси бошлаб берган. Робия Адавия 713 – 718 йилларда туғилиб, 801 йилга қадар яшаган, Басра тасаввуф мактабининг кўзга кўринган намояндасидир. Робия бўлиб, сўфий тасаввуфий биринчи аёллардан асосчисидир. У одамларни факат Тангрининг ризолиги чорлаган. У кишиларни риё, қилишга шухратпарастлик, кеккайиш, мағрурлик, ўзига бино қўйиш каби иллатлардан фориғ қилишга ва барча башарий истаклардан қутқариб поклашга ҳаракат қиларди.

Робия тасаввуфдаги асосий фазилатлар ризо ва сидк тушунчаларининг асосчиси бўлиб колди. У Тангрини факат унинг ўзи учун севиш, бехишту дўзахдан кутулиш учун севмасликка ундарди. Унинг ўзи айтган куйидаги сўзлари тасаввуф ахли ичида жуда машхурдир: «Худовандо! Агар сенга дўзахдан кўркканим учун сиғинсам жаханнамга равона эт. Агар жаннат илинжида ошик бўлсам, уни менга харом эт ва агар дийдоринг умидида бўлсам — жамолингни мендан дариғ тутма!»

\_

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>Бандирмализода Аҳмад Муниб. Мирқатут туруқ, Истанбул, 1306, 26-бет: Нақшбандийлик ҳақида маълумот учун: Қосим Куфрали. Нақшбандиянинг қурилиши ва тарқалиши, Туркиёт институти кутубхонаси.N 230.

Робия биринчилардан бўлиб обиддан кўра орифни устун кўйди ва унинг сифатларини кўрсатди. У орифлардаги илохий ишк инсон хаётида рахбар, йўл кўрсатувчи бўлиши лозим деб айтади. Лекин Робия обидларга ва ибодат килишга инкор кўзи билан караган эмас, у факат бу жараённинг пок Тангри ризолиги учун лозимлигини уктиради. Робиянинг фикрича, барча диний фарзларни бажариш кишининг рухини ташки ғам ва хислардан поклаб, унинг илохий мухаббатни қабул қилиш ва Маъшуқ билан муносабат ва мушохадага тайёрлайди. Демак, у шариатни тўла бажариб, тана ва рухни фано ва бако сифатига тайёрлаш деб тушунади.

Робиянинг ғоялари тасаввуфнинг нақшбандия тариқатига чуқур сингиб кирганлиги ва ўз аксини топганлигини манбалар кўрсатади. Робиянинг қуйидаги сўзлари нақшбандия тариқати оламида машҳур бўлган: «Ҳар неки менга шу дунёга қисмат этган бўлсанг, ўз душманларингга бер ва ҳар неки уқбо (охират)га мен учун қисмат этган бўлсанг дўстларингга бер. Зеро, мен учун бу дунёда ҳам, у дунёда ҳам фақат ўзинг кераксан».

Нақшбандия тариқатига ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд вуқуфи қалбий — қалбдан огоҳ бўлиш қоидасини киритган. Бу талабнинг вужудга келишида Робиянинг: «Ё раб, дилимни намозга ҳозир айла ва дил торимни ўзингга созла!» ғояларининг таъсири бор.

Баҳоуддин Нақшбанд таълимотига Абдулқодир Гилоний (1077) таълимотининг ҳам таъсири борлигини кўрамиз. У қодирия тариқатининг асосчиси бўлиб, унда «Машғуллик ила фориғ» шиори қабул қилинган. Шу талаб асосида нақшбандия тариқатидаги «Даст ба кору, дил ба ёр» шиори шаклланган. «Машғуллик ила фориғлик» очкўзлик ва худбинликдан буткул йироқ бўлишдир; ўзинг яратган моддий-маьнавий бойликлардан ўзгалар ҳам баҳраманд бўлса, бундан фаҳрланиб, хурсанд бўлиб яшашдир; кўпчилик учун фидо бўлиш, жонкуярлик қилиш ва бунинг оқибатида инсонларни ҳурсанд қилиб, Оллоҳдан ажр-савоб, яҳшилик кутишдир; «ҳаммага берсин, кўпнинг қаторида менга ҳам берсин»,-дея дуода бўлиб, меҳнат қилишдир. Ўз нафсини баҳилликдан сақлай олишдир»<sup>118</sup>. «Машғулик ила фориғлик» нақшбандия тариқатига зикри ҳуфияни қабул қилишда ҳам асос бўлган.

Муҳаммад Сиддиқ Рушдийнинг маьлумотларига асосан Абдулқодир Гилоний авлиёлар ўртасида энг юксак рутбада турган.

<sup>118</sup> Мухаммад Сидди Рушдий. Ғавсул Аъзам. Тошкент: Нур, 1992. 53-бет.

Барча авлиёлар бўйни унинг қадами остида бўлган. Султонул Бастомий Хаққа Абу Язид «Шайх арз этдики, Абдулкодирни мендин қайси важҳ бирла даражасини юқори қилурсен?». бўлмоқга ХУКМ Нидо Саййид келдики, Абдулкодирнинг сендин икки важх бирла мартабаси баланддур, бири улки, ҳабибим Муҳаммад(С.А.С.)авлодларидур, иккинчи улки, сен дунёдин фориғ ва менинг хизматимга машғулсен. Саййид  $\phi$ ориғдир»<sup>119</sup>. бирла Бовужуди «Машғуллик Абдулкодир Гилонийнинг бу фазилати Бахоуддин учун ибрат мактаби бўлган.

Румий (1207-1273)Жалолиддин Шаркнинг буюк мутафаккири, тасаввуфнинг мавлавия тариқати асосчиси, «Маънавий Маснавий» муаллифи. асарининг Бу инсоннинг ирфоний таълимоти жахонга машхур. Жалолидин Румий ва Бахоуддин Нақшбанд таълимотига назар ташлаб улар ўртасидаги умумий чизги жихатларни кўриш кийин эмас.

Жалолиддин Румий Оллоҳ берган жисмоний ва руҳий қувватларни меҳнат қилишга, эзгу ишга сафарбар қилишга чақиради. Инсон х о л и с м еҳнат қилганида ф а н о ҳолатига етиши уқтирилади. Маснавийда шундай ёзилган:

Даст ҳамчун бел ишоратҳои ўст, Охир андеша иборатҳои ўст<sup>120</sup>. Мазмуни:

Қул куракдек бир ишорат Роббидан Буйлаким, жумла иборат Роббидан.

Румий бу мисралари орқали инсонга берилган қўл меҳнат ускунаси бўлмиш белкуракдек бўлиб, у Оллоҳнинг ишоратларидир, дейди. Мулоҳаза қилиб кўрганда, ҳар бир киши барча узвларида илоҳий ибора ва ишораларни кўради, дейди. Жалолиддин Румий «Маънавий Маснавий»нинг тўртинчи қисмида т а в а к к у л ва жаҳд ҳақида гапириб, аввал меҳнат қилиш ва унинг натижаларини Оллоҳга топшириб таваккул қилиш кераклигини уқтиради. Нақшбандия тариқатида ҳам «Даст ба кору дил ба ёр» талаби меҳнат қилиб, қалбда Оллоҳни асраш, ҳалол меҳнат билан кун кечириш ва ўзгалар учун ўзни нисор этиш қоида қилиб олинган.

1

<sup>119</sup> Мухаммад Сиддиқ Рушдий. Ғавсул Аъзам.- Тошкент: Нур, 1992.53-бет.

<sup>120</sup> Жалолиддин Румий. Маънавий Маснавий. Куллиёт. Ж.1.к.1 / (таржима шархи билан: / Таржимон А.Маҳкам; Масъул муҳаррир Т.Маҳмудовлар/ -Тошкент: Шарқ, 1999..220-бет.

Жалолиддин Румий «Ўзини билган Худосини ҳам билади» ҳадисига асосланиб, асосий эътиборни ўзини чуқур билиб, ўзидаги илоҳий томонни ривожлантириб, илоҳий сифатларни эгаллашга ҳаратади, ўзни Оллоҳнинг жамол ва жалолини зуҳур этиш манзили эканлигини билишга чаҳиради. У бу ҳаҳда шундай ёзади:

Онхо ки талабгори худоед, худоед, Берун зи шумо нест-шумоед, шумоед... Дар хона нишинеду нагардед ба ҳар сў, Зероки шумо хонаву ҳам хона худоед<sup>121</sup>.

### Мазмуни:

Оллох талабида бўлганлар, Оллох сиздадир, ташқарида эмасдир, Уйда ўтирингу ҳар ерда юрманг, Чунки сиз уй ва шу уйнинг тангрисисиз.

Румий бу мисралари билан Оллох талабида бўлганлар ўзларида барча илохий исму, сифату, зоту, жалолу жамол яширинганини уктириб, уни топиш учун уйда ўтириб, ўзни англаш кераклиги ва инсоннинг ўзи хам Оллохнинг макони ва унинг сифату исмларини акс эттирувчи эканлигини таъкидлайди.

Бахоуддин Нақшбанд таълимотида ҳам «Сафар дар ватан» талабида бошқа жойларга боришнинг ҳожати йўқ, ҳар бир киши ўз жисмоний ва руҳоний дунёсида сафар қилиши ва ўзидаги ёмон, замима сифатларни йўқотиб, илоҳий сифатлар билан сифатланиши керак, дейди.

Сўфийлар орасида Румийнинг «Кўзни юмгил, кўзга айлансин кўнгил» деган мисраси бехудага шиор бўлмаган. Чунки мақсад — жисм билан эмас, рух билан борликнинг аслини кўрмок ва ўзни бу бепоён вужудиятнинг бир зарраси сифатида олам мохиятига ғарқ килмок, аслни англамокдан иборат. Бу шиордан рухланган Бахоуддин Накшбанд ўзни англаш учун бошка жойга сафар килиш шарт эмас, ўзни билиш, англаш, бошкаришни ўрганиш, ўздаги барча илохий неъмат бўлган кувватларни унинг ризолиги учун сарфлаш лозимлигини уктиради.

Академик И.Мўминов ўзининг «Мирзо Бедилнинг фалсафий қарашлари» (1946 йил), «Ўзбекистонда ижтимоий-фалсафий фикр тараққиёти тарихи масалаларига доир (X-XX аср бошлари) (1954

49

 $<sup>^{121}</sup>$ Бу ҳақда қаранг. Иброҳим Ҳаққул. Руҳи ҳур, ирфони ҳур// Тафаккур. 1997.-N2.50-бет.

йил), IXX аср охири ва XX асрнинг бошларида Ўзбекистонда ижтимоий-фалсафий фикр тараккиёти тарихидан» (1960 йилда) ва «Ўрта Осиёнинг машхур мутафаккирлари» (1966 йил) илмий асарларида Ўрта Осиё халклари ижтимоий-сиёсий тафаккурини ёритиб, жумладан тасаввуф фалсафасига ҳам алоҳида эьтибор беради.

олим В.В.Бартольднинг шарқшунос У машхур асаридаги Туркестана» Мовароуннахрда культурной жизни энг кўп тарқалган окимлари асрда Юсуф тасаввуфнинг XI бошланади, Хамадоний мактабидан фикрини қўллабдеган қувватлайди. Олим мазкур тасаввуф мактабига юқори баҳо бериб, Юсуф Хамадоний издошларидан Абдулхолик Гиждувоний ва Ахмад Яссавий орқали иккита тариқат вужудга келганлигини кўрсатади ва улар хакида батафсил маьлумот беради.

Абдулхолиқ Ғиждувоний сулуки, асосан шаҳар ва унинг атрофидаги жойларга мослашган бўлиб, бу сулук издошлари улар меҳнат жараёнини сўфийлик амалиёти билан бевосита бирга олиб боришган. Академик И.Мўминов Аҳмад Яссавий ҳақида ёзиб, бу улуғ мутасаввиф ҳам Бухорода Юсуф Ҳамадонийдан таьлим олганлигини, кейинчалик ўз таьлимотини вужудга келтирганини баён этади. Аҳмад Яссавий таьлимоти унинг «Ҳикматлари»да баён этилгани ва бу асар биринчи марта ўзбек тилида ёзилганлини таькидлайди.

Олим Аҳмад Яссавийнинг «Хикматлар» асарини тўғри таҳлил этади, лекин у яссавийлик ва накшбандийлик тарикатларини бирбиридан тубдан фарқ қилувчи оқимлар деб бахо беради. Яссавий – тарки дунё этишни ёқлагани учун ҳам мистик оқим, деган фикрда тадкикотларда туради. Тасаввуфга доир охирги тариқатнинг бир-бирига қарши қўйилиши ҳақли равишда танқид қилинди. Дарҳақиқат, «Рашаҳот», «Нафаҳот ул-унс» ва нақшбандия манбалар таьлимотига доир бошка гувохлик берадики, асосчиси тариқатининг Бахоуддин Нақшбанд нақшбандийлик Ахмад Яссавий издошларидан бўлган Халил ота (кейинчалик Султон Халил)дан 12 йил, Қусам шайхдан 6 ой таьлим олган. Демак, Нақшбандия тариқатида Абдулхолиқ Ғиждувоний тариқатининг таъсири қай даражада бўлса, яссавийликнинг таъсири хам шу микдорда бўлган. Накшбандия Хожагон ва Яссавия тариқати асосларини олиб, уларга таянган холда ўз таълимотини яратди, уни янги ғоялар билан бойитди,

шунинг учун ҳам ҳозиргача бутун мусулмон дунёсида у ўз нуфузмавқеини сақлаб турибди.

Нақшбандия тариқати ва таълимотининг ўқ илдизи Хожагон тариқати ва унинг намояндалари ирфоний меросидан озиқланади. Биз бу тариқат намояндаларидан Ориф Ревгарий ва Хожа Али Ромитаний илмий-ирфоний мероси ва уларнинг аҳамияти ҳақида тўхталмоқчимиз.

Хожа Ориф Ревгарий таьлимоти Баҳоуддин Нақшбанд қарашларига кучли таьсир кўрсатган. Бу улуғ тасаввуф намояндаси ҳақида манбаларда жуда оз маьлумот берилган. Фаҳриддин Али Сафийнинг «Рашаҳот айн ул-ҳаёт» асарида Ревгарий Абдулҳолиқ Ғиждувонийнинг тўртинчи ҳалифаси эканлиги, туғилган ва риҳлат этган жойи ва ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд насаб ва иродатлари ҳожа Абдулҳолиқ Ғиждувонийга шу ҳалифа орқали бориб тақалиши кўрсатилган. Хожа Ориф Ревгарийнинг риҳлат этган вақти ҳижрий 715 йил деб кўрсатилган<sup>122</sup>.

Хожа Орифнинг фалсафа тарихи ва маънавий меросимиз рўйхатида номаълум бўлган «Орифнома» деб номланган китоби топилди. Бу китобни Покистондаги «Нақшбандия» жамияти раиси Зулфикор Аҳмад Нақшбандий ҳазратлари Бухоро илм аҳлига туҳфа этган. «Орифнома»нинг бошқа бир нусҳасини биз ҳам олишга муяссар бўлдик. Бу асар ҳижрий 822 йилда Ориф Ревгарий томонидан Хожа Наим илтимосига мувофик ёзилган. У орифларга мурожаат бўлиб, Хожагон таълимоти моҳиятини очиб беради.

Рисола бошида толиб ва соликларга мурожаат қилиниб, «Дунёни тарк этмоқ дегани Оллохдан бошқа нақшни қалбдан ўчирмоқ, йўқотмоқ, демакдир. Бу иш олий даражага етмогингга хужжат бўлгай. Барча рох, равишда охирги мақсадга эришмоқ ихлосли бандалар учун шу зайлда амалга ошгай» каби тариқат шартлари келтирилади. Хожа Ориф ҳақиқатга эришиш учун асосий тўсиқ-нафси аммора эканлигини таъкидлайди.

«Орифнома» асарида Ориф Ревгарий вақтни қадрлашга жуда эътибор бериб ёзади: «Ҳушёр бўлгилки, «Ал вақту сайфун қотиъун!» яъни вақт шамшир каби кескирдир. Солик турфатул айнни ҳам ғафлат ва беҳуда ўтказмасин» Хазрат Нақшбанднинг вуқуфи замоний талаби шу талаблардан озиқланиб шаклланган.

•

<sup>122</sup> Маҳмуд Зоҳид Қутқи. Тасаввуфи Аҳлоқ. Истанбул: Сеха, 1985. ІІ жилд. 170-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup>Хожа Ориф Ревгарий. Орифнома: Қўлёзма. Муаллифнинг шахсий кутубхонасида. -В.-За. (Бундан кейин Орифнома.)

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>Орифнома-В.-3б.

«Орифнома»да қалбни поклашга алохида эътибор берилади: «Пок эътиқодли бўл! Зероки, қора юрак, чиркин кўнгил бутун аъзойи баданни палид қилгай. Ахир Тангрини бизни қабул этиши ё этмаслиги айни шу кўнгил туфайли-ку!» 125. Нақшбандиядаги «Вуқуфи қалбий» ҳақидаги таълимот учун бу ғоя асосий манбалардан бири бўлиб хизмат қилган.

«Орифнома»да «Тариқатнинг бошланиши ва саодат калити тавба-тазаррудир» дейилади. Асарда келтирилган «Тавбанинг хакикий маъноси бегоналикдан-ошноликка, ЯЪНИ (Тангридан) яқинлашмоқдур» $^{126}$ Бахоуддин узокликдан деган фикрлар Нақшбанд таълимоти мағзига сингиб кетган, ғоялари марказида турган. «Орифнома» асарида солик рухий камолоти қуйидагича 1-важд завқ-шавқ бўлиб, кашфнинг изохланган: y маърифатнинг муқаддимаси. муқаддимасидир. 2-кашф маърифат. 4-ғайб эхсони муяссар бўлади. Солик кўз ўнгидан пардалар кўтарилиб, мушохадаси тиник кўзгуга айлнаади.

«Орифнома» асарида авлиёликнинг 3 аломати кўрсатилган:

- 1. Баланд даражани эгаллаганда хам камтар бўлмоқ.
- 2. Қудрати, сабру тоқати етгунча пархезкорлик қилмоқ.
- 3. Кучи етгунча инсоф қилмоқ $^{127}$ .

Асарда Ориф Ревгарий бир жойда «Маърифатнинг чегарасинафсдан холи бўлмоқ ва бунинг тадбири халол нарсалардангина бахраманд бўлмоқни одат қилмоқдир», деса, бошқа жойда — «Маърифат-қалбнинг Тангри ягоналигини тасдиқ этмоғидир», дейди.

Ориф Ревгарий мушохадага алохида эътибор беради. У дейди: «Солик уйга кирганда Ғаффорнинг сунъини ва ташқарига чиққанда Жабборнинг сунъини кўрсин. Тангри санъатининг тамошоси ила машғул бўлмоқ ғоят гўзал мутолаадир. Санъаткор (Тангри) ни кўрмоқчи бўлсанг унинг ижодини мутолаа (мушохада) эт» 128.

«Орифнома» асарида Боязид Бастомий, Робия Адавия, Хасан Басрий, Фузайл Аёз, Сўфиёни Саврий, Яхё Розий, Шақиқ Балхий, Абдулхолиқ Ғиждувонийнинг ҳикматли сўзлари келтирилган. Бу бир томондан, тасаввуф тарихида катта роль ўйнаган, номлари зикр этилган сўфийлар таълимоти ҳақида маълумот берса, иккинчи томондан, бу улуғ тасаввуф намояндалари хожагон-нақшбандия

<sup>126</sup>Орифнома.В.-7а.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>Орифнома.В.-5а.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>Орифнома.В.-11а.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>Орифнома.В.-15а.

тариқати ва таълимотининг маънавий асослари бўлганлигидан гувохлик беради.

Нақшбандия тариқатининг улуғ пирларидан бири Ҳазрати Азизон номи билан машҳур бўлган зот Хожа Али Ромитаний ҳисобланади. Хожа «Силсилаи Шариф»да ўн учинчи ҳалқанинг Пири муршиди сифатида бутун оламга маълум ва машҳур. Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд ҳаётига доир «Мақомот»да Ҳазрат Али Ромитаний яшаган давр, унинг кароматлари, айтган ҳикматлари ҳақида батафсил маълумот берилган. «Бу — Ҳазрат Азизон даврида, замонида эди», деб ҳайд этилган воҳеалар, ривоятлар бор.

Туркий тилдаги манбаларда: «Шайх Али Ромитаний нуру хақиқат шахпари» деган мисралар бор. Хожа Али Ромитаний ҳақида яна қуйидаги маълумотлар бор: «Хожанинг туғилган жойлари Ромитандадир, риҳлат этган йиллари 721 ҳижрий йил. Хазрат нуроний, мавзун қадли, бутун аъзолари бир-бирига мутаносиб зот эдилар. Тўқувчилик касби билан тирикчиликларини ўтказганлар. Дунёвий нарсаларга илтифот этмас, факрни дунёнинг қўярдилар. Нақшбандия неъматларидан устун машойихларининг кубароси (яъни буюги) эрдилар. Хожагон тариқатида Азизон лақаби билан машхур, 130 йил кўрдилар» 129. Хозирча Хожа Али Ромитанийнинг меросларидан бизга бир қитъа, тўрт рубоий, 16 рашҳа – ҳаётбахш ҳикматлар ва бир рисола маълум. Бу китоб манбаларда «Рисолаи Хазрати Азизон» номи билан аталади. Бахоуддин Нақшбанд ўзини Хожа Али Ромитанийнинг муриди деб билар эди.

«Рашаҳот»да қайд этилишича, у кишидан 16 рашҳа – (ҳаётбахш томчи) ҳикматлар сақланган. Уларнинг асосийлари қуйидагилардир:

«Жуда кўп киши хизмат қилади ва шу хизмати эвазига албатта бирор нарсани истайди, бошқа киши бўлса хизмат қилганида уни холисона астойдил бажаради. Сиз холисона хизматни бажо этувчилардан бўлинг, то бошқалар сиздан хафа бўлмасунлар» 130. Демак, бировга сидқидилдан, рози бўлиб яхшилик қилиш лозим.

«Айтубдиларким, гунох қилмаган холда тил билангина дуо қилинг, ўшанда у қабул бўлади. «Демак, фақатгина халол ва пок одамларнинг сўзини Оллох инобатга олади ва шахс ўша даражага интилиши лозимдур.

53

 $<sup>^{129}</sup>$ Махмуд Зохид Қутқи. Тасаввуфи А<br/>ҳлоқ. Истанбул: Сена, 1985. II жилд. 176-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>Рашахот.38-бет.

Хожа Али Ромитанийдан инсон камолотига доир қуйидаги рубоий сақланган:

Хохи ки ба Хаққ раси биёроми тан В-андар талаби дўст биёроми тан. Хохи мадад аз рухи Азизон ёби, Пой аз сари худ соз биё Ромитан<sup>131</sup>.

### Мазмуни:

Хаққа етишмоқчи бўлсанг танангга хукмрон бўл. Дўстинг талабида танангга хукмрон бўл. Азизон рухидан мадад топмоқчи бўлсанг, Бошингдан оёқ ясагину Ромитанга кел.

Бу мисралар орқали ҳазрат Азизон кўрсатадики, инсон Ҳаққа етишмоқчи ва дўст талабида бўлса, танаси истакларини тинчлантириб, унга ҳукмрон бўлиши лозим. Азизон ва бошқа буюклардан мадад тиласа, бошини оёқ қилиб, яъни уларнинг таълимоти моҳиятига етиб юзланиши лозим. Бу рубоий ва «Рисолаи ҳазрат Азизон»даги шунга ўхшаш ғоялар Баҳоуддиннинг инсонга доир қарашлари мағзини ташкил этди.

Хулоса қилиб айтганимизда:

- 1. Тариқат тасаввуфнинг амалий кўриниши бўлиб, ўзига хос услуб ва қоидалар билан инсонни камолотга етказади.
- 2. Мумтоз тариқатлар XII асрда вужудга келган ва уларда яхлит муштарак унсурлар мавжуд бўлган.
- 3. Нақшбандия хожагон ва яссавия тариқати замирида XIV аср иккинчи ярмида вужудга келиб, бутун тариқатлардаги муштарак унсурларни ўзига хос равишда акс эттирган мумтоз тариқатларнинг биридир.
- 4. Нақшбандия тариқати ҳам бошқа тариқатлар каби комил инсонни тарбиялашни ўзига хос услуб ва қоидалар билан амалга оширади.
- 5. Нақшбандия мумтоз тариқатларнинг охиргиси ва шунинг учун унда бутун тасаввуф ва тариқатлардаги энг яхши томонлар ўз аксини топган.

 $<sup>^{131}</sup>$ Ўша жойда.

## II БОБ. БАХОУДДИН НАҚШБАНД - ЯНГИ ТАСАВВУФ ТАЪЛИМОТИНИНГ

# АСОСЧИСИ 2.1. НАҚШБАНД ТАРЖИМАИ ХОЛИ

«Муҳаммад ибн Муҳаммад ал-Буҳорий нақшбандия тасаввуфий таълимоти ва тариқатининг асосчиси. Уни дунёга келган вақти ҳақида қуйидаги маълумотлар бор, «билгинки, ҳазрати Хожаи бузург, яъни Хожа Баҳоуддиннинг таваллудлари етти юз ўн саккизинчи (718) йилнинг муҳаррам ойида юз берган» 132. Худди шу маълумот Фаҳриддин Али Сафийнинг «Рашаҳот айн-ал-ҳаёт» асарида «Нақшбанд номи билан машҳур Ҳазрат ҳожа баҳо-ул Ҳаққ вад-дин Муҳаммад (қ.с) зикри»да келтирилган.

Бахоуддин Нақшбанд ҳаётини форс қўлёзмалари асосида тадқиқ этган академик А.А. Семёнов (1873). Вюстенфельд жадвали асосида ҳижрий 718 йилнинг муҳаррам ойини милодий 1318 йилнинг 5 мартидан 3 апрелигача бўлган вақтга тўғри келишини аниклаган.

Манбаларда Баҳоуддиннинг туғилган ва вафот этган жойи Қасри Орифон деб кўрсатилган. Буҳородан бир фарсанг масофада (ҳозирги Буҳоро вилояти, Когон туманида) жойлашган бу манзил Баҳоуддин туғилишидан олдин «Қасри Ҳиндувон», яъни ҳиндулар яшайдиган қаср номи билан аталган. Шарҳшунос В.А.Гордлевский (1876-1956) тадҳиҳотлари асосида айтиш мумкинки, бу ерда аввал будда динига сиғинган ҳиндулар ҳам яшаган ва шунинг учун унга шу ном берилган<sup>133</sup>. Муҳаммад Бобои Самосийнинг башоратлари билан Баҳоуддин туфайли бу жой номи Қасри Орифон бўлди. Ҳозиргача бу мавзе шу ном билан машҳур.

Носириддин Тўра Бухорийнинг «Тўҳфат аз-зойирин» асарида Баҳоуддин Нақшбанднинг насаби ҳақида қуйидаги маълумотлар берилган: Ҳазрат Баҳо-ал-Ҳаққ-ва-д-дин Саййид Муҳаммад ибн Саййид Муҳаммад Жалол-ад-дин Буҳорий ибн Саййид Бурҳон-ад-дин Холдор ибн Саййид Абд-Оллоҳ ибн Саййид Зайн-ал-Обидин ибн Саййид Шаъбон ибн Саййид Бурҳон ибн Саййид Маҳмуд Румий ибн Саййид Исҳоқ, лаҳаби Илоқ ибн Саййид Таҳи ибн

 $<sup>^{132}</sup>$ Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир. Мақомоти ҳазрат Хожа Нақшбанд. Буҳоро<br/>: Буҳорои шариф,1327 ҳ.й.3-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>Гордлевский В.А. Бахауддин Накшбанд Бухарский. (к вопросу о наслоениях в Исламе). —М., 1962. Избр. соч.Т.3.С 385.

Саййид Хилвати ибн Саййид Фахр-ад-дин ибн Саййид Махмуд Жомий ибн Саййид али Акбар ибн Хазрат Имом Али Тақи ибн Имом Муҳаммад Тақи ибн ҳазрат Имом Али Мусо ар-Ризо ва насабининг охиригача.

Улуғ Хўжа (Баҳоуддин Нақшбанд) ҳазратлари волида (она) томонидан Сиддиқийдир³. Баҳоуддин Нақшбанднинг риҳлатлари ҳақида барча манбаларда бир хил маълумот берилган. «Рашаҳот»да ёзиладики, у 73 ёшда бўлиб, 74 га ҳадам ҳўйган (ҳамарий йили билан) ваҳтда бу фоний дунёни тарк этди. Унинг вафоти душанба кечаси – робиъул аввал ойининг учинчиси, етти юз тўҳсон биринчи (791) ҳижрий йилда содир бўлди. Бу сана милодий 1389 йил 2 мартга тўғри келади¹.

Бахоуддиннинг вафотлари таърихи куйидагича келади:

Рафт Шоҳи Нақшбанд, он хожаи дунёву дин, Он ки буди Шоҳи роҳи дину давлат, миллаташ. Маскану маъвои ў чун буд Қасри Орифон, «Қасри Ирфон» з-ин сабаб омад ҳисоби реҳлаташ². Мазмуни:

Дунё ва диннинг хожаси бўлган Шох Нақшбанд кетди, У давлати, миллати ва диннинг йўл кўрсатувчи Шохи эди, Туғилган ва ўлган маскани Орифон Қасри бўлган, «Қасри Ирфон» унинг рихлати хисобига айланди.

Бу сатрлар, бир томондан, Хожа Бахоуддиннинг Хак йўлини кўрсатувчилар Шохи эканини англатса, иккинчи томондан, унинг хижрий 791 йилда оламдан ўтганини билдиради. Чунки «Қасри Ирфон» абжад хисоби билан 791 санани беради.

Баҳоуддин Нақшбанд вафотлари олдидан васият қилганки, «Тобутим олдидан бу рубоиийни ўқинглар:

Муфлисонием омада дар кўи ту, Шайъалиллох аз жамоли рўи ту. Даст бикушо жониби занбили мо, Офарин бар дасту бар бозуи ту!»<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Носирид-ад-дин Тура ибн Амир Музаффар ал-Ханафий ал-Бухорий. Хўжа Баҳо-ад-дин Нақшбанд ва у киши ҳазратларининг устозлари ҳамда муридлари. /Қозоқов Б. таржимаси. Бухоро: 1993.18-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Кошифий Фахриддин Али Бин Хусайн Воиз ас Сафи. Рашахот айнал ҳаёт.- Т.: Орифхонов,1337 ҳ.й.57-бет. <sup>2</sup>Рашаҳот. 57-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Мақомот. 69-бет., Хазинат ал асфиё. 551-бет.

### Мазмуни:

Фақирлармиз, сенинг йўлингга келганмиз,

Сенинг юзинг жамолингда йўқ бўлганмиз (сенинг нарсанг бўлиб қолганмиз).

Тобутимиз томон қўл очгин.

Сенинг қул ва бозуларингга офаринлар бўлсин.

Бахоуддин икки марта ҳаж сафарида бўлган<sup>4</sup>.

Баҳоуддиннинг 2 фарзандлари – бир ўғил ва бир қизи бўлган. Ўғли ёшлигида вафот этган. Қизи вояга етганда Алоуддин Атторга турмушга берган. Алоуддин Аттор унга ҳам куёв, ҳам ҳалифа бўлган. Авлодидан Хўжа Ҳасан Аттор, Хўжа Юсуф ўз даврининг валийлари бўлган. Унинг авлодлари қизи орқали ҳозиргача сақланган.

Бахоуддинга тарбия берган устозларни шартли равишда иккига ажратиш мумкин:

- 1. Зохиран, бевосита мулоқотда бўлиб тарбия берган устозлар.
- 2. Рухлари орқали тарбия берган устозлар.

Биринчи гуруҳга Хожа Муҳаммад Бобои Самосий, Ҳалил Ота, Амир Кулол, Ориф Диггароний, Қусам Шайх ва ҳадис илмини ўргатган устозлари киради.

Хожа Муҳаммад Бобои Самосий Баҳоуддинга тарбия берган биринчи устоздир. У ҳақида «Рашаҳот» асарида маълумот берилган. Муҳаммад Бобои Самосий Хожа Азизоннинг энг комил ва фозил саҳобаларидан эди. У Ромитаннинг Самос қишлоғида дунёга келган. Муборак қабри ҳам ўша ердадир.

Баҳоуддинга фарзандликка қабул назари Муҳаммад Бобои Самосийдан бўлган. У Баҳоуддин туғилишини олдиндан башорат қилган ва Амир Кулолга унинг тарбиясини топширган. Бобои Самосий 755 ҳижрий йилда вафот этган<sup>134</sup>. Хожа Муҳаммад бобо қариб қолган пайтларида Баҳоуддин Нақшбандни бобоси Самарқандга етаклаб борган. Қаердаки бирон-бир дарвишни кўрса, уни уларнинг суҳбатига олиб борган ва беҳад ҳожатмандлик изҳор этган. Сўнг Буҳорога олиб келиб, унинг уйланиш маросимини адо қилган. Кейин Баҳоуддин тушидаги ишорага асосан 12 йил Ҳалил отадан тарбия олганлиги кўрсатилган<sup>135</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Рашахот. 55-бет

 $<sup>^{134}</sup>$ Хазинат-ал асфиё. 542-бет. Тўхфат-аз-зойирин. 43-бет.

<sup>135</sup> Мақомот. 32-бет.

Халил Отанинг нур тўла мозори Нахшабда (Қашқадарё вилояти) Дехаи Шуллук мавзесида, Қарши қўрғонидан тахминан чорак тош масофада бўлган ўша ер ахолисининг маъруф зиёратгохидир<sup>136</sup>.

Баҳоуддин Нақшбанд тавбага таяниб, Ревартунга келгандан кейин, илм олиш билан машғул бўлди. «Мақомот»да у ҳадис илмини Баҳоуддин Қишлоқий — Диггаронийдан ўргангани ёзилган. Носириддин Тўра «Туҳфат-аз-зойирин»да Баҳоуддин Қишлоқийни Нақшбанд устози деб маълумот беради.

Мавлоно Баҳоуддин Қишлоқий — ўз даврининг муқтадоси, раҳбари бўлган. У зоҳирий — ақлий-мантиқий ва ботиний — руҳий илмларни эгаллаган олим, шунингдек, каромат соҳиби бўлган. Унинг туғилган жойи, Қарши вилоятининг даҳаси бўлган Муборак қишлоғидир.

Баҳоуддин Қишлоқий — улуғ Хўжа Муҳаммад Баҳоуддин Нақшбандга суҳбат шайхи ва ҳадис илми бўйича устози бўлган эди. Баҳоуддин Қишлоқийнинг шарафли қабри Муборак қишлоғида, Хўжа Муборак номи билан машҳурдир<sup>137</sup>.

Мавлоно Ориф Диггароний Саййид Амир Кулол суҳбати шарафига етишдан олдин, мавлоно Баҳоуддин Қишлоқийга мурид бўлган.

Баҳоуддин тавбага етишиб, Буҳорога келиб, ҳадис илмини ўргангандан кейин Абдулҳолиқ Ғиждувонийнинг руҳий ишоратлари билан ҳазрат Амир Кулолдан (вафоти 1370) тарбия олган.

Кулол ўзидаги бор билимларини Бахоуддин Амир Нақшбандга бергандан кейин бутун асҳоблари мажлисида унга юзланиб шундай деди: «Фарзандим Бахоуддин, Хазрати Хожа Мухаммад Бобойи Самосийнинг сиз хакингиздаги гапларини тўлалигича бажо қилдим. Менга айтган эдиларки, мен сенинг тарбиянгни қандай бажо келтирган булсам, сен ҳам фарзандим Бахоуддиннинг тарбиясини шундай жойига қуй. Мен худди шундай қилдим!». Амир ўз кўкракларига ишорат қилиб дедилар: «Сизнинг рухоният қушингиз башариятлик тухумидан чиқди. Сизнинг химмат қушингиз баландпарвоз чиқиб қолди. Энди сизга рухсат ва ёки тожик шайхлардан хам кимнинг ижозатдир, турк димоғингизга етса унинг талабида бўлинг. Мақсадга етиш борасида

1

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup>Носириддин Тўра. Тўхфат аз зойирин. 16-17-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup>Носириддин Тўра. Хўжа Бахоуддин Нақшбанд ва у киши ҳазратларининг устозлари ҳамда муридлари. 14-бет.

химматингизга нуқсон етказа кўрманг!» 138. Хазрат Бахоуддин шу кундан эътиборан Саййид Амир Кулолнинг нафаслари бўйича янгидан талаб йўлига кириб хол тили билан бу рубоийни айтган экан:

Эй, ошиқи шўридаву авбоши талаб, Ин ваъда, ки кардааст, ту ҳар жош талаб. Дар ғам агараш наёби, дар шоди жуй, Саргардони гузин ҳар жош талаб<sup>139</sup>.

### Мазмуни:

Талаб йўлидаги эй ошик. Ваъда килинганни хар ерда тила. Ғамда топа олмасанг шодликда изла ва хар жойда излагин.

Баҳоуддин Амир Кулолдан кейин етти йил унинг тўртинчи халифаси бўлган Мавлоно Ориф Диггаронийнинг хизмати ва мулозаматида бўлди. Бу мулозаматда хилма-хил риёзату жидду жаҳдни ўз бўйинларига олди. Кўп вақтлар Мавлоно Ориф билан бирга Работи Малик қурилишида мардикорлик қилдилар.

Мавлоно Орифдан сўнг Бахоуддин икки-уч ой Қусам Шайхга мулозамат ва мутобаъатда бўлди. Охири Қусам Шайх Хожамизга ташриф буюриб дедилар: «Менинг тўққиз ўғлим бор, ўнинчиси сенсан ва уларнинг хаммасидан сен мукаддамсан!» Кусам Шайх йиллаб Нахшаб туманларидан Бухорога келиб юрди. Хазрати Хожа уларни иззат-икром қиларди. Қусам Шайх айтарди: «Сенда мавжуд бўлган бундай сифат ва қатъий талабни толиблардан бирортасида «Кусам Шайх ғоят карамли ва кўрмаганман! ўта бўлганлигидан хаётининг охирида Бухоро шахрида Масжиди Саррофон якинидаги тимга кириб, хар хил харидлар килди ва тимдан чикди. Бир дўкончага кирди. Фарзандлари ва тобеъларидан кимки ўзи билан бирга бўлса хаммасини олдига чақирди ва деди: «Кетишимиз яқинлашди, калимаи тавхидни бирга айтайлик». У айтди, бошқалар такрорлади, бир онда жонини Хаққа таслим қилди<sup>140</sup>. Қусам Шайхнинг мозори Қарши қишлоғида, Пудина Мадин (деб) аталади $^{141}$ .

Демак, Бахоуддин зохиран бевосита мулокотда бўлиб, Мухаммад Бобои Самосий, Халил Ота, Бахоуддин Қишлокий –

<sup>139</sup>Ўша жойда.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>Мақомот. 32-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup>Мақомот. 33-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>Носириддин Тўра. Хўжа Бахоуддин Нақшбанд ва у киши хазратларининг устозлари хамда муридлари. 15бет.

Диггароний, Саййид Амир Кулол, Ориф Диггароний ва Қусам Шайхдан тарбия олган.

Манбаларда Бахоуддин Накшбанднинг увайсий эканлиги таъкидланган. XV аср ёзма манбаси бўлган Мухаммад Порсонинг «Рисолаи қудсия» асарида Бахоуддин Нақшбанд ҳақида: «Хазрат хожамизнинг йўллари увайсийлар тариқасидир» деб ёзилади<sup>142</sup>. тасаввуфдаги ўзига xoc Увайсийлик камолот йўлидир. «Увайсийнинг маъноси – авлиёуллохлардан бир тоифа бўладики, хақиқат бузрукворлари машойихлари ва «увайсийлар» деб аташади. Улар учун зохирда пирга эхтиёж ЧУНКИ Рисолатпанох бўлмайди, уларни ўзларининг ткони ўзгаларнинг воситасисиз парвариш хужраларида килдилар, чунончи, Увайсга (Қаранийга) шундай парвариш берган эдилар»<sup>143</sup>.

Увайсийлар сулукида Раббоний файз ва Раҳмоний тажаллиётга етишишда муҳаддас арвоҳлар воситачи бўлади.

Алишер Навоий «Насойим — ул муҳаббат мин шамойил ул футувват» асарида увайсийлик Увайс Қараний номи билан юритилишини таъкидлайди, чунки у Муҳаммад Пайғамбарни зоҳир кўзи билан кўрмасдан туриб, маъно ва руҳоният юзидан тарбият олган эди. Навоий ёзадики, «ҳар кишинингки бу тоифадан зоҳир юзидан пири маълум бўлмаса ва машойихдан бирининг руҳи ани тарбият қилган бўлса, уни увайсий дерлар» 144.

Демак, увайсийлик – ботиний, рухлар воситаси ила маънавий, рухий тарбия бўлиб, зохирий тарбияга нисбатан олий мақомдир.

Фахриддин Али Сафий «Рашахот айн ал ҳаёт» асарида Нақшбанд номи билан машҳур ҳазрат хожа Баҳоуддин зикрини келтириб: «Аммо ҳақиқат юзасидан хожа увайсий бўлганлар ва ҳазрат хожа Абдулхолиқ Гиждувонийдан тарбият топганлар» дейди<sup>145</sup>. Бу билан Нақшбанднинг увайсийлигини ўзидан олдин ўтган Хожа Абдулхолиқ Гиждувоний (вафоти 1180 ёки1220) руҳониятидан тарбият топганлиги билан изоҳлайди. Абул Муҳсин Муҳаммад Боҳир ва Салоҳиддин ибн Муборак ал Буҳорий томонидан XIV-XY асрларда ёзилган «Маҳомот» ва «Маноҳиб»га асослансак, Баҳоуддин увайсийлигини кенгроҳ изоҳлаш мумкин. Манбалар таҳлили шуни кўрсатадики, ҳожанинг биринчи руҳий

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup>Порсо Хожа Мухаммад.Рисолаи Қудсия.-Бухоро: Бухорои Шариф,-1327 х.й.58-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>Рисолаи қудсия. 58-59-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>Алишер Навоий. Насойим ул муҳаббат мин шамойил ул футуват жилд.15 Тошкент: Ғафур Ғулом номидаги бадиий адабиёт нашриёти, 74-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>Рашахот. 54-бет.

холатининг ўзгаришига сабаб Хожа Али Ромитаний рухонияти бўлди. Шунинг учун Нақшбанд ўзини «биз Хазрат Азизоннинг муридимиз» деб таъкидларди. Кейин унинг тушида Хаким ота — Сулаймон Боқирғоний (ваф. 1186) рухи ишорат қилган ва у Халил ота тарбиятини олган. Шундан кейин Хожаи Жаҳон руҳонияти тарбиясида бўлган. Унинг айтган ўгитларига тўла амал қилиб, руҳан камолга етган.

Рухий устозлар ишорати билан Бахоуддин ҳар бир одамнинг ҳалбини топишга уриниб, ожиз-нотавонларга ёрдам берган, етти йил ҳайвонларга ҳараган, итларга ҳизмат ҳилган. Кейинчалик етти йил йўлларни тоза саҳлаган. Бу ҳаҳда Наҳшбанд тилидан ёзиладики, «Шу етти йил ичида енгим ва этагим тупроҳдан асло ҳоли бўлмас эди. Бу Ҳаҳҳнинг дўсти ҳандай амални буюрса, садоҳат билан бажо келтирардим, ҳар бир амалнинг натижасини ўзимда мушоҳада ҳилардим ва аҳволимда тўлиҳ тараҳҳий юз бераётганини сезардим» 146.

Йўлнинг бошида Нақшбанд Увайс Қараний рухониятига юзланиб, унинг сифатларига кириб сайр этган. Бу ҳақда манбада шундай ёзилади: «Саккиз ойдирки, биз таважжуҳимизни Увайс Қаранийнинг руҳониятига қаратган эдик ва уларнинг сифатига кириб сайр қилардик. бугун уларнинг сифатидан чиқдик»<sup>147</sup>.

Бахоуддин Нақшбанд буюк мутасаввуф Мансур Халлож (858) рухониятидан хам таълим олган. Нақл қилинишича, у айтган: «Талаб айёмларида Мансур Халлож сифати икки марта менда туғён урди. Бир дор бор эди. Икки марта ўзимни дор остига етказдим ва дедим: «Жойинг мана шу дордир!». Тангри инояти билан бу мақомдан ўтиб кета олдим» 148.

Нақшбанд буюк сўфийлар Боязид Бастомий (ваф.875), Жунайд Бағдодий (ваф.910), Шиблий (861) рухоний оламидан бахра олган<sup>149</sup>. Лекин у доимо хушёрлик мақомида турган. Манбада унинг қуйидаги сўзи келтирилади: «Охири бир боргоҳга етдимки, бу боргоҳдан муаззамроқ боргоҳ йўқ эди, билдимки, бу Муҳаммад боргоҳи эди. Боязид қилган ишни қилмадим, яъни беадабликка йўл қўймадим»<sup>150</sup>. Демак, Нақшбанд беҳушлик — сукр йўлидан

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup>Рашахот. 54-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>Мақомот. 15-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup>Ўша ерда. 21-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup>Ўша ерда. 28-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup>Мақомот. 28-бет.

бормасдан, Жунайд Бағдодий каби огоҳлик, ҳушёрлик мақомида турган.

Манбаларда кейинги рухий тарбия берган валий Хожа Хакими Термизий (831) эканлиги кўрсатилган. Хижрий 789 йилда Бахоуддин айтган эдики: «Йигирма икки йилдирки, биз Хаким ат Термизий тарикатига эргашамиз ва улар бесифат эдилар. Агар бирор киши билса мен хам бу замонда бесифатдурман» 151.

Нақшбанд шунингдек, Абулқосим Абдулкарим ибн Хавазан Қушайрий (986) ва Фаридуддин Аттор (ваф.1220) рухониятидан тарбия олган. Мақомотда ёзиладики, у айтар эди: «бизнинг сулукимиз тариқатда Имом Қушайрий ва Шайх Аттор айтган сўзларига жуда мувофик келади» 152. Абулқосим Абдулкарим ибн Хавазан ал Қушайрий (986) — Хуросонлик диндор ва сўфий, «Рисала фи илм-ат-тасаввуф»нинг муаллифи. Бу асар сўфийлар учун кўлланма сифатида хизмат қилар эди ва то хануз шундай бўлиб турибди. Асарда машхур сўфийларнинг таржимаи холи, уларнинг мусулмон қоидаларига муносабатлари, сўфиёна тушунчаларга изох ва шархлари берилган.

Кушайрийнинг 1983 йилда Мисрда нашр этилган «Латоиф ал — ишорат», 1969 йилда чоп этилган «Арбаа расаъил фит-тасаввуф», 1968 йилда Бағдодда чиққан «Тартиб ас-сулук» асарлари машхур. 1964 йилда Қорачида нашр этилган «Рисаъил ал — қушайрия» асарида унинг таълимоти тўла ёритилган.

Манбадан маълум бўладики, Бахоуддин Нақшбандга Абу Али ал Хорис Мухосибий (781), Абу Сайид Абулхайр (967), Абдуллох Ансорий (1006) ва Абдулкодир Ғилоний (1077-1166)лар рухий таъсир этган.

Хулоса қилиб, Баҳоуддин Нақшбанднинг тариқат нисбати ва зикр таълимини манбалар асосида кейинги бетда келтирилган 1-чизмада тасвир этилган.

Амир Кулол дунёдан ўтаётган вақтларида бутун шогирдларига Бахоуддин Нақшбандга итоат қилишни буюрганлар. Бу даврда Бахоуддин Нақшбанд мустақил бўлган, таълимоти ва йўлини белгилаш орқали ўз тариқатини асослади. Амир Кулол 1370 йилда вафот этган. Демак, нақшбандия тариқати XIV асрнинг иккинчи ярмида вужудга келган. Бу тариқат Бахоуддин Нақшбанд издошлари сифатида нақшбандия номи билан машхур бўлди ва

-

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup>Мақомот. 15-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup>Ўша ерда. 28-бет.

жуда кенг тарқалди. Унинг таълимоти асосида бутун борлиққа муҳаббат билан қараш ғояси ётади. бу тариқат Хўжа Аҳрори Валий, Маҳдуми Аъзам фаолиятлари туфайли нуфузи ошди ва Ҳиндистон, Арабистон, Туркияга тарқалди. Нажмиддин Комилов бу тариқатни охирги деб

### 1-чизма БАХОУДДИН НАКШБАНД ТАРИКАТ НИСБАТИ ВА ЗИКР ТАЪЛИМИ Хазрат Саййид Амир Кулол Хожа Мухаммад Бобойи Самосий Хожа Али Ромитаний Хожа Махмуд Анжир Фағнавий Хожа Ориф Ревгарий Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний Хожа Юсуф Хамадоний Шайх Абу Али Фармадий Ботин илми нисбати 2 томони Шайх Абул Хасан Харақоний Шайх Абу Усмон Магрибий Шайх Абу Язид Бастомий Абу Али Котиб Имом Жаъфари Содик Абу Али Рудборий Жунайд Бағдодий Сари Сақатий Имом Мухаммад Косим ибн Мухаммад Маъруф Кархий Боқир Имом Зайнул Довуд Тойи Ибн Абу Бакр Сиддик Обидин Салмоний Форсий Хабиби Ажами Али Имом Хусайн Абу Бакр Сиддик Хасан Басрий Али Али Мухаммад Мухаммад

шундай изох беради: «Нақшбандиядан кейин тасаввуф тарихида бошқа силсила вужудга келган эмас. Эрон ва

Хиндистонда айрим янги тариқатлар шаклланган, лекин улар шохобчалар бўлиб, тасаввуф учун янги назарий ва амалий йўналиш бермаган. Умуман XV асрдан кейин тасаввуфнинг назарий — фалсафий жиҳати сўна бошлаган» 153. Нақшбандия тариқатида шахс эркин бўлиб, фақат Оллоҳгагина итоат этган. Тариқатдаги увайсийлик ва робита бунга имкон берган. Шунинг учун бу таълимот ва тариқат таназзулга юз бурмай, юксалиб кенг ривож топган.

Баҳоуддин ўзи асослаган тариқатига Юсуф Ҳамадоний ва Абдулхолиқ Ғиждувоний асослаган саккиз тамойилга учта янги — «вуқуфи замони», «вуқуфи адади» ва «вуқуфи қалби»ни киритган. Бу тариқатда ҳам «Даст ба кору дил ба ёр» шиор қилиб қабул этилган. Нақшбандия таълимоти ваҳдати вужудга мос бўлиб холис эзгулик қилишга асосланган.

Баҳоуддин Нақшбанднинг одамларга, ҳайвонларга, ўсимлик ва барча мавжудотга меҳр-муҳаббат ва шафқат кўзи билан қараши натижасида руҳий қуввати шу даражада камолотга етадики, балоларни қайтара оладиган, мушкулларни осон қила оладиган бўлади ва шунинг учун уни балогардон номи билан тилга оладилар. Манбаларда кўрсатилишича, душман Буҳоро аҳлига ҳавф солганида у айтади: «бизнинг елкамизда оламнинг юкидир».

Агар табох шавад мамлакат зи шох маранж, Ки назди ахли хакикат гунохи дарвеш аст<sup>154</sup>. Мазмуни:

Агар мамлакат хароб бўлса шохдан хафа бўлма, Хақиқат ахли орасида бу дарвишнинг гунохидир.

Манбалардан маълум бўладики, Бахоуддин рухий камолотининг воситаларидан яна бири кучли талаб ва химмат экан. Нақшбанднинг ўзидан бу ҳақда қуйидаги нақллар сақланган: «Биз бу йўлнинг талабига қадам қўйганимизда икки юз киши эдик. Менинг ҳимматим буларнинг ҳаммасидан ўтиш эди. Илоҳий иноятга ноил бўлиб, бу жамоатнинг ҳаммасидан ўтиб кетдим ва асл мақсадга етдим».

#### Байт:

<sup>153</sup>Комилов Н.Комиллик тариқати//Тафаккур-1998. 61-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup>Мақомот. 88-бет.

Мардони рахаш расидаанд аз химмат, 3-он дар рахи ў нишон бе пайдо нест $^{155}$ . Мазмуни:

Химмат билан етдилар бу йўлга мардлар, Химмат билан топурсан унинг нишонин. Бу хакда яна шундай байт келтирилган: Химмат туро ба кунгираи Кибриё кашад, Он сақфгохро бех аз ин нардбон махох $^{156}$ . Мазмуни:

> Сени улуғлик аршига етказар ҳиммат, Бу химмат нарвондир сенга таппа-тахт.

Бахоуддин айтган: «Мақсад талаби йўлида химматингиз менинг бошимга қадам қўйиб, мендан ҳам ўтиб кетиш бўлмаса, мен сизни кечирмайман!» 157 Демак, кучли талаб ва химмат Бахоуддин рухий камолотнинг асосларидан бири экан. Бинобарин, Бахоуддин Нақшбанд сўфийлик йўлида зохир юзидан Мухаммад Бобоий Самосий, Халил ота, Амир Кулол, Ориф Диггароний, Кусам Шайхлардан бевосита тарбия олиш билан бирга, аслида илохий иноят ила рухоний устозлар воситаси билан Оллохнинг файзини қабул этган ва илохий нурларни зухур қилиш манзилига айланган. Шунинг учун тасаввуф тарихига у «увайсий» номи билан кирган. Асли исми Мухаммад бўлган Нақшбандни Бахо ул Хақ ва дин деб шарафлаганлар. Уни Хақ йўлни кўрсатувчи ва диннинг ёритувчиси даражасида деб айтганлар.

Бахоуддин Нақшбанд номи билан ҳам машҳур бўлган. Чунки у отаси билан кимхобга накш боғлаш касби билан шуғулланган ва кейинчалик кишилар қалбида Тангри – Олий Наққошнинг Нақшини нақшлай олган, яъни инсонларни олий камолотга етиш йўлига йўналтира олган. Шундан сўнг уни Шох Нақшбанд деган ном билан улуғлаганлар. Бахоуддин ориф, шайх даражасига етган комил инсон бўлиб, ўзи мустақил нақшбандия таълимоти ва асослаган. тарикатини Унинг халифалари Алоуддин Чархий **Гиждувонийдир.** Мухаммад Порсо, Яъкуби ва Бахоуддиннинг хаёт йўли комилликка интилувчи хар бир шахс учун ибратдир.

157 Мақомот. 16-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup>Мақомот. 16-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup>Ўша жойда.

Бахоуддин Нақшбанддан ёзма мерос қолганми ёки йўқми деган масала тасаввуфшунос олимлар ўртасида алохида муаммо бўлиб келаяпти. Бу хакда хозирги кунгача икки хил қараш мавжуд. Биринчиси, Бахоуддин ўзидан кейин хеч қандай ёзма манба қолдирмаган деган фикрдир<sup>158</sup>. Иккинчиси – Бухоро музейида остида сақланаётган «Комусул-аълом»нинг 10682 /11 ракам иккинчи томида Бахоуддин Накшбандга оид маълумотларда: манзумаси «Хаётнома» Хожанинг» ва «Далил ошикийн» унвонила тасаввуфга доир бир китоби бордир,»<sup>159</sup> деб ёзилган.

Шайх Муҳаммад Ҳишам Каббоний 1995 йил Чикагода инглиз тилида нашр этган «Нақшбандия сўфийлик йўли тарихи. Валийлар силсиласи бўйича маълумотлар» асарида «Баҳоуддин Нақшбанднинг «Ал-Аврод-ал Нақшбандия», «Ҳадият ас-соликин ва туҳфат аттолибин», «Танбеҳ ал-ғофилин «ва «Маслак ул-анвор» китоблари бор ва улар Истанбулда сақланмоқда» дея маълумот беради.

Биз бу масала юзасидан узоқ муддат изланишлар олиб бордик ва шундай хулосага келдик, дарҳақиқат, Баҳоуддиндан ёзма мерос қолган экан. Бизнинг тадқиқотларимиз натижасида аниқланган китоб — ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд таълиф этган «Аврод» номли рисоладир. Бу асарнинг борлиги ҳақида қуйидаги маълумотлар бор:

1954 йилда Истанбулда нашрдан чиққан турк «Ислом энциклопедияси»нинг 9-томида Бахоуддин Накшбанд хақида Тахсин ёзувчининг мақоласи берилган. Унда: «Бахоуддин Нақшбанднинг «Аврод» идан (таъкид бизники – Г.Н.) ва халифаси Порсо тарафидан ёзилган «Рисолаи қудсия» ва бошқа таржиами ҳол манбалардан ташқари билан боғлиқ хеч кандай асарлари учрамая $\pi$ ти»<sup>161</sup>, деб ёзилган. «Комус УЛ аълом» энциклопедиясининг олдинги нашри Истанбулда нашр этилган бўлса-да, лекин ундаги маълумотни Тахсин ёзувчи келтирмаган, фақат Баҳоуддин Нақшбанднинг «Аврод» номли асари борлигини ёзиб қолдирган. Тахсин ёзувчи ўз фикрининг исботи учун шундай ёзади: «Ал Авроди Бахоийя» номи билан маълум бу «Аврод»нинг

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup>Мухаммедходжаев А. Идеология накшбандизма. Душанбе: Дониш, 1991. С.60. Акимушкин О. Накшбанд Бахауддин. // Ислам. Энциклопедический словарь.М.: Наука, 1991. С.186.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup>Шамсуддин Сомий. Қомус-ал-аълам.-Истанбул: 1312 ҳ.й.Т.2. 1412-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup>Kabbani Shaykh Muhhammad Hisham. The Naqshbandi Sufi way:History and Guidebook of the Saints of Golden Chain. Chicago: 1995. P.8.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>Таҳсин ёзувчи. Нақшбанд / Ислом энциклопедияси. Истанбул: 1954. 9-жилд. 53-бет.

Маъмун бин Аҳмад бин Иброҳим ал Турнавий ва Муҳаммад бин Мустафо ал Ходимий тарафидан ёзилган икки шарҳи бордир<sup>162</sup>.

Бизнинг тадқиқотларимиз «Аврод» асарининг қўлёзма нусхаси сақлангани ва бу асарга юқорида зикр этилгандан ташқари ёзилган яна иккита шарҳнинг мавжудлигини кўрсатди.

А.Б.Холидов тахрири остида Москвадаги «Фан» нашриёти Фанлар академияси қошидаги Шарқшунослик собик СССР институтининг Ленинграддаги бўлимида сақланаётган қўлёзмалар хакида «Арабские рукописи института Востоковедения Академии Наук СССР» номли киска катологини икки кисмда нашр этди. Унинг биринчи қисмида 3464 ва 3465 тартиб рақамлари, В 3829 ва А 1539 шифр остида Бахоуддин Мухаммад Накшбанд 791/1389) Бухорийнинг (Вафоти «Аврод» номли асари сақланаётганлиги кўрсатилади<sup>163</sup>. Асар номи ёзилгандан кейин А.Б.Холидов таълиф маъносини билдирувчи белгини қуйиб, Нақшбанд исмини ёзган. Бу билан «Аврод»нинг Бахоуддин муаллифи Бахоуддин Накшбанд эканлигини таъкидлаган.

Баҳоуддин Нақшбанд «Аврод» асарининг В 3829 шифр билан сақланаётган қўлёзма нусхаси 756-89а варақларида сақланган. Бу нусха ҳижрий 1287, милодий 1870/71 йилда Волга бўйида кўчирилган. Авроднинг А 1539 шифрли нусхаси 256 — 44а варақларда ёзилган қўлёзмада сақланмоқда.

Библиографик каталогда Бахоуддин Нақшбанднинг «Аврод» номли асари ҳақидаги қайд мавжуд<sup>164</sup>.

«Шарқ қўлёзмалари тўплами»да Бахоуддин Накшбанднинг «Аврод» асари хакида сўфиёна дуолар тўплами деб хулоса қилинган. «Дуо» арабча сўз бўлиб, худодан ёлвориб яхшилик тилаш маъносини билдиради. Бу асар бўлса «Аврод» м аъносини билдиради. «Вирд» арабча сўз бўлиб, вирдлар «тарк этмай доим бажариб туриладиган вазифадир» дир. Айни замонда «Вирд» тасаввуфий тушунча маъносида хам келади: шайх ва муршидларнинг узлуксиз ўқиб юришлари шарт бўлган тиловат, зикр, тасбех, дуо, саловат каби мажбуриятларни ўз ичига олган. Демак, «вирд» тушунчаси дуо тушунчасидан кенг бўлиб, асосий мақсад талаб этиш эмас, балки Тангри ризолиги учун юкланган вазифаларни бажаришдан иборатдир. Шунинг учун хам

 $<sup>^{162}</sup>$ Тахсин ёзувчи. Накшбанд / Ислом энциклопедияси. Истанбул: 1954. 9-жилд. 53-бет.

 $<sup>^{163}</sup>$ Арабские рукописи института востоковедения. Краткий каталог / Под ред. А.Б.Халидова.-Москва: Наука, 1986.-Ч.1.С.174.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup>C.B.P. T.III.N2393 C.259.

библиографик мазмундаги асарларда дуолар ва вирдларни алохида гурухларга бўлиб тартибга келтирганлар.

«Арабча-русча қомус»да вирд сўзи манба, сарчашма деб таржима қилинган. «Аврод» арабча вирд сўзининг кўплиги бўлиб, сўфийлар зикр вактида ўкийдиган тизимга келтирилган дуолар» деган таъриф бор. Вирдни Тримингэм уч мазмунда талкин этади: «а) тарикат б) махсус дуо ва в) тарикатнинг зарурий дуоси» вирдни тарикат маъносида келиши унинг бу йўлнинг асосини ташкил этувчи дуолар тизими эканлигини англатади. «Вирд тарикат сўзининг синоними бўлиб, хизмат килиш зарур бўлган йўлни англатади. Шунинг учун маълум шайхни вирдига эргашиш шу тарик-йўлга эргашиш демакдир» 167.

Тримингэм XII асрдаги тариқатларда индивидни силсила билан боғланишини изохлаганда унга махсус нидишк берилиши ва бу вирдда силсила занжирининг маънавий қуввати жамланганини қайд этади. Вирд тарикатга киришнинг маросимида бу йўлга қадам қўяётган кишига тасбех билан бирга топширилган ва камолот даражаларига мувофик ўкишга ижозат берилган. Дж. Тримингэм исломдаги тариқатларни тахлил этиб, «барча тариқатлар ўзининг шахсий рахбари томонидан ижод этилган авродига эга бўлган. Унда тариқатнинг хусусияти ўз деган хулосага келади. Демак, Бахоуддин топган»<sup>168</sup> Нақшбанднинг Авроди Нақшбандия тариқатининг хусусиятларини акс эттирувчи мухим манба экан.

Шўролар даврида йирик шайхлар таржимаи холи, ирфоний – адабий меросини ўрганиш қатағон қилингани боис «Аврод»лар тўғрисида етарли маълумотга эга эмас эдик. Холбуки, кўпгина машхур шайхларнинг ўз «Аврод»лари бўлган. Юқорида тилга олинган «Арабские рукописи»нинг «Вирдлар» бўлимида тасаввуф оламида хар бири алохида мартаба касб этган Мухаммад Ғаззолий, Абдулқодир Ғилоний, Шаҳобиддин Абу Ҳафс Умар Суҳравардий, Мухайиддин Арабий, Али Хамадоний каби ибн шайхларнинг «Аврод»ларидан нусхалар сақлангани кўрсатилган. Бахоуддин Нақшбанд «Аврод»и нақшбандия тариқатига кирган солик манзилга – Хаққа етиш учун мунтазам англаб, мохиятига етиб, мушохада этиб ва қалб билан такрорлаб туриши зарур бўлган

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup>Тримингэм Дж.С. Суфийские ордены в исламе. М.: Наука, 1989. С.287.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>Ўша жойда. 174-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>Ўша жойда. 152-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup>Тримингэм Дж.С. Суфийские ордены в исламе. М.: Наука, 1989. С.287.

санолар, Тангрининг исмлари, зикр, тасбех, Қуръон оятлари тиловати, салавот ва дуолар тўпламидан иборат. Бинобарин, Хожанинг «Аврод»ини соликлар учун илохий файзни қабул қилиш мақсадида яратилган муборак сарчашма деб бахолаш мумкин.

«Аврод» асарининг таржима ва тахлилидан маълум бўладики, унда инсон камолотининг энг олий хади, яъни идеали бўлган зоти, сифатлари, исмлари ва феъллари кўрсатилган. Бу билан Бахоуддин инсонни ўз аслини билиб, Тангридаги гўзал сифатлар билан безанишга ва чиройли ахлок сохиби бўлишга Тангрининг чақиради. Асарда исмлари келтирилган Накшбанднинг ўзи томонидан олий зотга, Худога муножотлари ёзилган. Бу сатрларни англаб, ўқиб, мушохада қилган киши оламдаги бошқа боғланишлар тизимидан узилиб, Олий Идеал ва Мукаммал Гўзаллик билан боғланади.

Тасаввуф фалсафасида инсон энг асосий муаммодир. Инсон бу ўткинчи оламда таваллуд топганидан то рихлат қилгунга қадар дунёвий — башарий «иплар» билан чамбарчас боғланиб, ўз яратувчисини унутади. Мутлақ Гўзаллик ва Олий Идеал бўлган Тангри ва инсон ўртасида нур ва зулматдан иборат хижоб — парда, тўсиклар вужудга келади. Хазрат Бахоуддин «Аврод»и инсон ва Тангри ўртасидаги ана шу хижобларни кўтаришга ва асл мохиятини англаб идрок этишга хизмат қилади. Рисолада кўрсатилган ўзига хос зикру қоидалар тизими орқали бу ишнинг энг осон йўлини тавсия этади.

«Аврод»да инсоннинг «шариф», яъни мавжудотлар ичида энг мукаммал килиб яратилганлиги хакида сўз боради: «Эй менинг Илохим ва насут — бу оламнинг илохи! Сен бизни бу касрат — кўплик аро юксакликда кўйдинг!» Бу сўзлар Куръони Каримдаги Тангри Одамни яратар экан барча фаришталарни унга сажда килишга буюргани, зеро, У инсонни ўзининг ердаги халифаси, яъни ўринбосари сифатида яратгани хакидаги оятларининг мохиятини очади. Демак, Бахоуддин фикрича, инсон бу оламда ўз ўрни, асл мохияти, Тангрининг ердаги халифаси эканлиги ва унинг барча сифат ва исмларини ўзлаштириб, куч- кудратини намойиш этиш учун яратилганлигини билиши ва шунга мос амал қилиши керак. Инсон бутун оламни ўзида акс эттирган мукаммал зот эканлиги ва бу камолот даражасига етмок учун Тангрининг олий, пок, куч-

қувватлари билан узвий боғланишда бўлиши зарурлиги уқтирилади.

«Аврод»да бутун борлиқ ягона илохий асосга эга бўлган икки оламдан иборат деб қаралади. Бу оламларнинг бири «Амр», иккинчиси «Халқ» деб номланади. «Амр» — Тангрининг амр и билан яратилган бирламчи, абадий ва асосий олам, «Халқ» - шу Амр оламининг тадрижий ривожланиши натижасида вужудга келган мавжудотлар оламидир. Иккинчи оламнинг асли амр олами бўлиб у ўзгарувчан ва фонийдир. Шу билан бирга Бахоуддин жами борлиқни «Ғайб» ва «Шаходат» оламларига ажратади. «Ғайб» бизга кўринмайдиган фаришталар, жинлар ва бошқа илохий қувватлар олами. «Шаходат» биз гувох бўлиб турган зохирий олам. Бахоуддин фикрича, «Шаходат» оламини инсон ўз хиссиётлари ва акли орқали ўрганиши мумкин. Аммо Тангри ўзи истаган кишигагина ғайб олами сир-асрорини ўрганиш, ладуний — ўз билимларидан бериши мумкин.

Муҳаммад ибн Муҳаммад ал Буҳорий Нақшбанднинг «Аврод» асари мазмун ва моҳиятини туҳлиқ очиб беришга ёрдам берадиган восита мазкур асарга ёзилган шарҳлардир. «Аврод»га ёзилган биринчи шарҳ XV асрда яшаган йирик мушориҳ Али бин Аҳмад ал Гурийнинг «Канз ал ибод фи шарҳ ал Аврод» («Аврод шарҳи – ибодат аҳли учун ҳазина»)сидир. Гурий ўз даврининг машҳур шарҳловчи олими буҳлган. У Баҳоуддин Наҳшбанднинг «Аврод»и билан бирга суҳравардия тариҳатининг асосчиси Шаҳобиддин Абу Ҳафс Умар ас Суҳравардий (ваф.632/1234)нинг «Аврод»ига ҳам шарҳ ёзган. Унинг «Канз ал ибод фи шарҳ ал Авроди» икки асарга ёзилган шарҳдан иборат. Бу асарнинг қуҳлёзма ва тошбосма нусҳалари мавжуд.

Али бин Аҳмад ал Ғурийнинг «Аврод» асарига ёзилган шарҳининг қўлёзма нусхаси Ўзбекистон Фанлар академияси қошидаги Абу Райҳон Беруний номли Шарқшунослик институти хазинасида 2944/1 шифри остида сақланмоқда. Бу нусха 18 зулқаъда 864 ҳижрий (4 сентябрь 1460 милодий) йилда, яъни Баҳоуддин Нақшбанд вафотидан 71 йил ўтгач, Абулкабир ибн Носир ... ибн Абу Бакир Рофеъи томонидан кўчирилган. Демак, шарҳнинг асли ҳийла олдин ёзилган. Шарҳ 389 варақдан иборат. Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд «Аврод»ига берилган тўртинчи шарҳ «Ал ижобатул раббония ли шарҳи ва манофиъ ул Вирди Нақшбанди ли Шайҳ ал-Акбар Саййид Муҳаммад Баҳоуддин ал-

Хусайний ал-Хасаний ал-Увайсий ал Бухорий ан Накшбанд» («Шайхи Акбар Саййид Мухаммад Бахоуддин Хусайний Хасаний Увайсий Бухорий Накшбанднинг «Вирди Накшбанд»и фойдалари шархига Парвардигорнинг ижобати») деб номланади. ва Бахоуддин Накшбанднинг Рисоланинг 4-бетидан 19-бетигача «Вирд»и ёзилган бўлиб, у хакида ва асосий тушунчалар шархи фозил аллома, ҳақиқатда комиллик даражасига етган, қудватул орифийн, муршидус соликийин, суннат осорларини якин нурлари билан тирилтирувчи Мавлоно Шайх Мухаммад Амин Курди Ирбилий (вафоти хижрий 1332 йилнинг 12 раббиулаввал ойи) томонидан ёзилган. Бу шарх Қохирада хижрий 1332 йилдан кейин «Саодат» матбаасида чоп этилгандир, чунки муаллиф хакида «мархум» деган ибора қўлланилган.

Рисоланинг биринчи «Фасл ли фазоили дуо»сида, Муҳаммад Амин бу шарҳни ёзишдан мақсадларини билдирган. У буни Мисрдаги нақшбандия тариқати учун ёзганини айтади ва таъкид этади: «Сақловчиларнинг аъзами бўлган, маърифатнинг банду басти, шариф ҳасаб насабнинг соҳиби Саййид Шайҳ Муҳаммад Баҳоуддин муридлар учун в и р д л а р т а ъ л и ф (таъкид бизники — Г.Н.) қилдилар»<sup>169</sup>. Бу сўздан маълум бўладики, Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд муридлар учун бир эмас, балки кўп вирдлар ёзган экан. Т а ъ л и ф э тган деб айтилиши, вирдларнинг муаллифи Баҳоуддин Нақшбанднинг ўзи эканлигини кўрсатади.

Биринчи фаслда Баҳоуддин Нақшбанднинг бу вирдларни ёзишдан мақсади қуйидагича кўрсатилган: «Бу вирдларни муридларга шунинг учун ёздиларки, то уларнинг қалблари Оллоҳга жазм бўлсин, то уларни бошқа ишлар билан машғул бўлишдан сақласинлар» 170. Демак, мақсад муридлар қалбини Тангридан ўзга барча машғулликлардан сақлаб, фақатгина унга жазм этишдир. Муҳаммад Амин ёзадики, Баҳоуддин Нақшбанд «таълиф этганларнинг энг яхшиси бу «Вирди Кабир» бўлиб уни «Вирди Нақшбандия деб номлаганлар» 171. Демак, Мисрдан келган манбада келтирилган «Вирди Нақшбанд» — «Вирди Кабир» бўлиб, у

\_

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup>Ирбили Шайх Мухаммад Амин Курди. Ал-ижобатил-раббония ли шарх ва манофеъ Вирди Нақшбанди Шайхил Акбарил Саййид Мухаммад Баҳо-уд-дин ал-Хусайни ал Ҳасани ал-Увайси ал-Бухори Нақшбанд. Қоҳира: 1322. 3-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup>Ирбили Шайх Муҳаммад Амин Курди. Ал-ижобатил-раббония ли шарҳ ва манофеъ Вирди Нақшбанди Шайхил Акбарил Саййид Муҳаммад Баҳо-уд-дин ал-Ҳусайни ал Ҳасани ал-Увайси ал-Буҳори Нақшбанд.-Қоҳира: 1322. 3-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>Ўша ерда. 4-бет.

Бахоуддин Нақшбанд ёзган барча вирдларнинг энг яхшиси сифатида таърифланган.

Муҳаммад Амин ёзган шарҳлар қисқа ва аниқдир. Шарҳловчи «бисмиллоҳ»ни шарҳлаб ёзадики, жамики яхши ишларни Оллоҳ деб бошлагин. Яъни, ҳар бир ишни бошлаётганда Оллоҳнинг сифатларини кўз олдингга келтириб холис, пок бўлгин. «Оллоҳ» сўзини шарҳлаганда уни «Илоҳ» ва «Ал» артиклидан иборат эканлигини айтиб, у сажда қилишга ва ибодат қилишга арзигули зот эканини билдиришни таъкидлайди. Оллоҳни исми зот, вожибал вужуд деб таъриф беради. Бу билан бутун вужудларни ҳосил қилган, яратган зот эканлигини уқтиради.

«Ар-Рахмон» — Оллохнинг муборак исмларидан бўлиб, н е ъ м а т ларни берувчи зот эканлигини кўрсатишини айтади. «Рахмон» бузург неъматларини берувчи эканлигини қайд этади. «Ар-Рахим» бўлса Оллохнинг кичик неъматлар билан кишига мехрибонлик қилиши, яхшилик қилиши, деб изох беради.

«Вирди Кабир» «Аллохумма анта Маликул Хаййюл Қайюмул Хаққул Мубин» деб бошланади. Мушорих «Малик» — ҳамма нарсани Оллоҳнинг тасарруфида эканлигини англатишини кўрсатади, деб ёзади. «Ҳай» Оллоҳнинг абадий ҳаёт билан сифатланганини кўрсатади ва Оллоҳнинг фано бўлмайдиган, ўлмайдиган зот эканлигини англатади. «Қайюм» — Оллоҳнинг ўзи-ўзига қоим эканлиги, ниманики истаса, ўзи ижро этишини билдиришини ёзади. «Хаққ — Оллоҳнинг собитлиги бўлса, «Мубин — унинг шундай зотлигини кўрсатадики, ҳидоят қилишни истаган шахсларга тўғри йўлни ёритади.

Шарҳлар «Вирди Кабир»нинг ҳар бир бети Пастида 4 — бетларда берилгандир. Жами 188 сўз ва сўзлар бирикмасига шарҳлар ёзилган. Шарҳлар аник, қисқа тарзда берилган.

Мақомот, маноқиб, рисола, тазкира ва нақшбандия тариқатининг намояндалари асарларида Баҳоуддин Нақшбанд томонидан айтилган қудсий каломлар, байт ва рубоийлар келтирилган.

Хулоса қилиб айтганимизда:

- 1.Бахоуддин Нақшбанд тасаввуф таълимотини мукаммал ўзлаштириб комил инсон даражасида юксалган шахс.
- 2. Бахоуддин Нақшбанд тариқатлар жуда кенг ёйилган тасаввуф таълимоти кишилар рухиятига кирган XIV асрда яшади.

- 3.У увайсий эди, яъни зохиран унга тарбия берган Халил ота, Амир Кулол, Ориф Деггароний, Кусам шайхлар билан бирга ўтган азиз авлиёларнинг рухларидан ҳам таълим олган. Бу унинг даражасининг юксаклигини кўрсатади.
- 4. Баҳоуддин Нақшбанд ўзи мустақил равишда нақшбандия деб номланган тасаввуфий таълимот ва тариқатни асослади. Нақшбандия тариқати комил инсонни тарбиялашнинг энг қисқа, энг мукаммал йўли бўлиб, охирги мумтоз тариқатлардандир.
- 5.Нақшбанднинг «Аврод» асари ва унга ёзилган шарҳлар сақланган.
- 6.Бахоуддин Нақшбанднинг ҳаёт йўли ва мероси баркамол авлод тарбияси учун ибрат мактаби ва муҳим манбадир.

## 2.2. БАХОУДДИННИНГ ТАСАВВУФИЙ-ИРФОНИЙ ҚАРАШЛАРИ

Тасаввуф таълимотида маърифат – инсон рухий камолотининг шариат ва тарикатдан кейинги учинчи боскичидир. Бу илохий иноят билан бериладиган бир даража бўлиб, бундай мартабага юксалган шахс Тангрини танийди, яъни у, аввало, ўзлигини англайди, аслини билади ва шу оркали худосини кўради. Тасаввуфдаги «худшуноси-худошуноси аст» яъни, «ўзини, ўз нафси ва рухини таниган киши Тангрини ҳам танийди», деган гап асл маърифатли бўлиш мохиятини очиб беради.

Ориф Ревгарийнинг «Орифнома» асарида маърифатга катта эътибор берилган. Унда ёзилган: «Маърифатнинг чегараси-нафсдан холи бўлмоқ ва бунинг таъбири (усули) халол нарсалардангина бахраманд бўлмоқни одат қилмоқдир. Маърифат — қалбнинг Тангри таоло ягоналигини тасдиқ этмоғидир» Унинг самараси — Тангри томон юз тутмоқдир.

Баҳоуддин Нақшбанд маърифатни кенг маънода тушунади. У руҳий камолотнинг асосий мақсадини маърифатли бўлишдир, деб билади. Маърифатни — ижмолий (қисқа) ва тафсилий (тўлиқ), деб иккига ажратади. Баҳоуддиндан сўрайдилар: «Сайру сулукдан мақсад нима?». У жавоб беради: — «То ижмолий маърифат тафсилийга айлансин» 173, яъни солик хабарчидан қисқагина қабул қилинган нарсани, тафсил йўли билан тўла таниб олсин.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup>Орифнома. 5-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup>Мақомот. 62-бет.

Баҳоуддин ижмолий маърифат босқичида далилу ҳужжат воситаси билан, яъни ақлу тафаккур ила амал қилиш мумкинлигини айтади. Тафсилий маърифат мартабаси эса кашф ва аёнлик ила, яъни Тангри инояти орқали (яқин) ҳосил бўлади, дейди.

Хазрат Баҳоуддин «Тавҳидга етиш осон, лекин маърифатли бўлиш мураккаб жараён, шунинг учун унга пиру муршид раҳбарлиги орқали етишиш мумкин»<sup>174</sup>, дейди. (Тавҳид – Аллоҳнинг ягоналигини идрок этиш).

Баҳоуддин Нақшбанд «Ҳаққа етиш талабида бўлган соликларнинг асл мақсади тафсилий маърифатдир»<sup>175</sup>, яъни Ҳаққнинг талабида бўлган инсон — бутун Куллга тўла сингиб кетиши сайру сулукнинг охирги мақсадидир, деб белгилаган.

Нақшбанд Ҳаққа етиш йўлининг ўзни танишдан бошланиши, бу йўлда асосий тўсик,кишининг ўзи эканлигини таъкидлайди<sup>5</sup>. Инсон маърифатли бўлиш, ўзини англаш,ўрганиш учун аввало ўз-ўзини бошқара олиши, барча қувватларини илоҳий йўлга сарфлаши, бутун вужудини идора этиб, уни руҳий камолот учун сафарбар этиши керак. Шунинг учун Баҳоуддин-покланиш керак, деб таъкидлайди. У айтади: «Ҳақ йўлининг аввали ботиндан ёмон сифатларни йўқотишни талаб этади. Билгинки, ердан яхши ҳосил олиш учун уни барча хашаку хаслардан тозалаб, кейин уруғ сепилади. Худди шундай ботинни поклаб, сўнг унга зикр уруғини сепиш керак.»<sup>176</sup>.

Бахоуддин Нақшбанд маърифатли бўлишни фано холати билан боғлайди. Фано холатига етгандан сўнг кишига маърифатнинг сирлари очилади, дейди. Бунинг учун барча х и ж о б тўсиқлар бартараф бўлиши керак.

У яна таъкидлайдики, илм ва ақлнинг йўли то фано сохилигачадир, яъни бу моддий олам билан боғланган нарсаларни ўрганишда илм ва ақл кўмаклашади. Фано холатига етиб йўқлик оламига киргандан кейин ҳайрат ва бенишонлик бошланади. Яъни тафсилий билиш жараёнида далил ва исбот эмас, норационал билиш усуллари зарурлигини айтмоқчи бўлади. Бу жараённи Нақшбанд шундай таърифлайди: «Таниш шухуддан вужудга келади. Шухуд вужуддан эмас, унга зиддир» 177. Яъни бу ирфоний

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup>Мақомот. 62-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup>Рисолаи қудсия. 127-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Ўша ерда. 78-бет.

<sup>176</sup>Рисолаи қудсия.78.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup>Мақомот. 62-бет.

жараёнда ақл эмас, рухий билиш, қалб кўзи асосий ўринни эгаллайди. Бу «кўз» билан ғайб олами сирларини кўриб бўлади. Далилу Бурхондан сўнг кашфу аён мартабасига ўтилишини таъкидлайди, у.

Бу жараёнда ҳосил бўлган илмга эса у я қ и н — шаку шубҳа бартараф бўлган ҳақиқий илм, деб таъриф беради.

«Яқинни бизга бер: у дунё ва охират мусибатларини кеткизади» 178, дейди Баҳоуддин. Яқин, Нақшбанд фикрича, асл зотнинг нуридир, инчунин унинг илоҳий сифатларини идрок этишдан иборат.

Баҳоуддин «Аврод»ига ёзилган «Канз ал ибод» шарҳида «яқин» уч даражада бўлиши кўрсатилган: 1. Илм-ал яқин — бу Асл зотнинг нури ва илоҳий сифатларини билиш, у далиллар босқичидан бошланади. Бу илмга эга бўлганларнинг маърифати холи бўлади ва бу даража авлиёлар мартабасига тўғри келади. 2. Айн-ал-яқин — бу босқичдаги билиш футуҳлар билан боғлиқ кечади. Унинг ҳолати жамъдир. Бу даража хос авлиёлар мартабасидир. 3. Ҳаққ-ал-яқинда инсон муфассал билимга эга бўлади. Унинг ҳоли жамъ ул жамъдир. Бу расул ва набийлар ва ҳақиқат аҳлининг даражасидир<sup>179</sup>.

Илм ал-якин – тасаввуф маърифатининг аввалги зинаси бўлиб, у илохий мохият касб қилингандан сўнг хосил бўлган билиш орқали амалга ошади. Бу, асосан моддий олам маърифатига мансуб бўлиб, сўфий якин, аник, шак-шубхасиз тушунадики, моддий оламда кўринаётган барча нарсалар илохий зот исмлари ва сифатларининг равшан, яққол кўринишидир. Илм ал-яқин орқали у далил ва исботлар, ақлий мухокама юритиш воситаси билан хақиқат нурининг зухурига ишонч хосил этади, яъни унда хеч қандай шаку шубҳа қолмайди. Бу билиш босқичидан кейин касб қилинмаган билиш йўлига ўтади ва нафсини Поклаш орқали хақиқатга етади. Сўфийлар шунинг учун хам маърифатни ақлий далиллар, мушохада ва мукошафага ажратадилар. Илм ал-яқинда – далил, исбот, айн ал-яқинда – баён, ҳаққ ал-яқинда – аённи шарт қилиб қўядилар. Сўфийлар илм ал-яқин даражасида бўлганларни уқул – ақллар асхоби, айн ал яқиндагиларни улум – илмлар асхоби ва хак ал-якиндагиларни маъориф – орифлар асхобига мансуб, дейдилар.

. .

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup>Шайх Мухаммад Бахоуддин. Авроди Бахоийа: Қўлёзма. 25а-варақ.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Гури Али бин Ахмад. Канз ал-ибод фи шарх ал-Аврод: Қўлёзма. ЎзФАШИ, инв. N 2393. 464 х.й. -В.50а.

Баҳоуддин «Яқинни бизга бер» деганда қалбдан шак-шубҳани кеткизмоқни назарда тутади, чунки қалбдаги бу туйғу инсон билан Тангри ўртасидаги энг катта тўсиқдир. Баҳоуддин бу ҳақда шундай айтган:

Гарчи хижоби ту берун аз хад аст, Лек хеч хижобат чу пиндор нест<sup>180</sup>. Мазмуни:

> Сенинг хижобларинг хадддан ташқари кўп бўлса-да, Лекин бирорта хижоб пиндор – гумон, шак – шубха каби эмас.

Яъни: Гумон, шак-шубҳадан энг катта хижобдир

Баҳоуддин маърифатли бўлиш учун кишига бир муршиднинг раҳбарлик қилиши зарур, деб ҳисоблайди ва «Эй ўғил, раҳбарсиз ишқ йўлида кезиш мумкин эмас» 181, — деб таъкидлайди.

Баҳоуддин Нақшбанднинг ирфоний таълимотида вужуд билан шуҳуд тушунчаси қарама-қарши туради. Ақл ва илм вужуд билан боғланган ва далил ҳужжат босқичи, дейилса, ш у ҳ у д кашфу аёнлик даражаси бўлиб руҳият билан боғлангандир. «Ғиёс уллуғот» да ёзилишича, шуҳуд соликларнинг истилоҳида «Ҳаққни кўриш, билиш, таниш демакдир» 182. Шуҳуд даражасига етган солик сурат, касрат мартабаларидан ўтиб аёний тавҳид мақомига етади. Кўпликнинг суратига қараб туриб, шунинг жамулжамида Ҳаққни мушоҳада этади. Унда Оллоҳдан ўзга нарса ва ҳодисалар мушоҳадасининг ўзи тўла йўқ бўлади ва ҳар нарсагаки кўзи тушса, унда фақатгина Ҳаққни кўради.

Хазрат маърифатли бўлишда рухий камолот боскичлари, бинобарин бундаги нафсга карши мухолифатда бўлиш ила сабр фазилатининг ўрнига алохида урғу беради. Бахоуддин маърифатли бўлиш жараёнида халол лукма ва хушёрликка алохида эътибор бериб, ўзи факр йўлини ихтиёр этган ва шу боис муридларига «хуш дар дам» талабини шиор килиб кўйган эди.

Англияда истикомат килиб, тасаввуф ва сўфийлик маданиятини чукур тадкик этган атокли тасаввуфшунос олим Идрис Шох ўзининг «Шарк мутафаккирлари» асарида хазрат Бахоуддин Накшбандга оид катор янги маълумотларни беради. Жумладан, асарнинг «Бахоуддин маслахатлари» номли маколасида

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup>Мақомот. 71-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup>Рисолаи қудсия. 79-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Гиёс ул-луғот. 1-том. — Душанбе: Адиб, 1987. 417-бет.

Хазратнинг маърифатга оид 20 та маслахатини келтиради. Нодир маслахат хозирги кунда хам маърифатталаб кишилар учун бағоят кимматлидир. Хазрат Бахоуддин маслахатларини беришдан олдин инсонни улардан фойдаланишга тайёрлаш мақсадида уқтириб ўтади: «Сиз ўзингизни билим билан тўлдирмокчисиз. Лекин бир нарсани тўлдириш учун уни аввал бўшатиш лозим. Сиз ўзингизни тўғри билимлар билан тўлдириш ва бўшатиш учун қуйидаги маслахатларга амал қилишингиз ва ўзингиз учун уларни қоида қилиб олишингиз мумкин»<sup>183</sup>. Бу билан Баҳоуддин янги, тўғри билим билан ўзингни тўлдирмокчи экансан, аввало ўзингдаги бор нарсаларни олиб ташлаб, покланишинг керак. Худди биз ердан хосил олишни истасак, аввало уни бутун бегона ўтларнинг илдизларини ковлаб тозалагач, кейин уруғни сепганда яхши натижа берганидек, инсон хам ўзини поклаб яхши, тўгри маслахатларни бўлиши керак. Бахоуддин кабул этишга тайёр ирфоний таълимотида қуйидаги 20 маслахатлари мухим ўринга эга: «Хеч қачон, қанчалик истагингиз кучли бўлмасин, ўқиш муддатига берилманг, ўкиш-ўрганиш шиддат холатида сезилмайдиган йўлйўрикдир»<sup>184</sup>, дейди Бахоуддин биринчи маслахатида. Бу билан ўкиш-ўрганиш шиддат билан, тезлик билан, киска муддатда амалга ошадиган жараён эмаслигини кўрсатади. Киска муддатда илмдаги харфу коидани, унинг ташки томонларини ёдлаш мумкин, лекин асл мохият – унинг ботин тарафини англаш, тушуниш, кўриш узок «Хеч кечинмаларингизга жараён. қачон ички Качонки сиз уларнинг чегарасидан чиксангиз билимга етасиз. Улар сизни адаштириш учундир» 185, деб айтади иккинчи маслахатида, у. Маълумки, хар бир киши атрофдаги вокеа-ходисаларни ўзига хос кўради, эшитади, таъсирланади, ўзича хулосалар ясайди ва бу ички ҳақиқатга илм, кечинмалар объектив етиш учун демокчи, у. Качонки уларни енгиб оламга холисона н азар бўлса, хақиқий билимга мумкин. килинадиган етиш кечинмалар оламни тор тушунишга, субъектив қарашларга олиб келади ва илохий хакикатни билишга тўсик бўлади.

«Агар сизни билимни излаш учун юбормасалар ҳеч қачон саёҳат қилманг. Саёҳат билим учун синовдир, йўл-йўриқ эмас» 186,

 $^{183}$ Идрис Шах. Мыслители Востока./перевод с анг. Х.Б.Номада. — из.во "Лориэн" Фирмы С.Е.Г.,1994.- С.181 .

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup>Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup>Там же.

Маълум Накшбанд бўладики, дейди учинчи маслахатида. фикрича, кичрайтирилган Бахоуддин бутун оламни инсон кўринишидир. У ўзини ўрганиш билан бутун оламнинг мохиятини билиб олади. Шунинг учун олам хакида тўғри билим олиш учун сафар ва саёхат шарт эмас. Бахоуддин Нақшбанд асослаган таълимот ва накшбандия тарикатида «сафар дар ватан» коидаси бор. Унда инсон шахсий камолоти учун ўз вужуди бўйлаб сафар этиши, ўзидаги ёмон томонларини ташлаб, яхши ахлокни эгаллаши керак, дейилади. Бу ҳақда Баҳоуддан Нақшбанд шундай деган:

Ë раб, чи хуш аст бе даҳон хандидан! Бе воситаи чашм жаҳонро дидан. Биншину назар кунки бағоят хуш аст. Бе миннати По гирди жаҳон гардидан<sup>187</sup>.

### Мазмуни:

Қандай яхшидир, оғизсиз қалбдан кулмоқ Кўзсиз қалб кўзи бутун дунёни кўрмоқ Ўтириб туриб қарагин ва кузатгин, жуда яхшидир. Оёқларнинг миннатисиз бутун оламни кезмоқ.

Демак, қ а л б кўзи билан кўриш ва мушохада этишни ўрганиш, бундай саёхат ва сафарни жисмонийдан устун қўйиш кузатилмоқда.

«Маълум инсон ёки жамият олий деб ўзингизни ишонтирманг, чунки бу факт эмас эътикоддир. Эътикод чегарасидан чикиб фактга томон боринг» 188, деб Бахоуддин тўртинчи маслахат беради. Бу маслахат билан Бахоуддин шахсларни маъбудга айлантириб, ёки жамиятни идеаллаштириб юрманг. Бу сизнинг эътикодингиздир, аммо асос эмас. Қачонки, эътикодингизнинг тор доирасидан чикиб асл хакикат бўлган а с о с ни кўрсангиз билимли бўласиз, демокда. Унинг фикрича, шуни хамма вакт билиш керакки, Пайғамбарлару, валийлар, шоху, буюк кишиларнинг хаммасини хам Оллох яратган,шунинг учун уларни маъбудга айлантириб, уларга эътикод кўйиб, сажда килиш, улардан ёрдам сўраш оламни тор тушуниш демакдир. Буларнинг асли бўлган илохий кувватни кўра билиш кишини оламга кенг қараш ва чукур мулохаза килишга ўргатади,хакикий маърифатли бўлишга ёрдам беради.

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup>Рашахот. 22-бет.

<sup>188</sup> Идрис Шах. Мыслители Востока. - С.181.

Бахоуддин бешинчи маслахатида «Агар устозингиз сизни танқид қилса, рухингизнинг тушишига йўл қўйманг. Шунингдек, мақтаганида ҳам руҳиятингиз хурсанд бўлишига йўл қўйманг. Бу хиссиётлар кўрсатувчи йўл эмас, балки йўлдан сизга адаштирувчидир»<sup>189</sup>, деб айган. Унинг бу маслахатидан кўринадики, билим олишни холис бир жараён деб билиш керак. Устозингиз ва бошкаларнинг олдида маълум нарсага эришай деб, қилган харакатингиз риёга олиб боради, яъни халқ учун қилинган харакатларга нафскушилади, бу эса маърифат йулига тусикдир. Шунинг учун сизни танқид этганда рухан тушмасдан, мақтаганда хурсанд бўлмасдан, ҳақиқатга етиш учун билим олган Ҳаққа етади, дейди Бахоуддин.

Хафа бўлиш ёки хурсандлик фано КИШИНИНГ хали вужуди башарий истакларига д аражасига етмаганини, ва Бу нафснинг тириклигидан, боғланганини кўрсатади. хукмронлигидан далолат беради. Хожа Али Ромитаний бу ҳақда шундай ёзган:

Бар тахти вужуд ҳар ки шаҳаншоҳ аст. Ўро сўи олами ҳақиқат роҳ аст<sup>190</sup>. Мазмуни:

Кимки вужуди тахтига шаханшох бўлса, Унинг учун хақиқат олами томон йўл бор.

«Ювош, итоаткор, такдирга тан берган, шу билан бирга моддий нарсаларга хасис бўлган кишини ҳеч қачон қўлламанг ва изидан борманг, чунки бундай одам моддий нарсалардан қониқади. Агар сиз хасис бўлсангиз сахийликни яхши фазилат бўлганлиги учунгина эмас, балки уни бир тузатувчи машқ сифатида тажриба қилинг»<sup>191</sup>, дейди Баҳоуддин олтинчи маслаҳатида. Бу билан ювош, буйсунувчан, тақдирга тан берган киши бўлсаю, лекин моддий нарсага хасис бўлса, ундай одам шу моддий нарсалар билан қониқадиган бўлганлиги учун уни қўллаб-қувватламанг, яъни у билан алоқада бўлманг, агар ўзингизда хасислик хусусияти борлигини сезсангиз, сахийликни машқ қилинг ва ўзингиздаги бу иллатни йўқотинг, демоқчи бўлади. Бу йўлга кириб билим олишни истаган киши хасис, моддий олам билан қониқадиган кишилар

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup>Идрис Шах. Мыслители Востока. - С.181.

<sup>190</sup> Хожа Али Ромитаний. Рисолаи Хазрат Азизон. Бухоро: Бухорои Шариф, 1327 х.й. 27-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup>Идрис Шах. Мыслители Востока. - С.182.

билан дўст бўлмаслиги ва ўзи ҳам с а х и й бўлиши керак, дейди. У маърифатга моддий нарсага боғлаган киши билан дўст бўлиб етишиб бўлмайди, чунки у бу оламда нима абадий ва нима ўткинчи эканлигини била олмайди, унинг бутун фикри-хаёли шу моддийлик билан бўлганлиги ҳамсуҳбатига ҳам таъсир этади, демоқчи бўлади. «Қачонлардир сиз учун аҳамиятли бўлган, сизни ўраб олган муҳит таъсирида вужудга келган эътиқодлар аҳамиятсиз бўлишини англашга тайёр бўлинг. Улар сизларга фойдасиз бўлиб қолиши ва аслида сиз учун тузоқ эканлиги маълум бўлиши мумкин» 192, деган еттинчи маслаҳати орқали Баҳоуддин сизни ўраб олган муҳит таъсирида вужудга келган эътиқодлар ўзгарувчандир. Бир вақт улар сиз учун муҳим бўлса, кейинчалик аҳамиятсиз бўлиши ва ҳатто тузоққа айланиши мумкин, дейди.

Бу ерда Бахоуддин Нақшбанд бутун оламга нисбатан бизни ўраб олган мухит бир зарра бўлиб, унинг таъсирида хосил бўлган ишонч ва эътикодлар кишини олам мутаносиблигига мосланишига халақит бериши ва хатто тузоқ бўлиши мумкинлигини айтмокда. Атроф мухитни бўлиб, ботинини англамасдан фақат ташқи томони, учун инсон Шунинг ўрганса, алданади. кенг ва чуқур қарашға ўрганишға тайёр бўлиши керак. Хазрат Нақшбанд маълум эътиқодга асос бўлган мухит йўколганида таянчини йўкотиб, йўк бўлиб кетиш холатига тушмасликка тайёр бўлишга чакиради. Чунки бу оламдаги нарсалар фоний ўткинчидир. «Сизнинг баъзи ишонч ва этиқодларингиз тўғри, лекин сафарингиз даражаларига мос равишда уларнинг ахамияти ва шархи ўзгариши, ва бу йўлда бўлмаганларга қарама-қаршидек туринг» $^{193}$ , дейди туюлишига тайёр Бахоуддин маслахатида. У бу билан маърифат йўлида рухингизнинг такомили натижасида сизнинг баъзи ишонч ва эътикодларингиз тўгри чиксада, уларнинг ахамияти ва шархи, яъни мазмуни ўзгариши мумкин, хатто бу йўлдан бормаётганларга, тарикатда бўлмаганларга бу умуман нотўғридек туюлиши хам мумкин, деб жараённинг мураккаблигини кўрсатиб огохлантиради.

«Эсингизда тутингки, идрок ва кашф ибтидосида уларни «бу идрок» ёки «бу кашф» деб айта олмайсиз» 194, дейди Бахоуддин тўққизинчи маслахатида. У бу билан билимларни идрок этиш ва уларни кашф этиш бошда сиз учун маълум бўлмайди ва сиз

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup>Идрис Шах. Мыслители Востока. - С.182.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup>Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup>Там же.

уларни ажратиб билмайсиз, демокчи бўлади. Демак, билиш жараёни аклу идрок, далилу исбот жараёнидан аста-секин илхому кашф боскичига ўтади. Бу жараён акл-иштирокидан рухий кашф кабулига ўтади. бу икки боскич шунчалик бир-бири билан боғланганки, сиз дастлаб юкори боскичга ўтганингизни пайкамай колишингиз мумкин.

Бахоуддин ўнинчи маслахатида «бир вақтда барча нарса ва ходисаларга бир хил усул билан бахо беришда ўзингизга изн берманг. Бирин-кетинликка риоя қилинг» 195, деб айтган. Бу билан билишда хеч қачон барча нарса-ходисаларга бир усул билан бахо берманг, уларнинг вакти, жойи ва бошкаларига эътибор беринг, демокчи. Хазрат Бахоуддин Накшбанд тарикат ахлига муносабат «Сухбатимизга айтар эди: етишадиган баъзилари шундайки, уларнинг кўнгилларида мухаббат уруғи бор, аммо бу уруғ унга халақит берувчи хасу хошоклар туфайли унибўсолмайди, бизга эса уни поклаш лозим. Баъзилар шундайки, уларнинг кўнгилларида муҳаббат уруғи йўқ, бизга эса уни пайдо қилиш лозим»<sup>196</sup>. Демак, Баҳоуддин бу тариқатдаги кишилар турли холатда бўлганидан уларга турлича муомала қилиш кераклигини таъкидламоқда. Юсуф Хамадонийнинг иккинчи халифаси Андоқий шундай деган: «Муайян вақт, муайян жой, муайян биродарликка жамиятдаги шахслар бўлмас экан, жахднинг ўзи самарасиздир»<sup>197</sup>. Бахоуддиннинг бу ўгити шу фикрлар билан хамоханг.

Бахоуддин ўн биринчи маслахатида «Агар сиз одамлар хакида жуда кўп ўйласангиз, меъёридан ортик фаолият хакида ўйлайдиган бўласиз. Ёхуд сиз нукул ўзингиз хакида муттасил ўйласангиз одамлар хакида хато ўйлайдиган бўласиз. Агар сиз жуда кўп китоблар хакида ўйласангиз бошка нарсалар хақида ўйламайдиган бўласиз, биридан бошқасини тузатиш воситаси сифатида фойдаланинг» 198, дейди ва маърифатли бўлиш учун барча харакатларда уйғунлик бўлиши ва меъёр керак, Дархақиқат, киши агар одамларга маъқул бўлиши учун харакат қилса, фақатгина фаолият ҳақида ўйлайдиган бўлади, агар фақат ўзи хақида ўйласа, одамлар хақидаги фикрлари хато бўлади, фақат китоблар устида ўйласа, бошқа нарсалар ҳақидаги қарашлари бир

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup>Идрис Шах. Мыслители Востока. - С.182.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup>Мақомот. 71-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup>Идрис Шох. Нақшбандийа тариқати. — Тшкент. 1993. 53-бет.

<sup>198</sup> Идрис Шах. Мыслители Востока. - С.182.

ёқлама бўлади. Шунинг учун ҳам одамлар, ўзингиз ва китоблар ҳақидаги қарашларни уйғунлаштириш яхши натижа беради. Агар улардан бирининг меъёри бузилганлиги билинса, хатони тузатиш зарур. Демак, киши маърифатли бўлиши учун ҳамма ишда меъёрга риоя этиши зарур экан.

машқлар «Менга китоблар керак ва керак ўйлаганингизда ўзингизнинг шахсий фикрингизга асосланманг. Менга китоблар эмас, машқлар керак деган эътиқодингизга камроқ таянинг»<sup>199</sup>, дейилган Нақшбанднинг ўн иккинчи маслахатида. Дархақиқат, маърифатли бўлиш жараёнида шахс «Менга бу боскичда китоблар билан ишлаш керак, аммо машкларни бажариш шарт эмас, ёки аксинча менга китоблар эмас, машклар керак», деб ўйлайди. Киши ўзининг бу бир ёклама фикрига суяниб колмаслиги керак, демокда Бахоуддин. Бу ерда ихтиёр деган тушунчага муносабат бўлаяпди. Киши маърифатли бўлиши каби кийин жараёнда ўз ихтиёрини мукаммал даражадаги муршиди комилига (устозига) берса яхши натижа беради. Чунки шахсий фикрлар кишини йўлдан адаштириши мумкин. Бахоуддин Нақшбанд айтган: «Муршид бу нозик табиб. У муриднинг холига мувофик бўлган давони қилади»<sup>200</sup>. Яна Баҳоуддин таъбирича: «ирода, таслим, ихтиёрсизлик «бу улуғ ишдир». Чунки муршидлар толибни вахшийлик сифатидан одамлик макомига етказади»<sup>201</sup>. Хар бир тадбирни амалга оширишда бу йўлдан бораётган киши тайёр бўлиши керак. Бахоуддин анорни мисол олади. Хали ошкозони анорни хазм килишга тайёр бўлмаган болага анорни берсалар, у касал бўлади. Қачонки ошқозон уни ҳазм қилишга тайёр бўлсагина анорни ейиш мумкин<sup>202</sup>.

«Сиз ўзингизни мурид деб ҳисоблайдиган вақтда бу босқичга устозингизга ҳақиқий ҳолатингизни очиш учун кўтарилганингизни эсингизда тутинг ва бирор бинога нисбатан қанча узоқлиқда турганингизни ўлчайдиган босқич эмас»<sup>203</sup>, дейилади Нақшбанднинг ўн учинчи маслаҳатида. Бу ерда устоз ва шогирд ўртасидаги тафовут руҳий ҳолат билан боғлиқ, инчунин уни моддий ҳисоблар билан ҳисоблаб бўлмайди. Маълум бинога нисбатан шунча фарқ бор, деган моддий ўлчов фақат биз яшаб

-

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup>Идрис Шах. Мыслители Востока. - С.182.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup>Мақомот. 58-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup>Ўша ерда.

<sup>202</sup> Идрис Шах. Мыслители Востока. - Ташкент. 1993. - Б. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup>Идрис Шах. Мыслители Востока.-Т.1993.-С.183.

турган оламга тааллуқлидир, деб таъкидламоқда у. «Кирган йўлингизни давом эттиришга қизиқишни йўқотганингизни хис этаётган вақтингиз сиз учун энг қулай бўлиши мумкин. Зеро, бу йўлни бошка давом эттириш керак эмас, деб тасаввур этишингиз эътикодингиз йўклигидан ёки шубхадан эмас, балки сизнинг бардош бермаётганингиздандир. Сизда ДОИМ бўлади, лекин бу иштибох сизнинг ожизлигингиз унга ишорат этганидагина намоён бўлади»<sup>204</sup> дейилган ўн тўртинчи маслахатда. Бу билан Хаққ йўлидан бораётган кишининг рухий холати ўзгариб туриши, у бу йўлда қизиқишини йўқотиб ундан кетмоқчи бўлаётган вақт, унинг етилиб, пишиб энг қулай вақти бўлиши мумкинлигини кўрсатади. Киши синовга бардош беролмай бу йўлни бошка давом эттирмайман, деб ўйлайди. Аслида доимо шубха бору, факат ожиз, кучсиз бўлган вақтда у кучаяди. Демак, бу йўлнинг оғирликларига чидаш, сабру қаноат қилиш керак, дейди Бахоуддин.

«Шубҳани ҳайдашга сизнинг кучингиз етмайди. Фақат таълимимиз меъёрига мос шубҳа ва эътиқодларингиз кетади. Сиз бу йўлдан эътиқодни олишни умид қилганингиз учун кетасиз. Сиз ўз-ўзингизни билишни эмас, эътиқодни излайсиз»<sup>205</sup>, дейилган ўн бешинчи маслаҳатнинг тасаввуфий аҳамияти каттадир. Унинг мазмуни шундаки, маърифатли бўлиш жараёнида кишининг ўз шубҳаларини йўқотишга кучи етмайди. Муршид тарбия бериши билан ундаги шубҳа ва эътиқод аста-секинлик билан бартараф бўлади. бу йўлдан нуқул эътиқод излаганлар чиқиб кетадилар. Чунки уларга ўз-ўзини билиш эмас, фақат эътиқод керак.

«Устоз қўлига ўзимни топширайми, деб ўй-фикр қилманг. Сиз доим унинг қўлидасиз. Масала шундаки, у сизга ўзингизга ёрдам кўмаклаша оладими, ЧУНКИ беришингизга қилишингиз учун воситалар жуда оз. Кимгадир ишониш мухокамасининг ўзи ишонмаслик умуман истамасликнинг белгисидир. Шундай экан, у бунга хали қодир эмас. Агар сиз ўзингиздан «Унга ишонайми» деб сўрар экансиз, бу кимгадир ишонишингиз мумкинлиги хато эътикод бўлиб чикади. Аслида сиз «Ўзимнинг рохат-фароғатим учун етарли даражада кучли ишончни ривожлантира оламанми» деб сўрайсиз»<sup>206</sup>, дейди Бахоуддин ўн олтинчи маслахатида. Бу билан у муридни устознинг қўлида эканлиги ва унга тўла ишониб, ихтиёрни бергандагина ўз-

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup>Идрис Шах. Мыслители Востока. - С.182.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup>Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>Там же.

ўзини англаб, тана ва рухиятини бошқара оладиган бўлишига ёрдам беришини кўрсатади. Чунки соликнинг ўзида бу ишни бажаришга воситалар етмайди. «Бировга ишонайми ё йўқми» дейиш вужуднинг ўртада борлиги ва шахсий истак мавжудлигини кўрсатади.

Бахоуддин «Хеч қачон тарбия ва қобилиятни аралаштирманг. Одамлар «яхши», «ўзини тутиб олган» дейдиган эришмасангиз, сиз бамисоли қамишсизким, ҳаракат қилдирганда ёзмасдан ўтира олмайди»<sup>207</sup>, деб уктиради ўн еттинчи маслахатида. У рухий камолот учун киши ўзини тута билган, нафсини бошкара оладиган бўлиши мухимлигини кўрсатади. Бу сифатлардан махрум бўлганни у харакат қилдирганда, албатта ёзадиган қамишдан хеч қандай фарқи йўқ дейди. Бахоуддин тарбия ва қобилият ўртасидаги тафовутни алохида таъкидлайди. Тарбия – шахсга инсонийлик сифатларини сингдириш, унинг хакикий одам бўлиши учун парвариш этиш бўлса, қобилият муайян фаолият юзасидан шахс лаёқатининг ишни муваффақиятли бажаришдаги объектив шартифодаловчи индивидуал шароитларини психологик хусусиятларидир. Киши ўз қобилиятини жуда эхтиёт қилиши зарурлиги, ёмонлар сухбатидан узокда бўлиши кераклигини айтади. У тарбия таъсирида қобилият тўла намоён бўлишини кўрсатади. Ўн саккизинчи маслахатда «Қачонки сиз рухий безовталикни пайқаб, хис этсангиз уни худди шундай умуман бошқа эътиқодда бўлган одамлар хам хис қилишини хотирлаш билан тузатинг. Агар сиз бу хиссиётингизга юксаклик аломати деб бахо берсангиз, унда нима учун ошқозондаги оғриқни худди шундай юксак ҳолат деб хисобламайсиз»<sup>208</sup>, дейилган. Бахоуддин бу ўринда мазкур йўлдан бораётган кишига рухий безовталикдан сақланишни маслахат беради. Хиссиёт билан эмас, балки эътикоднинг тор доирасидан чикиб асл хакикат бўлган асосни кўра оладиган бўлгандагина билимли бўлиш мумкинлигини айтади.

«Устоз рағбатлантирганда у сизни ўзига жалб килишга килмайди. кандай тортишингизни харакат сизга енгил кўрсатишга шошилади. Агар у сизни ғамгинликка солса, дарс сабаби шундан иборатки сиз умидсизлик хукмидасиз»<sup>209</sup>, дейилади ўн тўққизинчи маслахатда. Бу билан Хақ йўлига кирган кишининг ўшани бўлса, устоз намоён рухиятида нима

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup>Идрис Шах. Мыслители Востока. - С.182.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup>Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup>Там же.

рағбатлантиришига мойиллик билан енгил тортиш ёки умидсизликка тушиб маъюс бўлишингизни кўрсатишини айтади. Бу билан у рухиятни меъёрда сақлаш лозимлигини уқтиради.

Йигирманчи маслаҳатда: «Ижтимоий ҳаётдаги ҳақиқат тушунчасини англаш ва билиш умуман фарқ қилади. Сизнинг бу йўл ҳақидаги оддий тушунчаларингиз бу йўлни тушунишни билдирмайди, балки унинг ташқи томони ҳақида англамаган тақлидчилар ўртасида тарқалган фараздир»<sup>210</sup>, дейди. Бу маслаҳат Ҳаққа томон юз тутмоқчи бўлган одам, йўлнинг моҳиятига етган комили мукаммал бўлган муршиднинг йўлбошчилигида ҳаракат қилиши зарурлигини таъкидлайди.

Бахоуддиннинг маслахатлари инсоннинг хакикатга етиш учун дунёвий боғланишлар ва алоқалардан узилиб, мохиятига ғарқ бўлиши кераклигини уқтиради. Унинг фикрича, хақиқатга етиш учун инсон ўзини тўла англаши ва ўзидаги бутун қувватларни Олий Хақиқат йўлига хизмат учун сафарбар этиши зарур. Бахоуддин толибларни синов учун «хайдаш» яхши натижа беришини кўрсатади<sup>211</sup>. Шунингдек, таълим олмокчи бўлган киши бутун ихтиёрини муршидига топширмаса, унинг ахволи олтин берамиз деганда «йўқ, мен уни ололмайман, чунки у оқ эмас» деган киши билан таққосланади $^{212}$ . У — «Вуқуфи адади ладуний илм мартабасининг аввалидир» $^{213}$ , деб айтган. Вуқуфи адади — вуқуф огохлик ва адад – сон сўзларидан олинган бўлиб, сондан огохлик маъносини билдиради. Бу талабнинг мохияти оламнинг асли ягона Оллох эканини англаш, тавхид мохиятига етишдир. Бахоуддиннинг «Вуқуфи адади» таълимотини шарҳлашда қуйидаги рубоий ёрқин мисол бўла олади:

Касрат чу ник дар нигари айни вахдат аст, Маро шакки намонд дар ин гар туро шак ҳаст. Дар ҳар адад, ки бингари аз рўйи эътибор, Гар сураташ бубинй, дар модаам якест<sup>214</sup>.

Мазмуни:

Касрат-кўпликка яхшилаб назар қилсанг, вахдатнинг ўзидир. Сенда шак бўлса, менда бунда шак қолмади.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>Идрис Шах. Мыслители Востока. - С.182.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup>Рашахот. 28-бет

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>Ўша асар. 27-бет.

Хар бир ададга эътибор билан қарасанг, Сурати турлича бўлсада, аммо асли биттадир.

Жомийнинг «Шарҳи рубоиёт»ида Баҳоуддиннинг «вуқуфи адади» таълимоти қуйидагича изоҳланади:

Дар мазхаби ахли кашф ва арбоби хирад, Сорист ахад дар хама афроди адад. Зеро, ки адад гар чи берун аст зи хад, Хам сурату хам модаам хаст адад<sup>215</sup>.

#### Мазмуни:

Кашф аҳли ва хирад арбоби мазҳабида, Барча ададлар аҳад бўлинмасидир. Чунки ададлар ҳаддан ортиқ бўлсада, Уларнинг сурат ва асоси ягона ададдир.

Бу рубоий орқали «вуқуфи адади»нинг асли тавхидга етиш эканлиги кўрсатилади.

Баҳоуддин бу жараён жуда мураккаб эканлигини қуйидагича баён этган:

Сад ҳазорон қатраи хун аз дил чакид, То нишони қатра з-он ёфтам<sup>216</sup>.

## Мазмуни:

Юракдан юз минглаб қатра қон томди. То мен ундан нишона топа олгунимча.

Демак, зикр қилиш, қалбни поклаш, тавхид калимаси мохиятига етиш орқали ладуний илм даражасининг аввали бошланар экан. Яъни бу илмни қабул этишда қалб юмшаб, покланиб, вужуд фано бўлиб, файзни қабул қилишга тайёр бўлар экан.

ЛАДУН — арабча сўз бўлиб, олдидан, ёнидан деган маънони англатади. Қуръони Каримда бу сўз такрорланиб туради. Ладуний асосан Оллоҳнинг олдидаги, ёнидаги маънони англатади. Ладуний илм деганда Оллоҳгагина бор бўлган ва унинг ёнида бўлган, у истаган кишига, истаган жой ва вақтда берадиган илм тушунилади.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>Рашахот. 28-бет.

 $<sup>^{216}</sup>$ Ўша ерда. 65-бет.

«Фарханги забони тожик» да ладуний илм хакида шундай дейилган: зехннинг иштирокисиз, табиатда жидду Оллох томонидан ато килмасдан, этиладиган, Аллох берган илмдир $^{217}$ . ҳазрат Буни Бахоуддин Накшбанд куйидагича таърифлаган: «Ладуний илм шундай илмдурким, қурбаҳлига илохий таълим ва раббоний тафхим ила маълум ва мафхум бўлади. Бу иш ақлнинг далили ва нақлнинг шохидисиз амалга ошали $>>^{218}$ .

Тасаввуфга доир барча луғат, мақолаларда билиш ҳақида гап кетганда ладуний илм – я қ и н , тўғри билим, ҳақиқат даражасидаги билим деб, уни Аллох инояти билан берилиши таъкидланади. Йирик олим Франц Роузенталь хам «билим – нур, сўфийлик» гапирганда «ИЛМ» ва «яқин» тушунчаларини таққослайди $^{219}$  ва «яқин» илоҳий томонидан берилади, деган тушунчани илгари суради. Бахоуддин Нақшбанд таълимотида бу нуқтаи назар бошқача изоҳланади. Унинг фикрича, ладуний илм билан яқин илми ўртасида фарқ мавжуддир. У шундай айтади: «Ладуний ва якин илмларнинг орасида фарк шудирки, якин илми – асл зотнинг нури ва илохий сифатларини идрок этишдан иборатдур. Ладуний илм эса илхом оркали унинг маъносини ва Хаққнинг каломларини фахмлай олишдир»<sup>220</sup>.

Юқоридаги фикрлардан келиб чиқадики, Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанднинг фикрича яқин илми орқали сўфий Тангрини зоти ва сифатларининг нурларини идрок қилади. Ладуний илмда эса Илҳом орқали Ҳақ моҳияти ва каломларини фаҳмлай олади. Баҳоуддин Нақшбанд ладуний илмни яқин илмдан кўра юқори даражада ва бутун оламдаги илмларнинг энг юксаки, деб қарамоқда. Чунки асл мақсад — бу нурларни кўриш эмас, балки Ҳақ моҳияти ва каломлари маъносини англашдир.

Нақшбандийликка оид манбаларда ладуний илм қуйидаги уч йўл билан берилиши кўрсатилган: 1.Ваҳий орқали пайғамбарларга. 2. Илҳом орқали муқаддас шаҳслар — валийларга. 3. Интуиция (фаросат) орқали — сўфийларга.

Пайғамбарларга илму маърифатни қалбга солиш, инсон қиёфасига кирган фариштадан бевосита эшитиб олиш, уйқусида

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>Фарханги забони тожик. -Т.1 М.: Энциклопедия, 1969. С.590.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup>Рашахот.28-бет.

 $<sup>^{219}</sup>$ Роузенталь Франц. Торжество знания. Концепция знания в средневековом исламе,/ инглиз тилидан таржима.- М.: Наука, 1978 - С.149.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup>Рашахот. 28-бет.

аниқ тушлар кўриш ва бошқа рухий воситалар билан берилади ва бу таълим «вахий» деб аталади<sup>221</sup>. Уларга, асосан Жаброил фаришта орқали вахий тушган. Мусо Пайғамбар Тур тоғида бевосита Аллох каломини эшитгани учун «Қисас ул-анбиё»да у «Калимуллох», деб сифатланади.

Валийлар ҳаётига доир маноҳиб ва маҳомотларда ладуний илмни Хизр — доимий тирик бўлган, илми ниҳоятда баланд ва абадий барҳаёт зот орҳали берилади, деб ёзилади.

Ладуний илм ҳол илмининг энг юксагидир<sup>222</sup>. У барча ботиндаги моҳиятларнинг асл маъносига етишга ёрдам беради.

Демак, Баҳоуддин Нақшбанд руҳий камолотнинг йўлини маърифатли бўлиш жараёни билан тенглаштиради. У маърифатли бўлиш, деганда ладуний олам сирларини билишдан то ладуний илмни эгаллашгача бўлган юксалишни назарда тутади.

Хулоса қилиб айтганимизда, Баҳоуддин Нақшбанднинг маърифий қарашлари ҳозирги кунда халқимизни маърифатли йўлдан боришга хизмат қила олади. Баркамол авлод тарбияси вазифаларни бажаришда, жаҳолатга қарши маърифат орқали миллий мафкурамизни шакллантиришда бу таълимотнинг аҳамияти катта. Умумий хулоса қилганимизда:

- 1.Баҳоуддин Нақшбанд маърифатни руҳий камолотнинг асосий мақсади деб, кенг маънода тушунган.
- 2. Маърифатли бўлишга оид Бахоуддиннинг йигирмата маслахати хозирги кунгача ўз ахамиятини сақламоқда.
- 3.Баҳоуддиннинг Ладуний илм ҳақидаги ғоялари маърифат тушунчасини чуқурроқ билишга имкон беради.
- 4. Баҳоуддин асослаган вуқуфи ададий тамойили ладуний илмнинг аввали бўлиб, тавҳид даражасида инсонни камолотга етказишга хизмат этади.

<sup>221</sup> Пайғамбарлар қиссаси. - Тошкент: Қомуслар бош мухарририяти, 1993. 7-бет.

<sup>222</sup>Рисолаи қудсия. 10-бет.

# III БОБ. НАҚШБАНДИЯ ТАЪЛИМОТИНИНГ АСОСИЙ МАСАЛАЛАРИ 3.1. БОРЛИҚҚА ОИД ҚАРАШЛАР

Борлиқ масаласи барча фалсафий, диний дунёқарашларда асосий бўлган ва хозирги кунгача долзарб бўлиб қолмоқда. Нима бор ва нима йўқ, нима асл, боқий ва нима фоний ва ўткинчи бу масала тасаввуфий диний-фалсафий қарашларнинг асоси бўлган. Борлиқ масаласини изохлашда монистик, дуалистик, пантеистик қарашлар бир томондан бўлса, иккинчи томондан, унинг моддий ёки илохий хусусиятга эга эканлиги, объектив ёки субъективлиги доимо бахс-мунозараларга сабаб бўлган.

Нақшбандия тасаввуфий таълимотида борлиқ билан боғлиқ назарий масалаларни ҳал этишда тавҳид, валоят, инсони комил, маърифат ва ваҳдати вужуд каби тушунчаларни таҳлил этиш зарур. Буларнинг ҳаммаси ваҳдати вужуд тушунчаси билан боғлиқ бўлгани учун биз асосий эътиборни шу тушунчанинг моҳиятини очиш ва наҳшбандийликда унинг ўрнини аниҳлашга ҳаратдик.

Дастлабки амалий томони кучли бўлган тасаввуф аста-секин хижрий II ва III асрларда назарий шакл ола бошлади. Машхур сўфийларнинг диний, фалсафий-метафизик масалаларга бағишланган қатор асарлари вужудга келди. Бу эса тасаввуфда фалсафий йўналишни бошлади.

Тасаввуф назарий шакл ола бошлаган ва дунёкарашта айлана бошланган вактдан "вахдат" масаласига махсус эътибор берилган. Бу фалсафада "тавхид" масаласини учта хусусияти бор, деб талкин этилди: а) вахдати кусуд: банда ўз иродасини Аллохнинг иродасига боғлаши, хар нарсанинг асосида Унинг иродасини кўришидир. б) вахдати шухуд: рухоний (психологик) бир хол сифатида оламда мавжуд хар нарсада Аллохни мушохада этмок. в) вахдати вужуд: ирода ва мушохадада бўлганидек, борлик жихатидан хам бирлик кабул килинган бу боскичда Аллохдан ташкари бирор борликнинг хакикатда мавжуд эмаслиги тан олинган. Сўфийларнинг фикрига кўра, бу тушунча "тавхиднинг энг кейин эришиладиган ва энг мукаммал холидир"<sup>223</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup>Хайри Бўлай. Туркияда рухпараст ва моддапараст қарашлар кураши. Истанбул: 1967 171-172-бетлар. Иқтибос Усмон Турар асаридан олинди. 145-бет.

Вахдати вужуд фалсафасининг асосчиси Ибн Арабий, деб тан олинган. Бу фалсафанинг асосий хусусиятлари Тангрининг зот ва сифати билан боғлиқ бўлган масаласидир. Бу фалсафий қарашга мувофиқ Аллоҳнинг субъектив бир борлиғи борки, бу жиҳатдан У зоти билан қоимдир, бирдир, вожибдир, қадимдир, азалийдир. Сўфийлар шу жиҳатдан Унга мутлақ вужуд, Зоти ҳувият, Мутлақ Амо сингари исмлар қўйганларки, ягона ва холис борлиқ демакдир. Аллоҳ бу жиҳати билан ҳар қандай изоҳ ва таърифдан покдир<sup>224</sup>.

Аллох вужуди вожиб сифатида намоён бўлади, Аллохнинг исм ва сифатлари шу жихатга боғлиқ бўлиб, борлиқ оламида тажалли этмоқда. Аллох зоти жихатидан борлиқлар оламига нисбатан бир ойна кабидир. Хар нарса унда кўринади; исм, феъл ва сифатлари жихатидан хам борликлар олами У кўринган бир ойна мақомидадир. Борлиқлар олами У билан қоимдир. Демак, Аллох зоти жихатидан ягона борликдир ва бутун мавжудотнинг ўзагини ташкил қилади. Оламда хамма нарса Унинг зоти билан қоимдир. Ундан ташқаридаги борликлар Унинг исми, феъл ва сифатларининг тажаллиларидан иборат бўлиб, аслий қоим борликлари йўк. Хақикий вужуд Аллохга оиддир. Ортиш ва кўпайиш вужуднинг кўринишларида бўлиб, Хақнинг зоти бундан мустаснодир. Бу фалсафага кўра, Аллох мутлақ Зот эътибори ила Хақ; муайян бўлиши жихатидан оламдир.

Демак, вахдати вужудда бутун борлиқ ягона илохий асосга эга. Оламдаги бор нарсалар Тангри зоти билан қоимдир. Ҳақиқий вужуд фақат удир. Ундан ташқарида борлиқ йўқ. Унинг исми, феъл ва сифатлари тажаллий этиб намоён бўладилар.

Шундай экан, Ҳақ оламнинг ботини ва асоси, олами эса Ҳақнинг кўринишидир. Мутлақ вужуднинг бир зотий ва асмоий камоли бор. Зотий камоли-бошқа нарса тасаввур қилинмасдан, Аллоҳнинг нафсига, нафси учун ва нафси билан зуҳуридир. Бу зуҳур муфассал (тафсилотли)нинг мужмалда (мухтасарда) зуҳури кабидир. Асмоий камоли эса хорижий кўринишда зуҳуридир. Бу зуҳур мужмалнинг муфассалда кўриниши кабидир<sup>225</sup>.

Тасаввуф аҳли фикрига кўра, Аллоҳнинг исм ва сифатлари кўп ва уларнинг ҳар бири Зотнинг мартабаларидир. Унинг зоти, зотига нисбатан эътиборли бўлган бу исм ва сифатлар билан турли

 $<sup>^{224}</sup>$ Эртуғрул И.Ф.Вахдати вужуд ва Ибн Арабий. Истанбул. 1928. -Б.4, Муҳаммад Байроқдор. Ибн Арабийда воқелик ва борлиқ ҳақида тасниф//Анқара уни. Илоҳиёт факул.мажмуаси. N XXV, Анқара:1981. 349-350-бетлар.

<sup>225</sup> Эртугрул И. Ф. Вахдати вужуд ва Ибн Арабий. Истанбул: 1928. 5-6-бетлар.

суратларда тажаллий этади. Бахоуддин Нақшбанд "Аврод" асарида Аллоҳнинг исм ва сифатларини баён этган. Унга ёзилган шарҳларда ҳар бир исмнинг моҳияти очиб берилган. Бу асарда Аллоҳ шундай тавсифланади:

«Ё Аллох! Сен Малик. Хай. Қайюм. Хаққ. Мубинсан.

Сендан ўзга илох йўқ.

Сен менинг Парвардигоримсан, мени халқ қилгансан.

Ё Аллоҳ, ё Аллоҳ, ё Аллоҳ! ё Ғаффор, ё Ғафур! Аллоҳ покдир. Барча шукр ва ҳамду санолар Унгадир. Аллоҳдан ўзга илоҳ йўқ. Аллоҳ буюкдир. Мутлақ куч-қувват фақат Уникидир.

У (Аллох) — Аввал, Охир, Зохир, ботиндир ва барча нарсаларни билгувчи — Олимдир.

У (Аллоҳ) ҳаёт берувчи ва ўлдиргувчидир. Унинг ўзи барҳаёт бўлиб, ўлимни билмайди. барча яхшиликлар Унинг қўлидадир. У барча нарсалардан қудратлидир.

Сен пок ва Муаззамсан, яъни азим ва буюк саналувчилар орасида Азимсан. буюклигингни факат ўзинг биласан. Башарнинг ақли сенинг зотингни билишдан ожиздир.

Сен поксан ва Мукаррам – карамли, керакли вақтда ёрдам бергувчи деб танилганлар орасида Қайюми – энг ўзгармовчи ва абадийсисан»<sup>226</sup>.

Бу Тангрининг исмлари унинг қуйидаги жамолу жалолини намоён этади: Малик – Тангрининг бутун борликнинг ягона хожаси, бутун мулкнинг эгаси, барча нарсалар унинг тасарруфида эканлигини англатади. Хай – Тангрининг абадийлиги, бархаётлиги, фанони билмаслиги, ўлмаслиги каби сифатга эгалигини кўрсатади. Қайюм – ўз-ўзидан қойимдир, ҳар ниманики ўзи истаса, ўзи ижро қилади деган маънони билдириб, унинг кимсага эхтиёж сезмовчи англатади. Хаққ – Тангрининг собитлиги, эканлигини борлиғининг ўзгармас эканлигини англатади. Мубин – Тангрининг шундай зотлигини кўрсатадики, ўзи истаган шахсларга хидоят этиб тўғри йўлни кўрсатади. Аввал – Тангрининг борлиғининг аввали йўқлиги, ўзи азалдан мавжудлигини кўрсатади. Охир – Тангрини борлиғининг охири йўқлигини билдиради. Тангрининг азалий билан бирга абадий эканлигини кўрсатади. Зохир – Тангрининг борлиги саноқсиз далиллар билан ошкоралигини кўрсатади. Ботин – Тангрининг буюклиги ва азамати хижоблар билан тўсилганлиги, шунинг учун ҳам у ақл, тасаввур ва идрокдан ботинда (ичкарида)

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup>Шайх Муҳаммад Баҳоуддин. Авроди Баҳоийя: Қўлёзма. РФАШИ. С-П филиали, инв. N.3464.-B.25.

эканлиги билдирилмоқда. Олим — Тангрининг барча нарсаларнинг энг нозик томонларини ҳам билувчи эканлигини англатади. Тангрининг олимлиги азалий, абадий ва чексизлигидан далолат бермоқда.

"Аврод"да Аллоҳнинг жуда кўп исм ва сифатлари кўрсатилган. Бу таълимотда Аллоҳ исмлари билан биргаликда унинг асосий сифатлари ҳақида ҳам фикр юритилади. Тангрининг аслий сифатлари еттитадир: ҳаёт, илм, ирода, таквин (ёки қудрат), самиъ, басар ва калом. Нақшбандия манбаларида буларга Аллоҳнинг субутий сифатлари деб айтилган.

Исм зот эътибори билан мусаммонинг айни ўзи, хусусий маъно жиҳатидан эса ғайридир. Сифат зуҳур этган пайтда исм бўлади. Яъни, сифат исмнинг ботини, исм сифатнинг зоҳиридир. Зот эса сифатнинг ботини, сифат эса зотнинг зоҳиридир. Исм ашёнинг ботини, ашё эса исмнинг зоҳиридир. Шунга кўра, Зот ўз навбатида сифат, исм ва ашё шаклида тажалли этмоқдадир. Илоҳий исмларнинг кўпи Зотга, сифатга ва феълларга оид маъноларни ўзларида жамъ қиладилар. Масалан, Раб исми собит, малик, муслиҳ маъноларини ўз ичига олади. буларнинг биринчиси Зотга, иккинчиси сифатга, учинчиси эса феълга оиддир<sup>227</sup>.

Яна мутасаввифларнинг айтишларича, Аллоҳнинг ҳаёт, илм, ирода, қудрат каби сифатлари ҳам махлуқотда мавжуд. Аммо бу сифатлар Жаноби Ҳақда мукаммал экан, махлуқотда уларнинг қобилиятига кўра фарқли, нисбий даражалардадир. Сувнинг асли бир бўлгани ҳолда жойлашган жойига қараб ширин, чучук ва ҳоказо бўлгани каби<sup>228</sup>.

Вахдати вужуд тавхиднинг уч мартабасини эътироф этган:

1.Тавхиди афъол: бу мартабада ориф-инсон, малак ва шайтондан содир бўлган феълларни мосивога эмас, Аллоҳга нисбат этади. Бу ваҳдати қусудга зид келади. 2.Тавҳиди сифат: орифнинг барча сифатларни мосивога эмас, Аллоҳга нисбат этишидирки, бу ҳам ваҳдати шуҳудга зид келади. 3.Тавҳиди зот: борлиқ сифатида фаҳатгина ёлғиз Зот (Аллоҳ)ни ва Унинг турли мартабалардаги тажаллиларни кўрмоҳ, шу аснода мосиводан "борлиқ"ни сургун ҳилишдир<sup>229</sup>. Тавҳиднинг бу мартабалари ҳолга алоҳадордир.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup>Эртуғрул И.Ф.Вахдати вужуд ва Ибн Арабий. Истанбул; 1928. 27-28-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup>Хайри Бўлай. Туркияда рухпараст ва моддапараст қарашлар кураши. Истанбул: 1967. 256-257бетлар.Иқтибос Усмон Турар асаридан олинди. 147-бет.

<sup>229</sup> Эртуғрул И.Ф.Вахдати вужуд ва Ибн Арабий. Истанбул; 1928. 32-бет.

Вахдати вужуд фалсафасининг мухим масалаларидан бири Тангри билан олам муносабати масаласидир. Ибн Арабийнинг фикрича, коинот илохий севги ва зотий ишкнинг зарурати сифатида шахси аниқ борлиқлар холида зот жихатидан ягона борлиқ булган Аллохнинг тажаллисидан бошка бир нарса эмас. Бу эса оламда исм ва сифатлар билан борликдан борликка ўтиш, доимий ва хар лахза янгиловчи хусусияти бўлган бир вокеликни ифодаламокда<sup>230</sup>.

Унингча, оламдаги турланиш ва кўпайиш мутлак маълумлик ахадиятнинг мартабасидаги Зоти "борлик" микёсидаги кўринишидан иборатдир. Аллох зоти жихатидан азалда бор эди ва Ўзи билан бирга хеч нарса йўқ эди. Аммо У илохий исмларни ўзида мушохада этишни тилади. Чунки кудратсиз Кодир, ризксиз Раззоқ... сифатлари маъносиз ва қиймати йўқдир<sup>231</sup>. Шунинг учун зот мартабасидан, турли босқичлардан ўтиб, борлиқлар оламини яратди.

Ибн Арабийга кўра, Аллох оламни ва бутун яратиқларни қандай шаклда яратишни азалий илми билан биларди.

Оламда яхши-ёмон, зулм-мархамат, зулмат-нур сингари бирбирига зид нарсаларнинг борлиги хам бир илохий хикматга асосланади. Бу зиддиятлар соясида Аллохнинг хам жамоли сифатлари, хамда жалол сифатлари тажалли этади.

Вахдати вужудчилар Аллох-олам муносабатини изохлар экан, борлиқлар оламини қай тарзда яратилгани ҳақида "ваҳдати вужуд" тарзда шарҳлар келтиришган. назариясига уйғун фикрларича, оламнинг яратилиши бир неча мартабалардан ўтиб рўёбга чиққан. Бу яратилиш мартабалари "ҳазароти хамса" (беш илохий хазрат), "таназзулоти саба" (етти рухий эниш) дея номланган. Усмон Турар бу масалани қуйидагича баён этади:

## Таназзулоти саба

- 1. <u>Ла таъаййун мартабаси:</u> Хақ вужуди бу мартабада ҳар қандай чекланишдан йироқ. Шунинг учун бу мартабага "аҳадият", "мутлақ ғайб", "итлоқ", "мутлақ амо", "вужуди махз" (фақатгина вужуд), "уммул китаб", "ғайбларнинг ғайби", "зоти илоҳия" каби исмлар берилган. бу мартаба Аллохнинг зот мартабасидир.
- 2. Илк таъаййун мартабаси: бу мартаба Зоти илохийнинг борлиқ сахнасига нузул қилиш жихатидан илк харакатини ифодалайди. Аллох бу мартабада Зотини, сифатларини, исмларини ва

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup>Байроқдор Муҳаммад.Ибн Арабийда воқелик ва борлиқ ҳақида тасниф//Анқара уни. Илоҳиёт факул. мажмуаси. N.XXV.Анқара; 1981, 351-352-бетлар.

<sup>231</sup>Ибн Арабий. Фугуҳотил Маккия. 1-ж. 155-бет.

бутун мавжудотни бир-биридан ажратмай, ижмолий ўларок билади. Бу ерда вокеликнинг илк бошланиши ҳақида гап кетаяпти. Бу мартабага "ваҳдат", "мутлақ ваҳдат", "Ҳақиқати Муҳаммадия", "ҳувият", "мутлақ илм" каби номлар берилган. Бу мартабада У-"Аллоҳ"-Жамил исми билан номланган.

- 3. Иккинчи таъаййун мартабаси: бу мартабада Аллох, Зотини, сифатларини ва мавжудотини бир-биридан ажратган холда (тафсилий) билади. Бу мартабада илм суратлари бир-биридан бўлак бўлганидан ва бу суратлар илохий сифатларнинг суратлари бўлганидан, уларга "вохидият", "аъёни собита" ва "хақиқати инсония" дейилади. Бу суратлар имкон доирасида борлиқларнинг хақиқатлари ва таянчларидир. Илк таъаййун мартабаси бу мақомнинг ботини, бу эса унинг зохиридир.
- 4. Рухлар олами мартабаси: бу мартаба Зоти Илохийнинг латифлигини бир даража йўқ этишидан иборат. Бу мартабада ҳар бир руҳ ўзини, ўз мислини ва ўзининг бошланиши бўлган Ҳақни ўраб олган. Бу мақом эса иккинчи таъаййун мартабасининг зоҳири, у эса бунинг ботинидир.
- 5. Мисол олами мартабаси: бу мартаба ҳали парчаланиш ва ажралишни билмайдиган латиф мураккаб ашёдан иборат. Бу мартабада руҳлар оламидаги ҳар нафар жисмлар оламида шаклга киради. Бу мартабага "хаёл олами" ҳам дейилади.
- 6. <u>Шаходат олами мартабаси:</u> Бу мартаба жисмлар олами бўлиб, парчаланадиган ва ажраладиган қаттиқ ва қоришиқ ашёдан иборат.
- 7. Шу ергача айтилган барча мартабаларни ўзида жо этган "Мартабаи жомиа" мартабаси бўлиб, бу мартаба инсондир. Инсон хох нуроний (латиф) бўлсин, хох моддий (қаттиқ) бўлсин, барча мартабаларни ўзида жам этган. Аммо бу ерда айтилаётган инсон сўфийлар англаган маънодаги Инсони Комилдир. Исми Аъзам қандай қилиб Аллоҳнинг барча исмларини ўзида мужассам этган бўлса, инсони комил ҳам бутун оламларни ўзида жам қилган.

Бу етти мартабадан илк учтаси вожибий ва ғайбий тажаллилари, қолган тўрттаси эса имконий ва шухудий тажаллиларидан иборат. 4, 5, 6-мартабалар навбатма-навбат рухий, мисолий ва жисмоний таъаййун (юзага келиш) ва тажаллилардир. Жисмоний тажаллилар кўриниб турган оламга тааллуқлидир<sup>232</sup>.

-

 $<sup>^{232}</sup>$ Арвосий А.Риёзат тасаввуфия. Истанбул,1341-153-бет.

Баъзилар бу мартабаларни "хазароти хамса" (беш хазрат) номи билан бешта деганлар. Юқоридаги етти мартабадан иккинчи ва учинчи хамда олтинчи ва еттинчи мартабаларни биттадан мартаба хисоблаб, қуйидагича санаб чиққанлар: 1.Ахадият, 2.Вохидият, 3. Арвох, 4. Мисол, 5. Шаходат. Баъзилар бу мартабаларни тўрттага туширганлар: 1.Лохут, 2.Жабарут, 3.Малакут, юқоридаги булардан Лохут Ла таъаййун, жабарут таъаййуннинг; малакут иккинчи таъаййун, рухлар олами ва мисол оламининг; осут эса шаходат олами ва инсони комил мартабаларининг ўрнини босмоқда<sup>233</sup>. Абдулкарим Жилий "Маротибул вужуд" асарида бу мартабаларни қирқтага қадар етказган<sup>234</sup>.

Нақшбандия таълимотини тадқиқ этган А.Муҳаммадҳўжаев вахдати вужуд ҳақида гапирганда уни пантеизм билан бир деб қарайди ва шу масалага бағишланған бобға Пантеистик қарашлар деб ном беради<sup>235</sup>. Холбуки, бу икки қарашнинг умумий томонлари кўп бўлсада, аслида бир-биридан тубдан фарк килади. Пантеизмда Тангри билан ашё бир деб қабул этилса, вахдати вужудда бундай эмас, унинг зот жихатидан барча нарсалардан алохида ва ягона борлиқ эканлиги, ундан ташқарида бўлган барча мавжудот эса Тангрининг исм ва сифатларини тажаллиларидан иборат бўлиб, зотий борлиқлари йўқдир. Шунинг учун "хулул" (эврилиш) ва "иттиход" (бирлашиш) хакидаги ғоялар хатодир. Бунда вахдати вужудни ақлий далил билан эмас, қалбий мушохада, завқ ва хол билан эришилган бир "ирфон" эканини, ақлий ва бир назария эмаслигини доимо назарда тутиш керак. Яъни вахдати вужудга эришмоқнинг йўли ақлий ва китобий эмас, сайру сулук натижаси "фано" мартабасига эришиш орқали амалга ошади.

Вахдати вужуд таълимотини танқид қилганлар, уни моҳиятини тушунмаган кишилар жуда кўп бўлган, лекин улардан фарқли "нақшбандия тариқатининг асосчиси Баҳоуддин Нақшбанд Ибн Арабийнинг фикрларини тан олган ва "Рисола фи ваҳдатил вужуд" асарида бу назарияни ёқлаб чиққан" Усмон Турар бу фикрида Оташ Сулаймоннинг Анқарадаги "Ислом тасаввуфи" асарига (123-124-бетлар) таянади. То Аҳмад Сирхиндигача бўлган даврда нақшбандия таълимотининг арбоблари ваҳдати вужуд назариясини ёқлаганар. Баҳоуддин Нақшбанднинг "Аврод"идаги ғоялар тўла

<sup>235</sup> Қаранг: Мухаммедхожаев А. Идеология нақшбандизми. Душанбе: Дониш, 1991-С110-131.

"ҳамма нарса удир" тезисига тўғри келади. Шунингдек, Баҳоуддин таълимотга киритган "вуқуфи ададий" Ғоясининг моҳияти ҳам борлиқ ягона эканлиги ва асл мақсад ҳақиқий тавҳидга етиш эканлигидир.

Вахдати вужуд таълимотини қўллаган Кошоний, Абдул Карим Жилий, Қайсарийлар билан бирга Абдурахмон Жомий номи хам зикр этилган $^{237}$ .

Дарҳақиқат, борлиқ ҳақидаги нақшбандия таълимотини ёритадиган, ҳалигача ўрганилмаган янги манбалардан бири Мавлоно Нуриддин Абдураҳмони Жомийнинг "Суханони Хожа Порсо" рисоласида нақшбандия таълимоти ва тариқатининг йирик намояндаси ва муршидининг ваҳдати вужуд назариясини қўллаганини кўрсатади. Бу манба М.Моленинг Теҳрондаги кутубҳонада сақланаётган манбаларни жамлаб, 1958 йилда нашр этган "Нақшбандиёт" тўпламининг 294-303 бетларда чоп этилган.

Жомий борлиқ илоҳий эканлигини ёзади ва шунинг учун фақатгина Тангри Таоло билан дўстлик ҳақиқатдир, дейди. Ундан ўзга билан боғланиш жаҳл нодонликдир, деб таъкидланади. Ким ўзини севса, Ҳаққ Таолони ҳам севади. Жомий Оллоҳдан ўзгани дўст тутишни иссикликдан қочиб, қалин дарахт соясини севувчи, лекин шу сояга сабаб бўлаёттан дарахтни севмасдан, уни кўрмайдиган киши аҳволи билан ўхшатади. Бу иборалар орқали асл борлиқ Тангри зоти эканлиги ва бошқа мавжудотлар унинг сояси, тажаллийси эканлигини айтиш билан ваҳдати вужуд таълимотидаги асосий ғояни қўллайди. Бундай одамлар Ҳаққ билан дўстлик унинг маърифати самараси эканлигини англамайди, дейди у.

Манбада таъкидланишича, бутун борлик ягона илох самараси бўлганидан борликдаги кўринишлар куллнинг жузъларидир." Хар бир суратда Зохир-Хаккдир. Борлик илохий жамолни файзнинг зухуридир. Бу Жамол ва Жалол хаммани ўраб олгандир.

Бутун руҳий ва жисмий олам унинг кўринишларидир. Жавҳарасл ва араз-сифат ҳам удир. Ҳар нарсага қараганда унинг Зоҳирини кўриб, ботинига йўл топиш мумкин. Бутун олам мавжудоти унинг сифати ва ахлоқидир. Унинг зоти вужуднинг аслидир. Демак, олам ягонадир, бирдан кўп эмасдир. Бутун борлиқ оламда мавжуд бўлган нарсалар унинг Зоҳири, сифатлари, нурлари, кўринишлари,

-

<sup>237</sup> Кныш А.Д.Вахдат ал вужуд/Ислам. Энциклопедический словарь. -М.,1991.-С.49.

вужудининг намоён бўлишидир. Бутун борлиқ ягона вужуддир. У илоҳий зотдир"<sup>238</sup>.

Манбада асл зот ва бутун борликни тушуниш учун Макоми Жамъ ва Ахадият, Макоми тафсир ва касратни тушуниш лозим, дейилади.

Борлик мохиятини англаш учун хижоб-тушунчасини тушуниш керак. Касрат кўплик хижоб бўлиб, ундан ана шу либос олинганда бирлик намоён бўлади. Бахоуддин Накшбанд айтгандики, Оллох нур ва зулматдан яратган етмиш минг пардани кўз олдидан олгандан кейин фано мақомига етиб, боқий олам мохиятига шўнғиб кетасиз. Асл ва бор бўлган ягона зотлиги Хақиқат ахли олдида файз хам ундандир, қайтиши хам унгадир. Ўртада ундан ўзга хеч нарса йўк. Буни факат қалб сохиби англаб билади, чунки Хакк маърифатга етишнинг оғирлиги шундаки, у шунчалик Зоҳирдирки, кўз уни топишга ожизлик қилади. Хар бир Зохир бўлган нарса асл зотнинг бир сифати: жалол жамоли, яратиш қудратига гувоҳлик беради. Кўз хар бир нарсага қараганда асл зотнинг яратувчанлик қудратини кўриши лозим. Барча нарса Унинг жамолининг нурланишидир. Барча нарсаларнинг борлиғи унинг борлиғининг намоён бўлишидир. Асарда қалб бирор дамда хам илохининг ажойиботларидан ғофил яратиш колмаслиги лозим леб таъкидланилади.

Инсон борлиғи ҳам Ҳаққнинг ахлоқи, феъллари сўзларини, ҳунарларини бирлаштириб кўрсатади. Бутун халқ қилинганлар Унинг феъли, сўзи ва асаридир. Лекин унинг ўзи пинҳондир. Бутун борлиқнинг яратилишига қараб, уни яхлит кўриш керак. Ким аслни кўрмаса, мисоли боғга кириб япроқларни кўриб, лекин боғни кўрмаяпман, деган кишига ўхшайди. Манбада шундай мисралар келтирилган:

Инчунин фахм кун худоро хам, Дар хама рўи ў бубин хар дам. Менигар хар сабох дар фаолик, З-онки халк аст мазхари Холик. З-осмону замин ва хар чи дар ўст, Жуз худоро мабин, хамон дар пўст. Неку бадро Хакк кунад пайдо. Дидани ғайри ў ба дасти у хато.

 $<sup>^{238}</sup>$  Жомий А.Суханони Хожа Порсо/Моле М. Нақшбандиёт – Техрон, 1958. 295-бет.

Чун ўро бини ҳамон суи ў пари. Бар нафи вай даст сад футуҳ бари<sup>239</sup>.

### Мазмуни:

Тангрини шундай фахмлагинки, Хар бир нарсанинг юзида уни кўргин. Хар эрталаб тонгда кунни ёритувчига қара, Чунки бутун халқ холикнинг зухуридир. Осмону ерда ва уларда нима бор, Тангридан ўзгани кўрма, у яширин. Яхши-ёмонни Хакк пайдо килади, Унинг кўлидан бошкасини кўриш хато. Унинг ўзини кўрсанг, ширк келтирмайсан, Унинг аслини хам кўрадиган бўласан. Шунда рухинг билан парвоз этасан, Унинг кўли билан юзлаб фушухотлар топасан.

Басират аҳли, яъни Ғайб оламини кўриш қувватига эга бўлган, қалб кўзи очилганлар айтадиларки, илоҳий маърифат мақоми буюк азиматдадир. Ҳар хил қалбда ҳам илоҳий сирларнинг нури сиғмайди. Ҳар қандай қулоққа ҳам уни эшитиш тоқати йўқ,

Хасти ки вужуди ў ба худ нест, Хастки ниходан аз худ нест. Хасти ки ба Хакк кавом дорад, Ў нест ва лекин ном дорад<sup>240</sup>. Мазмуни:

> Вужуди бўлмаган мавжудликни, Борлик деб хисоблаш хатодир. Хакк билан боғланган борлик, Кўзга кўринмасада у бордир.

Бу мисраларни изохлаш учун денгиз ва тўлкин, сув ва кўпикни мисол олиш мумкин. Кўпик ва тўлкин асл сувдир. Мавжларга мафтун бўлиб, аслни кўрмаган киши учун асл кетса, борлик йўколади. Шунинг учун хам асл билан боғланиш лозим.

<sup>240</sup>Ўша ерда.

<sup>239</sup> Жомий А.Суханони Хожа Порсо/Моле М.Нақшбандиёт-Техрон, 1958. 297-бет.

Нақшбандия таълимотида борлиқ тушунчасини изоҳлашда Лаҳут, Жабарут, Малакут, Барзах ва Насут оламлари ҳаҳида фикр юритилган.

Лахут тушунчаси нақшбандия таълимотида энг олий илохий оламга нисбатан қўлланилади. Лахут олами деб аршдан юқорида бўлган энг олий, илохий фардоният, махз вахдониятни ифода этадиган оламга айтилади. Бу оламни "ла хува илла хува" (ундан ўзга хеч нарса йўқ), деб номлайди.

Жабарут – араб тилидаги "жабр" сўзидан олинган бўлиб, буюк, улуғ, буюклик, улуғлик маъноларини билдиради. Жабарут Тангрининг буюк тавонолигини, қудрат ЭНГ ва азамат бузурглигини англатади. Тангрининг Жаббор исми бўлиб, жабарутидан олинган қудратли, азамат маъносини англатади. Бу таълимотга асосан, хакикий фаол, асосий харакатга келтирувчи, фаолиятни бошқарувчи – бу ягона Тангридир.

Жабарут олами арбаанинг иккинчиси сифатида ҳам талқин этилади. Бу азимат, илоҳий исм лар ва сифатларнинг жилоси ва муҳаммадий ҳақиқатнинг ўзи бўлган оламдур. Жабарут олами ваҳдат ва сифат мартабасига тааллуқли бўлиб, унда илоҳий ирода ва майишатдан ўзга ирода ҳукм этмайди. Бу ҳалоиқнинг жабру касрати ва олам қутбининг мақомидир. У аршдан сарогача эгаллагандир. Авлиёларнинг каромати ва набийларнинг мўъжизаси жабарут оламидандир. Солик руҳи касрат мақомидан тараққий этиб, олами жабарутга етади ва ундан лаҳутгача камол топиб, тўла илоҳийлик сифатини эгаллайди.

Жабарут лахутдан кейинги иккинчи оламдир. Лахут илохий зотнинг олами бўлса, Жабарут илохий исм ва сифатлар оламидир. Шунинг учун илохий исмлар ва сифатларнинг мохиятига етиб, уларни тўла қабул этиб иродани унга бўйсундириш орқали жабарут олами билан киши боғланади. Тангри одамни яратганда инсонга ўз исмларини ўргатиб, фаришталарни унга бўйсунишини бехудага айтмаган.

Малакут-малак — фаришталар олами. Малакут, бир томондан, фаришталарнинг кудрати ва сифатини акс эттирса, иккинчи томондан, улар яшайдиган оламнинг номини ифода этади. Малоика, яъни фаришталар — Тангрининг бандаларидир. Улар доимо ибодат килгувчи ва ҳар бир буйрукни ниҳоясига етказувчи, гуноҳлардан холи, емоқ-ичмоқ каби сифатлари йўқ, жинслари ҳам йўқ, жисмлари эса нурдан, ўзлари эса шамолдек майин, аммо кўзга

кўринмайдиган, агар кўринишни истаса, ихтиёрий сифатда кўринишга қодир зотлардир. Тангрига энг якин тўртта фаришта маълум. Жаброил — Пайғамбарларга вахий келтирувчидир. Микоил бандаларнинг ризкини таъминловчи, Азроил казоси етган бандаларнинг жонини олувчи ва Исрофил бандаларнинг жонлари турган сурга ваколатлидир.

Малакут – юксак илохий хукм,юксак илохий ғоялар ва қарорлар ва илохий сирлар оламидир. Қуръони Каримда Тангри томонидан яратилган бутун борликнинг ердаги мулк кисмига малакут тушунчаси ишлатилади. (Қуръони қарши 6,7,185/184,23,88/90). Малакут жабарут каби инсоний хиссиётлар ета олмайдиган манзилдир. Бу фоний олам-мулкка нисбатан малакут ўткинчи, ўзгарувчан эмас, балки доимий ва абадийликка эга комил олам бўлиб хисобланади. Малакут ва жабарутда хозирги кун ва келажак ҳақидаги билимлар мавжуд. Қуръони Каримдаги тушунчаси фаришталар оламига нисбатан Малакут тушунча бўлиб, бутун ғайб оламига,ботиний мохият ва маънога нисбатан қўлланилади. Бундаги маънога кўра Малакут-Ал-Ақл ал Аввал, Рух ал-Қуддусга тўғри келади. Жабарут эса бунда ан-Нафс ал Куллия, Ал Амрга мос келади.

Малакут олами ғ а й б оламига мансубдир. У ҳам оламнинг ботинини акс эттиради. Малакутнинг ўзи икки даражададир: 1.Малакути аъло-маҳз уқулнинг оламидир. 2.Қуйи малакут-мусул ва ашёлар суратларидир.

Нақшбандия таълимотида "барзах" олами тилга олинади. "Барзах"-араб тилидаги сўз бўлиб, икки бир-бирига қарама қарши, қиладиган бир-биридан фарк нарсалар ўртасига нисбатан ишлатилади. Қуръони Каримда "барзах" жаннат ва дўзах орасидаги жой – аъроф сифатида қўлланилган. Чунончи "барзах" - "Раҳмон" сурасида икки денгизни бир-биридан ажратиб турган сув халкаси маъносида келади. Бундан ташқари, барзах – бу дунё ва охират ўртасидаги олам сифатида хам талқин этилади. Унинг бу маънода қабрдаги кишиларнинг ҳаётига ишорадир. келиши Каримда (23-сура, 100-102-оятлар) "барзах", яъни қабр азоби хақида ёзилган. Қиёматгача тана ва рухнинг холати "барзах" дейилган.

Нақшбандия тариқатида барзах мулк ва малакут орасидаги олам маъносида талқин этилади: инсон аммора нафсини

тўла енгиб, лаввома нафси даражасида юксалганда, унинг рухи барзах оламида бўла олиши айтилади.

Нақшбандия таълимотига доир манбаларда бутун олам инсон камолотига нисбатан иккига бўлинади: биринчисини — фазл олами деб номлайдилар. Фазл араб сўзи бўлиб, устунлик, афзаллик, дониш, илм маърифат, яхшиликни англатади. Бу оламни маърифат, яъни олам мохиятини англашга элтувчи йўл, деб карайдилар. Иккинчи оламни адолат олами деб номлайдилар ва у нафс, башарият, табиат оламларидан тузилган бўлиб, унда колган кишиларда камол йўк деб бахо берадилар<sup>241</sup>. Бу олам билан боғланган киши халокатда бўлади, дейилади.

Нақшбандия таълимотида Ғайб ва Амр олами ҳақидаги қарашлар мавжуд.

"Тангри истаганини ўз қудрати билан қилади, хоҳлаганини ўз изми билан ҳукм қилади. У шундай зотки, Халқ уникидир, Амр уникидир. У бутун оламларнинг муқаддас Парвардигори"<sup>242</sup>-дейилган. Бу таълимотда Амр олами - Тангрининг Амри ила ҳар нарсани таъминлайдиган оламдир. Амр оламини изоҳлашда "Чаҳор китоб"нинг муҳаддимасида шундай дейилади:

Ибтидо ул худо отидан то, "Коф" ва "Нун" дин яратди арзу само<sup>243</sup>.

"Коф" ва "Нун" ҳарфларининг бирлашувидан кун, яъни "бўл" деган илоҳий Амр ҳосил бўлади. Тангри шу ибора билан ирода этиб бутун Мулк ва Малакутни яратгандир. Носири Хусрав "Куллиёт"и биринчи томида унинг "Хон ул — ихвон" асари келтирилган. Асарнинг "Сухан андар шарҳи "коф"у"нун", ки амри Худой аст" — "Сўз "коф"у"нун" шарҳидаким, у Тангрининг амридир" деб номланади. Унда ёзиладики, барча нарсаларнинг бор бўлишига иллат — сабаб Тангрининг амридир" 244.

Бу асарда бутун оламнинг икки ҳарфдан пайдо бўлиши барча нарсаларни жуфт қилиб яратганига ҳам ишоратдир, чунки амр барча нарсаларнинг сабабидир, шунинг учун бу икки ҳарфдан иборат бўлган амр бутун яратилганларнинг жуфтлигидан далолатдир, деб ёзилади. "Коф" ва "Нун" бир-бири билан пайванд

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup>Сиддиқ Нажи Эрен. Тангрига ва расулига энг яқин йўл. - Истанбул: Сеха, 1992. 28-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup>Шайх Мухаммад Бахоуддин. Авроди Бохоийя: Қўлёзма . Ўз.РФАШИ. С-П филиали, инв. N.3464.-В.29.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup>Чаҳор китоб, Тошкент: Литография, Ғулом Ҳасан Арифжанов,1911. -В.2а.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup>Носир Хисрав. Хон ал-Ихвон// Куллиёт. К-1-Душанбе:Ирфон,1991. К-1.384-бет.

бўлгани каби бутун жуфтларнинг асоси илохий амрдадир. Улардан латиф ва касиф, рухоний ва жисмоний нарсалар вужудга келади.

Фақатгина Тангри амри билан вужудга келадиган, оламни "Амр Накшбандия таълимотида олами", деб номлайди. Фаришталар, рухий олам, инсон асли бўлган қалб, сир, хафий ва кабилар Амр оламига мансуб. Ушбу Амр оламининг тадрижий тараққиёти, яъни тўрт унсурнинг ўзаро қўшилуви, ўсимлик, хайвонот ва инсонлардаги жисмоний, моддий ўзгаришлар оқибатида вужудга келган оламни Бахоуддин "Халқ олами", дейди. Тангри томонидан яралган халқ оламининг тадрижий тараққий этиши натижасида янги навлар, ўсимлик, хайвонот, одамларнинг шаклий ўзгаришлари содир бўлади. Бундай жараёнлар халқ оламида амалга ошади. Лекин халқ оламининг асоси Амр оламидандир.

Куръони Карим қалби ҳисобланмиш "Ёсин" сурасининг охирги оятларида шундай ёзилган: "Осмонлар ва ерни яратган зот яна уларнинг ўхшашини яратишга қодир эмасми?! ЙЎҚ (албатта қодирдир). Унинг ўзигина яратувчи, билгувчидир. Бирор нарсани (яратишни) ирода қилган вақтида унинг иши фақатгина "БЎЛ" демоқлигидир. Бас у (нарса) бўлур - вужудга келур" 245. Қуръоннинг бу оятидаги "Кун фа якун" ибораси Тангри "бўл" деса, бутун олам вужудга келади, деган маънони англатади.

Бахоуддин касрат - кўплик деганда бизга кўриниб турган олам билан биргаликда Ғайб оламини ҳам эътироф этади.

"Сен Ғайб ва Шаҳодат оламининг Олими, Олийси, Кабир ва Мутаолийсисан"<sup>246</sup>, деган иборалар, бир томондан, Баҳоуддиннинг Тангрини тавсифлашини кўрсатса, иккинчи томондан, унинг бутун оламга нисбатан ирфоний дунёқарашини намоён этади. У бутун борлиқни Ғайб ва Шаҳодат оламига бўлиб таърифлайди.

Нақшбандия таълимотида ғайб олами ҳақида кўп фикр юритилади ва у шаҳодат оламига қарама- қарши қўйилади.

Fайб - диний ва ирфоний тушунча бўлиб, инсонга кўринмайдиган, хиссий органлар билан билиб бўлмайдиган, ақл уни англашдан ожиз бўлган оламдир. Бу кўриниб турган, аён бўлган шаходат оламига қарама-қарши тушунчадир. Fайб — F, Й, б илдизидан олинган бўлиб, араб тилидаги сўздир ва кўринмас,

102

 $<sup>^{245}</sup>$  Куръони Карим./ Таржима ва изохлар муаллифи Алоуддин Мансур. — Тошкент: Чўлпон, 1992.- Ёсин.36-сура. 82-83- оятлар.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>Шайх Мухаммад Бахоуддин. Авроди Бохоийя. Қўлёзма.-В.28.

яширин деган маънони англатади. Ғайб — муқаддас, илоҳий сирлардир. Уни билиш Тангридандир. Шунинг учун ҳам Тангрининг номларидан бири Олами ғайб ва шаҳодатдир. Қуръони Каримда (3, 174, 10, 20/21, 16/77/79, 27, 65 ва бошқа сураларда) ва ҳадисларда ғайб тушунчаси илоҳий сир ва билим сифатида тилга олинади. Ғайбнинг муқаддас ва яширин бўлишига қарамай, у имоннинг асосидир. Масалан, "Бақара" сурасининг иккинчи оятида тақводор кишилар таърифланганда, улар қалбдан ғайб оламига эътиқод қиладилар, деб ёзилган.

Гайб-сўфийлик таълимотида кўпинча муқаддас илоҳий сирлар олами сифатида талқин этилади. Ислом таълимотида неоплатончиларнинг тажаллий (эмонация) назариясининг пайдо бўлиши ва таъсир этиши натижасида ғайб деганда азалдан мавжуд бўлган, бўлинмас мужаррад — ягоналикни тушуна бошладиларким, у тажаллиётнинг манбаидир ва бу манбадан бутун борлиқ вужудга келади, бундай ҳолатда уни "ал-ғайб таъала", дейдилар.

Ибн Арабий ва унинг мактаби учун ал - ғайб ал - мутлақ - илоҳий моҳиятдир. У "Ғайб"нинг тажаллий этилган кўринишларини билиб, англаш мумкин, унинг ўзини эса билиб бўлмайди, деб талқин этади.

Ғайб пинҳоний илоҳий А м р бўлиб, уни зоҳирий ҳислар ва ақл билан билиб бўлмайди. Ғайб жамъ мақомида ёки илоҳий зотнинг аҳадият мартабасида ғайбул ғуюб дейилади. Ҳаққ зотини эса Ғайби макнун деб номлайдилар. Макнун-араб тилидан олинган бўлиб, яширин, номаълум, нуҳуфта сақланган деганидир. Демак, илоҳий аҳадият номаълум, пинҳон, яширин қолади. Илоҳий тажаллиёт нурлари бўлган ғайбнинг муайян томонлари илоҳий иноят билан пайғамбар ва валийларга ошкор этилади.

Fайб олами а қ л ва нафслар оламидир. Сўфийлар қалбнинг аслини ва мабдаънинг мушоҳадасини ҳам ғайб дейдилар.

Шаходат - ғайб сўзига қарама - қарши бўлган маълум, ошкоро, аён деган маънони англатади. "Шаходат олами" деб тасаввуфда хозир, назир, маълум ва огох, мушохада қилиш мумкин бўлган моддий дунёни атайдилар.

Шаходат илохий сифатдир. Бошқача ибора билан айтганда, ҳар бир нарса Худо вужудининг шаҳодатидир. Шаҳодат ҳислар ва ақл билан билиб бўладиган оламдир. Бу олам бутун моддий маҳлуқот — фалак, тўрт унсур, ўсимлик, ҳайвонот ва инсоният яшайдиган макондир. Шаҳодат олами малакут оламига қарама-

қарши бўлган мулк олами, деб ҳам айтилади. Шунингдек амр оламига қарши бўлган халқ олами ҳам шаҳодат оламидир.

Шаходат олами орқали Тангри лутф этиб, ўз борлиғини намойиш этган. Бу оламдаги ҳар бир зарра Тангри жамол ва жалолини намойиш этади. Ғайб ва Шаҳодат олами тушунчаси орқали инсоннинг ирфоний моҳияти очилади. Унинг Шаҳодат олами билан бирга Ғайбни ҳам била олишини Баҳоуддин таъкидлайди.

Инсоннинг ғайб ва шаҳодат оламига бўлган муносабати асосида билиш йўлларини қуйидагича тасвирлаш мумкин: (қаранг 2-чизма)

2-чизма ОЛАМЛАРНИНГ ИРФОНИЙ МОХИЯТИ.

| $N_{\underline{0}}$ | ОЛАМ НОМИ | ИТRИХОМ             |
|---------------------|-----------|---------------------|
|                     | ҒАЙБ      | илохий иноят,       |
|                     |           | ВАХИЙ, КАШФ, ИЛХОМ, |
| 1                   |           | ИНТУИЦИЯ ВОСИТАСИ   |
|                     |           | БИЛАН ИРРАЦИОНАЛ    |
|                     |           | ЙЎЛ ОРҚАЛИ ИНСОН    |
|                     |           | БИЛА ОЛАДИ          |
|                     | ШАХОДАТ   | ХИССИЁТ (КЎРИШ,     |
|                     |           | ЭШИТИШ, ХИД БИЛИШ,  |
| 2                   |           | ТАЪМ бИЛИШ, ТЕРИ)   |
| 2                   |           | ОРҚАЛИ ВА АҚЛ       |
|                     |           | ВОСИТАСИ ИЛА БИЛИБ  |
|                     |           | БЎЛАДИ.             |

Нақшбандия таълимотининг оламлар тизими ҳақидаги фикрларини таҳлил қилиб, қуйидагиларни кўрсатиш мумкин:

І.Оламларни тахлил этганда хусусиятлари қарама-қарши бўлсада, уларнинг мавжудлиги бир-бирини тақозо этишини айтганлар. Масалан, Амр ва халқ, Ғайб ва шаходат, Малакут ва мулк, боқий ва фоний, камол топадиган ва завол олами, Лахут ва Насут.

II.Оламларнинг хусусиятларига қараб:

- 1.Оламни вужудга келиши ва тараққиётига қараб: Амр ва халқ, Фазл ва адолат.
  - 2. Ирфоний мохиятига қараб: Ғайб ва Шаходат.

- 3.3оҳир бўлишига қараб: Малакут ва мулк.
- 4.Руҳлар олами.
- 5.Инсон латоифлар олами.

Оламлар тизими кейинги бетдаги 3-чизмада тасвирланган.

3-чизма

| №  | ХУСУСИЯТИ<br>АСОСИДА<br>ГУРУХЛАШ         | ОЛАМНИНГ<br>НОМИ | АСОСИЙ МОХИЯТИ                                                          |
|----|------------------------------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| 1. | ВУЖУДГА<br>КЕЛИШИГА<br>НИСБАТАН          | 1.AMP            | ВУЖУДИ ВОЖИБ                                                            |
|    |                                          | 2.ХАЛҚ           | ВУЖУДИ МУМКИН                                                           |
| 2. | ИРФОНИЙ<br>МОХИЯТИГА<br>НИСБАТАН         | 1.ҒАЙБ           | ИЛОХИЙ ИНОЯТ БИЛАН,<br>ВАХИЙ КАШФ, ИЛХОМ<br>ВОСИТАСИДА БИЛИБ<br>БЎЛАДИ. |
|    |                                          | 2.ШАХОДАТ        | ХИССИЁТ ВА АҚЛ<br>ВОСИТАСИДА БИЛИБ<br>БЎЛАДИ.                           |
| 3. | НАМОЁН<br>БЎЛИШИГА<br>НИСБАТАН           | 1.МАЛАКУТ        | МАЪНОЛАР ОЛАМИ                                                          |
|    |                                          | 2.МУЛК           | СУРАТЛАР ВА АШЁЛАР<br>ОЛАМИ                                             |
| 4  | СИФАТЛАРГА<br>НИСБАТАН                   | 1.БОҚИЙ          | ЎЗГАРМАС                                                                |
|    |                                          | 2.ФОНИЙ          | ЎЗГАРУВЧАН, МОДДИЙ<br>ОЛАМ                                              |
| 5. | КАМОЛ КАСБ<br>ЭТИШИГА<br>НИСБАТАН        | 1.ФАЗЛ           | КАМОЛ ТОПАДИ                                                            |
|    |                                          | 2.АДОЛАТ         | КАМОЛ ЙЎҚ – ЗАВОЛ<br>ОЛАМИ                                              |
| 6. | РУХЛАРНИНГ<br>НУЗУЛ<br>ВА УРУЖИ<br>ОЛАМИ | 1.ЛАХУТ          | ИЛОХИЙ ЗОТ, ИЛОХИЙ<br>ФАРДОНИЯТ                                         |
|    |                                          | 2.ЖАБАРУТ        | ИЛОХИЙ ИСМ, СИФАТ,<br>ЖАМОЛУ ЖАЛОЛ                                      |
|    |                                          | 3.МАЛАКУТ        | ФАРИШТАЛАР,ИЛОХИЙ<br>ХУКМ, FOЯ, ҚАРОР ВА<br>АМРЛАР                      |
|    |                                          | 4.БАРЗАХ         | ЎТИШ ЙЎЛИ                                                               |
|    |                                          | 5.ШАХОДАТ        | МОДДИЙ ОЛАМ ,ЎТКИНЧИ<br>ДУНЁ                                            |

|                       | 1.АХФО    | ТАЖАЛЛИИ ЗОТИЯ     |
|-----------------------|-----------|--------------------|
|                       | 2.ХАФИ    | ТАЖАЛЛИИ СИФОТИЯ   |
| инсон                 | 3.СИР     | ТАЖАЛЛИИ АСМОИЯ    |
| ИНСОН<br>7. ЛАТОИФЛАР | 4.РУХ     | ТАЖАЛЛИИ АФЪОЛИЯ   |
| 7. ЛАТОИФЛАР<br>ОЛАМИ | ε I/ A ΠΓ | КАМОЛОТНИНГ ИЛК    |
| OJIAWIYI              | 5.ҚАЛБ    | БОСҚИЧИ            |
|                       | 6.НАФС    | НАФСОНИЙ ҚУВВАТЛАР |
|                       | 7.ЖИСМ    | ТЎРТ УНСУР         |

Вахдати вужудни танқид қилувчи қараш вахдати шухуддир. Уни вужудга ривожланишини О.Акимушкин келиши ва Халложнинг издошлари ва Алоулдавла Симнонийнинг қарашлари Ахмад Фарух Сирхиндий Симнонийни билан боғлайди. У фақат нақшбандийлар қарашларини ривожлантирган эмас жамоасида тарқатди, деган ғояни илгари суради<sup>247</sup>. Лекин Усмон Турар вахдати шухуд таълимотини тўла Ахмад Сирхинди билан боғлайди ва унинг асарларига таяниб, унинг мохиятини очади.

"Ибн Арабийнинг вахдати вужуд фалсафасини энг жиддий ва тизимли равишда танқид қилган Имоми Раббоний (1624м.й.в.э.) бўлиб, бу назарияга қарши ўзининг вахдати шухуд ғоясини илгари сурган"<sup>248</sup>.

Вахдати вужуд назариясида, оламдаги борликларга "вужуд" дея нисбат бериб бўлмайди, улар бир соядек борликлар бўлиб, ягона ҳақиқий вужуд-Ҳақнинг вужудидир, борлиқлар олами (мукавванот)ни Хақдан бўлак мустақил "вужуд" лари йўк, хуллас, вужуд хусусида Аллох-олам ажратилмайди. Вахдати шухуд назариясида бундай эмас. Имоми Раббоний Аллохнинг исм ва сифатларини Унинг зотидан алохида борликлар сифатида эътироф этган. Бу ҳақда: "бу фақир, Ҳақ аҳли олимлари айтганларидек, Ҳақнинг сифатларини алохида-зоид борлиқ (вужуд) деб биламан", деган. 249

Унинг фикрича, оламнинг Аллохнинг зоти билан хеч қандай муносабати ва иштироки йўк. Оламнинг муносабати Унинг исм ва сифатларини билан ва бу исм ва сифатларининг зухур этадиган жойидир: "Агар эхтимолда ҳаёт бор бўлса, Вожиб таоло ҳаётининг кўзгусидир. Ва агар илм бор бўлса, Хақ субхонахунинг илм кўзгусидир. Агар қудрат хам бор бўлса, Хақ таоло қудратининг

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Акимушкин О.Ф. Вахдат аш-шухуд. / Ислам. Энциклопедический словарь.-М.: 1991.-С.49-50.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup>Усмон Турар. Тасаввуф тарихи. 157-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup>Имом Раббоний. Мактубот. Тарж.Мастаким-зода С.-Истанбул, 1270-1277. II-ж. 45-мактуб.53-бет.

ойнасидир. Ҳақ таоло зотининг эса одамда бир ашё ва ойнаси (акс этадиган жойи) йўқдир. Балки, Ҳақ таоло зотининг олам билан ҳеч қандай муносабати йўқдир ва ҳеч нарсада иштироки ҳам йўқдир"<sup>250</sup>.

Яна Раббонийнинг айтишича, "Аллох мавжуддир, факат ўзлигида мавжуддир, вужуд сифати билан эмас. Хай-Тирикдир, аммо зоти билан ва зотида Хай-Тирикдир, хаёт сифати билан эмас. Олимдир, аммо зотида ва зоти билан олимдир, илм сифати билан эмас"<sup>251</sup>.

Хуллас, Имом Раббоний олам-Аллох иккилиги мавзуида сўз кетганда, Ибн Арабийдагидек "вужуд" жиҳатидан олам билан Аллохни бирхиллаштиришини рад этган. Яъни, Ибн Арабий "монист" бир фикр тарафдори бўлса, Раббоний "дуализм"ни ёқлаб чиққан. Раббонийнинг айтишича, Аллохнинг исм ва сифатлари зотининг сояси, олам эса Унинг исм ва сифатларининг сояси ва зухур этадиган жойидир. Фақатгина исм ва сифатларининг Илох зотидан бўлак "вужуд"лари бўлганидек, оламнинг хам исм ва сифатларидан айри "вужуд"лари бор. "Фано" макомига эришган соликнинг оламда Аллохнинг сифатларидан бошқа бир нарсани мушохада қилмаслиги оламнинг борлигини инкор қилиш деган маънони билдирмайди. Бирок ХУДДИ қуёш нурининг таъсири юлдузларни кўрмаган ва уларга қизиқмаган киши каби Аллоҳнинг тажаллиларига гувох бўлган кишининг кўз олдида олам йўколади. Акс холда, қуёш ёруғлигида юлдузлар батамом йўқ бўлмаганидек, соликнинг кўз олдидан йўколган олам мавжуддир<sup>252</sup>. Шундай экан, Аллоҳ билан олам орасида "иттиход" (бирлашув), "айният" (бир хиллик), "ихота" (қамраш), "маият" (бирга бўлиш) туридаги муносабат йўқдир<sup>253</sup>. Жовид Сунар бу мавзуда қилган тадқиқоти натижасида Ибн Арабий билан Имоми Раббонийнинг фикрлари орасидаги шундай фаркларни аниклаган:

1. Ибн Арабийга кўра, зот ва вужуд бир хил (айнан) дир. Раббонийга кўра, вужуд зотдан бўлак ва илк яратилган нарса вужуддир.

 $<sup>^{250}</sup>$ Имом Раббоний. Мактубот.-II.ж-45-мактуб-53-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup>Ўша ерда. ІІІ-ж, 25-мактуб, 28-29-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup>Эройдин С.Тасаввуф ва тариқатлар.Истанбул,1981. 158-159-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup>Имом Раббоний, ў.а. І-ж, 31, 125-287-мактублар.

- 2. Ибн Арабийга кўра, сифатлар зотнинг ўзидир. Раббонийга кўра, сифатлар зотдан айри бўлиб, зот вужуд (қўшимча вужуд) билан ташқарида мавжуддирлар ва зотнинг сояларидир.
- 3. Ибн Арабийга кўра, олам-сифатларининг маълум бўлиш ва юзага келиши (тажалли ва зухур)дан иборат. Раббонийга кўра, сифатларнинг эмас, уларнинг сояларининг тажаллиларидан иборат.
- 4. Ибн Арабийга кўра олам хаёлдир, аммо Аллох бор. Яъни Аллох оламдир. Раббонийга кўра эса, олам хаёл эмас, унга хаёл дейиш оламнинг объектив реаллигини ва Аллохнинг "ибдоъ" сифатини инкор қилмоқдир.
- 5. Ибн Арабийга кўра, олам соядир, аммо Аллоҳнинг ўзидир. Раббонийга кўра ҳам олам соядир, аммо бу соя асл (Аллоҳ)нинг ўзи эмас, бошқа нарса ва Аллоҳ ўзига бахш этган вужуд билан ташқарида ўз нафсида мавжуддир.
- 6. Ибн Арабийга кўра, "аъёни собита" (илохий илмда ашёнинг азалдан бери собит бўлган сурат ва ҳақиқатлари)нинг вужуди йўк. Шу туфайли олам ҳам йўк. Аллоҳ бор. Раббоний фикрича эса бу янглиш фикр.
- 7. Ибн Арабийга кўра, Аллох бир жихатдан оламнинг ичида, бир жихатдан оламдан ташқарида ва устидадир. Шу жихатдан ҳақиқат, танзих билан ташбих орасини бирлаштириш орқали қўлга киритилади. Раббонийга кўра эса, Аллох оламларга эҳтиёжсиздир, шу боис уни холи равишда танзих этмоқ даркор.
- 8. Ибн Арабийга кўра, Аллоҳнинг тажаллиси оламда ва унинг объектларидаги "лаҳза"да. Раббонийга кўра эса, доимийдир.
- 9. Ибн Арабийга кўра, вужуд бир ва фақатгина эзгуликдир. Шу жиҳатдан оламда ёмонлик ва яхшилик деган нарсалар мутлақ ва ҳақиқий эмас, нисбийдир. Раббоний фикрича эса, олам вужудадам (йўқлик) таркибидан пайдо бўлган ва моҳияти йўқликдир. Моҳияти йўқлик бўлган олам ўз нафси билан мавжудлиги учун барча ёмонликнинг манбаидир. Унингча, ёмонлик ва камчиликлар ҳам нисбий эмас, ҳақиқийдир.
- 10. Ибн Арабий фикрича, инсон билан Аллох орасидаги муносабат якин бўлиш (курб) муносабатидир. Аллох инсонни ўз сурати узра яратган. Нафсини билган киши Аллохни билади. Раббоний фикрича, гарчи Аллох бизга жон томиримиздан хам якин, аммо бу якинликнинг мохиятини англаш, акл худудларидан ташкаридадир. Нафсни билмокдан максад, инсоннинг ўз борлигининг нуксонликлар билан тўла эканини билиши, ўзида ҳам, ўзидан

ташқарида ҳам барча камолот даражаларининг Аллоҳга эканини қабул қилишдир.

11. Ибн Арабийга кўра, яратилишнинг сабаби муҳаббатдир. Мақсади Аллохнинг нидишк даражаларининг камол мартабаларда чикиб, юзага ИЛМ ва вужуд жихатидан тугалланган бўлишидир. Яъни Аллох ўзини билиш ва севиш учун Раббонийнинг тажалли ва зухур этган. яратилишнинг сабаби мухаббат бўлиб, аммо мақсад Аллохни билмок ва унинг камол даражаларини мартабаларида тафсил сурати билан тамомланиши эмас. Мақсад-инсоннинг Аллоҳга ибодат қилиши ва фақатгина ўзини камолотга етиштиришидир<sup>254</sup>.

Хуллас, Ибн Арабийнинг вахдати вужуд назариясига қарши Раббонийнинг назарияси вахдати ШУХУД хусусиятга эга. У Аллох билан оламни бир-биридан ажратади. Вахдати шухудга кўра, инсон ўз борлиғини ва шуури-идрокига эга бўлганидан барча ҳаракатларида бўлиб, хур натижаларига масъулдир<sup>255</sup>. Вахдати вужудга кўра, солик эришадиган охирги мартаба "вужудий тавхид" бўлса, вахдати шухудга кўра, "шухудий тавхид"дир.

Имом Раббонийнинг вахдати шухуд назарияси, айникса нақшбандия тариқати орасида кўпрок қабул этилган. Зеро, у вахдати вужудга нисбатан ахли суннат эътикодига янада мувофикрок деб топган. Чунончи, Абдулхаким Арвсий вахдати вужудда махфий қолган ва изохталаб масалаларнинг кўпини Имом Раббоний воситасида чиққанлигини қайд этиб, энг юксак мақом вахдати шухуд эканини аниқ баён қилади<sup>256</sup>. Нақшбандия таълимотида вахдати шухудни "хама аз ўст" деб изохлаганлар.

Демак,

- 1.Бахоуддин Нақшбанддан Аҳмад Сирхиндийгача бўлган даврда накшбандия таълимотининг намояндалари вахдати вужуд таълимотини қўллаганлар.
- 2. Ахмад Сирхиндийдан кейин нақшбандия таълимотида вахдати шухуднинг таъсири вужудга келди ва шухудия окими пайдо бўлди.
- 3.Вахдати вужуд вахдати шухуд хозирги кунгача нақшбандия таълимотда мавжуд.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup>Сунар Ж.Вахдати шухуд, вахдати вужуд масаласи. Анқара:1960. 92-94-бетлар. Иқтибос Усмон Турардан олинди. 160-161-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup>Ўша ерда.-Б.94-95.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup>Арвосий А.Риёзут тасаввуфия.Истанбул,1341.154-159-бетлар.

## 3.2. ИНСОН ВА УНИНГ КАМОЛОТ ДАРАЖАЛАРИ

Нақшбандия тасаввуфий таълимотидаги энг мухим масала инсон ва унинг камолоти мавзусидир. Бу таълимотда инсоннинг мохияти ва ўзига хос тузулишга эга эканлиги асосида унинг рухиймаънавий камолоти масалаларига эътибор берилади.

Манбаларда нақшбандия таълимотининг инсон ҳақидаги тушунчаси ёритилган ва инсонга Кабир Олами Куллнинг нусхаси бўлган Сағир олам деб таъриф берилган.

Инсонга нисбатан бу қараш тасаввуфнинг "комил инсон" таълимотига мос келади. "Инсони комил тушунчаси динда мавжуд бўлмаган" 57. Бу тушунчанинг мохияти қудсий ҳадисга кўра, Аллоҳ ўзини зоҳир айлаш учун, уни биладиган, тушунадиган зот - Комил инсонни яратди. Зеро, у ҳақиқатни билгувчи, ҳақиқатларни асл моҳиятини тушунувчи зотдир. Инсон бўлмоқ эса ҳақиқатларнинг тажаллийгоҳи бўлмоқ маъносини акс эттиради. Комил инсон илоҳий камолот даражаларини ўзида мужассамлаштирган кичик оламдир. Бу дунё Комил инсон билан файзли ва барқарордир. Чунки ундан ҳеч нарса яширин қолмайди. Халқда Ҳақни, Ҳақда ҳалқни кўра олгани учун уларнинг хизматини эзгулик ила адо этади.

Инсони Комил деганда Муҳаммад пайғамбарни назарга тутадилар. Комиллик йўлининг бош асоси кўнгилни мосиводан халос этиш. Бу тушунчани биринчи марта Мансур Ҳаллож ишлатган<sup>258</sup>. Кейинчалик Ибн Арабий "инсони комил" тушунчасининг пойдеворини қурди. Бу таълимотни Абдулкарим Жилий "Инсони комил" ва Азизиддин Насафий "Мажмуаи инсони комил" асарларида кенг ёритдилар. Қайсарий Ибн Арабийнинг "Фусус ал ҳикам" асарини шарҳ этиш жараёнида инсони комил тушунчасини ёритади.

Шох Нематуллох инсони комилни "Инсон кўз қорачиғининг исмидир, чунки инсони комил хаммани кўради, лекин ўзини ўйламайди" 259, деб таърифлайди.

Манбаларда баён этилишича, инсони комилни турли номлар билан сифатлаш ҳоллари ҳам мавжуд. Уни Жаброил дейдилар, чунки у оламнинг ҳаққ ва ҳақиқатидан, нозик томонларидан ҳабари

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup>Иброхим Хаққул. Тасаввуф сабоқлари. Бухоро, 2000-74-бет.

 $<sup>^{259}</sup>$ Фарханг луғот ва ислоҳот ва таъбироти Ирфони, 1350.й -cax.150.

бор зот. Уни Микоил дейдилар, чунки у талабгорларга маърифат ва кароматлар бера олади. Уни Исрофил ҳам дейдилар, чунки у кишиларни қиёмат куни ва нариги дунёдан огоҳ қила олади. Уни Азроил ҳам дейдилар, чунки у одамдаги нафси аммора - ҳайвоний нафсни ўлдира олади. Уни қуёшга ўхшатадилар, чунки унинг нури оламни равшан этади. Уни Нуҳ каби одамларни тўфон ва балолардан асровчи, деб атайдилар.

Инсони комилни юқоридаги каби сифатлашлар шуни кўрсатадики, у оддий инсонлардан юксакликда турган валий, пайғамбар даражасида бўлган ва ҳатто ундан ҳам юксалиб, ўзининг асл моҳияти Тангри билан бирлашган, яъни тавҳид даражасида бўлган шахс ҳақида гап кетади.

Демак, мусулмон фалсафасининг бир қисми бўлган тасаввуфда инсон табиат тараққиётининг олий даражасигина бўлиб қолмасдан, у "ал-Хақ-Тангри нусхаси" ҳамдир. Бинобарин, инсони комил инсонларнинг энг мукаммали бўлиб, у шариат, тариқат даражаларидан юксалиб, ҳақиқатни англаган шахс экан. "Комил инсон бўлиши учун кишида тўрт сифат камолга етган бўлиши лозим: эзгу сўз, эзгу феъл, эзгу ахлоқ ва маориф"<sup>260</sup>.

Оламнинг яратилишидан мақсад инсон, инсондан эса мақсад комил инсондир. Тасаввуф аҳли фикрича, инсон шаклан кичик олам бўлсада, мазмунан буюк оламдир.

Оламда ҳар нарсанинг бир нусхаси инсонда мавжуд<sup>261</sup>.

Нақшбандия инсонни Тангри яратганини ва у бутун борликдаги энг мукаммал мавжудот эканлигини тан олади.

"Сен менинг парвардигоримсан, мени халқ қилгансан" 262, деб таъкидлайди Баҳоуддин. У бу иборалар билан инсон Тангри амри билан яратилганлигини, таъкидламокда. Бу билан инсоннинг асли, яратувчиси, парвардигори Тангри эканлигини кўрсатиб, унинг илоҳий хусусиятга эга эканлигини айтмокда. "(Эй,Тангри) Сен ўз қўлинг билан бизни яратдинг, парвариш этдинг ва барча касрат — кўплик орасида бизни энг юксакликда қўйдинг 263-деб Баҳоуддин Тангри томонидан яралган нарсаларнинг барчасидан инсон мукаммал ва юксакликда турганлигини уқтирмоқда.

"... бизни энг юксакликда қўйдинг" - ибораси билан Ҳазрат Баҳоуддин инсонни Тангри халқ қилган, яъни яратгани ва инсон

 $<sup>^{260}</sup>$ Шайх Азизуддин Насафий. Комил инсон. / Н.Комилов таржимаси. — Туркистон, 2000 - 1 август.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup>Жилий Абдулкарим.Инсони комил. II-Ж -Миср:1390.71-79-бетлар.

 $<sup>^{262}</sup>$ Шайх Мухаммад Бахоуддин. Авроди Бахоийя: Қўлёзма . Ўз<br/>ФАШИ. С-П филиали, инв.N.3464.-B.25.  $^{263}$ Ў<br/>ша асар.

бутун мавжудотлар — фаришта, ҳайвон, ўсимлик ва бошқалар ичида энг мукаммал бўлганлиги ва шунинг учун ҳам илоҳий сифатларни эгаллай олишини эътироф этади. Баҳоуддин бу ибора билан инсонни Тангрининг ердаги халифаси эканлигини айтади. У доимо шу номга муносиб бўлиш учун ҳаракат қилиш лозимлигини таъкидлайди.

Нақшбандия таълимотида инсон ҳақида маълумот берганда шундай ёзилади: "Инсон аз-ду чиз муштамил аст. Яке жисм, ки у тааллуқи олами Халқ ва зоҳири мавжудот аст ва ба макон. Ғизои ў аз ҳамин олам аст. Дуйум руҳ аст, ки у тааллуқи олами Амр аст ва ў ботини мавжудот будааст. Ғизои онҳо ҳам аз ҳамон олам аст"264. Мазмуни: Инсон икки нарсадан таркиб топган бир жисм бўлиб, у Халқ оламидандир. У мавжудотнинг зоҳири-шакли, кўринишидир. У маконда мавжуд. Унинг озиғи ҳам шу Халқ оламидандир. Иккинчиси руҳ бўлиб, у Амр оламидандир. У мавжудотнинг ботинидир. Унинг ҳади йўқ ва озуқаси ҳам ўша оламдандир.

Буни қуйидагича тасвирлаш мумкин: И Н С О Н

|                     |                       | 4-чизма              |
|---------------------|-----------------------|----------------------|
| $N_{\underline{0}}$ | TAHA                  | РУХ                  |
| 1.                  | Халқ оламидан         | Амр оламидан         |
| 2.                  | Инсоннинг зохири      | Инсоннинг ботини     |
| 3.                  | Маконда мавжуд        | Ломакон              |
| 4.                  | Озуқаси Халқ оламидан | Озуқаси Амр оламидан |

"Канз ал ибод" даги шарҳлар гувоҳлик берадики, Баҳоуддин Нақшбанд "Аврод" асарида эътибор берган масалалардан бири руҳ ва нафс тушунчаларидир. Буларни изоҳлашда Баҳоуддин латиф ва касиф тушунчаларини қўллаган. У руҳнинг латифлиги ва нафснинг касифлигини таъкидлаб, руҳнинг Амр олами билан ва нафсни жисм билан боғлиқлигини айтган<sup>265</sup>.

Рух ҳақида гапирганда, уни Тангрининг ўзи ладуний илми билан яратгани ва Мутлақ руҳнинг бир жузъи эканлиги қайд этилади. Руҳ билан жисмга жавҳар ва араз деб таъриф берилади.

 $<sup>^{264}</sup>$ Абдурахим Нақшбандий. Шажараи таййиба машойихи нақшбандия мужаддидия. - Чақвол: 1401 х.й.22-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Гури Али бин Аҳмад. Канз ал-Ибод фи Шарҳ ал-Аврод: Қўлёзма. ЎзФАШИ, инв. N.2393.-В.7а.

Рухнинг танадан чикиши ва тана билан бўлган вактидаги камолотига мос равишда муайян даражаси борлиги, унинг нотикалиги хакида мулохазалар билдирилади.

Баҳоуддин Нақшбанднинг руҳ ва нафс ҳақидаги қарашини шундай тасвирлаш мумкин:

5-чизма

| ИН | РУХ  | Мутлақ рухнинг жузъи<br>ЛАТИФ |
|----|------|-------------------------------|
| C  | НАФС | КАСИФ жисм билан боғлиқ       |
| Н  |      | ,                             |

Бу таълимотда тана ва рухнинг ўзи латоифлардан иборат эканлиги ёзилган. "Инсон 10 латоифдан тузилган мураккаб мавжудотдир. Унинг 5 таси Амр оламидан бўлса 5 таси Халқ оламидандир" 266.

А м р оламидан, яъни факатгина Тангрининг иродаси билан ва истаги билан мавжуд бўлган оламдан вужудга келган инсондаги беш латоиф — қалб, рух, сир, хафи ва ахфо деб аталади. Уларнинг а с л и Арши Мажиддан ҳам юқорида бўлиб, улар л о м а к о н - макондан ташқаридаги оламдандир, дейилади. Бундан маълум бўладики, инсоннинг рухи, илоҳий томонининг асли ломакондан бўлиб, яъни ўлчов, ҳад, макон, замонни билмаган чексиз ва чегарасизликдандир. Модомики бу беш латоифнинг асллари шу хусусиятга эга экан, улар ҳам шу сифатларга муяссардирлар. Яъни уларнинг кўриш, эшитиш, қабул қилиш, билишининг чеки йўқ.

Тангри халқ қилган-яратган Халқ оламидан вужудга келган инсондаги беш латоиф — нафс ва тўрт унсур — тупроқ, сув, хаво, оловдир. Модомики инсон танасининг асли бўлган бу беш латоиф халқ оламидан экан, бу оламдаги хусусиятлар уларда хам мавжуддир. Лекин булар халқ оламидан бўлсаларда, "уларнинг асли Амр оламидан бўлган латоифлардир. Нафснинг асли-қалбнинг, аслидир, хавонинг асли рухнинг аслидир, сувнинг аслисирнинг, оловнинг асли-хафининг ва тупрокнинг асли-ахфонинг аслидир"<sup>267</sup>. Буларни куйидагича тасвирлаш мумкин.

113

 $<sup>^{266}</sup>$ Аҳмад Сирхинди Мужаддиди Алфи Сони. Панж латоифи нодираи муаззама - Бухоро: Когон, 1338.ҳ.й -20-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup>Ўшф асар.21-бет.

## <u>И Н С О Н</u> 10 Л А Т О И Ф

6-чизма

| Амр оламидан<br><u>5 латоиф</u> | Халқ оламидан<br><u>5 латоиф</u> |
|---------------------------------|----------------------------------|
| 1.ҚАЛб                          | 1.Нафс                           |
| 2.РУХ                           | 2.Бод                            |
| 3.СИР                           | 3.Сув                            |
| 4.ХАФИ                          | 4.Олов                           |
| 5.АХФО                          | 5.Тупроқ                         |

Демак, бу оркали Халк олами латоифларининг асли хам Амр оламидан эканлиги ва сабабларнинг асл сабаби Амр олами аслини яратган зот эканлиги маълум бўлади. Манбаларда инсоннинг асл мохияти, яратилиши хакида шундай маълумот бериладики, Амр оламининг латоифлари яратилиб, Хаққ Таоло ўзининг комил қуввати билан бу мужаррад жавҳарни инсон топшириб қўяди<sup>268</sup>. Демак, аввало, шуни тушуниш керакки, Амр оламининг латоифлари мужаррад жавхар деб бахо берилмокда, яъни улар инсон танасининг асли сифатида қаралмоқда ва Хаққ таоллонинг комил қудрати билангина уларни инсон жисмига киритиши таъкидланмоқда. Лекин "алоқалар ва тўсиқлар таъсирида булар ўз асл мохиятларини унутганлар" 269, дейилади. Маълум бўладики, инсон танасига мужаррад жавхар бўлган Амр олами латоифлари киргандан кейин зохирий олам билан боғланиш натижасида ўз асл томонларини унутадилар. Шунинг учун хам хазрат Бахоуддин Нақшбанд бу халқ олами билан боғланишлар ва алоқаларни "хижоб" деб атаган ва ўз аслини билиш учун Хақ йўлига кирганларга шундай деб айтган:

Тааллуқ ҳижоб асту беҳосили Чу пайвандҳо бигсели - восили<sup>270</sup>. Мазмуни:

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup>Қаранг: Аҳмад Сирхинди Мужадиди Алфи Сони. Панж латоифи нодираи муаззама - Бухоро: Когон, 1338.ҳ.й -20-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup>Ўша жойда.

 $<sup>^{270}</sup>$ Ўша жойда.

Боғланишлар ҳижобдиру, беҳосилсан, Бу бандларни узиб ташласанг, восил бўласан. (аслга эргашасан)

Манбаларда Амр олами латоифларининг ҳар бирида ўзига хос ранг борлиги кўрсатилган. Ҳозиргача ёзилган барча мақолаларда фақат кубравия таълимотида нурларнинг рангига эътибор берилган, деб келинди. Лекин Нақшбандия таълимотида хам Оллоҳни - нур ларнинг нури деб, Амр олами ҳар бир латоифининг аслини ўрганган кишига унинг алоҳида-алоҳида нури намоён бўлиши айтилади. Манбаларда бу ҳақда шундай ёзилган:

Қалбнинг нури-сариқ; руҳнинг нури-қизил; сирнинг нуриоқ; хафининг нури-қора; ахфонинг нури-сабз-яшил $^{271}$ .

Манбаларда Амр оламининг беш латоифининг инсон танасидаги ўз маҳаллари борлиги кейинги бетдаги 7-чизмада кўрсатилган.

Манбаларда инсон асли бўлган Амр оламининг беш латоифининг ҳар бирининг қудрат ва қувватини кўрсатиш ва моҳиятини очиш учун ҳар бирининг бир улулазм пайғамбарнинг қадами остида воқеъ бўлганлиги қайд этилган:

Қалб – ҳазрат Одам (а.с.) қадами остида воқеъ бўлган.

Рух – хазрат Иброхим (а.с.) қадами остида воқеъ бўлган.

Сир – ҳазрат Мусо (а.с.) қадами остида воқеъ бўлган.

Хафи – ҳазрат Исо (а.в.) қадами остида воқеъ бўлган.

7-чизма

| Латоиф                             | Танадаги жойи                      |  |  |
|------------------------------------|------------------------------------|--|--|
| Қалб                               | Чап кўкракдан икки бармоқ          |  |  |
| Рух                                | Ўнг кўкракдан икки бармоқ паст,    |  |  |
| 1 y x                              | паҳлуга моил                       |  |  |
| Сир                                | Чап кўкрак билан тенг, икки бармоқ |  |  |
| Сир                                | кўкраклар орасидаги жойга моил     |  |  |
| Хафи Ўнг кўкрак билан тенг икки ба |                                    |  |  |
|                                    | кўкраклар орасига моил             |  |  |
| АХФО                               | Кўкраклар ўртаси                   |  |  |
|                                    | ·                                  |  |  |

 $<sup>^{271}</sup>$  Қаранг: Рисолаи дигар мансуб ба Соҳибзода. //Моле М. Нақшбандиёт. — Теҳрон, - 1958.321-бет., Идрис Шах. Суфизм. — М.: 1994.-С.417

 $A \, x \, \varphi \, o \, - \, \chi$ азрат Муҳаммад (а.с.) қадами остида воқеъ бўлган $^{272}$ .

Нақшбандия таълимотидаги бу ғоялар кўрсатадики, Тангри улулазм пайғамбарлар Одам, Иброхим, Мусо, Исо ва Мухаммадни яратиб, олам ва инсоният рухий камолоти тараққиётида қандай вазифаларни бажарган бўлса, бу латоифлар ҳам ҳар бири инсон камолоти учун шундай хизмат қиладилар. Бунинг учун эса бу пайғамбарларнинг яралиш моҳиятини билиш керак.

Қалб латоифаси моҳиятини очишда Одам (а.в.) биринчи пайғамбарнинг ҳаёти сабоқ бўлади. Одамни сафиюллоҳ-пок деб айтганлар. Бунинг сабаби шундаки, уни Тангри ўзининг ердаги ҳалифаси бўлади, деб гуноҳсиз, пок, мукаммал қилиб яратди. Лекин Одам шайтон васвасасига учиб, нафс йўлига кирди ва гуноҳкор бўлди. Натижада у жаннатдан ҳайдалди. Лекин у гуноҳини англаб тавба қилди ва Тангри уни кечириб, яна пайғамбарлик маҳомига етказди. У жаннатий бўлди. Бу шуни кўрсатадики, инсон биринчидан аслини, яъни уни Тангри яратганини, аслан пок бўлганини билиши ва иккинчидан, қилган камчиликларини англаб, тавба маҳомига кириши керак.

Рух латоифаси мохиятини очишда Иброхим (а.в.) ҳаёт йўли ибрат бўлади. Иброҳим пайғамбарни Намруд оловда куйдирмоқчи бўлиб ўтга ташлаганда ҳам Тангридан ўзга ҳеч нарса ва кимсадан ёрдам сўрамайди. Натижада олов Иброҳим учун гулистонга айланади. Тангри ундан синов учун фарзандини қурбон қилишни талаб этганида, қариликда кўрган шу жигарбандини ҳам унинг йўлига қурбон қилишга тайёр бўлади. Бу билан бутун башариятни одамни қурбон қилишдек ёмон одатдан қутқаради. Демак, у фақатгина Тангрига бўйсунади. Иброҳим пайғамбар ҳаётини чуқур ўрганиш орқали Тангригина ҳақиқий олим ва барча илмлар унинг қўлида эканлиги, у барча нарсадан қудратли эканлиги, Намруд оловини Иброҳим учун гулистонга айлантираолгани, у эшитиб, кўриб туриши, барҳаёт ва абадийлиги, ўзига хос калом қилиши, ирода эгаси эканлиги ва унинг истаги билан йўқдан бор бўлиш мумкинлиги англанади.

Сир латоифаси мохиятини очишда Мусо йўл кўрсатади, унинг ҳаёт йўли ибрат бўлади. Мусо пайғамбарлар ичида калимуллоҳ деб юритилади, чунки Тангрининг инояти билан у бевосита

116

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup>Қаранг: Аҳмад Сирхинди Мужадиди Алфи Сони. Панж латоифи нодираи муаззама - Бухоро: Когон, 1338.ҳ.й -Б.21.

Оллоҳнинг каломини эшитган ва Тур тоғида у билан ҳамроз бўлган, бинобарин, ҳеч ким билмаган сирлардан воҳиф бўлган. Мусо пайғамбарнинг ҳаёт йўлини чуҳур англаб, унинг Фиръавнга ҳарши ҳураши, Таврот китобининг унга берилиши катта сабоҳ маҳтабидир.

Хафий латоифаси мохиятини очишда Исо ҳаёт йўли ибрат бўлади. У моддий оламдаги бирор нарсага боғланмайди тажрид ва тафрид мақомига етади. Натижада Тангрининг якка ягона, мислсиз, пок ва софлигини англай бошлайди.

Ахфо латоифаси мохиятини очишда Мухаммад пайғамбар-энг комил инсоннинг жамики сифатлари йўл бошлайди.

Латоифнинг улулазм пайғамбарлар оёғи остида воқеъ бўлиши билан шуни кўрсатадики, Одам илк пайғамбар бўлиб, инсониятга тавба йўлини кўрсатгани каби, қалб инсон рухи камолоти учун илк босқичдир. Қалб оламига кириш учун эса тавба асосий йўлдир. Рух оламига киришда Иброхим пайғамбардек таваккул зарурдир. Мусо пайғамбардек Тангри каломини тинглаш ва уни англаб мушоҳада этиш сирлар оламига кириш имконини беради. Исо каби тажрид ва тафрид мақомига етиш хафи оламига киритса, бутун Тангри зоти, феъли, сифатларини ўзлаштириш ахфо оламига киритиб, Муҳаммад каби инсонни мукаммаликка етказади.

Демак, пайғамбарлар бутун инсоният руҳониятининг камолоти учун қандай вазифани адо этган бўлсалар, латоифлар ҳам ҳар бир инсон камолоти учун шундай заруратдир. Шу билан бирга ҳар бир пайғамбар келгуси пайғамбарлар учун қандай шароит вужудга келтирган бўлса, қалб оламига кирмай туриб руҳга, руҳга етишмай сирга, сирни англамай ҳафига, ҳафи оламига кирмай аҳфони очиб бўлмайди. Қандай уруғ ерга ташланганда ниш уриб, куртак чиқариб, япроқ ва гуллар очиб, мева бергани каби инсондаги беш латоиф ҳам навбат билан очилади ва кейинги камолот учун имкон яратади.

Манбаларда инсондаги Амр оламидан бўлган беш латоифнинг асли хакида фикр юритилган. Уларнинг латоифлари тажаллий этиши билан боғликлигини манбада куйидагича кўрсатилган: Қалбнинг асли — илохий феъллар тажаллиёти. Рухнинг асли — субутий сифатлар тажаллиёти<sup>273</sup>. Сирнинг асли-илохий зотнинг шаънллари ва эътиборотининг тажаллиёти. Хафининг асли - салбия

\_

 $<sup>^{273}</sup>$ Тангрининг 8 субутий сифати бор. Улар илм, кудрат, ҳаёт, кўриш, эшитиш, калом, ирода таквин-йўқни бор қилишдир.

сифатлар тажаллиёти $^{274}$ . Ахфонинг асли — шаъни жомеъ тажаллиёти $^{275}$ .

Амр олами латоифларининг асли ва уларнинг улулазм пайғамбарлар қадами остида воқе бўлишини таққосласак, кўрамизки ҳар бир пайғамбар орқали Тангри феъл, сифат ва исмларини тажаллий этган. Бутун олам системаси билан Амр оламининг беш латоифининг боғланишини қуйидагича тасвир этиш мумкин:

#### 8-чизма

```
ЗОТ ОЛЛОХ
Л
       ШАЪНИ ЖОМЕЪ
                          - Мухаммад (а.с.)
O
M
       СИФАТИ САЛБИЯ
                          - Исо (a.c.)
Α
   У
       ШУУНОТИ ЗОТИ
                          - Myco (a.c.)
    Р СИФАТИ СУБУТИЯ - Иброхим (а.с.)
К
     У АФЪОЛИ ИЛОХИЯ
                           - Одам (а.с.)
O
Н
      Ж
ҚАЛБ (нафс)
            Η
РУХ (хаво)
СИР (сув)
                3
ХАФИ (олов)
АХФО (тупрок)
                    Л
ИНСОН
```

Амр олами латоифларининг аслини тушуниш учун тажаллий тушунчасини англашимиз лозим.

"Тажаллий" — араб сўзи бўлиб, жилваланиш, ошкора бўлиш, равшанланиш, жилва ва илоҳий нур маъноларини ифодалайди<sup>276</sup>. Тажаллиёт тажаллий сўзининг кўплиги бўлиб кўринишлар, жилваланишлар, маъносини англатади.

"Тажаллий" — шундай фалсафий ва ирфоний тушунчадирки, у соликнинг қалбида илоҳий сифат ё Ҳаққ нурининг ҳақиқати зуҳури — ошкора бўлиши, кўринишини ифода этади"<sup>277</sup>. Бу масаланинг бир

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup>Тангрининг 2 салбия сифатлари бор: Тангри якка-ягона, шериксиз, ҳеч нарса унга тенг эмас ва ўхшамайди ва Тангри барча нуқсон ва айблардан покдир.

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup>Қаранг: Аҳмад Сирхинди Мужадиди Алфи Сони. Панж латоифи нодираи муаззама - Бухоро: Когон, 1338.ҳ.й -21-бет.

 $<sup>^{276}</sup>$ Ўша жойда.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup>Абдулхусайни Зарринкўб. Жустужу дар тасаввуфи Эрон. - Душанбе: Ирфон, 1992 й. 386-бет.

томонидир. "Тажаллий — дунёда илохий мулкнинг намойиши, намоён бўлиши"<sup>278</sup>, деган таъриф бу масалани янада ойдинлаштиради ва уни кенг қамровда ифода этади.

Нақшбандийликда тажаллий кенгроқ тушунилади. Чунки бу таълимот инсоннинг маънавий камолоти қалбдан бошланишини айтсада, кейинчалик у рух, сир, хафий, ахфога томон юксалишини кўрсатади. Шунинг учун ҳам тажаллиётни нақшбандия таълимотига асосланиб, кенгроқ маънода таъриф этиш мумкин.

Хақ йўлига кириб, тавба қилган ва риёзат ила ўзини поклаган соликнинг соф бўлган латоифларида илохий нур жилваланади, кўринади ва улар Хакнинг маълум томонларини зохир этади. Қалб латоифи покланса, унда Хаккнинг феъллари намоён бўлади. Рух латоифи Покланганда, унда илохий сифатлар кўринади. Сир латоифи покланганда, унда илохий шуунот ва эътиборот ошкора бўлади. Хафий латоифи файзни кабул этадиган бўлса, унда илохнинг салбия сифатлари зохир бўлади. Камолотнинг юкори даражаси бўлган ахфо файзни кабул этадиган бўлса, унда вожиб алвужуднинг зоти кўринади.

Нақшбандия таълимотидаги ғоялар асосида: "Тажаллий" соликнинг Амр олами латоифларида илоҳий феъл, сифат ва зот нурининг ошкора бўлиши", деб таъриф бериш мумкин. Бундан маълум бўладики, Нақшбандия таълимоти ҳам Мансур Ҳаллож каби оламдаги зоҳир ва ботинда Тангрининг доимо жилоланиб туришини тан олади. Лекин уларнинг фикрича, буни ҳамма ҳам кўра олмайди. Фақат танланган хос кишиларга буни кўриш имкони туғилади. Кимки бирор нафас ҳам Тангрининг борлиги ва бирлигини унутмаса бутун олам моҳиятини кўра олади. Бундай инсон ўзидаги бандалик қусурларини йўқотиб, тўла илоҳийлик сифатини олади.

Тажаллий билан боғланган ҳолда файз тушунчаси туради. Нақшбандияга доир манбалар тажаллий даражаларини изоҳлашда инсон латоифларининг файзни қабул қилиши билан боғлаб тушунтиради. Файз - арабча сўз бўлиб, биринчидан, хайру барака ва иккинчидан, лутф карам, инъом, эҳсон маъносини билдиради "Файз шундай амрдирки, кўп саъй-ҳаракат ва ғайрат қилмасдан илҳом орқали соликнинг қалбида ўрнашади"<sup>279</sup>, деган таъриф бор.

 $<sup>^{278}</sup>$ А. Кныш. Таджаллий / Ислам энциклопедический словарь. — М.: Наука, Главная редакция вост. литературы, 1996 -C.219.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup>Зарринкўб А. Жустужў.... 387-бет.

Файз фақатгина илоҳий бўлиб, барча нарсаларнинг ҳосил бўлиш асосидир. Сўфийлар файзни илоҳий исмларнинг тажаллийси деб биладилар. Улар Ҳаққни файзнинг манбаидир, деб тушунадилар.

Файз манбаини тушунишда судур тушунчаси ишлатилади.

Судур - қадимги ва ўрта асрлар Шарқ фалсафасидаги оламнинг вужудга келишига оид таълимотдир. Зардуштия таълимотидаги 6 комил доира бўлган амшоспандоннинг вужудга келиши, юнон фалсафасидаги янги афлотуния ғояси ҳам судур назарияси асосида турган.

Судур – арабча сўз бўлиб, пайдо бўлиш, чикиш маъносини англатади. Бутун олам асосида илохий Асл туришини билдиради.

тажаллий, фаязон, ишроқ, эманация тушунчаларини бир маънода тушуниш холлари хам бор<sup>280</sup>. Судур рухий амал бўлиб, бу жараён натижасида вохид зотдан борликнинг даражалари силсиласи пайдо бўлади. Судур назариясини, асосан янги афлотуния назарияси намояндалари вужудга келтирганлар. Платон ўз асарларида судур назарияси мохиятини изохлашда Тангри – вохид зотни мутлақ хайр, мутлақ эзгулик, аввалги қувват деб хисоблайди. Олам унинг томонидан яратилган. Бу яралиш зарурат асосида бўлади. Тангри вохид зотдан яралган биринчи нарса Кулл Ақл (рух)дир. Кейин Кулл Нафс, кейин модда, пировардида физик оламдаги кўриниб турган бошқа нарсалардир. Платон қарашлари Шарқдаги пантеистик оқим ривожига олиб келган.

Нақшбандия таълимотида биз судур деган тушунчани ишлатганларни учратмадик. Асосан файз ва тажаллий тушунчалари ишлатилган. Бу хусусияти билан нақшбандия таълимоти Ғаззолийнинг қарашларига мос келади. Чунки Ғаззолий ҳам судурни ишлатмасдан, шу икки тушунчага таянади. У ҳам Тангрига илк туртки бериб, ҳаракатга келтирувчи биринчи сабаб сифатида қарамайди. Унинг ҳар нафасда ирода эгаси эканлиги ва борлиқнинг аслида туришини тан олади.

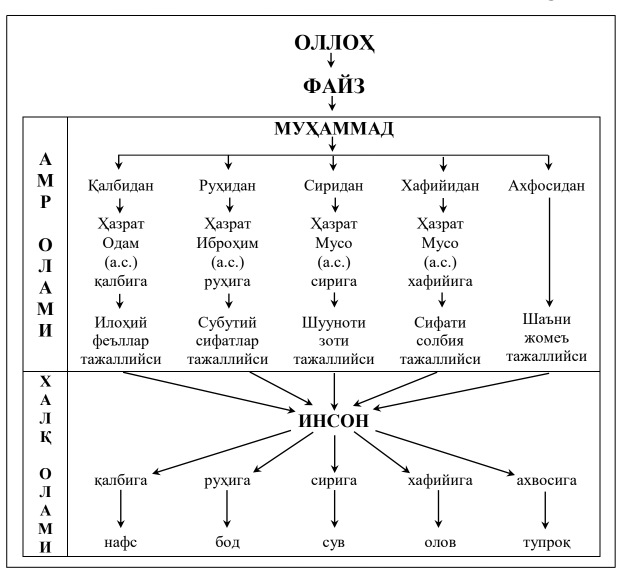
Файз — тажаллий этаётган илохий нур, хайр-барака, лутф, эхсон сифатида нақшбандийликда намоён бўлади.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Хазраткулов М.Судур.//Энциклопедияи советии тожик. Т.7-Душанбе: Сарредакцияи илмии энциклопедияи Советии тожик, 1987. сах. 158-159.

Нақшбандия таълимоти намояндалари файз манбаини Аллох деб биладилар. Аллохдан энг комил инсон Мухаммад пайғамбарнинг беш латоифига файз келиши ва солик уни Мухаммад пайғамбардан бошқа пайғамбарлар воситаси билан покланиш даражасига мос қабул қилишини кўрсатади. Файз Мухаммад қалбидан Одам қалбига ва ундан қалб латоифига, Мухаммад рухидан Иброхим рухига ва ундан рух латоифига, Мухаммад сиридан Мусо сирига ва ундан сир латоифига, Мухаммад хафийсидан Исо хафийсига ва ундан хафий латоифига ва Мухаммад ахфосидан инсон ахфо латоифига тушади. Буни кейинги бетдаги 9-чизмада тасвирланган.

9-чизма



Нақшбандия бу қарашлари билан мусулмон мутасаввифлари бўлган Саҳл Тустарий, Ибн Арабий, Абд-ал-Карим-ал Джилийнинг муҳаммадий моҳият, муҳаммадий ҳақиқат каби қарашларига мос келади.

Тажаллий этиш ва файз орқали Тангри инсон ботинидаги мавжуд томонларни зоҳир этади. Бу таълимот асосида Аллоҳ ягона моҳият (зот) бўлиб, борлиқ турлича кўринишларда намоён бўлади, тажаллий этади, деган ғоя ётади.

Вахдати вужуд таълимоти тарафдорлари бўлган сўфийлар тажаллийнинг қуйидаги даражаларини ёзганлар.

- а) Тажаллии зот илоҳий моҳиятнинг ўз-ўзида тажаллиёти. Буни "тажаллий аввал" деб ундан келаётган файзни энг пок, яъни файзи ақдас, дейдилар. Шунингдек, уни аҳадият-Тангрининг ягоналиги деб ҳам айтадилар. Тангри ўзини-ўзи яҳлит тарзда, бўлинмас ҳолатда мушоҳада этади. Бу ягоналикда уруғнинг ичида бўлгани каби касрат оламининг асоси мавжуд бўлган. Яъни уруғда дараҳт, туҳумда-қуш, нутфада одам қандай яширин бўлса, ҳудди шундай илоҳий зотда ягоналик мавжуд.
- б) Тажаллии сифат, уни тажаллии соний дейдилар. Бундаги файзни муқаддас, деб номлайдилар. Шунингдек, бу илохий вахдат-ягоналик, деб аталади. Бу ерда илохий исм ва сифатлар Тангридан ажралиб мустақил холда кўринади.
- в) Тажаллии шуҳудий-борлиқдаги кўриниб турган барча нарсаларга нисбатан айтилади<sup>281</sup>.

Нақшбандия таълимотида тажаллий даражалари инсон камолотига мос холда қуйидагича кўрсатилган.

- 1. Биринчи даража тажаллии афъолия. Бу даражага етган, қалби покланган соликка бутун оламдаги ишларнинг асл фоили Тангри эканлиги намоен бўлади.
- 2.Иккинчи даража тажаллии сифотия бўлиб, рухининг аслига етган кишига Тангрининг субутий сифатлари унинг олимлиги, қодирлиги, мутакаллимлиги, ирода эгаси эканлиги, барҳаёт бўлиб, ўзгаларга ҳаёт бериш, эшитиб, кўриб туриши намоён бўлади.
- 3.Учинчи даража шуун ва эътибороти зотиянинг тажаллийсидир. Сирнинг аслига етган киши бу файздан бахраманд бўлади.
- 4. Тўртинчи даража салбия сифатлар тажаллийсидир. Уни пок қудсий мақом дейдилар. Чунки бу камолга етган киши Тангрининг яккаю ягоналиги ва унга тенг йўклигини кўради. Бу мақом хафийнинг аслига етганларникидир.

2

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup>Кныш А. Таджаллий ... С.219.

5. Бешинчи даража — вожиб - ал - вужуднинг зоти тажаллийсидир. Солик ахфосининг аслига етиб, бу файзни қабул қилади $^{282}$ .

Бундан кейин фано холатига етилади. Бахоуддин Нақшбанд фанони умуман икки хил: зулмоний табиий вужуд фаноси ва нуроний, рухоний вужуд фаноси, деб ёзади<sup>283</sup>. Бахоуддин фанога хос валоятнинг ибтидоси деб шундай таъриф берган:

Чист меърочи фалак? Ин нести! Ошиконро мазхаби дин нести! Хеч касро гар нагардад ў фано Нест рах дар боргохи кибриё! 284 Мазмуни:

Фалакнинг меърожи нима? Бу йўклик! Ошиклар мазхабу дини бу йўклик! Ким агар фанога етмаса Кибриё боргохига унга йўл йўк!

Шунингдек, мазкур рисолада фанонинг маълум даражалари борлиги кўрсатилиб, Баҳоуддин фикрларига аниқлик киритилган.

<u>Биринчи даража</u> —  $\phi$ ано  $\phi$ и шайх деб номланади. Бу соликнинг ўзини зохиран ва ботинан мушохада этиш ва уни Шайх зохир ва ботинига мослашдан иборатдир<sup>285</sup>.

Бу мартаба фанои адно, яъни фано холатининг куйи боскичи хам дейилади. Солик фано холига энди кира бошлаган холатини шу ном билан ифодалаганлар.

Бу мартабага етган солик бутун оламни Шайх суратида кўради. Шунинг учун бу даражани фано фи шайх макоми деб атайдилар. Бу фано фи набий макомининг мукаддимасидир. Бу вактда нафй ва исбот амали ижро этилади. Яъни бир нафасда 21 бор калимаи тайиба айтилади ва борликдаги мавжудодга фано кўзи билан қаралади, асл зот кўрина бошлайди.

Кейин қалб фаноси бошланади. Унда қалбда Тангридан ўзга нарса қолмайди.

Кейинги камолот даражаси жасадий фано холатидир. Унда солик жасадини илохий нур билан мушохада этади.

<sup>284</sup>Рисолаи қудсия. 89-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup>Рисолаи дигар мансуб ба Сохиб-зода./ Нақшбандиёт. – Техрон; 1958. 319-323-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup>Макомот. 61-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup>Қаранг: Умар Фаруқ, Сайдо ал Жазарий. Тасаввуф сирлари. -Тошкент: Моваруннахр. 2000. 53-55-бетлар.

Бу даражани босиб ўтгач, сифатий фано холатига етади. Солик ўз сифатларини илохий сифатлар ила кўради.

Кейинги камолот номи фано фи наби деб номланади. Бу солик ўзлигининг Мухаммад нурларига тўла махв бўлишидир.

Кейинги даража фано фи Оллох деб номланади. Бу ўзни Тангри химоясида хис этиш ва илохий сифатларда бўлиш макомидир. Бу маком икки кисмдан иборатдир:

- 1. Фанои шухудий
- 2. Фанои вужудий

<u>Фанои Шухудий</u> - (шухудий фано) илохий шухуддан иборат. У Тангридан ўзгани мушохада этмасликдир.

Фанои вужуди - ягона вужудни танишдир.

<u>Фано фи Тангри</u> - Тангрида фано бўлиш макоми <u>фано</u> макомларининг олийсидир. бундан кейин бако ба Aллох холати бошланади. Солик бутун мавжудотнинг Илохий сифатлар химояси остида эканлигини топади<sup>286</sup>.

Демак, фано холати нақшбандия таълимотида:

- 1. Фано фи Шайх
- 2. Қалб фаноси.
- 3. Жасадий фано.
- 4.Сифатий фано.
- 5.Фано фи Наби.

6.Фано фи Тангри даражаларидан иборат экан. Фано даражаси холатида солик биринчи шайхида фано бўлади, кейин унинг қалби, жасади, сифати фано бўлиб, набийлар холатига етиб энг охири Тангрида фоний бўлади.

Фано фи Тангрини Валояти сағир мақоми деб номлайдилар. Кейин Валояти Кабир бошланади. Бу анбиёлар валоятидир. Бу валоятда Халқ оламининг лотоифлари билан машғул бўладилар. Кейин Малоикалар валояти бошланади, бу жуда олий макомдир. Демак, бу вактда инсон фаришталар сифатини эгаллайди. Бу Халк оламидан бўлган олов, хаво, сув лотоифлари фаноси билан бўлади. тупрок сифатигина колади. Нубувват инсонда Кейин Яъни валояти бошланади. Бу макомни хам бако камолоти номлайдилар. Биринчи холатда Амр олами лотоифлари бақога етган бўлса, иккинчи холатда жисмдаги Халқ олами латоифлари хам аслини таниб бақога етади<sup>287</sup>. Кейин ҳақиқатлар очила боради.

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup>Рисолаи дигар мансуб ба Сохиб-зода.// Моле М. Нақшбандиёт. –Техрон, 1959. 321-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup>Ўша ерда.322-бет.

Дастлаб <u>Каъбаи Мукаррамаи Раббоний Хакикати</u>га етади. Бу даражада кашфлар бўлади, мушохадага етади. Кейин Қуръон хакикати очилади. Кейин <u>Хакоик ал Хакоик</u> очилади. Бу Мухаммадий хакикатдан иборатдир.

Бу мақомларнинг нихояси бўлиб, бу даражага етган солик иршод хукукига эга бўлади. Бундай инсонни тамкин ва такмил номи билан атайдилар<sup>288</sup>. Бу камолот даражаларини кейинги бетдаги 10-чизмада тасвирланган.

Баҳоуддин Нақшбанд камолотга етганларни талвин (ҳоли ўзгариб турувчилар) ва тамкин барқарор ҳолатидагилар, деб сифатлайди. У талвин надим (ходим)лар мартабасидадир ва уларнинг ихтиёрисиз Тангрига етказилмаса, уни топа олмайдилар, дейди. Тамкин аҳли эса вазирлар мартабасида бўлиб, Ҳазрати Салтанат (Аллоҳ) уларни ўз ўринбосарлари қилиб тайинлаган, мулк тасарруфи учун ихтиёр берган ва хоҳиш жилови уларнинг қўлидадир. Демак, тамкин аҳлининг ҳ о л и заволдан амондадир. Қачон хоҳласалар, бир сифатдан иккинчи сифатга ва бир ҳолатдан иккинчи ҳолатга кўчиб ўта оладилар.

<u>Тамкин</u> аҳлида ҳам <u>талвиноти аҳвол</u>-ҳолат ўзгариши бўлади, аммо <u>талвин</u> аҳлидан фарқ қилади. Булар — тамкин аҳли ўз ботинларининг ҳоли устидан ҳокимдирлар ва уни ўз измига солиб биладилар.

Баҳоуддин тамкин аҳлининг сифати ҳақида улар ҳол тасарруфи қуллигидан озоддирлар, уларнинг кўз олдиларидан ҳижоб бутунлай кўтарилган, сабаблардан бўлган ҳеч бир сабаб билан уларнинг ҳолига ҳеч қандай тойиш ва заифлик етмайди, оламдаги ҳеч бир нарса уларни Маҳбуб Мушоҳадаси (васли)дан ва у билан шуғулланишдан ажрата олмайди, ҳалқ ичида юриш ва уларнинг ҳолатини мушоҳада қилиш уларга таъсир қилмайди ва сифатини ўзгартира олмайди, дейди.

Шунингдек, Баҳоуддин ҳол жиҳатдан шарафли бўлишдан кўра камол жиҳатдан афзал бўлишни устун қўяди. Шунинг учун узлатдаги валийларни талвин аҳлидек надимлар билан тенглаштиради. Эл ичидаги валийни тамкин аҳли деб вазирлар билан тенг кўради<sup>289</sup>. Чунки "Саҳиҳ" га кирган қудсий ҳадислардан бирида ёзилганки, "Мени жамоат ичида ёд этса, мен уни у жамоатдан ҳам афзалроқ жамоат (фаришталар) ичида ёд этаман" дейилган.

 $<sup>^{288}</sup>$ Рисолаи дигар мансуб ба Сохиб-зода.// Моле М. Нақшбандиёт. — Техрон, 1959. 323-бет .

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup>Рисолаи қудсия. 101-102-бетлар.

#### ИНСОН КАМОЛОТИ

10-чизма

| №                                           | Даража номи                                                                                                   | Валоят                                                   | Холат                                                                                                                                                                                                                                                 |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.      | Даражаи аввал иккинчи даража учинчи даража тўртинчи даража бешинчи даража бешинчи даража 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. | В<br>А<br>Л<br>О<br>Я<br>Т<br>И<br>С<br>А<br>Г<br>И<br>Р | Тажаллии афъолия Тажаллии сифатия Шуъун ва эътибороти зотия Салбия сифатлар тажаллиёти Вожиб ал вужуд зоти - тажаллиёти. Султонал закр Фано фи Шайх Қалб фаноси Жасадий фано Сифатий фано Фано фи Аллоҳ а)фанои шухуди б)фанои вужуди                 |
| <ul><li>8.</li><li>9.</li><li>10.</li></ul> | Бақо                                                                                                          | В<br>А<br>Л<br>О<br>Я<br>Т<br>И<br>К<br>А<br>Б<br>И<br>Р | Бақо ба Аллоҳ Амр олами латоифлари асли. Анбиёлар валояти Халқ олами латоифлари асли. Малоикалар валояти Тупроқ сифати. Нубувватлар валояти. Халқ олами бақоси Хақиқати Каъба Куръон ҳақиқати Хақиқатлар ҳақиқати Муҳаммадий ҳақиқат Тамкин ва такмил |

Демак, Баҳоуддин фикрига кўра тамкин аҳли камол жиҳатдан афзал экан. Баҳоуддин ўзи хулоса қилиб айтадики, восил ва комиллар икки қисмдандирлар. Бир қисм Тангрига яқин бўлсаларда

бошқаларни камолотга етказиш уларга буюрилмаган. Улар ҳайрат дарёсига ғарқ бўлиб, ўз вужудларидан огох эмаслар. Иккинчи қисм ва комиллар халққа нажот берарлар. Улар мукаммалдирлар<sup>290</sup>. Улар фанодан кейин бақо холатига етганлар.

Бахоуддин инсон камолоти масаласига эътибор бериб, "валий"лар масаласини махсус тадқиқ этди. Салохиддин Ибн Муборак Бухорийнинг "Анис ат толибин ва уддат-ус-соликин" асарининг биринчи қисми "Дар маърифати валояти валий" ("Валийлик валояти маърифатига доир" ) да таъкидланишича, "валоят нурдан иборатдир". Бу нур Тангри инояти ила ибоднинг қалбини тўлдиради ва натижада исломнинг ҳақиқий нури яқинида жамол кўрсатади. Асарда таъкидланмокдаки, валоят даражасига етишда Тангрининг инояти шарт. Илохий нур-нур ал - якин - аник, тўғри нур бўлгани ила бошқа нурлардан фарқ қилади, шу нур, ила тўлган қалб - валий қалби бўлади. Унга Ислом ўзининг хақиқий кўринишида намоён бўлади.

Манбалар тахлили кўрсатадики, кўп назарий масалаларда етишда бу сулук Хожа Мухаммад бин Али Хаким Термизий асарларидан ғоявий манба сифатида фойдаланган. Валийликка дахлдор масалаларда хам бу аллома асарларидан иктибослар келтирилган.

Нақшбандия таълимотига кўра, валийни кўрган киши Тангрини зикр этади, ўзи ва жумлаи оламни яратган бу мутлак зотга қараб хайратга тушади, "Валий қалби маъдани анвори жалолдир. Валий юзидаги нур ва латофат валий қалбидаги ана шу анвордандир. Ул нурнинг акси валийнинг сиймосидан зохир бўлур ва хар ким унинг юзига назар айласа, ул киши Хаққ таолони ёд этар ва унинг зикрига машғул ўлур"291.

Шунингдек, бу таълимотда валийларга муносиб хусусиятлардан бири сифатида хатто бу таълимот ва валийлар сухбатига мушарраф шахснинг ўзидаги башарий истаклардан воз кечиб, малакий даражали сифатларга эга бўлиши хам иншо этилган. Валий сухбатига мушарраф шахс ўзидаги гил - тупрок ва сувдан тузилган тана истакларидан воз кечади ва юксалади, деган фикрни Хазрати Азизон қуйидагича баён этади:

Бо хар ки нашастию нашуд жамъ дилат, Аз ту нарамид захмати обу гилат.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup>Рисолаи қудсия. 115-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup>Анис ат-толибин. 7-бет.

Зинхор аз он қавм гурезон мебош, Варна накунад рухи Азизон бихилат<sup>292</sup>. Мазмуни:

> Суҳбатдошинг ила қалбинг ножам, Йўқолмади сендан сув - гил заҳмати ҳам. Демак, ундайлардан узоқлашмасанг, Азизон руҳи кечирмас ҳеч ҳам.

Хазрати Азизоннинг фикрича, ҳақиқий валий суҳбатига етишган шахс қалби сокин, соф, пок бўлиб, сув - гил заҳматидан қутулиб юксалади ва тавҳидни англай боради, лекин сохта авлиёлар билан суҳбатлашиб, сенда башарий истаклардан қутулиш каби сифатий ўзгариш бўлмаса, ундай кишилардан тезроқ қочиш керак, деган фикрни уқтиради.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд валийликнинг учта хусусияти бор деб, қуйидаги фикрни баён қилади:

Се нишон бувад валиро, ки нахуст он маъни, Ки чу рўи ў бубини, дили ту бар ў гарояд. Дуввум он, ки дар мажолис, чун сухан кунат зи маъни, Хаммаро зи хасти худ б-хадис мерабоят. Севум,он буват б-маъни вали ахаси олам, Ки зи хеч узв ўро харакоти бад наёяд<sup>2</sup>.

### Мазмуни:

Валийликнинг уч белгиси бор, биринчиси шул эрур, Унинг юзини кўрган захотинг дилингни ром этади, Иккинчиси, агар мажлисдаги сўзини эшитса, Бутун борлиги ила хаммани ўзига мафтун этади. Учинчиси, валий - оламдаги махсус кишидир, Унинг ўзидан хам бирор ёмонлик келмайди.

Мўминлик даражасининг нихояси - авлиёлик даражаси деб, ундан сўнг шухадо, сидико, анбиёву расул, анбиё ул-аъзам ва охири нихояси бўлмаган даража мустафо, деб айтилади.

Нақшбандия таълимотига кўра, уларда валийлик даражасига етганлар иккига бўлинади. Биринчиси - муршид рахбарлигида риёзат чекиб, қалбини софлаган холда шу даражага етганлар. Лекин булар учун ўз башарий истакларини ўлдириш жуда қийин кечади.

\_

 $<sup>^{292}</sup>$ Рисолаи ҳазрат Азизон. - Бухоро: Бухоройи Шариф, 1327 ҳ.й.30-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Мақомот. 59-бет.

Иккинчиси - Тангрининг ўзи уларни тарбия қиладиган кишилар. "Анис ут-толибин" асарида бундай валийлар мажзуб-жазб майдонига ИНЪК Хакк тортилган маъносида таърифланган. Валийларнинг бу турида ил хом тарики ила қалб ва тилларидан каломи хикмат иншо этилиши таъкидланади. Яъни Тангрининг нури уларнинг калбига илхом ила кирган ва улар бу илохий нур орқали шундай сифатга эга бўлган зотлардир. Хозирги илмий тил билан айтганимизда, валийларнинг бу даражасида латиф қувват - биоэнергия майдони бемалол олам қувватахбор қатлами билан алоқа қилишга қодир бўлади. Шунинг учун хам улар ўзгалардан ажралиб турадилар.

Валийлар илҳом орқали илоҳий нурни кашф этсалар, анбиё ваҳий орқали Тангри сўзларидан баҳраманд бўлади.

Муҳаммад Порсо валийлар ўз иродаларини тўла Тангри иродасига тобеъ қилганлари ва улардаги барча хусусиятлар илоҳий фазилатга эга эканлигини баён этади:

Авлиёро ҳаст қудрат аз Худо, Тири жаста боз гардонат зи роҳ<sup>293</sup> Мазмуни:

Авлиёларнинг қудрати илохдандир, Учаётган ўқни ортга қайтара оладилар.

Баҳоуддин Нақшбанднинг тасаввуфий таълимотида "бесифатлик" ва "бенишонлик" деган тушунча мавжуд. Ҳазрат хожа айтардики, "Авлиёлар пешвоси Хожа Мухаммад Али Хаким Термизийнинг руҳониятига таважжуҳ қилсам, бунинг таъсири тўлиқ б е с и ф а т л и к тарзида зуҳур қиларди. Бу таважжуҳда қанча сайр қилсам ҳам, ҳеч қандай таъсир ва сифат аён бўлмас эди".

Баҳоуддин Нақшбанд бу ҳолатни руҳониятда бўлишини кўрсатади ва айтади: "Руҳоният вужуди ҳақиқатнинг чегарасиз нурлари ичида маҳв бўлгач, одам қанчалик ўзидан мавжудлик қидирмасин ва идрок сармоясини ўзидан изламасин, бесифатлик ва бениҳояликдан ўзга нарсани кўрмайди"<sup>294</sup>. Бу таърифда бесифатлик, бениҳоялик тушунчаси билан айнан бир хилдек, деб кўрсатилмокда.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup>Рисолаи қудсия. 64-бет.

Бенихоялик чексизлик, чегарасизлик бўлиб, илохийликка хосдир. Демак, бесифатликда микдорий ва меъёрий боғланишлар йўқ бўлади.

Баҳоуддин "бесифатлик" тушунчасини "валийлар" ҳақидаги таълимотида ишлатади. У авлиёларни сифатий белгиларига қараб учга бўлади.: 1.Бесифату бенишон. 2.Сифат билан. 3.Сифатдан нишона топган. Учинчисини а) маърифат аҳли б) муомала аҳли в) муҳаббат аҳли г) тавҳид аҳлига бўлади.

1. Бесифатлик ва бенишонликни авлиё холининг мукаммаллиги ва даражасининг нихояга етганлиги, деб айтади. "Бесифатлик Аллохдан юз берувчи к а ш ф холатига ишоратдирки, бу жуда олий маком ва жуда азиз даражадир. Бу ибора ва ишора мазкур мартабанинг асл мохияти ва хакикатини англатишдан ожиздир"<sup>1</sup>, дейди. Яна у: "Сулукнинг ибтидосида бўлганлар бесифатлик холатини тушунмайди", дейди. Буни ўрта макомдагилар англашлари учун айтилган.

Манбада бесифатликни изоҳлаш учун қуйидаги назмий иборалар келтирилади:

Бартар аз илм аст, берун аз аён, Зоташ андар хастии худ бе нишон. З-ў нишон жуз бенишони кас наёфт, Чорае жуз жонфишони кас наёфт. Гар аён жўи нихон он гах бувад, В-ар нихон жўи аён он гах бувад. В-ар бахам жўи чу бечун аст ў, Он замон аз хар ду берун аст ў. Сад хазорон тавр аз жон бартар аст, Хар чи хохам гуфт ў з-он бартар аст. Ажз аз он хамрох шуд бо маърифат, К-ў на дар шарх ояду на дар сифат².

## Мазмуни:

У илмдан юқори ва англашдан узоқ, Унинг зоти ўз борлиғи ичида бенишондир. Ундан нишон қидирганлар бенишонликдан ўзга нарсани топмади, Унга жон фидо қилишдан ўзга чора топмади.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Рисолаи қудсия. 71-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Ўша ерда.

Агар уни аёнликда қидирсанг, нихон бўлади. Агар уни нихонликда қидирсанг, аён бўлади. Агар икковидан қидирсанг, қидирки у ҳеч нарсага ўхшамайди, Қидирган пайтингда у бу икки ҳолдан ташқари бўлади. Жонимиздан у юз минг марта олийроқдир, Нима деб айтсам ҳам, у айтганларимдан юксакроқдир. Уни на шарҳлаб бўлади-ю, ва на сифатлаб,

Шу сабабли ожизлик билимимизга ҳамроҳ бўлади. бу мисралар "бесифатлик"ни илмдан юқори ва англашдан узоқ деб ақлнинг уни билишга ожизлигини кўрсатади. бесифатлик аёнлик ва ниҳонликдан ҳам юксак, ҳеч нарсага ўхшамаслиги ва бизнинг сўз ва ибораларимиздан ҳам юксакликда туриши намоён бўлади. Уни шарҳлаб ва сифатлаб беришга билимимиз ожизлик қилади.

Баҳоуддин бесифатлик мартабасининг камоли Муҳаммад пайғамбарга насиб этган, деб кўрсатади. Бошқа набий ва валийлар ўз мартабаларига мувофик Муҳаммад пайғамбарнинг саодат хирмонидан бошоқ терадилар. Улар Оллоҳнинг расули муҳаддас ботинидан мадад олиб, бесифатлик мартабасининг даражалари узра тараҳҳий топади. Муҳаммад пайғамбарга хос бўлган "Маҳоми маҳмуд" бу зотдаги шу мартабанинг камолига ишоратдир.

Баҳоуддин "бесифатлик" мартабасининг хусусиятлари ҳақида ҳам гапирган. Унинг фикрича, бесифатлик мартабасининг соҳиби т а м к и н (виқор) аҳлидан бўлади, суҳбат туфайли ҳалби-муҳаллиби ҳалб (ҳалбни ўзгартирувчи зот) суҳбатига туташган бўлади. У барча илоҳий сифатлар билан сифатланган ва раббоний хулҳлар билан хулҳланган бўлади. У ботиний ҳолларини ўз тасарруфи остига олган бўлади. Шунинг учун уни "абулваҳт" - ваҳт отаси дейдилар. У ўз хоҳиши билан бир сифатдан иккинчи сифатга ўта олади. У башарий вужудининг фонийлигидан тамоман софланган бўлади. Шу маънода манбада ҳуйидаги назмий ибора келтирилган:

Сўфи ибн ул вақт бошад дар мисол, Лек софи фориғ аст аз вақту ҳол. Ҳоли мавқуф азми раъи ўст, Баста бар раъи жаҳон орои ўст<sup>295</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup>Рисолаи қудсия. 73-бет.

#### Мазмуни:

Сўфи бу оламда ибн ул-вақт "вақт ўғли" бўлади, Лекин тўла покланган соф бўлгани вақт ва холдан фориғдир. Хол унинг азму раъйига боғлиқдир, Унинг жахонга оро берувчи раъйига қарамдур.

Демак, сўфилар "вақт ўғли" бўлиб, бир нафасни ҳам беҳуда ўтказмай, нафаслар орасидаги онни ҳам нақд деб билсалар, бесифатлик ҳолига етган, тўла покланган мукаммал валийлар вақтни ўз тасарруфига олганлар. Улар вақтдан юқорида, ташқарида турган. Демак, бесифатлик руҳий камолотнинг энг мукаммал мақоми бўлиб, сифат, миқдор, меъёр, вақтдан юқорида бўлади. Буларнинг барчаси унинг тасарруфида бўлади. Бу ҳолатда башарий белгилар йўқолиб, руҳият тўла ғалаба қилган бўлади.

Демак, Баҳоуддин Нақшбанд таълимотида инсоннинг камолот даражаларига алоҳида этибор берилган бўлиб, у комил инсон ҳақидаги сўфийларнинг қарашларига мос келади.

Хулоса қилиб айтганда:

- 1. Нақшбандия тасаввуфий таълимотида инсон жисм ва рухдан тузилганлиги ва рухнинг камолоти орқали комиллик даражасига ета олиши кўрсатилган.
- 2.Инсоннинг ўн латоифдан тузилганлиги ҳақидаги нақшбандия таълимоти инсонни ҳар томонлама ўрганишга ёрдам беради.
- 3. Нақшбандиядаги тажаллий ҳақидаги таълимот инсон камолоти даражаларининг янги қирраларини очади.
- 4. Нақшбандия таълимотидаги фано ва бақо тушунчалари тасаввуфнинг бу мавзудаги қарашини бойитган.
- 5. "Валийлик" тушунчаси бу таълимотнинг мухим масаласи булиб тасаввуфдаги бу тушунчани ривожлантирган.
- 6.Нафсни бошқариш руҳ камолотининг асоси эканлиги кўрсатилади. Бу таълимотда инсон камолотининг бесифатлик ва бенишонлик даражалари ҳақида фикр юритилади.
- 7. Нақшбандия таълимотида инсон камолоти қалб оламини тажаллиёти, фанога етишдан бошланиб, бақо ҳолати, тамкин, бесифат ва бенишонликка юксала олар экан. Демак, инсон бутун борлиқни ботинида акс эттира оладиган илоҳий ҳусусиятга эга зот экан.

# IV БОБ. КОМИЛ ИНСОН ТАРБИЯСИ МУАММОЛАРИ 1. НАФС ТАРБИЯСИ

Тасаввуф аҳли "Ҳар ким нафсини таниса, батаҳқиқ парвардигорини ҳам танийди" дейдилар. Шунинг учун бу таълимот нафсни билмоқ ва уни тарбиялашга алоҳида эътибор беради. Инсон камолотининг энг зарурий шарти нафс тарбиясидир.

"Нафс инсоннинг моддий ўзлиги, "мен"лигидир. Бизнинг ботинимизга бир идора этувчи, жисмимизни, моддий борлиғимизни, ҳаёт учун зарурий манфаатларимизни қўриқлаш ва қўллаш мақсадида фаолият кўрсатувчи маънавий бир борлик нафсдир"<sup>296</sup>.

Нафснинг мавжудлиги зарурат ва унинг истаклари табиийдир. Лекин уни назорат қилиш, тарбиялаш ва ёмон иллатлардан Поклаб туриш шарт. Чунки унинг табиий истаклари бажо этилаверса, у ҳаддидан ошади ва жиловлаб бўлмайдиган ҳолатга келади.

Нақшбандия таълимотида бу масалага махсус эътибор берилади. Бу таълимотга мувофик нафс инсоннинг латоифларидан биридир. "Н а ф с - халк оламидан вужудга келган" Иунинг учун у оламдаги хусусиятлар унда мавжуддир. Лекин нафс халк оламидан бўлсада, "унинг асли амр оламидан бўлган латоиф калбнинг аслидир" Иундай экан, уни тарбиялаш мумкин. Кўпинча адабиётларда нафсни йўкотиш зарур дейилади. Бизнинг фикримизча, инсонга берилган бу кувватни эзгуликка йўналтириш уни тарбиялаш мумкин. Нафс тарбияси оркали инсон маънан камолотга етади.

Рухнинг камолоти учун киши, аввало, унинг қанотлари бемалол парвоз қила олишига имкон бериши ва бу моддий оламдаги барча боғланишларни тарк этиши лозим. бунинг учун эса инсонни моддийлик билан боғлаб турувчи нафсни тарбиялаш керак.

Нақшбандия таълимотига оид манбаларда инсоннинг к а м о л о т ини қалб покланиши билан боғлайдилар. Чунки қалб инсонни ҳақ йўлидан бошлайди, нафс эса халқга маъқул бўлиш ва риёга

 $<sup>^{296}</sup>$ Жўшон М. А. Тасаввуф ва нафс тар Бияси. -Тошкент: Чўлпон, 1998. 13-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup>Аҳмад Сирхинди Мужаддиди Алфи Сони. Панж латоифи нодираи муаззама Бухоро: Когон, 1338 ҳ. й 19-

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup>Ўша ерда.

йўллайди. Қалб огоҳликка ундаса, нафс ғафлатга чорлайди ва шуни туғдиради. ғафлат эса инсонни таназзулга олиб борувчи асосий восита бўлиб ҳисобланади. Чунки ғафлатда қолган инсон унга берилган илоҳий неъмат у м р инини беҳудага ўтказади ва шу билан бирга гуноҳкор эканлигини билмайди ва "Мен ёмон одам эмасман" деб ўзига юқори баҳо беради. Демак, нафс тарбияси қалбни покланиши билан узвий боғлиқ.

Нафс тарбияси масаласида Баҳоуддин Нақшбанд шундай айтар эди: "Киши ўзининг нафсига туҳмат қилиши керак. Кимки Ҳақ Субҳонаҳу инояти билан ўз нафсининг ёмонлигини таниган, унинг ҳийла-найрангини англаган бўлса, бундай қилиш унга осон бўлади"<sup>299</sup>.

Имом Ғаззолий "Кимёи Саодат" асарида нафс тарбиясига оид қуйидаги тавсияларни беради:

- 1. Нафс билан ширкат қуриш.
- 2. Уни муроқаба қилиш, яъни кузатиш.
- 3. Мухосаба, яъни хисоблашиш.
- 4. Муъқабат, яъни жазолаш.
- 5. Мужоҳада, яъни у билан шуғулланиш.
- 6. Муатабат, яъни унга таъна қилиш.
- 1. Илк вазифа ширкат қуришдир.

Ақлли инсон ҳар куни бомдод намозидан кейин ҳеч нарса ҳақида ўйламай, шериги бўлган нафсига бундай дейиши керак:

"Менинг сармоям шу ягона умримдир. бошқа ҳеч нарсам йўқ. Бу сармоя шунчалик қийматлики, ҳар чиққан нафасни ҳеч қандай йўл билан такрор қўлга киритиб бўлмайди. Бу нафаслар саналган ва улар камаймоқда. Умр тугаса, тижорат ҳам тугайди. Тижоратга ёпишайликки, вактимиз оздир. Охират узун бўлгани билан у ерда на тижорат, на фойда бор. бу дунё кунлари шунчалик қадрлики, ёнингга ажал келганида бир кунга рухсат сўрайсан, бироқ рухсат берилмайди, бугун бу неъмат қўлимизда. Эхтиёт бўл, нафсим, хушёр бўлгинки, бу катта сармояни қўлдан чиқариб қўйма! Кейин йиғлаб сиқташ фойда бермайди. Бугун ажалинг келганини, яна бир кун мухлат беришлари учун ялиниб-ёлворганингни ва ўлимингни бир кунга чўзишганини ва хозир шу кун келганини фараз қил. У холда бу кунни қўлдан чиқаришдан (бой беришдан), (шу туфайли) эришмасликдан каттароқ зиён бўлурми? ўладигандай тилингни, кўзингни ва етти аъзоингни харомдан

=

сақлагин (тийгин)! Жаҳаннамнинг етти эшиги бор, дейишади. Бу эшиклар сенинг етти аъзоларингдир. Бу аъзоларингни ҳаромдан сақламасанг ва бугун ибодат қилмасанг сени жазолайман!"

Нафс осий, буйруқларни бажаришни хоҳламаса ҳам, насиҳатни тинглайди, хоҳлаган нарсаларни бермаслик (истакларини бажармаслик) ва риёзат унга таъсир қилади. Нафс муҳосабаси ана шундай бўлади. Шу йўқсинда ҳар куни нафсимиз билан келишиб олишимиз керак.

- 2. Кейинги амал, муроқабадир, яъни нафсни бошқариш, назорат қилиш, ундан ғофил бўлмасликдир. Ундан бехабар қолсанг, ўз шахватларига ва танбаллигига қайтади. Аллох таолонинг қилаётган барча ишларимизни билиб турганини унутмаслигимиз керак. Одамлар бир-бириларининг фақат ташини кўра олади. Аллох таоло эса бандасининг ҳам таши, ҳам ичини кўради. Буни билган кимсанинг ишлари (ҳаракатлари) ва ўйлари одобли бўлади, бунга ишонмаган кофир бўлади. Имон келтириб, бунга (ҳарши иш қилмоқ, мухолафат қилмоқ) ҳарши чиҳмоқ катта жасоратдир. Аллох таоло: "Эй инсон! Сени ҳар он кўриб турганимни билмайсанми?"
- амалларидан Учинчи вазифа кейин қилинадиган мухосабадир. Хар куни ётаётганда ўша куни қилган ишлар учун нафени хисобга тортиш керак. Даромадни фойда ва зиёндан ажратиш керак. Даромад - фарзлар бўлиб, фойда суннат ва нафл амаллардир. Гунохлар эса зиёндир. Инсон шеригига алданмаслик учун у билан хисоблашгани каби нафс билан янада хушёррок муомала қилиши керак, чунки нафс жуда айёр ва ёлғончидир. Ўзининг истак-хохишларини фойдали, чиройли сенга килиб кўрсатади.
- 4. Тўртинчи иш муъақабат, яъни нафсга жазо беришдир. Нафсни назорат қилиб, қусурларини топиб, жазо бериб турилмаса, жасоратланади ва эркаланиб кетади. У билан курашиш қийинлашиб қолади. Шубҳали, нарса еган бўлса, оч қолдириш, бегона аёлларга қараган бўлса, яхши мубоҳларга қаратмаслик керак. Шу тариқа, ҳар бир аъзони жазолаш лозим.
- 5. Мужоҳада нафс қабоҳат қилганда жазолаш мақсадида кўп ибодат қилиш, солиҳ бир зотнинг олдида бўлиш, солиҳ инсонлар ҳаётидан ибрат олиш.

6. Нафсга таъна қилиш. Нафснинг ишларини айтиб, унга надоматлар бўлсин дейиш<sup>300</sup>.

Нақшбандия таълимотида нафс етти кўринишда намоён бўлади деб ёзилган.

Дастлабки холати а м м о р а лик бўлиб, инсонни гунохларга ботиб юришига сабабчи бўлади. Уни куйидагича таърифлаганлар:

Нафси аммора бири, ҳам кўкдир унинг ранги, Сифатлари еттидир, ҳам ҳайвони ваҳшийдир. "Лааммаратул биссу" мазҳаридир. Ҳирс, тамаъ, шаҳват, буғзу ҳасад, баҳиллик феълидир. Дарду зулум, ҳуббу дунё завқидир. Салбу дунё, мавти жони ҳавфидир. Ла иллаҳа иллаллоҳ зикри ҳам нажотидир. Муршиднинг ҳиммати ҳам унга иршоддир<sup>301</sup>.

Тасаввуф аҳли умумий нуқтаи назари бўйича, нафс (нафси аммора) барча ёмонлик, чиркинлик гуноҳларнинг дояси эрур. Жунайд Бағдодий "Куфрнинг асоси - нафснинг муроди эрур", деса, Абу Сулаймон Дароний "Нафс ҳам хоин, ҳам ғаним эрур. Энг яҳши амал унга қарши курашмоқдир", дейди. Навоий ҳам нафсни душмандан-да ҳавфли душман, унга тобе бўлиб ғанимни банд айлаши мумкин, лекин нафсни таслим этиш беҳад душвор, дея таъкидлайди:

Бўлиб нафсингға тобиъ, банд этарсен тушса душманни, Сенга йўқ нафсдек душман, қила олсанг ани қил банд.

Аммора нафсига хос бўлган бу сифатлар ёмонлигини англаш ва улардан қутулиш учун курашиш лозим.

"Ё Аллох! Сендан баднафс, кўп бехуда сўзловчи бўлиш, кибр, хирсу хавас, хасад, дунёга берилиш, ёмон гумонли бўлиш, тамаъ, кўполлик, май ичиш, бемахал марг, қаттиқ, фитна ва оғир яшашдан панох сўрайман" дейди Бахоуддин. Чунки аммора нафсга хос бўлган хирсу хавас - инсонларда мавжуд бўлган ёввойи хайвон кувватларидир. Уларнинг кулига айланиш инсонни тубанлик

 $<sup>^{300}</sup>$  Fаззолий М. Нафс мухосабаси. ёш куч-6сон-2000. 8-9-бетлар,7-сон. 2000. 10-11-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup>Сиддиқ Нажи Эрен. Аллоҳга ва расулига энг яқин йўл. Истанбул. 3-нашр: 229-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup>Шайх Мухамммад Бахоуддин. Авроди Бахоийя: Қўлёзма. 34а-бет.

холига келтиради. У дунёга ружу қўйиш каби ёмон иллатга олиб келади ва ўргимчак каби инсонни илохий нурлардан тўсиб қўяди. Шунинг учун қалб оламига киришда ундан қутулмоқ лозим.

Хасад - ёмон ахлоқларнинг энг зарарлисидир, шунинг учун "Фалақ" "Хасадчиларнинг Куръоннинг сурасида хасадидек ёмонлигидан панох тилайман" деган оят мавжуд. Хасад олов каби куйдиради. жонини хасадчининг жисму Бундай тириклигидаёқ дўзах оловида куядилар ва уларни норий одамлар деб нурий одамларга қарши қўядилар. Мўмин киши хавас қилади, мунофик эса ҳасад қилади. Натижада қанча молу мулки бўлса-да, рохат-фароғатни билмай, умрини хасрат ва надоматда ўтказади. Дунёда қанча азоб бўлса, шу бечора бандага насиб бўлади. Улар барча шоду масрур одамларнинг қайғу юкини кўтариб юрадилар. Шунинг учун ҳасадни жойидан ҳавас туйғуларини шакллантириш лозим.

Нафси аммора сифатларидан бири таъмадир. Бу бировдан бир нарса умидвор бўлмоқ, риёли амалнинг асосидир. Киши хар қанча "яхшилик" қилаётган бўлиб кўринмасин, бировдан нимадир кутса бу таъма бўлади. Таъма қиладиганлар номус ва хаёни йўкотадилар. риёсиз Тангри таоло розилиги амал нақшбандия учун таълимотининг таг заминидир. "Тангрим менинг максудим Сенсан ва Сенинг ризолигингни тилайман" деган сўзни тариқат аҳли доим такрорлаб, амалларини тамаъ каби иллатдан пок қилиб турган. Таъмага қарши қаноат ва ризо фазилатларини шакллантириш учун тарикатда зарурий вазифаларни берганлар. Бозгашт амалининг ахамияти каттадир.

Кишининг камолотига тўсиқ бўлган кучли и л л а т бу дунёга бўлган муҳаббатдир. Шунинг учун унга қарши курашни Ҳадисларда катта жиҳод деб айтганлар. Бунинг натижасида кишининг ахлоқи гўзаллашади ва инсонда м а т о н а т ҳосил бўлади.

Нафси амморани тўла ўлдириб, йўқ қилган киши нафси л а в в о м а мақомига киради. Уни қуйидагича тавсифлаганлар:

Лаввомадир иккинчи, ҳам қизил унинг ранги, Сифатлари еттидир, ҳам ҳайвоний аҳлидир, Ҳамоқат, жаҳолат, ғийбат аҳлоқидир, "Ла уқсиму биннафсил лаввома" мазҳаридир, Муршиднинг ҳиммати ҳам унга иршоддир<sup>303</sup>.

 $<sup>^{303}</sup>$ Сиддиқ Нажи Эрен. Аллоҳга ва расулига энг яқин йўл. Истанбул. 3- нашр. 231-бет.

Баҳоуддин шогирдларига устози Хожа Али Ромитанийнинг Ҳаққа етиш учун ношоиста сўзлардан тилнинг хомуш бўлиши зарур деган қуйидаги фикрларини кўп такрорлаган:

Эзид чу бино кард ба хикмат тану жон, Дар хар узве маслихате кард нихон. Гар муфсидате надида буди зи забон. Махбус намекард ба зиндони дахон<sup>304</sup>.

## Мазмуни:

Тангри хикмат ила тану жонни яратди, Хар бир узвда бир маслахатни (вобасталикни) яширди, Тилдан ёмонлик келишини билмаганида, Уни оғизнинг зиндонига маҳбус қилмасди.

Тилни тийишни ўрганиш ва гапириш қувватларини эгуликка томон равона этиш таъсирида нафси тарбияланади.

Лаввома нафси даражасида инсонда маълум ўзгаришлар бўлади. У гунох ишларни қилганини англай бошлайди ва уят, пушай монлик хислари унда шакллана бошлайди. бу вақтда киши барзах олами мақомида бўлади. бардавом зикр қилиш туфайли ахлоки янада гўзаллашади, нафси лаввомадан инсон қувватларини идора қила бошлаб, уни рухий камолоти учун сарфлайди. Бундан кейин нафси мулхима адаражасига юксалади. Уни куйидагича тавсифлаганлар:

Мулхимадир учинчи, ҳам яшил унинг ранги, Сифатлари еттидир, ҳам хулқи шайтонийдир, Ужуб, кибр, макру риё ахлоқидир, Фитна, фасод ишлари нафс феълидир. "Фаалҳамаҳа фужураҳа ва тақваҳа" мазҳаридир. Зуҳду тақво зийнатида зоҳирдир, Фисқу фужур камолида ботинийдир. Ужбу риё, ҳуббу мадҳ завҳидир, Худбин бўлиб, ибодатга ҳам сўфийдир. "Ҳу, Ҳу, ё Ҳу" зикри ҳам нажотидир. Муршиднинг ҳиммати ҳам уга иршоддир<sup>305</sup>.

<sup>304</sup>Хожа Али Ромитаний. Рисолаи Хазрат Азизон. Бухоро:Бухорои Шариф, 1327 х. й. 22-бет.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup>Сиддиқ Нажи Эрен. Аллоҳга ва расулига энг яқин йўл. Истанбул. 3-нашр. 231-бет.

Кибр сўфийлик қарашларида ва бутун умуминсоний ахлоқ нормаларида доимо энг ёмон сифат қилиб кўрсатилган. Қуръонда Азозилни кибру ҳавога берилиб, Тангри иродасига бўйсунмагани учун Шайтони ражимга айлангани, қувилган, лаънатланган мардуд бўлганлиги бир неча марта таъкидланади. Манманлик, худбинлик инсонни илоҳий қувватлардан тўсадиган пардадир. Шунинг учун Баҳоуддин камтарин бўлишга чақирган.

Бу нафс тарбияси билан инсон дунёга мухаббати қолмайди. Риёкорликка далолат қилувчи қувватлар енгилади. Бу мақомга етганлар илохий сирларни кўра бошлайдилар. Бу мақомда киши қилаётган зикридан тўла лаззат олади. У и ш қ оташида ёнади. Агар лаввома нафси тарбияси орқали бу дунёга муҳаббати йўқолган бўлса, мулхима нафсини тарбиялаши орқали о х и р а т га бўлган мухаббати хам йўколади ва қалбида фақатгина Оллохнинг мухаббати қолади. Зикрининг харорати бутун вужудига таъсир этади. Бутун аъзоларидан зикрнинг садоси эшитила бошланади. Инсон бутун оламни илохий з и к р этиш билан уйғун бўлади. Бу уйғун ҳолатда бутун табиат зикрини, ҳатто уммондаги балиқлар зикрини хам эшита оладиган бўлади. Бу макомда оз ейди, оз гапиради, оз ухлайди ва узлатни ихтиёр этади. Бу даражага етганлар зикрга, рўзага, намозга кўпрок харакат килса, холис ният билан бўлса, унда илохий исмлар ва сифатларнинг сири тажаллий эта бошлайди. Агар лаввома нафси тарбияси билан унда и л м ал яқин хосил бўлган бўлса, мулхима нафси тарбияси билан а й н ал яқин илм даражасига юксалади. Олам сирларини кўзлари билан кўради ва ишончи ортади. У вокеаларнинг сабабларини бошка нарсалардан демайди, уларнинг барчаси илохий қудрат ва қувват билан бўлаётганини, барча ишларнинг фоили Оллох эканлигини кўради. Бу мақомда банда т а в х и д и афъол сифатига етади. бу мақомларни тўла эгаллаган киши нафси м у т м а ъ и н а мақомига ўтади. Нафси мутмаина малоика сифатидаги инсон бўлиб, у қуйидагича тавсифланган:

Мутмаинадир тўрти, ҳам оқдир унинг ранги, Сифатлари еттидир, ҳам ҳулқи малакийдир, Тавазу, иҳлос, амал ҳолидир, Қаноат, саҳоват, шижоат, иффат феълидир, "Ё айятуҳал нафсал мутмаина" мазҳаридир, Амри тоат феъли ҳам ибодат завқидир, Тарки тоат феъли масъият ҳавфидир,

"Ҳақ, Ҳақ, ё Ҳақ" зикри ҳам нажотидир, Муршиднинг ҳиммати ҳам унга иршоддир<sup>306</sup>.

Нафси мутмаъина мақомидаги кишининг дунё ва унинг тасарруфидагиларга нисбатан қалбида ҳеч бир истак қолмайди. Бутун борлиқда Ҳақнинг тажаллийсидан бошқа ҳеч нарсани кўрмайди. Бу мақомга етганлар жуда сахий ва жавонмардлик сифатларини эгаллаган, қ а л б лари юмшаб, Оллоҳ йўлида жонни фидо қиладилар. Бу мақомда инсоннинг назарида ашёларни ўраб турган тўрт унсур пардаси кўтарилган. Нафсини бундай бошқарган кишининг руҳий мақоми Ж а б а р у т оламида бўлади.

Нафси мутмаина тарбияси натижасида нафси р о з и я даражасига юксалади ва башарий сифатлари махв бўлиб, б а қ о оламига хос бўлган сифатларни касб этади. Нафси розия - валий сифатидаги инсон. У куйидаги назмий иборалар билан тавсифланган:

Розиядир бешинчи, ҳам сариқ унинг ранги, Сифатлари еттидир, ҳам ахлоқи валийдир, Таваккал, сабр, таслим, ризо ҳолидир. Тазаккур, тафаккур, ҳавф феълидир. "Иржиил ила роббани розия" мазҳаридир, Ҳуббу каромат, кашфи малакут завқидир. Салби каромат, ҳужби малакут ҳавфидир. "Ҳай, Ҳай, ё Ҳай" зикри ҳам тафриғидир. Муршиднинг ҳиммати ҳам унга иршоддир<sup>307</sup>.

Бу мақомга етганлар "Ла мавжуда, ла мақсуда ва ла маҳбуба иллаллоҳ" зикрини давом эттиради. Бундай одам карамли бўлади. Катта ва кичик барча уни ҳурмат қилади. Халқ истаса, истамаса унга ҳурмат кўрсатишга мажбур бўлади. Бу мақомдагилар тажаллии афъолиядан тажаллии асмоъия га юксаладилар. Нафси розия тарбияси натижасида инсон нафси марзияга юксалади.

Нафси марзия - набий сифатидаги инсондир. Унга қуйидагича таъриф берилган:

<sup>307</sup>Сиддиқ Нажи Эрен. Аллоҳга ва расулига энг яқин йўл. Истанбул. 3-нашр. 234-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup>Сиддиқ Нажи Эрен. Аллоҳга ва расулига энг яқин йўл. Истанбул. 3-нашр. 232-бет.

Марзиядир олтинчи, ҳам сияҳ унинг ранги, Сифатлари еттидир, ҳам ахлоқи набийдир, Илм, ҳилм, маърифат ҳолидир. Ишқу муҳаббат, завқу шавқ, иршоди нос феълидир. "Таҳаллоқу би ахлоқи расулуллоҳ" мазҳаридир, Жаннату афъол, сифати зот завқидир. Мақоми жамда ҳалқга тасарруф ҳавфидир, "Қайюм, Қайюм, ё Қайюм" зикри ҳам нажотидир, Муршиднинг ҳиммати ҳам унга иршоддир<sup>308</sup>.

Марзия мақомида тажаллии сифотия даражасига етади. Нафс камолотининг энг юксак даражаси нафси сафия - соф, п о к бўлган нафс даражасидир. Нафси сафия - илохий сифатдаги инсон бўлиб, у куйидаги хусусиятларга эга:

Сафиядир еттинчи, ҳам йўқдир унинг ранги, Сифатлари олтидир, ҳам ахлоқи худодир "Тааллоқу биахлоқуллоҳ" мазҳаридир. Тавҳиди афъол, сифати зотга фонийдир, Жам, ҳазрати жам, жамул жамда боқийдир, Духули шаҳри ҳақиқат завқидир, Хуружи шаҳри ҳақиқат хавфидир, "Қаҳҳор, Қаҳҳор, ё Қаҳҳор" зикри ҳам фаносидир. Сидқия, сири тариқат жаҳри қўлда ҳотамдир, Муршиднинг ҳиммати ҳам унга иршоддир<sup>309</sup>.

Бу даражада н а ф с билан боғлиқ бўлган барча қувватлар фақатгина руҳга хизмат қилади ва бутун оламдаги борлиқ билан уйғун тарзда Оллоҳнинг зикри билан машғул бўлади. бу мақомга етишган киши учун риёзат чекишга ҳожат қолмайди. Унинг бутун дарди фақатгина Оллоҳнинг р о з и л и г и бўлиб қолади. Бу мақомга етишган инсонни к о м и л инсон деб айтадилар. Нафснинг камол этиши ва руҳиятга хизмат қилишини, руҳ ва нафснинг ўзаро боғланишларини қуйидаги жадваллар асосида изоҳлаш мумкин. (1,2,3-Жадвалларга қаранг)

<sup>309</sup>Ўша жойда. 239-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup>Сиддиқ Нажи Эрен. Аллоҳга ва расулига энг яқин йўл. Истанбул. 3-нашр. 237-бет.

## ИНСОННИНГ АХЛОКИЙ КАМОЛОТИ

Илохий-

VII нафси

сафия

VI Набий-нафси марзия

V Валий нафси розия

IV Малакий сифат -нафси мутмаъина

III Шайтон холатида - нафси мулхима

II Хайвон холатида - нафси лаввома

Вахший хайвон холатида - нафси аммора

I

#### РУХ ВА НАФС

| 1 | Pyx            | Нафс     | Олам             | Илм            | Сифат                     |
|---|----------------|----------|------------------|----------------|---------------------------|
| 1 | Рух            | Сафия    | Лахут            | ХЯ<br>АК       | Тажаллий зот ва<br>сифат. |
| 2 | Рух            | Марзия   | Валояти<br>қурб  | ҚИ<br>ҚН       | Тажаллий асмоия           |
| 3 | Рух            | Розия    | Бақо             | УЛ             |                           |
| 4 | Рух            | Мутмаина | Жабарут          |                | Тажаллий афъолия          |
| 5 | Рух            | Мулхима  | Малакут          | Айн ал<br>яқин | Сирлар тажаллиёти         |
| 6 | Рух            | Лаввома  | Барзах           | Илм ал<br>яқин | Рух-нурлар<br>мушохадаси  |
| 7 | Рух<br>қафасда | Аммора   | Шаходат<br>олами | Ижмоъ<br>Илми  | Қалб оламига кириш        |

Нафсни тарбиялашда устоз - муршиднинг алохида ўрни борлигини Бахоуддин Нақшбанд таъкидлаб, айтар эдилар: "Изо арадта мақома-л-абдоли фа-алайка табдилу-л-ахволи" деганларидан мурод бу - Аллох жалла жалолухуга суянган ҳақиқий муршид инояти орқали ахлоқни ҳамда ёқимсиз феълларни ўзгартириш билан нафсга қарши курашишдир".

Баҳоуддин Нақшбанд айтар эдилар: "Ҳою ҳавас ва нафс аҳллари тутган ишлар асосининг барчаси залолат (адашув)дан иборатдир. Ишларда ниятни тўғри қилиш энг муҳим нарсадир.

Ният - касб қилиб топадиган нарса эмас, балки у ғайб оламидандир. Ниятнинг ҳақиқати ихтиёр остида эмас. Агар ният йўқ бўлса, умид натижа бермайди".

Нафс тарбиясида қалбни поклаш, ундан огоҳ бўлиб туриш асосий воситадир.

Баҳоуддин Нақшбанд ўз нафсининг тарбиясини қиёмига етказиб, комили мукаммаллик даражасига етган эдилар. Шунинг учун ўзлари айтар эдилар: "Агар хоҳласам, нафсимни эллик марта сув лабига олиб бориб, яна ташна ҳолда қайтариб келаман". Баҳоуддин Нақшбанд қалбга руҳоний ва жисмоний олам ўртасидаги воситадир<sup>310</sup> деб баҳо беради ва шунга асосланиб тариқатга в у қ у ф и қ а л б и деган талабни киритади.

Бахоуддин Нақшбанднинг "вуқуфи қалби" таълимоти икки маънони англатади. Биринчиси: "ҳақиқатни англашни истаган кишининг қалби Ҳаққдан огоҳ бўлиб туриши. Буни ё д д о ш т деб айтадилар"<sup>311</sup>. Шу маънода яна у "Вуқуфи қалбий" қалбнинг Ҳаққдан шу дара жада о г о ҳ ва ҳозир бўлишики, худонинг ўзидан бошқа бирон нарса уни машғул қилмайди", деб айтади. Бошқа жойда огоҳликни зарур ҳисоблаб, уни ш у – ҳ у д, в у с у л ва вуқуфи қалбий деб номлайди.

#### НАФС ТАРБИЯСИ

III жадвал

| 1  | Нафс   | Холат | Тарбия воситаси                                        | Рухнинг<br>мақоми |
|----|--------|-------|--------------------------------------------------------|-------------------|
| 1. | Аммора | · ·   | Хавф-кўркув ва ри жо-умид бўлиши керак. Мушохада. Зикр | ШАХОДАТ<br>олами  |

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup>Рисолаи қудсия. 87-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup>Рашахот. 28-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Рашахот. 28-бет.

|          |                 |                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                | БАРЗАХ                             |
|----------|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
|          |                 | Гунох килса,<br>ундан пушаймон                                                                                                                                                                       | "Аллох" зикрини<br>лавом эттирали.                                                                                             | олами                              |
| Лаввома  | бўлади,         | Фикр ва зикрдан                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                |                                    |
|          | виждони азоб    | лаззат олади. Бу                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                |                                    |
|          | беради          | дунёга мухаббати                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                |                                    |
|          |                 | йўқолади.                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                |                                    |
|          |                 | Ахлоқи                                                                                                                                                                                               | Зикрдан том                                                                                                                    | МАЛАКУТ                            |
|          |                 | тузалади.                                                                                                                                                                                            | маънода лаззат                                                                                                                 | олами                              |
|          |                 |                                                                                                                                                                                                      | олади. Илохий                                                                                                                  |                                    |
|          |                 |                                                                                                                                                                                                      | исм ва сифатлар                                                                                                                |                                    |
| Мулхима  | тхима           |                                                                                                                                                                                                      | тажаллийси                                                                                                                     |                                    |
|          | ,               |                                                                                                                                                                                                      | Охиратга                                                                                                                       |                                    |
|          |                 |                                                                                                                                                                                                      | 1 -                                                                                                                            |                                    |
|          |                 |                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                |                                    |
|          |                 |                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                |                                    |
|          |                 | Дунёда хеч бир                                                                                                                                                                                       | •                                                                                                                              | ЖАБАРУТ                            |
|          |                 | истаги                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                | олами                              |
|          |                 | колмайди.                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                |                                    |
|          |                 |                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                |                                    |
| Мутмаина | гмаина          | , ,                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                |                                    |
|          | •               |                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                |                                    |
|          | *               |                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                |                                    |
|          |                 | кўради                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                |                                    |
|          |                 | башарий                                                                                                                                                                                              | "Ла мавжуда, ва ла                                                                                                             | БАҚО                               |
| Розия    | сифатлар махв   | мақсуда, ва ла                                                                                                                                                                                       | оламига                                                                                                                        |                                    |
|          | бўлади, илохий  | махбуба                                                                                                                                                                                              | xoc                                                                                                                            |                                    |
|          | исмлар          | иллалох"зикри .                                                                                                                                                                                      | сифатлар                                                                                                                       |                                    |
|          | тажаллийсини    | •                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                |                                    |
|          | кўради. Карамли |                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                |                                    |
|          |                 |                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                |                                    |
|          | Тажаллий        |                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                |                                    |
|          |                 | асмоия.                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                |                                    |
| Марзия   | Жамиъул жам.    | Зикр.                                                                                                                                                                                                | ВАЛОЯТ                                                                                                                         |                                    |
|          | Тажаллии        |                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                |                                    |
|          | сифатия.        |                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                |                                    |
| Сафия    | Ризо Комил      | ЗИКР.                                                                                                                                                                                                | ЛАХУТ                                                                                                                          |                                    |
|          | инсон.          |                                                                                                                                                                                                      | ·                                                                                                                              |                                    |
| Мут      | ия              | қолмайди. Коинотда Хаққ феълларининг тажаллийсини кўради башарий сифатлар махв бўлади, илохий исмлар тажаллийсини кўради. Карамли бўлади. Тажаллий асмоия. Жамиъул жам. Тажаллии сифатия. Ризо Комил | Охиратга мухаббати йўколади. Ишк пайдо бўлади. Зикрда бўлади. "Ла мавжуда, ва ла максуда, ва ла махбуба иллалох" зикри . Зикр. | БАҚО<br>оламига<br>хос<br>сифатлар |

Иккинчи маъноси: "Солик ўз қалбидан воқиф бўлиши ва т а в а ж ж у ҳ қилиши яъни унга тўла юзланиши керак. У қалбини Тангри зикри билан машғул бўлишга чорлаши ва уни ғофил бўлишга қўймаслиги керак"<sup>2</sup>.

Баҳоуддин нафасни сақлаш ва саноққа эътибор беришни асосий деб санамаган, лекин вуқуфи қалбийни шу икки маънода ҳам лозим деган. У бутун мақсадларнинг хулосасини вуқуфи қалбида деб билади ва шундай байтни келтиради:

Монанди мурге бош к-он дар байзаи дил посбон.

К-аз байзаи дил зоядат мастиву завку қаҳқаҳа<sup>3</sup>.

## Мазмуни:

Шундай қуш каби бўлгинки у дил байзасига посбондир. Чунки дил байзасидан мастлик, завк ва қаҳқаҳа туғилади

Демак, вукуфи қалби шундай таълимотким, инсон унга асосланиб, доимо барча ҳолат ва иш қилаётганида қалбига қараб огоҳ бўлиши, қалби бўлса фақатгина илоҳий нурларни тажаллий этиши керак. Шундагина инсон Оллоҳнинг ердаги халифаси ва бутун оламнинг гултожи вазифасини бажара олади. У шундагина кубро оламини ботинида акс эттириб, айни пайтда суғро олами бўлиб қола олади. Бу таълимотда таважжуҳ ва муроқаба амалиёти бирлашган бўлади.

Хазрат Нақшбанд инсон рухий камолотининг биринчи мақомини "тавба" ва уни қалб оламига киришнинг ибтидоси деб, тушунтирган. Тавба тушунчаси "қайтмоқ" маъносини англатиб, киши илохий даражага юксалиш йўлига кираркан, Хаққа элтадиган узоқ йўлдан яқин йўлга қайтади.

Бахоуддин тавбани турли босқичларни ўз ичига олган ягона рухий камолот жараёни деб билган. У тавбани тўрт гурухга бўлади.

- 1. Авом тавбаси зохирий гунохлардан қайтиш.
- 2. Солих тавбаси ахлоки замимадан қайтиш.
- 3. Тавбаи ботиния қалбни поклаш учун қайтиш.
- 4. Мухиблар тавбаси ғафлатдан қайтиш<sup>312</sup>.

Зохирий гунохлардан қайтишни тавба мақомининг ибтидоси десак, ғафлатдан қайтиш даражасига етишни тавба мақомининг интихоси дейиш мумкин. Бахоуддин таълимотидаги бу қарашларга

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Рашахот. 28-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Рашахот. 28-бет.

 $<sup>^{312}</sup>$  Гури Али бин Аҳмад. Канз ал-ибод фи шарҳ ал-Аврод: Қўлёзма. Ўз ФАШИ, инв. N 2944/I. 2а-варақ.

асосланиб, тавба мақомини қуйидагича тасвирлаш мумкин. (11-чизмага қаранг)

#### ТАВБА МАКОМИ

11-чизма

#### ИБТИДО

- 1. Авом тавбаси зохирий гунохлардан қайтиш
- 2. Солихлар тавбаси ахлоқи замимадан қайтиш
- 3. Тавбаи ботиния қалбни поклаш учун қайтиш
- 4. Мухиблар тавбаси ғафлатдан қайтиш

#### ИНТИХО

Тавба мақомининг интихосига етиш кишининг рухий камолотининг юксалганини кўрсатади.

Демак, тасаввуф йўлига қадам қўйган солик тавба мақомига залолатдан камолотга ТОМОН кайтиб. хушёрликка томон юзланади. Юксалиб, тасаввуф остонасига қадам файз эшигига кира оладиган илохий тайёрлигини кўрсатади. Шунинг учун хам тавбани "боб ул абвоб" -"эшикларнинг эшиги" деб айтганлар. Лекин, тавба мақомининг интихосига етолмаганлар куйи боскичда турганлар. Агар киши фақат зохирий гунохлардан қайтса, у авом даражасида қолади. Замима ахлокдан қайтган киши солих бўлади. Тавба жараёнлари бир-бирлари билан боғлиқдир. Қуйи босқичларини ўтамаган киши юқори босқичга етолмайди. Олдинги даражага етмаган киши эса кейинги мақомларни ўтишга тайёр бўлмайди. Чунки илохий файзни қабул этиш йўлида ғов бўлган барча нарсалардан қайтиш учун тавба зарурдир. Бу макомга етган киши бутун интилиши, таважжухини Тангрига қаратади ва ўзини назорат қила оладиган, бошқара биладиган бўлади.

Киши ўз хатоларини кўриб, ҳис қилиб, уларни тан олиши билан руҳи ва виждони орасида келишув пайдо бўлади, совун кирларни қандай кетгизса, инсон тавба билан маънавий кирлардан тозаланиб, қалби мусаффолашиб боради.

Нафс тарбияси ва қалб покланишида зикр амалиётининг ахамияти бор.

Зикр - Тангрини ёдлаш бўлиб, тасаввуфда унинг номини тилга олиш ва бутун фикру кувватларни унга қаратишдир. Зикрни аҳли тасаввуф Хаққа етишмоқчи бўлган кишининг руҳий камолотида

фикрий қувватларни бошқариш, нафсни талқин этиш, тафаккурни камолот даражасига юксалтиришнинг энг яхши йўлларидан деб биладилар. Зикр сўфийнинг мушохада холатига киришига ёрдам беради. Зикр вактида зокир Тангрининг номларини такрорлар экан, бутун рухий қувватларини Унинг идрокига сафарбар этади ва ботинида Ундан шавк олади. Мушохада майдонига парвоз эта бошлайди. Хос кишиларнинг зикри - қалб зикридир, бу даражада зокирнинг қалб кўзи очила бошлайди. У ақл доирасини кесиб ўтади ва Тангрини қалбида ёд, балки идрок этади. Хожа Али Ромитаний бу ҳақда шундай деган:

Гар зикр ба дил расад дилат дард кунад, Он зикр бувад, ки мардро фард кунад. Гарчанд, ки хосияти оташ дорад, Лекин ду жаҳон бар дили ту сард кунад<sup>313</sup>.

#### Мазмуни:

Агар зикр қалбингга етса - дард пайдо қилур, Ва бу зикр мардни яктои даврон қилур. Зикрнинг қалбга аланга бериш хосияти бўлса-да, Аммо икки жахон орзу-хавасидан совутгувчидир.

Қалб зикридан кейин махсус зикр бўлиб, бу даражада зокир фано холатига етади. Бу тариқатдаги энг сўнгги, олий зикр хисобланади. Чунки тариқатда фано топмоқ - ишнинг интихосидир.

Нақшбандия тариқатида Ҳазрат Баҳоуддин хуфия зикрни қабул этган. У "доим, ҳар қаерда, ҳар ким ва ҳар қандай иш билан банд бўлманг - қалб зикри билан машғул бўлинг, лекин бундан ҳеч ким воқиф бўлмаслиги лозим"<sup>314</sup>, деб айтган.

Баҳоуддин қалбни очиш, поклашга зикрнинг аҳамияти катталигини таъкидлаб шундай деган:

Зикр кун, зикр то туро жон аст, Покии дил зи зикри Рахмон аст. Чун ту фориғ шави зи зикр ба зикр, Зикри хуфия, ки гуфтаанд он аст<sup>315</sup>.

## Мазмуни:

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup>Рашахот. 38-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup>Рисолаи қудсия. 74-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup>Рисолаи қудсия. 83-бет.

Зикр қил, зикр то жонинг бор экан, Қалб поклиги Раҳмон зикридандир. Зикр вақтидан фориғ бўлмоқ керак, Хуфия зикр деганлари шудир.

Рухнинг камолоти учун зикрнинг ахамияти экан. мукаммалликка зикри етишгач, рухнинг зикри даражасига кўтарилади. Бу даражага етган солик илохий исмларни, нурларни кўради ва мушохада этади. Унинг эшитиш кобилияти юксалади. Бу даражага етган, тариқат йўлидан бораётган киши с и р мақомига юксалади. Бу зикр мурокаба билан киритилиб, уни мукаммал бажарган кишига илохий сирлар намоён бўла бошлайди. Ундан кейин зикри хафий даражасига кўтарилади. Бу мақоми сиддиқлар бўлиб, солик бу мартабага етишса зоти Ахадиятнинг жамоли нурларини мушохада эта бошлайди. Зикрнинг энг юксак босқичи зикри ахфо бўлиб, унда фақат жаноби Хақ етакловчидир. Бу мақомга юксалган рух энг латиф бўлади. Амр ва Халқ олами латоифлари зикрда бўлганда зикри кулли мин жасад дейдилар.

Демак, зикрнинг энг қуйи босқичи т и л зикри бўлиб, унинг энг юксак даражаси зикри ахфодир. Олийси зикри кулли мин жасаддир. Рух зикр давомида латифлашиб боради. Тил зикридан юқори зикр даражаларига ета бошлаган сари у латифлашаверади. Энг латиф рух бу ахфо даражасига етган кишининг рухи бўлиб, у бутун олам асл жавҳарлари ичига ғарқ бўлади. Зикрнинг таъсирида кишининг руҳий камолоти кейинги бетдаги 12-чизмада тасвир этилган.

Зикр давомида латифлашиб бораётган кишининг холатлари хам ўзгариб боради ва рух тан қафасидан чиқиб, сайр эта бошлайди.

Бардавом зикр қалб гавҳари имонни мустаҳкамлайди. Тасаввуф тушунчасида имон соф, холис, риёсиз илоҳий ишқдир. Сўфийлар Тангрининг ошиқларидирлар. Шунинг учун уларга фақат У ва унинг ризолиги керак. Уларнинг қалбида Тангридан ўзга нарсага нафратга ҳам, муҳаббатга ҳам жой қолмайди ва шу ишқ туфайли улар бутун борлиқни Тангрининг жамолу жалоли деб биладилар.

# ЗИКР ФОЙДАЛАРИ

12-чизма

| Зикр тури                | Фойдаси                                                                                                                                                                                                          |  |
|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Тил зикри.               | Қалб ғафлатдан уйғонади.                                                                                                                                                                                         |  |
| Нафс зикри.              | Ички хис билан англаш вужудга келади.                                                                                                                                                                            |  |
| Қалб зикри.              | Мулоҳаза ила виждон билан Оллоҳ ҳис этила бошланади.                                                                                                                                                             |  |
| Рух зикри.               | Илохий исмларнинг нурларини мушохада этади ва эшитади.                                                                                                                                                           |  |
| Сир зикри.               | Муроқаба орқали амалга ошади, илохий сирлар инсонга очилади.                                                                                                                                                     |  |
| Зикри хафи.              | Мақоми сиддиқияда зоти аҳадиятнинг жамолининг нурларини мушоҳада этади. Энг сўнгги мақомда бўлганларнинг зикри бўлиб, фақат Ҳақ уни етакловчимута оли бўлур. Бу мақомга етишган руҳ руҳларнинг энг латифи бўлур. |  |
| Зикри ахфо.              |                                                                                                                                                                                                                  |  |
| Зикри кулли мин - жасад. | Тўла фано бўлиб, бако холатига етади.                                                                                                                                                                            |  |

Яъни уларнинг қалбларига Тангри томонидан яралганларнинг барчаси сиғади. Бундай соғлом, пок қалб ҳақида Баҳоуддин Нақшбанд шундай деган:

Ошиқ ту яқин дон, ки мусулмон набувад, Дар мазҳаби ишқ куфру иймон набувад. Дар ишқ тану, ақлу дилу жон набувад. В - он кас ки чунин набошад ў он набувад<sup>316</sup>.

# Мазмуни:

Ошиқ аниқ билки, мусулмон бўлмас, Ишқ мазҳабида куфру иймон бўлмас. Ишқда тану, ақлу дилу жон бўлмас, Ҳар кимки бунингдек бўлмас у он бўлмас. (яъни ошиқ бўлмас).

-

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup>Мақомот. 55-бет.

Баҳоуддин нафсни жиловлаш асосида банданинг қанча табиий истаклари ва шу таъсир асосида вужудга келадиган ихтиёрий сифатлари камайса, шу миқдорда унинг башарий вужуди йўқ бўлади ва натижада банданинг олий ҳақиқатга яқинлиги тобора ортиб боради, деб шундай таъкидлаган:

Қурби Ҳаққ дурии туст аз буди хеш Бе зиёни худ наёби буди хеш<sup>317</sup>.

#### Мазмуни:

Тангри билан яқинлигинг ўзингдан узоқлашмоғингдир.

Ўзингга ёмонлик қилмай туриб яхшилик топмайсан.

(Риёзат чекмасдан туриб ўз аслингни топа олмайсан.) Демак, нафсни жиловлаш рухнинг камолотига ёрдам беради.

Нақшбандия таълимотида рух ва унинг камолоти масаласини тушуниш учун н у з у л - тушиш ва у р у ж - чиқиш тушунчаларини англаш лозим. Рухлар асл яратилган жойларидан то бу моддий оламгача н у з у л бўлади ва кейинчалик жисм кийимига ўралашганида қилган амалларига мутаносиб холатда аслига томон у р у ж қилади, яъни қайта ўз аслини топади. Бу жараён қуйидаги тарзда амалга ошади:



Рух жисмга кирганидан кейин бу олам билан боғланишлар уни аслидан узоқлаштиради. Рухнинг ўз аслини топишига муршид — комили мукаммаллик даражасида юксалган шайх ёрдам беради. 318

-

 $<sup>^{317}</sup>$ Рисолайи қудсия. 67-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup>Аҳмад Сирхинди Мужаддиди Алфи Сони. Панж латоифи нодираи муаззама Бухоро: Когон, 1338 ҳ. й 19-бет.

Нақшбанд "худро ба дар мон ва он гох даро"<sup>319</sup> деб нафсни тарк этсанг, илоҳий даргоҳга кирасан, деган. Унинг шу мавзуда қуйидаги рубоийси мавжуд:

Дар рахи ту хошоку хасе нест, туи, Зеро девори вужуди худ туи. Кунжи захар ганжи гухар шавад зи ту, Гар зи миён бархези. 320

Рухнинг манзил ва мақомлари, унинг сайр этиши, тасаввуфий адабиёт ва тадқиқотларнинг доим диққат марказида турган. Бахоуддин Нақшбанднинг ҳам бу масалага доир ўз қарашлари бор. "Рисолаи қудсия"да унинг бу соҳадаги фикрлари батафсил келтирилган.

Баҳоуддиннинг бу масалага оид қарашларидан маълум бўладики, руҳнинг биринчи парвозини у "Сайри Илаллоҳ" деб атаган.

Баҳоуддин фикрича, руҳнинг Тангрига томон сайри хос кишиларнинг ишидир. Уни ҳар ким қидиргани билан топавермайди ва ҳар ким сулук қилгани билан етавермайди.

#### Назм:

На ҳар садаф, ки фуру кард қатраи борон, Даруни синаи ў гашт жои дурдона, Садаф бибояду борону баҳр чандин сол, Ҳануз нест муҳаққиқ, ки мешавад ё на, Ғаввосиёнро агарче биме набувад. Дури садафи дури ятими набувад, Дар умр ба нодир ончунон меафтад В-ин давлат ҳар сияҳ гилеме набувад<sup>321</sup>.

## Мазмуни:

Хар қандай садаф ўз ичига ёмғир томчисини олгани билан, Унинг ичи дурга жой бўлавермайди.

Садаф дур бўлиши учун ёмғир, денгиз ва неча йил керак.

Бироқ, бу билан ҳам дур ҳосил бўладими-йўқми аниқ эмас.

Ғаввосийларга қўрқинч бўлмаса-да,

Садафдаги дур етим дури бўлавермайди.

 $<sup>^{319}</sup>$ Аҳмад Сирхинди Мужаддиди Алфи Сони. Панж латоифи нодираи муаззама Бухоро: Когон, 1338 ҳ.й. 55-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup>Рисолайи қудсия. 127-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup>Рисолайи қудсия. 68-бет.

Булар ҳаётдаги нодир ишлардир. Ҳар ҳандай ҳора гиламни давлат деб билмаслик керак.

Демак, бу мисраларда рухнинг сайрини садафда дурнинг хосил бўлиши жараёни билан ўхшатмокдалар. Садаф ичида хар кандай ёмғир томчиси дурга айланмаслиги хар киши хам сулук йўлидан бора олмаслигига ишоратдир. Дур бўлиш учун садаф, ёмғир, денгиз ва неча йиллар керак бўлгани каби сулук йўлидан бораётган киши садафдек хомуш бўлиши, ёмғирдек илохий файзни қабул этиши ва денгиздан олам мохияти ичида ғарқ бўлиши лозим, бирок шунда хам йиллар - риёзат кераклиги уктирилмокда. Шулар бўлганда хам хали дур хосил бўладими ёки йўкми, рухий сайр оркали солик максадига ета оладими ёки йўкми, маълум эмас, дейилмокда.

Демак, рухнинг камолоти башарий истаклардан воз кечиб, Тангрига томон сайрдан бошланиб, кейин унинг ичидаги сайр даражасигача юксалар экан.

Манбаларда тариқат йўлидан бораётган солик рухи сайр манзилларининг қуйидаги беш мартабаси борлиги кўрсатилган:

- 1. Сайри илаллох мартабаси Оллох йўлига томон юриш. Бу мартабага етган ва камолот йўлига кирган киши н а ф с нинг манзилларидан қутулиб, асл вужуд томонига-равшан у ф қ қ а қараб ҳаракат қила бошлайди. Бу мақомда Ҳақ жамолини тўсиб турувчи к а с р а т (кўплик) ҳ и ж о б лари кўтарилади. Бу қ а л б мақомидир. Яъни қалб оламига кирган кишининг даражасига бу мартаба мос келади. Бундай кишилар Оллоҳ исмларининг моҳиятига етган ва илоҳий ахлоқ билан ахлоқланган кишилар бўладилар.
- 2. Сайри филлох Оллохнинг йўлида юриш мартабаси. Бу даражага юксалган, камол топган шахс илохий сифатларни қабул этади ва улар билан сифатланади. Амр оламининг латоифлари ўрнини топади. Унда башарий сифатларнинг барчаси йўқолади. Бу даражага юксалган шахснинг илми юқори бўлиб, у л а д у н и й и л м нинг сохиби даражасида бўлади.
- 3. Сайри маъа Оллох- Оллох билан хамкорликда юриш мартабаси. Бу макомда банда барча холат, иш, феъл ва сўзда Оллох билан бирга бўлади. Киши бу сайрда тафрид ва тажар руд макомига етади. Унда иккилик холати тамоман йўколади. Кул хазрати ахадият мартабасига етишган бўлади. Бу макомни коба кавсайн авададно, яъни Мухаммад пайғамбар меърожга чикканида

Оллоҳга қай даражада яқинлашган бўлса, шу даражага етган деб ҳисоблайдилар. Бу сафарнинг ниҳояси бўлган айн ул жамъда бутун борлиқдаги зидлар ўртадан кетади.

- 4. Сайри аниллох Оллох йўлидан қайтиш мартабаси. Яъни бу бирликдан кўплик сари йўлдир. Ундан мақсад Ҳақни кўриб, Унинг мохиятини англаган кишининг халққа қайтиши ва бошқаларни шу йўлдан бошқаришидир. Кишиларга иршод этиш бу мақомнинг аслидир. Бу мақомни "бақо баъд ал фано", "фарқ баъд ал жамъ" деб хам номлайдилар. Бу мартабага етган шахс вахдатда касратни, касратда вахдатни кўради. У илми аъло бўлган ладуний илмни тўла ўрганишдан паст илмларга томон тушади ва шулар воситаси ила халқни тарбиялайди. Улардан яна илми мумкинотга қайтади.
- 5. Сайр фил ашё нарсалар йўлида юриш мартабаси. Барча нарсаларнинг асли, яратилиш хислати ва хосияти, тартиби ва ўрни бу кишиларга намоён бўлади. У барча нарсалар илмини қалби билан кўради. Инсон тўла музмахил - й ў қ бўлади. У шу адам, музмахил йўқлик илмини ўрганади. Бу "талвин баъд аз тамкин" дейилади. Яъни тамкин макомига етган шахс хар бир нарсанинг ранглари тусланиши, жилоланиши, ва хоссаларида мақомларнинг кўради. юксагидир. қудратни Бу ЭНГ пайғамбарларнинг махсус мақомидир. Буни биз кейинги бетдаги 14-чизмада тасвирладик.

Демак, рухий, маънавий камолот фоний, ўзгарувчан олам, нафс, башарият ва табиат оламидан Оллоҳга томон йўл билан бошланади ва Оллоҳ йўлига кирган кишига энди Оллоҳнинг ўзи ҳамроҳ бўлиб, бирга олиб юради. Тўла камолга етганидан сўнг уни қайтиб халққа юборади ва у кишиларни ҳидоятга бошлайди. Энг олий мақом - унга бутун нарсалар илми очилади ва унинг ўзи борлиқнинг асли билан йўқ бўлиб кетади.

Инсон камолотининг барча босқичларида нафс тарбияси мухимдир. Бахоуддин Нақшбанд орифлик даражасига етган кишиларнинг рухий камолот йўллари хақида шундай ёзади: "Ори ф кишилар топа оладиган ва бошқалар топа олмайдиган йўл уч кисмга - муроқаба, мушохадавамусохаба га бўлинади<sup>322</sup>. Демак орифлик даражасидаги шахслар бу уч восита билан ўзини бошқаради.

М у р о қ а б а - орифларнинг рухий камолот йўлларидан биринчисидир. "Билгинким, муроқаба муштоқ бўлишдир.

<sup>322</sup> Мақомот. 66-бет, Анис ат-толибин. 78а-варақ.

Муроқаба тараққаба-интизор бўлмоқ сўзидан олинган. бунда солик-Хақ йўлидан бораётган киши ўзига хос хайъат билан ўтириб ва Оллохдан келадиган файзга интизор бўлади. Шунинг учун уни атайдилар"<sup>323</sup>. Демак, мурокаба-муштоклик, мурокаба деб интизорлик бўлиб, Оллохдан келадиган файзга мунтазир бўлиб туришга айтилар экан. Нақшбанд муроқаба ҳақида яна шундай деган: "Муроқаба Хаққ йўлидан бораётган кишининг доимо ахадият яккаю ягона Оллох жамолининг нозири бўлиши, ундан ўзга нарсаларни унутиши, йўк деб хис этиши ва фано холатида бўлишидир"324. Бошқача қилиб, тағин у таъкидлайди:- "Яратувчига доимий назар қилиш билан одамларни унутиш-муроқабадир", "ёки давому-л-назари ила-л холики би-нисиёни руъяти-л махлуқи"-яралганларни кўришни унутиш билан яратувчига доимий назар қилиш, яъни бу йўлда юрувчи доимо Тангри жамолига нозир (назар қилувчи) бўлиши керак. Унутиш, йўқлик ва фано рақамини барча махлукотларнинг пешонасига битиши лозим. Накшбанд таъкидлайдилар: "Муроқабанинг давомийлиги нодир холдир. Биз бунинг хосилини топганмизки, бу нафсга қаршиликдир"325.

Тариқат солиқларнинг рухий камолот мартабалари

14-чизма

| No | Рух сайри | Солик ҳолати       | Солик мақоми              |
|----|-----------|--------------------|---------------------------|
| 1  | Сайри     | Нафс манзилларидан | Хаққнинг жамолидан касрат |
|    | иллалох   | қутулиб, вужуди    | хижоблари кўтарилади.     |
|    | (Оллоҳга  | хақиқий тарафига   | Қалб мақомида бўлади.     |
|    | томон     | уфки мубинга сафар | Буни Оллох исмларининг    |
|    | сайр).    | этмоқдир.          | хақиқатига етганлар ва    |
|    |           |                    | илохий ахлоқ билан        |
|    |           |                    | ахлоқланганлар қўлга      |
|    |           |                    | киритади.                 |

\_

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup>Абдурахим Нақшбанди. Шажарайи таййибайи машойихи нақшбандия - мужаддидия 71-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup>Макомот. 66-бет, Анис ат-толибин. 78-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup>Мақомот. 66-бет.

| 2 | Сайри       | Оллох сифати билан   | Башарий бутун сифатлардан    |
|---|-------------|----------------------|------------------------------|
|   | филлох-     | сифатланади, унинг   | узоқлашади. Бу йўлнинг       |
|   | Оллох       | ахлоқи билан         | охирида илмнинг пардаси      |
|   | йўлида      | ахлоқланади. Уфқи    | кўтарилади. Ладуний илм      |
|   | сайр.       | олий аълога          | сохиби бўлади.               |
|   | Carip.      | эришади.             |                              |
| 3 | Сайри маъа  | Кул хар мартабада    | Қоба кавсайн ав-             |
|   | Оллох-      | Хақ биландир.        | ададномакоми. Валийлик       |
|   | Оллох       | Иккилик ўртадан      | хулласига кийинади. Сафар    |
|   | билан бирга | кетади. Хазрат       | нихоясида айн-ул жамъда      |
|   | сайр        | ахадият мартабасига  | бўлади. Бутун зидлар         |
|   |             | етишган бўлади.      | ўртадан кетади.              |
| 4 | Сайри       | Бирликдан кўплик     | Бақо баъд-ал-фано, сафих     |
|   | аниллох-    | сари йўли. Мақсад    | баъд ал махф, фарқ баъд ал   |
|   | Оллох       | Хақдан Халқга        | жамъ мақоми дейилади. Бу     |
|   | йўлидан     | қайтиш ва уни тарбия | мақомда қул вахдатда         |
|   | қайтиш      | этиб иршод этмоқ.    | касратни, касратда вахдатни, |
|   | сайри.      | Маротиби вожиб ал    | озликда кўпликни ва          |
|   |             | вужуддан илми асмо   | кўпликда озликни кўради.     |
|   |             | ва сифатга ва ундан  | Қул бу мартабада илми        |
|   |             | илми мумкинотга      | аълодан илми асфалга         |
|   |             | қайтади.             | тушади.                      |
| 5 | Сайр фил    | Қулларнинг ашё       | Бу мақомда музмахил          |
|   | ашё нар-    | устидаги сайри, улар | бўлган илмни қўлга           |
|   | саларда     | илмини илк сайрда    | киритади. Бунга талвин баъд  |
|   | сайр.       | қалбда музмахил      | ал тамкин дейилади. Бу       |
|   |             | бўлиши.              | мақомларнинг энг             |
|   |             |                      | юксагидир. Бу                |
|   |             |                      | пайғамбарларнинг махсус      |
|   |             |                      | мақомидир.                   |

Демак, юқорида берилган икки таърифдан кўриниб турибдики, муроқаба тўла Оллоҳга юзланиш бўлиб, бошқа барча нарсалар асли Оллоҳ эканини кўриш, бошқа нарсаларнинг йўқ бўлиб кетишини шу даражада англашки, уларни кўрмаслик ҳолатига етиш. Муроқаба, Абдураҳим Нақшбандий таърифича ўзига хос ўтириб, файзни кутиш бўлса, Баҳоуддин Нақшбанд уни чуқурроқ ва кенгроқ тушунтириб беради, яъни ҳамма вақт ҳамма ҳолатда ўзингиз шу оламда бўла туриб, унинг билан машғул

бўлсангиз-да, бу олам касратини эмас, уларнинг асли бўлмиш Оллохни кўриб туриш даражасига етиш, дейди. Бу билан доимо нафсни жиловлаб туриш мумкин дейди.

Ундан шундай ўгит сақланган:

Доим, хама жо, бо хама кас, дар хамма кор

Мидор нухуфта чашми дил жониби ёр<sup>326</sup>.

## Мазмуни:

Доимо, хамма ерда, ким билан бўлсангда, барча ишда, Қалб кўзингни яширин холатда ёр-Оллохга қаратиб тургин.

Бахоуддин Накшбанднинг ўзи шундай даражасига етган бўлганки, биринчи халифалари Алоуддин Аттор шундай нақл қилади: " бизнинг хожамиз муборак нафасларидан кўпинча шундай бўлардики, толиблар аввалги қадамлариданоқ мурокаба давлатига ва бу назар кўпайса ва унинг табиатига иноят қилиб кўпрок эътибор қилсалар адам-йўклик даражасига етар эди, бу назар ундан ҳам кўпайса фано даражасига етиб, ўзларидан тўла фоний бўлиб Хақда боқий бўлар эдилар"327.

Абдурахмон Жомий таважжух муроқабани ва етишишнинг бир шарти сифатида эътироф этган<sup>328</sup>. Таважжух тўла юзланиш ва мурокаба файзга интизор бўлиши экан.

Нақшбандия аҳли орасида қуйидаги муроқаба ҳолатлари мавжуд: 1.Муроқабай а ҳ а дият. 2.Муроқабай қ а л б. 3.Муроқабай рух. 4. Мурокабай сир. 5. Мурокабай хафи. 6. Мурокабай ахфо. 7. Мурокабаи байъат. 8. Мурокабаи Исм-аз-Зохир. 9. Мурокабаи Исм-ал-ботин. 10. Муроқабай камолоти нубувват 329.

Мурокабаи ахадият да Оллохнинг якка-ягоналиги, мислеиз ва поклигини тасаввур этиб, унинг шу сифатларидан келаётган нурларни, файзларни қабул қилишдир. Ундан кейинги бешта муроқаба нақшбандия таълимотида инсонда мавжуд бўлган Амр оламининг беш латоифи мурокабасидир. Шу латоифларнинг асли бўлган зотга юзланиб қалб, рух, сир, хафи, ахфо билан файз олиш туфайли уларни фанога етказиш ва инсон ўз зотининг жавхари билан юзма - юз бўлиши мумкин. Мурокабаи байъат да инсон Оллоҳни қандай дўст тутса, у ҳам инсонни шундай дўст тутишини англаб туриб муроқаба холатида туришдир. Зохир ва

<sup>328</sup>Рисолаи Мавлави Жоми. 147-148-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup>Рисолаи Мавлави Жоми. - Бухоро: Бухорои шариф, 1327 х. й. 138-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup>Мақомот. 44-бет, Анис ат-толибин. - В. 79-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup>Абдурахим Нақшбанди. Шажарайи таййибайи машойихи нақшбандия - мужаддидия. 58-84-бетлар.

ботин - бу Оллоҳнинг исмлари бўлиб, бутун оламда бор нарсалар унинг зуҳурроти эканлиги ва шуларнинг ботинида ҳам унинг моҳияти турганлигини англаб туриб Оллоҳга юзланиш муроҳабаи исми Зоҳир ва ботин бўлади. Камолоти нубувват муроҳабаси Оллоҳнинг биринчи яратган нури ва бутун борлиҳдаги энг муҳаммал дўсти Муҳаммад эканлиги ва унга берилган рисолат ҳам муҳаммал эканлигини англаб ҳилинган амалиётдир. Бу муроҳабалар натижасида инсон ва Оллоҳ ўртасидаги пардалар тўла кўтарилади<sup>330</sup>.

Баҳоуддин нигоҳдошт талабини фикрлар муроҳабаси деб таърифлаган $^{331}$ .

# Ориф рухий камолотида мурокаба

15-чизма

| Натижа           | Илохий гўзал ахлоқ билан безаниш |                             |
|------------------|----------------------------------|-----------------------------|
| Муроқаба босқичи | Муроқаба олами                   | Етишган камолот<br>даражаси |
| Ахфо             | Ахфо олами                       | Мухаммад машраб             |
| Хафий            | Хафий олами                      | Исо машарб                  |
| Сир              | Асрор олами                      | Мусо машраб                 |
| Pyx              | Арвох олами                      | Иброхим машраб              |
| Қалб             | Қалб олами                       | Одам машраб                 |
|                  | инсон                            |                             |

Орифлар рухий камолот йўлларидан иккинчиси деб ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд мушоҳадани кўрсатган. Мушоҳада ҳақида у шундай дейди: - "Мушоҳада — воридоти ғайбия дурки қалбга нузул этур"<sup>332</sup>. Бу таърифнинг мазмунини тушуниш учун "Воридоти ғайбия"ни тушуниш керак. "Воридоти ғайбия"-ғайб оламидан кирувчи ҳолатдир. "Нузул" юқоридан тушиш маъносини англатади. Демак, авлод-аждодлар, фарзанду шогирдларимизнинг қувватлари бир-бири билан боғланган бўлиб,

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup>Аҳмад Сирхинди Мужаддиди Алфи Сони. Панж латоифи нодираи муаззама Бухоро: Когон, 1338. ҳ. й. 22-бет.

<sup>331</sup>Рисолаи қудсия. 84-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup>Мақомот. 66-бет, Анис ат-толибин. -В. 79-бет.

ана шу рухий занжирнинг қайсидир ҳалқасида бирор савоб иш қилинса, инсон қалбида ғайб оламидан шодлик тушади, хато қилинса кўнгли қора бўлади.

Демак, ҳазрати Баҳоуддин Нақшбанд мушоҳадага берган таърифни шундай изоҳлаш мумкинки, бу бизга кўринмас оламда бўлган ҳолат-(ёмон - ё яхши) нинг қалбга тушиши.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд мушоҳада ҳақида фикрини давом эттириб, шундай дейди: "Замон ўтувчидир, яъни унда сокинлик йўқ, шунинг учун ғайб оламидан кираётган бу ҳолатларни идрок қила олмаймиз. Лекин бу ҳолатнинг қалбга тушиши натижасида бизда сифат ўзгариши бўлади. Қалбга кирган ҳолатнинг сифатига қараб бизда қабз - сиқилиш, ёки баст - шодлик бўлади ва бундан биз уни била оламиз. "Қабз ҳолида мушоҳадаи жалол ва баст ҳолида мушоҳадаи жамол этармиз".

Хаққа етишмоқчи бўлган киши мушоҳада даражасида юксалиши учун қалбининг ҳар бир ҳолатини кузата оладиган бўлиши ва шу ҳолатнинг сабабларини таҳлил этиб топа оладиган бўлиши керак. Бунинг учун инсон "ҳуш дар дам", яъни ҳар бир нафасда ҳушёр Оллоҳдан огоҳ бўлиши, ғафлатни тарк этган бўлиши лозим.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд айтар эди: "Зикрнинг хақиқати - ға флат майдонидан чиқиб, мушоҳада фазосига чиқишдир" демак, қалбнинг ғафлатдан уйғонишида зикр - Оллоҳни ёдлаб туришнинг аҳамияти катта экан. Қалб тирилгандан, аслини танигандан сўнг ҳар бир нарсанинг асл сабабини била оладиган ва кўра оладиган даражага етгандан кейин ўз ҳолатини мушоҳада эта олар экан. Қалб тарбияси мушоҳада даражасига кўтарилишимизнинг асосий йўлидир. Бу бизнинг фалсафамизга кирган мушоҳада тушунчаси билан тамоман фарқ қилади.

Баҳоуддин Нақшбанд ёддошт талабини мушоҳада деб таърифлаган<sup>334</sup>.

Баҳоуддин Нақшбанднинг "вуқуфи замони" тамойили нафсни жиловлаш учун жуда катта аҳамиятга эга. "Бу қоидага асосан, банда ҳамиша ўз аҳволидан воқиф бўлмоғи лозим, токи ҳар бир сифат ўзгаришда (замонида) банданинг ҳоли қандай кечади, мавжиби шукр бўладими ёки мавжиби узрми. Бу деган гап, солик(Ҳақ йўлидан бораётган киши) ўз умридаги ҳар бир дақиқани,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup>Рисолаи қудсия. 84-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup>Мақомот. 66-бет.

яхшилик(хайр) билан ўтдими ёки ёмонлик (шарр) билан ўтдими, буни доимо хисоб-китоб қилиб яшамоғи даркор"<sup>335</sup>.

Демак, "вукуфи замони"га асосан Хақ йўлидан бораётган шахс ўз ахволини назорат қилиши, тўғри иш қилган бўлса шукр қилиши, гунох қилган бўлса истиғфор айтиб, Оллохдан мағфират сўраши лозим.

Мавлоно Яъқуби Чархий маълумот берадиким, ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд менга, оғир ҳолатимга истиғфор этишга, тавба қилишга ва яхши, хуш аҳволимда шукр этишга амр этардилар ва шу икки ҳолатга риоя этиш вуқуфи замони эканлигини айтар эдилар.

Мусоҳаба — орифлар руҳий камолининг учинчи йўлидир. Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд бу учинчи йўл - орифларнинг Ҳаққа етиш воситасини шундай изоҳлаган: "Мусоҳаба - ўтган ҳар бир соатимизни ҳисоблаш ва текширишдир. Ўтган ҳар бир соатимиз, нафасимиз ва замонамиз ҳузур билан ўтдими ёки нуқсон биланми, агар ҳаммаси нуқсон билан ўтган бўлса қайтамиз ва амални аввал бошдан бошлаймиз"<sup>336</sup>.

Баҳоуддин Нақшбанд мусоҳаба билан вуқуфи замони тушунчасини бир маънода ишлатади<sup>337</sup>.

Мусоҳаба даражасига етиш учун ориф вақтнинг қадрини биладиган бўлиши керак. Нақшбандия тариқати аҳли орасида бутун тасаввуф аҳлига хос бўлганидек, вақт жуда қадрланган. Вақтнинг нақадар қимматли ва азиз эканлигини билиш лозимлигини соликларга уқтирганлар. Уни бекорга зое этиб сарфлашдан уларни сақлаганлар. Зеро, вақт - нақддир. Уни бошқа қайтариб бўлмайди. Шунинг учун соликлар йўлнинг қайси мартабасида бўлсалар ҳам вақтни муҳофаза ва муҳосаба этиб, уни зое этмасликка ҳаракат қилганлар. Туркиядан чиққан "Тасаввуфий аҳлоқ" деган китобда муҳосаба ҳақида гап кетганда қуйидаги мисралар ёзилган:

Нақди умри йўқ ерга сарф этма ғафлат айлайиб, Хар замон тоатда бўл, ул ғафлатла эптар бўлмагил. Вақтингга олим бўлиб, дарк айла дуру нафъини, Бўлма жоҳил вақтингга, хусронга мазҳар бўлмагил<sup>338</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup>Рашахот. 26-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup>Ўша ерда. 66-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup>Мақомот. 64-бет., Рашахот. 26-27-бетлар.

<sup>338</sup> Ахмад Захид Кутку. Тасаввуфи Ахлак. Истанбул: Сеа, 1985. 102-бет.

Вақтни сақлаш, асраш учун бу таълимот кундузлари - рўзадор, кечалари бедор бўлишни талаб этади. Яъни вақтни ейиш ва ухлашга сарфламасдан, оз ейиш, оз ухлаш керак, дейди. Қалбни беқарорликдан, Оллохдан ўзгага боғланишлардан химоя этиш, тилини курук сўздан, кўзини фойдасиз нарсага боқмоқдан, кулоқларни кераксиз ва гунохкор овозлардан, оёкларини бехуда ерга, гунохга ботган жойларга боришдан мухофаза эта олиши керак. Харом ва шубхали нарсаларни ейишдан жуда хам сақланиши керак. Ахлоки замимани тўлалигича тарк этиши, бу моддий дунёдаги тааллукотларини узиши лозим. Вақтида қилиниши лозим бўлган тоат ва зикрларни қилиш, уни бошқа замонга қолдирмаслик керак. Дангасаликдан жуда сақланиш керак.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд асослаган бу тариқат аҳли ўртасида шундай фикр ҳукмрон бўлган: "Мусибатлар жуда кўпдир. Фақат энг буюк мусибат эса вақтнинг фойдасиз, бекорга кетишидир"<sup>339</sup>.

Мусоҳаба вақтида ориф ҳар бир нафасини назорат қилиши ва агар ғафлат билан ўтган бўлса бозгашт қилиш керак<sup>340</sup>, яъни ишни қайтадан бошлаши лозим дейди.

Бозгашт Нақшбандия тариқатининг қабул этилган 11 умдатининг бири бўлиб, Абдулхолиқ Ғиждувоний томонидан киритилган. Киши қилган амалини бошдан қайта назорат этиб калимаи тойибани қайтариши ва унинг орасидан "Худовандо мақсуди ман туи ва ризогии ту!" - "Аллохим менинг мақсудим сенсан ва сенинг ризолигингни тилайман"- дейиши керак. Ҳаракат қилиши керакки, ҳар бир нияти, қалб ҳаракати, амали холис фақатгина Оллоҳнинг ризолиги учун бўлсин.

"Мақомот" да мусоҳабани изоҳлашда Баҳоуддин Нақшбанд устози Ҳазрати Азизоннинг қуйидаги нақлини келтирган: - "Амал қилмоқ керак, қилинмагани ҳақида фикрлаш ва ўз хатоларини англаб амални бошдан бошлаш керак. Йўл мана шу уч тариқадан экан, бу учтадан бошқа йўлни қидирган киши уни топа олмайди"<sup>341</sup>.

Демак, асосий талаб ҳаракатсиз, ишсиз, амалсиз ўтирмаслик бўлиб, айни вақтда ишнинг қилинмаган томони ва хатосини топиб,

<sup>339</sup> Ахмад Захид Кутку. Тасаввуфи Ахлак. Истанбул: Сеа, 1985. 102-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup>Рашахот. 26-27-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup>Мақомот. 66-бет.

уни бошдан бошлаш керак экан. Буларнинг ҳаммаси Оллоҳнинг кўмаги ва марҳамати билан амалга ошар экан.

Булар рухий камолот масаласи нақшбандия таълимотининг мухим масаласи эканлигидан далолат беради. Умумий хулоса қилиб айтиш мумкинки:

- 1.Инсоннинг камолоти учун нафс тарбиясига эътибор мухимлигини накшбандия таълимоти исбот этган.
- 2. Нақшбандия таълимотида нафс тарбияси етти босқич бўлиб, унинг қувватлари аммораликдан, лаввомаликка, ундан мулҳима ва мутмаъина, улардан марзия ва розия даражасига тарбиялаб, сафия босқичига етказади ва инсоннинг асл илоҳий моҳиятини англашга ёрдам беради.
- 3.Инсон рухий камолотининг ибтидоси қалбни поклаш бўлиб, ундан рух, сир, хафи, ахфо даражаси латифлашиб боради.
- 4. Нафс тарбияси ва қалбни поклашда нақшбандия таълимоти хафий яширин зикрнинг аҳамиятига юқори баҳо беради.
  - 5. Нафенинг тарбияси рухий сайр асосида амалга ошади.
- 6.Нафс тарбияси ва комил инсон бўлишда Бахоуддин Нақшбанднинг вукуфи қалби-қалбдан огох бўлиш ва вукуфи замони вақтдан огох бўлиш рашхаларининг ахамияти каттадир.
- 7.Орифларнинг нафс тарбияси муроқаба, мусоҳаба ва мушоҳада орқали амалга ошади.

# 4. 2. ХУШЁРЛИК УЙҒУНЛИК ЙЎЛИ

Тасаввуф оламида вужудга келган турли сулуклар комил инсон бўлишнинг турли йўл ва ўзига хос услубларини топганлар. Манбалар тахлили кўрсатадики, барча йўлларни умумий бўлган хусусият - хушёрлик ва хушсизликка муносабатига қараб иккига бўлиш мумкин. Тасаввуфда хушсизлик - сукр ва хушёрлик - сахв - йўли деб аталади ва манбаларда Боязид Бастомий ва Жунайд Бағдодий йўли ёки ишк ва маърифат йўли деб хам ёзилади.

Тасаввуфдаги икки оқим - ҳушсизлик ва ҳушёрлик оқими нақшбандия тариқатидан анча олдин вужудга келган. Бу икки оқим ҳам амалиётда илоҳиёт билан интуитив етишиш мумкинлигини тан олиб, бунга эришишнинг руҳий йўлларини кўрсатганлар.

Тасаввуфдаги хушсизлик - ёки сукр йўлини анъанавий Боязид Бастомий (ваф. 874 й.) билан боғлаганлар. Унинг таълимотида энг биринчи экстаз ва илохий ишқдан маст холатига тушиш (сукр)

характерлидир. Бу оқим тарафдорлари Оллоҳнинг ягоналиги мушоҳадасига тўла ва чуқур берилиш ботиний покликка олиб келади ва шахснинг "Мен"и абсолют даражада йўқолиб, фано ҳолатига етади ва шахс илоҳий сифатни эгаллайди деган фикрда турадилар.

Иккинчи сахв хушёрлик окими Абулкосим Жунайд Бағдодий (ваф. 910 й.) фаолияти билан боғлиқ. Унинг таълимоти шахснинг илохий сифатини тўла эгаллаш - фано холатига тушишни тан Жунайд ундан юксакрокка фанони фақат олади. Лекин кўтарилишнинг оралиқ йўли, воситаси деб билади. Шахс янада юксакрокда хушёрлик холатига етиши керак. Оллохни билиш уни бақо даражасига олиб келишни ва илохий мохиятни англаган шахс тўла ўз-ўзини бошқариш ва кузата олиш қувватига эга бўлиб, ўзини экстаз холатидан қўлга олиб, яна бу оламга қайтиши ва кишиларга маърифат бериши керак дейди. Бу оқим хушёрлик номини олди, чунки у ўз хисларига хушёр, танқидий қараш ва уларни тўла назорат қилишга асосланади. Бу оқим тасаввуфда мўътадил оқим деган ном билан хам юритилади.

Сахв - хушёрлик йўлининг асосчиси Жунайд Бағдодийни "султонал муҳақиқин" ва "абул машойих" номлар билан тилга олардилар. Унинг фикрича, ориф - мастлик ва бехудлик холатидан ақлға келиши керак ва ўзини англаши лозим ва Хақни ўз қалбида мушохада қилиши керак. Жунайд фикрича, сахв - хушёрлик Оллохга бўлган соликнинг рухий муносабатини мустахкам саклай олади. Унинг фикрича, соликнинг ўнг қўлида муқаддас китоб -Қуръон ва чап қўлида суннатни сақлаган шахс тариқат йўлини босиб ўта олади. Абдурахмон Жомийнинг "Нафахотул-унс" асарида Абдулхолиқ Ғиждувоний ҳақида берилган таърифда "рўй ба роҳи Хак дорад ва китоби худойро иззу ва залла ба дасти рост гирад ва суннати расулро ба дасти чап гирад ва дар миёни ин рушнои рохи сулук кунад"342. Мазмуни: солик "Юзини Оллохга борадиган йўлга қаратиб илохий китобни ўнг қўлида, Расул суннатини чап қўлида олиб ва бу ёруглик орасида сулук йўли ила борган" дейилган. бу сўзлар билан Жунайд Бағдодий кўрсатган йўл-йўриклар айнан бир эканлигида чуқур маъно бор. Жунайд Бағдодий тасаввуфда катта эга эканлигини "Нафакотул-унс" асаридаги куйидаги фикрлар кўрсатди: "Хар кас ки бо вай Жунайд ним рўз сўхбат

<sup>342</sup> Жомий. Нафахотул унс. 243-бет.

дошта бошад аз вай беадаби намонад, фикайфа ки бештар"<sup>343</sup>. Мазмуни: "Кимки Жунайд билан ярим кун суҳбатда бўлса, ундан адабсизлик чиқмас, хусусанки кўпроқ. "

Бу асарда "Абу Жаъфар Хаддодни қуйидаги сўзлари ҳам келтирилади:"Агар ақл эр киши бўлганида Жунайд суратида бўларди деганлар"<sup>344</sup>. Шунинг учун тасаввуфшунослар "Жунайдия йўлини ақлга кўпроқ аҳамият берувчи, олимликни устун қўювчилар"<sup>345</sup> деган фикрни ёзадилар.

Бу икки йўлдан бирини танлаган мутасаввифларни шартли равишга аҳли маърифат ва аҳли муҳаббат деб ажратадилар. Маърифат аҳли — маърифат масалаларига кўпроқ аҳамият бериб, инсонни ўз-ўзини англаш ва маънавий маърифатни эгаллаш йўлларини таҳқиқ этадилар, макро ва микро олам алоқалари, комил инсон масалаларига кўпроқ тўхталадилар. Нақшбандия таълимоти ҳам шу йўлни танлаган.

Оллоҳга йўл боши "халқдан Ҳаққа" етганда инсон касратдан ваҳдатга томон юз тутади. Тавҳид ҳолатига етгач, "Ҳақдан Ҳаққа томон" бориб ал-Ҳақ сифатларини қалб кўзи билан кўради ва Ҳақдан Ҳаққа сафар қилиб илоҳий сифатларни ўзида кўради ва сўнг "Ҳақдан халқ"га сафар қилиб комил инсон даражасига етган ҳолда халқга маърифат беради.

Жунайд Бағдодий ҳушёрлик ҳолатини мастлик ҳолатидан юқорироқ қўяди ва айтади: ҳушёрлик табиий ҳолат, мастлик ғайри табиий руҳий ҳолатдир. Шунинг учун Ориф - ҳақиқатга етганлар мастликдан ўзига келиши, ҳушсизликдан ақлга ва ғайбдан ҳузурга келиб ҳақиқатни англаши лозим. Саҳв соликнинг руҳий ҳолати ва унинг ҳақиқатга муносабатини барқарор сақлайди. Жунайд ғояларини Абу Насри Саррож, Абуали Даққоқ, Абулқосим Қушайри ва тасаввуфнинг қодирия ва нақшбандия тариқатлари ривожлантирганлар.

Тасаввуфшунос олимлар нақшбандия тариқатини жунайдияхушёрлик йўлининг энг изчил давомчилари деб тан оладилар. Дарҳақиқат, бу тариқат комил инсон даражасига юксалиш учун таълимотдаги ўн битта талаблари орасида энг зарур ва аҳамиятлиси "ҳуш дар дам" - "ҳар бир дамда ҳушёрлик" деган талабни қўйганлар. Шунинг учун нақшбандия тариқати жаҳонда жуда кенг ёйилган ва у ҳақида "ақраб-ут-тариқ" - энг яқин йўл - деган таъриф

-

<sup>&</sup>lt;sup>343</sup>Нафахотул унс. 53-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup>Ўша жойда.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup>Хазратқулов М. Тасаввуф. 8-бет.

мавжуд. Яъни бу тариқат олам мохиятини англаш ва комил инсон даражасига юксалишнинг энг яқин йўлини кўрсатади деганлар.

"Хуш дар дам"-"хуш" ва "дам" сўзларидан олинган бўлиб, хар бир инсон ўз ўтаётган умрининг хар бир лахзаси, онида хушёр, зехнли, огох бўлишини англатади. "Дам"- ибораси бу ерда лахза, фурсат, он, нафас маъносида келмоқда. Тадқиқотларда"хуш" ни деб ёзиб, ҳар онни хурсанд, хушвақт ўтказиш баъзида"хуш" учрайди. маъносини англатади деган талқинлар Лекин нақшбандияда у хушёр маъносида келган. Хушёрлик ғафлат тушунчасига қарама-қарши бўлиб, инсон ўз умрининг бирор нафаси, берилган бирор фурсатини хам ғафлат билан, уйқу холатида ўтказишга хакки йўклиги айтилади.

Сафийнинг "Рашахот айн ал ҳаёт" китобида "ҳуш дар дам"- "рашҳа" сифатида тавсифланади. Рашҳа — ҳаётбахш томчи маъносини англатади. "Ҳуш дар дам"ни рашҳа дейиш билан уни англаган ва унга амал қилган толиб ҳаётбахш қатрадан ичиб абадий тириклик томон қадам қуйгандай булади дейилади.

Нақшбандия таълимотининг пири бўлган Абдураҳмон Жомийнинг устози бўлган Саъдуддин Қошғарий ёзадики "ҳуш дар дам ҳар бир нафаснинг ғафлатда бўлмасдан ҳузур сиридан воқифлик ила ўтиши"<sup>346</sup> маъносини англатади. Унинг фикрича, нақшбандия тариқати аҳли нафасни ҳимоя этишни муҳим деб билишлари лозим. Агар бирор киши нафасини муҳофаза қилмаса, у ҳақда " фалон киши нафасини йўқотибди, яъни тариқ йўлини йўқотибди"деб айтадилар. Демак, ҳар бир нафасдан огоҳлик ҳолатининг бўлиши, ғафлат, яъни йўлни йўқотишдан асрар экан.

"Хуш дар дам" тамойилини шаклланиши чукур илдизга эга. Бу тамойилни шаклланишида Саъдий қарашларининг таъсири бор. Бу ҳақда Иброҳим Мўминов ҳам ўз фикрини билдирган эдилар. Бизнинг фикримизча, Саъдийнинг машҳур "Гулистон" асаридаги қуйидаги ғоялар бунга асос бўлган. "Ҳар нафасе, ки фурў меравад мумидди ҳаёт аст ва чун бармеояд фараҳи зоти ҳаст, пас ба ҳар нафаси ду неъмате мавжуд аст ва ба ҳар неъмат шукре вожиб аст"<sup>347</sup>. Мазмуни: ҳар бир ютиладиган нафас одам умрини узайтирувчидир, у чиққанида зотга фараҳ баҳш этади. Шунинг учун ҳар бир нафасда икки неъмат мавжуд ва ҳар бир неъмат учун

\_

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup>Рашахот. 21-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup>Саъдий Шерозий. Гулистон. Қўлёзма. За-варақ.

шукур вожибдир. Яна Саъдийнинг шу мазмундаги қуйидаги назмий парчалари бор:

Хар дам зи умр меравад нафасе,

Чун нигах микунй намонад басе.

Эй ки, панчох рафта дар хобй,

Магар ин панч рўз дар ёбй.

Хижил он кас, ки рафту кор насохт,

Кўўси рехлат заданду бор насохт<sup>348</sup>.

#### Мазмуни:

Хар дамда умрдан нафаслар кетади,

Улар умуман тугаб қолади.

Эй, сен элликка кириб, ғафлатда қолган,

Сен беш кунни хам ўзинг топа олмайсан.

Умрини бехуда ўтказганга хижилдир,

Кетиш вақти бўлди, аммо у охиратга озукаси йўк.

#### Ёки:

"Бияндеш ва он гах баровар нафас,

Ва з-ин пеш бас кун, ки гўянд бас "349

## Мазмуни:

Андеша қилгину нафасингни чиқар,

Бўлди бас дейишидан олдин оғзингни юмгин.

#### Яна:

"Абру, боду, маху хуршеду фалак дар коранд

То ту ноне ба каф орию ба ғафлат нахўри"350.

## Мазмуни:

Булут, шамол, ой, куёш фалакда доим харакатдадир.

Токим сен нонни кафтинга олсангу, лекин ғафлат билан емасанг.

"Хуш дар дам" талаби Юсуф Хамадонийдан қолган. Уни Абдулхолиқ Ғиждувоний хожагон тариқатига тамойил қилиб олган эди. У бу ғояни ривожлантирди. Абдулхолиқ Ғиждувоний хушёрликка чакириб, хар бир нафасни охирги ва умр сармояси деб билган ва қуйидагича таърифлаган:"Хар доим охирги нафасга тайёр бўл! Яъни хар бир нафасни охирги деб ўйла! Хар ишни ўз вақтида қилки, ғафлат юз тутмасин"<sup>351</sup>. "Умр нафасларнинг сармоясидир. Бу

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup>Саъдий Шерозий. Гулистон. Қўлёзма. -В. 4-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup>Саъдий Шерозий. Гулистон. Қўлёзма. 4а-варақ.

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup>Ўша асар. В. 4Б.

<sup>351</sup> Гиждувоний А. Маслак ал орифин. Қўлёзма. -В. 18а.

сармоядан туну кун, уйку ва бедорликдан огохликда харж қилиш керак. Уни жавохир каби асраш лозим. Агар у зое кетса катта зарар кўрилади. Худди бу асл жавохир бир хазинаю, бехуда нафас хазинани ўғирлаган билан баробардир. Шунинг учун ҳам ҳар бир фурсатни ғанимат билиш керак ва уни эътибор ва истиғфор билан ўтказиш керак"<sup>352</sup>.

Хожагон тариқатининг йирик намояндалари Ҳазрат Азизон ҳам бу маънода фикр билдирган: "бир кунда мингдан минг карра нафас оласиз. Ҳар бир нафас учун савол берилади. "Нега нафас олдинг ва нега нафасни чиқардинг?

# Рубоий

Зи ҳар нафас ба қиёмат шумор ҳоҳад бад, Гунаҳ макунки, гунаҳқор хоҳад буд. Басе савор, ки фардо пиёда хоҳад шуд, Басе пиёда, ки фардо сазовор хоҳад шуд<sup>353</sup>.

#### Мазмуни:

Қиёматда ҳар бир нафас саноқдадир, Гуноҳ қилмагин, гуноҳкор бўласан. Суворийлар эртага яёв бўладилар, Яёв юрганлар эса суворий бўладилар.

У "Рисолаи Азизон" да Хаққа етишнинг ўн шартини кўрсатган ва унинг 9 чиси деб уйғоқликни таъкидлаган:

"Гуфтам: "ба чи хизмат ба висолат бирасам?"

Гуфто: "ба таллуқи халоқ Оллох" 354.

# Мазмуни:

Айтдим "Не хизмат билан сенга етаман?"

Айтди "Хамма вақт Оллоҳ билан боғланишда бўлишинг билан "Рашаҳот" асарида Ромитанийнинг шундай шеъри

# келтирилган:

Нафас мурғи муқаййид дар дарун аст, Нигах дораш, ки хуш мурғест дамсоз. Зи пояш банд магсил то напарад, Ки натвони гирифта баъди парвоз<sup>355</sup>.

## Мазмуни:

353 Хожа Али Ромитаний. Рисолаи Азизон. 22-бет.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup>Хожа Али Ромитаний. Рисолаи Азизон. 23-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>355</sup>Рашахот. 26-бет.

Нафас ботиндаги яширинган бир қуш,

Уни асрагин, у лахзаларни яратувчидир.

Оёғидан маҳкам боғлаб қўйгин, токи учиб кетмасин,

У учганидан кейин уни ушлаб бўлмайди.

Бу ерда Азизон нафасни жон, рух билан тенглаштирмоқда. Яссавия тариқатининг асосчиси Аҳмад Яссавий ҳам ғофил бўлмасликни уқтиради ва ёзади. Унинг ғоялари ҳам нақшбандия таълимоти учун асос бўлган.

Оллох ёдин айтур қуллар маъно бирлан Бемаънога ҳаргиз қулоқ солмас бўлур. Оллоҳ деган ошиқ қуллар доим мудом Ҳақ ёдидин зарра ғофил бўлмас бўлур<sup>356</sup>.

Юқоридаги фикрларни таҳлил этиб, Баҳоуддин Нақшбанд "ҳуш дар дам"ни нақшбандия таълимотига асос сифатида қабул қилган. У асослаган нақшбандия тариқатига "ҳуш дар дам" рашҳа сифатида кирган. Баҳоуддин Нақшбанд "ҳуш дар дам"ни изоҳлаш учун қуйидаги рубоийни айтган:

Эй, монда зи бахри илм дар сохил айн. Дар бахр фароғат асту дар сохил шайн. Бардор сафи назар зи мавжи кавнайн. Огох зи бахр бош байнул нафасайн<sup>357</sup>.

# Мазмуни:

Эй илм эгаллаш учун денгиз сохилида очиқ кўз билан турган киши,

Денгизда фароғат бору, сохилида ёмонлик.

Тўлқинларнинг талотупидан қарашларингни кўтаргин.

Нафасларинг орасида ҳам денгиздан огоҳ бўлгин.

Баҳоуддин Нақшбанд бу мисралар орқали ҳар бир дам у ёқда турсин, ҳатто нафасларинг орасини ҳам ғафлат билан ўтказмагин, мудом оламнинг моҳиятидан огоҳ бўлгин деб ҳақиқат талабида бўлганларга мурожаат қилмоқда. Бу шеърда "айн" кўз, дида назар маъносида келиб «шайн» ёмонлик, айб маъносини англатади. Бу рубоийдан шундай натижа чиқадики, сен соҳилда очиқ кўз билан

\_

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup>Яссавий А. Хикматлар.-Тошкент: 1991. 154-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>357</sup>Рашахот. 21-бет.

туриб билишинг лозимки, олам мохияти - денгизни англашда фароғатдир. Сохилда эса мавжлар сени мафтун этади, ёмонлик яшириндир. Шунинг учун инсон хар нафасда олам мохиятидан огох бўлиши, хушёр бўлиши ва шаклан чиройли, лекин ўткинчи нарсалар уни мафтун этмаслиги лозим.

**Х**азрат Баҳоуддин Нақшбанд "ҳуш дар дам"ни шундай изохлаганлар: "банои кор дар ин рох бар нафас мебояд кард, чунонки, иштиғол ба вазифа ба ҳама замону ҳол, аз тафаккури мози ба тафаккури мустақбил машғул гардонад, нафасро нагузаронанд ва дар хуруж ва духули нафас бе хифзи мобайни нафас саъй намояд, ки бо ғафлат фуруъ нараваду бар наояд"358. Мазмуни: барча ишларнинг асоси нафасдадир. Йўл юрувчи ишида харакат қилиши лозимки, замоннинг мухим вазифаси билан шуғулланишда хаёлни ўтмишдан ва фикрни келажакдан озод этсин ва хар бир нафасни зое этмасликка уринсин. Нафаснинг кириши, чикиши ва икки нафас ўртасини эхтиёт қилсинки, нафас ғафлат билан кириб чиқмасин.

Бахоуддин Нақшбанд огоҳликка ҳамма ерда, хусусан таом тановвулида риоятни шарт, деганлар.

Агар дарвешлардан бир киши лукмани ғафлат ичра егучи бўлса, Бахоуддин дархол уларни шафқат ва тарбият қилиб айтарди: "бир луқмани ғафлат билан ема. Агар бир таом ғазаб, карохат ва душворлик билан табақ бўлган бўлса, уни егин демаймиз "359. Ўзлари хам мудом шунга амал қилганлар. Ғадют деган жойда у киши уларга келтирган таомни емайдилар ва айтадиларки:

- бизга бу таомни ейиш мумкин эмас. Бунга сабаб шуки, у ғазаб билан пиширилгандир.

Бахоуддин мудом шогирдларига таъкидлардиларки, таомнинг бир капгири ғазаб ва карохат билан пиширилган булса, бизлар емаймиз. Хар ишки ғазаб ва нафрат қарохат ва душворлик билан бўлса, унда хайру баракот йўкдур, хавойи нафс ва шайтон унга йўл бўлишадир. Хосили аъмоли хасана таоми халолдадир, уни ғафлатда емаймиз<sup>360</sup>.

Бахоуддин Нақшбанддан сўрадилар:

- Хузури қалб намозда нимадан хозир бўлур? буюрдилар:
- Таомни ҳалол егул. Доим воқиф ва огоҳликда бўл<sup>361</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup>Рашахот. 21-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup>Анис ут-толибин.47-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup>Анис ат-толибин.47-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup>Анис ат-толибин 48-бет. Мақомот. 67-бет.

Юқоридаги сўзлардан бу тариқат аҳли орасида ҳалол луқма ва огоҳлик асосий талаб эканлиги маълум бўлади.

"Хуш дар дам" талабини кўп мутасаввифлар тахлил этганлар. Абдурахмон Жомий хам бу масалага оид махсус рисола ёзган. Унинг шундай мисралари бор:

Туро як панд бас аст дар ду олам, Ки аз жонат наояд бе худо дам. Агар ту пос дори поси анфос, Ба султони расонандат аз он пос<sup>362</sup>.

#### Мазмуни:

Икки олам учун сенга бир панд, ўгит басдур, Жонингдан Оллоҳсиз бирор нафас (дам) чиқмасин. Агар сен нафсларингни қўриқласанг, сақласанг, Бу муҳофазанг сени султонликка етказади.

Жомийнинг яна шу мазмундаги қуйидаги мисралари мавжуд:

Сарриштаи давлат, эй бародар, ба даст ор, Ин умри гироми ба хасорат магузор. Доим хама жо, бо хама кас, дар хама хол, Медор нухуфта чашми дил жониби ёр<sup>363</sup>.

# Мазмуни:

Эй дўстим, давлатинг бошини қўлга ол, Бу қимматбахо умрингни бехуда ўтказма. Доим хар ерда, хамма билан, хамма холатда, Қалб кўзингни яширин ёр томон сақла.

## Яна Жомий айтган:

"Аз зиндагиям бандагии туст ҳавас, Бар зиндадилон бе ту ҳаром аст нафас. Хоҳад зи ту мақсуди дили худ ҳама кас, Жомий аз ту ҳамин туро хоҳад бас<sup>364</sup>.

# Мазмуни:

Менинг яшашимдан сенинг банданг бўлиш ҳавасдир, Қалби тириклар учун сенсиз бир нафас ҳаромдир.

 $<sup>^{362}</sup>$ Жоми А. Рисола дар маънии хуш дар дам. ЎФАШИ. Қулёзма N 3844-B. 126а-бет.

<sup>363</sup>Рисолаи Мавлави Жомий. 139-бет.

ТИСОЛАИ IVIABЛАВИ ЖОМИИ. 159-0С1.

<sup>364</sup> Хўжа Ахрор. Анфоси Нафиса. Бухоро: Бухорои шариф: 1327 х. й. 5-бет.

Сендан ҳар бир киши ўз мақсудини сўрайди,

Жомий учун фақат ўзинг басдур.

"Хуш дар дам"ни накшбандия таълимотининг давомчиларидан Махдуми Аъзам хам изохлаганлар. У "Тўрт калима хакида рисола" ёзган ва бу тамойилни умумий маъноси, зохирий ва ботиний мазмунларини очиб берган<sup>365</sup>. У бу тамойилни тарикат асли дейди ва хуш дар дам - хар дам ва хар сонияда хуши ўзида бўлиши ва ўз-ўзини англаши, дейди.

Махдуми Аъзамнинг фикрича "Хуш дар дам"нинг зохирий маъноси замондан хабардорлик, нафасни хибс килиш ва у билан бошқа нафелар ўртасидаги талаб истакларини кўра билишдирки, ана ўша бошка нарса истаклар дилга кириб жойлашиб олмасин. "Хуш дар дам" нинг ботиний маъноси эса оддий хозирлик ва огох бўлиш дегани эмас, одамнинг нафасидурки, у доимо тирик умр кечиришдан иборатдир ва саодат сармояси хакикий махбуб худо васлидир. Бу йўл мазкур шариф калималарга биноан шундай қалбингни ибтидодирки, ўз ана шундай андиша тарбиялашдир. Хақиқий инсон аввало ўз нафасининг ана шундай қалбни хозирлайдилар андишаларини қилган холда нафасини икки баробар тарбиялашдир, яъни хозирлик ва огохликни ўз нафасинг билан бир қилиб юборишдир. Бу қанча мулохаза қилинса, ўз-ўзини шунчалик хозир ва огохлик, саъй ва униб ўсишга етказади ва хар қандай мана шунақа хузурлик ва огохликни хохласанг, ўз дилингни шунча дурга айлантирасан. Эхтимолдан узок эмаски, бу Оллох ликосига ва бакосига эриштирар ва хакикий махбуб вужудидай бўлар<sup>366</sup>.

Буюк ўзбек мутафаккири Алишер Навоий ҳам "Лисон ут-тайр" номли фалсафий асарида "Ҳуш дар дам" моҳиятини қуйидагича очади:

Эрмас у Симурғдан айру даме Васлидин кўнглиға ўзга оламе<sup>367</sup>.

Демак, ҳақиқий изловчи толиб бирор дам ҳам Симурғ, яъни Аллоҳдан айру эмас, унинг васлидин бошқа, яъни олий ҳақиқат олам моҳиятини англашдан ўзга мақсади йўқ, деганидир.

"Васлдин мамлу, вале дам асрабон,

 $<sup>^{365}</sup>$ Қаранг: Махдуми Аъзам. Рисолаи чаҳор калима. Қўлёзма. Ўз $\Phi$ АШИ. N10626/XXVIII-В. 254 -256-бетлар.  $^{366}$ Ўша жойда.

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup>Навоий. Лисон ут-тайр. -Тошкент: Ғафур Ғулом, 1991. 81-бет.

Ғайрдин ҳолини мубҳам айлабон<sup>368</sup>

деган мисралари билан Алишер Навоий "дам асрабон" иборасини ишлатиб, "хуш дар дам"нинг яна бир янги қиррасига ишора этган ва ички сирни ошкор қилмаслик, тилга эҳтиёт бўлиш, деган маънода ишлатган.

Тадқиқотларда "хуш дар дам"нинг мохиятини турлича талқин этганлар. Масалан: Дж. С. Тримингэм "Хуш дар дам"ни "ҳабси дам" деб талқин этади. У маърифат йўли (Аллоҳни билиш)га албатта мушоҳада, ҳабси - дам ва зикр киради. Буларнинг мақсади инсон руҳиятини юксалтириб, оламдаги энг латиф қатлам даражани кўтаришдир, дейди. Дж. С. Тримингэм" хожагон-нақшбандия тариқати учун хос нарса ҳабси - дам "нафасни сақлаш" деб таъкидлайди. У "ҳуш дар дам" рашҳасига изоҳ беришда ҳам "нафас олишни назорат этиш йўллари" дейди.

Тасаввуфшунос олим Н. Комилов "Хуш дар дам"ни файзни, баракани қабул қилиш, деган маънода изоҳлайди. У киши ёзадики, биз атайлаб "Хуш дар дам" рукни ҳақида алоҳида тўхталмоқчимиз, чунки бу кенгрок шархни талаб киладиган рукндир. Албатта, бу рукнни хам хафий зикр талабаларидан ташқари олиб қараб бўлмайди. Агар "дам" сўзининг луғавий маъноси нафас бўлса, демак нафасни хушёрлик билан зикрга мослаш ёхуд хар бир нафасдан зикр учун оқилона фойдаланиш маъноси кўзда тутилган. Бирок, бу ўринда маъно чукуррок. "Дам" сўзи илохий файз, баракот маъноларини хам беради. Яъни "хуш дар дам" илохий файз тажалли нурини бехудликда эмас, балки хушёр холда қабул қилиш. Нақшбандия таълимоти бўйича, сўфий ёки солики тариқат хамма вақт бедор хам хушёр, ўзидан ва атрофидагилардан бохабар бўлиб туриши керак. Бўлмаса, у ўз-ўзини назорат қилолмайди, ўзидаги сифат ўзгариши ва камолотни англамаслиги мумкин"371. Жунайд сукр йўлини динга зид ва инсон шуури, тафаккурига зулм деб маън этган. Сўфий ичидан маърифат дарёси тошиб, туғён мавж урганда хам хушини йўқотмасдан туриши керак, шунда у хақиқат асрорини янада кўпрок кашф этади ва бу дурларни ўз сухбатдошларига тухфа "Назаримда, "хуш дар дам" рукни айни қилади. ана концепцияни ривожлантиради " деб хулоса қилади Н. Комилов. Жунайд Бағдодийнинг "Хушёрлик" концепцияси Баҳоуддиннинг

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup>Навоий. Лисон ут-тайр. -Тошкент: Ғафур Ғулом, 1991. 81-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup>Суфийские ордены . . -С. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup>Ўша асар. 167-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup>Комилов Н. Тасаввуф. 105-106-бетлар.

барча ғояларига мос бўлиб, шариат талабларига жавоб берар, фикр хикматини ошкор этишга кўмаклашарди.

"Хуш дар дам" тамойили нафас олишни тартибга солади. У бу мукаммаллаштириб, жараённи ташки ички томонидан ва мохиятини очади. Нафас олиш жараёнининг ботиний томони хакида шундай фикр бор: "Нафас олиш тана, калб ва рух ўртасидаги алоқани таъминлайди"<sup>372</sup>. "батафсил ўрганиш зарур бўлган биринчи нарса нафас олишдир. У ҳаётдир ва айни пайтда бизнинг моддий борлиғимизни рухиятимиз билан боғлайди. У Инсонни юксакликка кўтара оладиган кучдир" 373. Профессор Инайят хан фикрича, хар бир яхши ва ёмон амал атрофни ўраб турган атмосферага ўзига хос тебраниш хосил қилади ва бу бутун оламга тарқалади. Шунинг учун "кимки тебранишнинг сирларига етса, у ҳақиқатда барча нарсани билади"374.

Нафас олишнинг ботиний томонига тасаввуф эътибор беради. Бу таълимот гоясига кўра нафас олишда веналарга қон билан бирга коинотнинг илохий кучи ҳам киради. Унинг манбаи ҳалб. Шунинг учун ҳалб ҳаракатига эътиборли бўлиш лозим.

Хуш дар дам талабида нафас олиш ва чиқаришига катта эътибор берилади. Бу талаб жуда чуқур фалсафий илдизга эга бўлиб, бир томондан, Шарқда қадимги Хиндистондаги йога таълимотидаги прана тушунчаси билан озиқланса, иккинчи томондан, Ғарбдаги стоиклар қарашларидан озиқланган.

Стоиклар - қадимги грек файласуфлари бўлиб, улар космик мос келиш тушунчасини киритганлар. Бунга асосан, бутун олам ягона тирик тана бўлиб, бу тананинг қисмлари у билан бир-бирига мос келади ва боғлангандир. Бу бирликнинг асосида нафас олиш пневма-олов ва сиқилган ҳаводан иборат бўлиб макро олам - олами кабир қуввати бутун танага нафас олиш орқали ўтади ва нафас чиқариш у билан боғлиқ бўлади. Яъни нафас олиш илоҳий қувватнинг киришидир. Уни эҳтиёт қилиш ва англаш муҳим. Шунинг учун бунга мос равишда "ҳуш дар дам" талаби ҳушёрликка чақириб, ғофил, ҳушсиз, маст, ақли паришон, олам моҳиятидан ҳабарсиз бўлишни қоралайди ва кишидан ҳар бир нафасдаги ҳаракати ва амалларидан огоҳ бўлишга чақиради.

Дарҳақиқат, нафас олиш инсон ҳаёти учун жуда муҳим жараён. Одам организмида бир суткада 5-7 млрд ҳужайра

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup>Проф. Инайят-хан. Суфийское послание о свободе духа. М., 1914-С. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>373</sup>Ўша асар. 37-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>374</sup>Ўша асар. 31-бет.

янгиланади. Организмда жами кон юракдан ўтади. Юрак бир кискаришда 60-70 мл, 1 минутда 5000 мл. 1 соатда 30000 мл. конни юракдан чикариб юборади. Яшаш учун энергия керак. Энергия пайдо бўлиши учун кислород керак. Инсон нафас олиш оркали кислородни ютади ва карбонат ангидридни чикаради.

Тинч ҳаракатсиз ҳаёт кечириш учун (мўътадил ҳаво ҳароратида) одам 1 дақиқада 250 мл, соатида 1500 мл ёки 15 литр кислород қабул қилади. Нафас олишда ўпка, гавдани қоплаб олган тери катта ёрдам беради. Теримиз соатига ўртача 1, 5-1, 7 м² деярли 700 млн алвеолалардан ташкил топган ўпка эса 100 м² сатҳи билан ҳавога тўқнаш келади. ЎПка 50-60 мартадан кўпроқ кислород ютади.

Организмда моддалар кислород орқали алмашинади. Кислородни тўқималарга етказиб бериш ва чиқинди газ карбонат ангидридни чиқиб кетиш вазифасини нафас органлари бажаради. Нафас органлари: 1. Бурун бўшлиғи. 2. Хиқилдоқ. 3. Кекирдак. 4. Бронхлар. 5. Ўпка<sup>375</sup>дир.

Бир одам бир кеча-кундузда 1, 6 кг кислород ютади. Ер атмоферасидаги кислород олимларнинг хисобига қараганда, 300-400 йил ичида кислород охирги қатрасигача қолмай тугаши керак эди. Лекин ўсимликлар дунёси 1 йилда 18 млн тонна тоза кислород чиқармоқдалар. Шунинг учун Саъдий ёзгандики:

Барги дарахтони сабз бар назари хушёр, Хар варакаш дафтари маърифати кирдукор. Мазмуни:

Хушёрнинг назарида дарахтнинг ҳар бир барги, Тангри маърифат дафтарига тенг бўлган варақдир.

Хаёт - нафас олиш актлар сериясидир. Тананинг барча фаолиятлари ичида энг асосийси нафасдир. Чунки тананинг барча бошқа фаолияти шу нафас олишга боғлиқ бўлиб, унга бўйсунади. Нафасни оҳангли олиш бутун табиат билан уйғун тебранишга олиб келиш мумкин ва ўзидаги яширин қувватларнинг тараққиётига ёрдам бериши мумкин.

Нафаснинг инсон соғлигини мустаҳкамлаш учун ҳам аҳамияти беқиёсдир:

<sup>375</sup> Худойбердиев Р.М. Ўзингизни биласизми Тошкент: Медицина, 1986. 40-бет.

- 1. Қонни тозалайди агар у етарли тозаланмаса, артерияга етарли тозаланмасдан ўзидаги тана қисмларидан олинган ифлосликларни сақлаб қайтади. Бу ифлосликлар яна организмга қайтиши эса касалликка сабаб бўлади.
- 2.Қон таркибига кислороднинг маълум қисми киради ва бутун танага тарқалади. Қонда кислород гемоглабин билан қушилади ва тананинг ҳар бир ҳужайрасига тарқалади, уларни тирилтиради ва мустаҳамланишга олиб келади. Артерия қонида 25 фоиз кислород бор. Демак, кислород тананинг ҳар бир қисмини тирилтиради, ҳаёт беради.
- 3.Овқатларни ҳазм бўлиши, тўла озиқ моддаларнинг оксидланиши уларнинг кислород билан бирикишига боғлиқ. Овқат ва ичимликнинг ҳар бир зарраси танада ҳазм бўлиб кетишидан олдин кислород билан оксидланиши керак.
- 4. Тананинг чиқиндилардан тозаланиш жараёнида ҳам кислород керак.
- 5.Қондаги бузилган нарсалар кислород ёрдамида қуяди ва бу жараён натижасида иссиқлик ҳосил бўлиб, танада зарурий ҳарорат ҳосил қилади.
  - 6. Чуқур нафас ички орган ва мускуллар машқидир.

Юқоридаги фикрлар таҳлили асосида "Ҳуш дар дам" талабига амал қилиш қуйидаги мазмунларни англатади, деган хулосага келдик:

- Нафасни хушёрлик билан англаб олиш;
- Ҳар бир нафасдан оқилона фойдаланиш;
- Хар бир нафасни қадрлаш ва ғанимат билиш;
- Хар бир нафаснинг шукрини адо этиш;
- "Илоҳий файз", "баракат"- тажаллий нурларини ҳушёр ҳолда қабул қилиш;
- Ҳамма вақт бедор, ўзидан ва бутун олам моҳиятидан боҳабар бўлиб туриш;

"Хуш дар дам" рашҳасига амал қилиш инсон табиати талаблари бўлган жараён бўлиб, инсонни ўз-ўзини назорат қилишига ва бутун олам нафас олиши билан уйғун ғафлат, бехудлик ҳолатига тушмаслигига ёрдам беради.

Инсон ҳар нафас иймонни сақлайди, қўриқлайди, нафсни жиловлайди, қусурларини кўради. Булар эса бутун вужуд имконият ва салоҳиятини бошқариш, қувватларни уйғотиш ва ҳақ йўлига сафарбар этишга имкон беради. Руҳий қувватларни идора этиш

асосида инсон камолга етади. Бу рашҳа инсонни моҳиятга томон қадам ва қадам юксалишга олиб боради. Инсон қалб ҳақиқатига юзланади ва таважжуҳ ҳолатига келади ҳамда тажаллийни қабул этадиган бўлади.

"Хуш дар дам" рашхаси инсон ботинини ва жисму жонини бутун борлиқ билан уйғун холатга киритади, ҳар бир нафасни сақлаб, уни ўткинчилик хусусиятини абадийликка боғлайдиган бўлади. Хар бир нафасни андиша қилиш, унинг хаққини адо этишга имкон беради. Хар нафасни охирги нафас, деб ўйлаш инсонни охирги нафасга тайёр туриш холатига етказади. Бу эса инсонда хар бир ишни вақтида қилиш малакасини пайдо қилади. Инсон ҳар нафасдан эътибор ва истигфор билан фойдаланадиган булади, вақтни бехуда ўтказмайди. У нафасни бехуда ўтказиш гунох эканлигини англайди ва уйғоқ, огох бўлишга интилади. Бу эса бефарқ, бетараф, бепарво, уйқуда бўлиши каби иллатдан инсонни қутқаради. Натижада у нафаслар орасидаги вақтда ҳам олам мохиятидан огох бўлади, хузур, огохлик, хушёрлик холати энг олий неъмат эканлигини англайди ва илохий хакикат учун бутун куч ва қудратни сафарбар этади. У ҳар нафас ақл, эс-ҳуш, хотирани назорат этиб, унинг куч-қудратини эзгулик йўлига сафарбар этадиган бўлади.

"Хуш дар дам" рашҳасига амал қилиш инсонни ташқи томондан ва ботинан ўзгариш ва камолотга олиб келади. Бу қуйидагиларда намоён бўлади:

- Рух ва жисмни онгли нафас ёшартиради, қувватли қилади, қариш, ўлишдан сақлайди, ҳаракатчан бўлади;
- бадан ортиқча туз, чиқинди, рух, ёмон кўз, суқ ҳасаддан покланади ва соғлом бўлади;
- Мияни ишлаш қобилияти ошади, ақлий фаолият самарадор бўлади, интеллект коэффиценти кучаяди;
- Тўғри нафас олиш орқали инсон ўзини барча хавф-хатардан химоя этади;
- Хужайралар тўйиниб яшайди, модда алмашинуви яхшиланади, тананинг барча яширин имкониятлари юзага чиқади. Умр узаяди, чунки тўлақонли нафас олинади.
- Инсон танаси муқаддас рухнинг манзилига айланади, астрал тана ҳаракати яхшиланади.

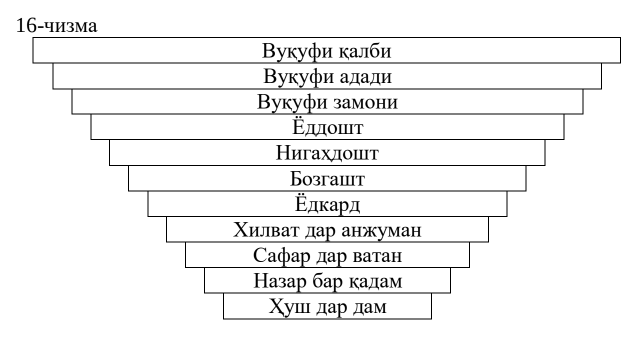
Инсон "хуш дар дам" рашҳаси асосида ўзи учун зарурий уч жараён - нафас олиш, овқат ҳазм қилиш, қон айланишни бошқариб,

идора қила оладиган бўлади. Натижада инсон танасидаги энергиянинг асосий марказлари уйғонади.

"Хуш дар дам" нақшбандия тариқатида қабул этилган 11 рашҳанинг биринчиси ва асосийсидир. Чунки хушёр ва огоҳ бўлгандан кейин инсон қарашини бошқариб "назар бар қадам"га амал қилади. Бу даражадан юксалиб, фақат қарашини эмас, бутун ички ҳис-туйғу, қувват, нафасини назорат этиб, ёмонини ташлаб, яхшисини ошириб боради. Бу ҳолат инсонни "сафар дар ватан" рашҳасига етказади. Фақат огоҳ, ҳушёр одамнинг ҳилвати анжуманда бўлади. "Ҳуш дар дам" - ёдкард доим Оллоҳни эслаш, бозгашт - қайтиб ўз амалини ҳолис бўлишига эришиш, нигоҳдошт - Оллоҳни ёдда сақлаш ва ёддошт - ҳотира ва фикрни тўҳтатиб, муроҳаба ҳолатига етиш учун зарурий рашҳадир. "Ҳуш дар дам" тамойили асосида инсон руҳий камолот доирасини кенгайиб боришини кейинги бетдаги 16-чизмада тасвир этилган.

Юқоридагилардан шундай хулосага келиш мумкин:

- нақшбандия таълимоти ва тариқати ҳушёрлик ила бутун олам билан уйғунлашиб, комил инсонни тарбиялашнинг энг мақбул йўлини танлаган.



- "хуш дар дам" рашҳаси инсонни Гўзал, Уйғун тарзда энг яқин йўл билан камолотга етказади.
- "хуш дар дам" рашҳаси нақшбандия таълимотини тасаввуфдаги мўътадил, меъёрий оқимга мансуб эканлигини кўрсатади.

# 4. 3. "ХИЛВАТ" ВА "АНЖУМАН" ТАМОЙИЛЛАРИ

Нақшбандия таълимоти комил инсон даражасига етишгача юксалишга оид ғоялари ўзига хос бўлиб, дунёвий, инсонпарвар хусусиятга эга. Унда меҳнатга асосланган йўл ва услублар топилган. Таълимотнинг бу хусусиятларини очишда "хилват дар анжуман" жамоада хилватда бўлиш тамойилининг аҳамияти каттадир.

Нақшбандия тасаввуфий таълимотида инсон ҳаётининг мазмунини холис, эзгу ният ила ҳалол меҳнат ташкил этади. Шунинг учун бу таълимот жаҳонга танилгандир. Нақшбандия таълимотининг дунёвий хусусиятини ва ҳаёт мазмунига оид қарашларини очиб беришга "хилват" ва "анжуман" тушунчалари ёрдам беради.

"Хилват" - арабча сўз бўлиб, ёлғизлик, ёлғиз ўтириш, ёлғиз ўтирадиган жой, бегоналардан холи бўлган жойда ўтириш<sup>376</sup> маъноларини англатади. "Анжуман" - жамият, мажлис, одамлар жамоаси, халқ, кишиларни англатади. Бир қарашда бу икки сўзнинг бир-бирига қарама-қарши маънога эга эканлиги маълум бўлади. Умуман олганда хилват анжуманни ва анжуман хилватни инкор этади. Аммо нақшбандия тасаввуфий таълимотида бу қарама-қаршилик ўзига хос йўллар билан уйғунлаштирилган.

Баҳоуддин Нақшбанд Ҳиротда бўлганида Малик Ҳусайн билан учрашади. Малик Ҳусайн у кишидан сўрайди: "Сизнинг хулафонгизда жаҳр билан зикр айтиш, хилват ва самоъ борми?" У киши жавоб бердилар: "Йўқ". Яна сўрайдилар: "Сизнинг тариқатингизнинг асоси нима?" Баҳоуддин буюрдилар: "Анжуманда хилват, ватанда сафар, зоҳирда халқ билан ва ботинда Ҳаққ билан бўлиш"377.

Бу жавоб кўрсатадики, буюк шайх "анжуманда хилват" орқали бир-бирига муқобил кўринадиган бу тушунчаларнинг, ботиний йўллар билан уйғунлаштириш воситаларини топган. У ўз издошларига "анжуманда хилват" талаби орқали риёсиз фақат тангри ризолиги учун пок амаллар қилишни ўргатган ва бу билан инсонлар ҳаётининг мазмунини ва камолот йўлини белгилаб берган.

\_

 $<sup>^{376}</sup>$ Фарханги забони точики. Иборат аз ду чилд. - Ч. 2. –М., 1969. - С. 477.

<sup>377</sup> Мухаммад Боқир, Мақомати ҳазрат хоча Нақшбанд. - Бухоро: Бухорои шариф, 1326 ҳ. й. 53-54-бетлар.

"Хилват дар анжуман" нақшбандия таълимоти асосида турадиган 11 талабнинг биридир. Уни Юсуф Хамадоний Абдулхолиқ Гиждувонийга насихат қилган<sup>378</sup>. Хожаи Жаҳон уни қабул этиб, ўзи асослаган Хожагон тариқати учун қоида қилиб қўйган. Баҳоуддин Нақшбанд муршидидан бу ўгитни қабул қилиб, такомиллаштириб мукаммал қилган ва ўзи асослаган тариқатнинг негизи сифатида қўйган ва шунинг воситаси билан комил инсон бўлишнинг энг яқин ва энг мақбул йўлини кўрсатган.

Нақшбандийликдаги бу тамойил ҳалол луқмага риоят, қаноат, ўз меҳнати билан кун кечиришга чақиртиради. Бу эса уларни жаҳонга машҳур этган "Даст ба кору, дил ба ёр" - "Қўл ишдаю, қалб Оллоҳда" шиорларини ҳам келтириб чиқарган. Бу шиор Абдулҳолиқ Ғиждувоний асослаган таълимот ва ҳожагон тариқатидан ворис бўлиб кирган.

Кўпинча мазкур таълимотнинг асосий йўналиши, маъносини белгилаб турадиган бу шиор "Дил ба ёру, даст ба кор!" (Дил Худо билан ва қўл меҳнат билан) деб ёзилади ва талқин этилади. Холбуки бу машҳур шиор "Рашаҳот айн ул-ҳаёт" асарининг Хожа Аҳрори Валига бағишланган (иккинчи) қисмида Хожа Абдулҳолиқ Ғиждувоний тилидан шундай тарзда берилади:"Мифармудандке, Ҳазрати Хожа Абдулҳолиқ Ғиждувоний (қ.с.) фармуданке, гароний аз ҳалқ бармибояддошт ва он намишавад, илло бо касби ҳалол даст ба кор, дил ба ёр дар тариқи Хожагон (қ. с. арвоҳам) амри муқаррар аст"<sup>379</sup> деб ёзилган. Мазмуни: Ҳазрат Абдулҳолиқ Ғиждувоний буюрадилар: "Халқни оғирлигини енгил қилмоқ керак. Бу эса фақат " Қўл меҳнатда ва қалб Оллоҳда", дейилган. Хожагонларда муқаррар амр ила ҳалол касб билан бўлади.

"Рашаҳат айн-ул-ҳаёт" асаридан келтирилган юқоридаги иқтибос "Даст ба кору дил ба ёр" шиорининг моҳиятини очиб беради. Хожа Абдулҳолиқ Ғиждувоний бу шиорни айтишдан олдин "гарони аз ҳалқ бар мебояд дошт" дейдилар. Гарони - сўзининг мазмуни оғирлик, мушкулликдир. Яъни ҳалқнинг оғирини енгил қилиш керак дейилмоқда. Бунинг учун эса меҳнат қилиш, қўлни ишда қилиб, қалбда Оллоҳни асраш лозим. Фақат шу йўл билан кишиларнинг оғирини енгил қилиб бўлади.

"Даст ба кору, дил ба ёр" шиори, меҳнат жараёнида ҳалоллик ва эзгулик билан ишлайдиган киши, албатта, Аллоҳни ҳалбида

<sup>379</sup>Рашахот. 255-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup>Ориф Усмон. Бахоуддин Нақшбанд ва унинг таълимоти ҳақида. - Тошкент:Университет, 1993 17-бет.

сақлайди, яъни тилида эмас дилида Оллох, эканлигини англатади. Чунки у Оллох берган ҳар бир нафас ва ҳар бир неъматини англаб, улардан тўла эзгулик йўлида фойдаланади. Мантиқан чуқур тааммул қилсак, кўринадики, Аллоҳнинг дийдорига муяссар бўлиш, ҳаққа етишнинг энг яқин ва тўғри йўли, бу бир ҳунарни мукаммал ўрганиб, ўшани ҳалоллик билан бажаришдир.

"Даст ба кору, дил ба ёр" - инсон Аллох яратган мавжудодларнинг энг шарафлиси ва аълосидир, унинг Зоти тажаллиси, демак, унинг борлиғи илохий борлиқ билан узвий бирликда бўлади, деган фикрни уктиради. Бу борлик инсонда шукроналик туғдиради ва бу инсон қалби орқали намоён бўлади. Демак, инсоннинг Аллох билан илохий-ирфоний муносабати унинг зотини фавкулодда шарафли қилиш билан бирга ўзининг ҳар бир нафасида У Олим, Нозир, Қодир ирода назарида туришини ҳам чукур англатади ва борликда унинг зухуротини кўради. Шунинг учун у берган неъматларни эзгуликка сарф этади ва қўлини ҳам кишилар оғирлигини енгил қилиш учун равона этади.

"Даст ба кору, дил ба ёр" яна шуни ифодалайдики Аллох, инсонга ақл, 5 сезги, шуур, ирода берган, саъйи ғайрат бахт саодатга элтувчи юрак бериб, унинг қалбида туриб, уни эзгуликка даъват этади. Шунинг учун қалб амрига қулоқ солиб, ҳалол меҳнатни холис, риёсиз бажариш керак.

"Даст ба кору, дил ба ёр" - инсоннинг Аллоҳга, борлиққа, ҳаётга, бошқа тирик жонзодларга, кишиларга бўлган мураккаб муносабатларининг яна бир муҳим қиррасини ният, тил ва дилнинг мутаносиблигини ҳам кашф қилади. Маълумки, тил дилдаги бор маънавий-вужудий талаб ва эҳтиёжларни тўла ифодалай олмайди. Бунга унинг ўзига хослиги ҳалақит беради ҳам. Ана шундай тилдил ғайримутаносиблигини инсоннинг ўз қўли билан қиладиган мулоқоти - "Дил ба ёр, ... " илтижо-муножаатлари, муроқабада жуда самарали бартараф этилиши мумкин ва амаллари орқали уни исботлаши мумкин.

"Даст ба кору, дил ба ёр" - инсон ҳаётининг ўткинчи эканлигини бутун моҳияти билан англаб етиш, инсонни умидсизлик, узлатчилик қучоғига эмас, ҳаётни қадрига етиш, фаол инсонпарварлик, ҳаётбахшликка чақиради. Ҳаётдаги эзгу ишлар инсонга ҳайр бахш этиб, башарият хотирасида ўчмас ва шарафли ном қолдиришни, залолат ишлар эса инсонни заҳматлар, ўнгламас ғам-ташвишлар қаърига отибгина қолмай, инсон вафотидан сўнг,

"бирор савобли, яхши иш қилмаганлиги учун" авлодлар қарғишига учраши, тавқи-лаънатларига дучор бўлишини уқтиради.

"Даст ба кору дил ба ёр"нинг яна бир маъноси - инсон ўз ҳаётида юксак илоҳий нишон-қадриятга эга эканлигини, ана ўша нишон-қадрият юксаклигидан туриб, унинг меъёрлари асосида, ҳатто энг оғир мусибатлар чоғида ҳам ўзини йўқотмай, инсонлик шаънини юксак тутиб яшаши, фақат Оллоҳга илтижо қилиши, унинг ҳукмига риоя қилиши, ундан бошқа бирор нарса ёки зотга тобеълик кўрсатмаслиги, ҳур-озод, ҳаётбахш, гўзал ва эзгу амалли Инсон бўлиш зарурлигини англатади.

"Даст ба кору, дил ба ёр" - инсоннинг ҳаётдан ўзининг буюк зот Инсон эканлигидан, Аллоҳ берган неъматлардан розилигини жуда чуқур ва лўнда ифода этади.

"Даст ба кору, дил ба ёр" бизни Аллох ҳаққ, Адл-инсоф, эзгулик йўлига даъват қилишини, инсон ҳаётидан мурод Адл-инсофни рўёбга чиқариш, саодатга эришиш эканлигини англатади, нопоклик, ҳиёнат, иккиюзламачилик, муртадлик, лоқайдлик ва беғамликдан иҳота қилишини уқдиради. Шу маънода "Даст ба кору, дил ба ёр" бизлар учун энг асқотувчи маънавий қадрият нишонидир.

Демак, нақшбандия таълимоти покланиш ва камолотга эришувнинг асоси эзгулик, яхшилик қилиш, халқ мушкилини осон этиш деб тушунади. Бу эса фақат Аллоҳни қалбга жойлаб, тақво ва тоат қилиш билан эмас балки, аввало, Аллоҳ берган қўлни меҳнатга банд қилиш, яъни маълум ҳунарни эгаллаб одамларга фойда келтириш заруратини тақозо этади.

Тасаввуф таълимотида оламда яратилган барча нарсалар Аллоҳнинг зуҳуроти эканлигини кўрсатиб, улар маълум мақсадда яратилиши таъкидланади. Ҳар бир киши нарсанинг моҳиятини кўра билиши, унинг ботиний, ички томонини англай олиши керак. Аллоҳ сўзламайди, у яратгани орқали бизларга нима демоқчи бўлса, англатади. Демак, инсонни ҳам қўл билан яратибдими, бу қўллар эзгулик, яхшилик учун хизмат қилиши ва ҳалол меҳнат билан шуғулланиши керак.

Аллох инсонларга қўлларни ато этиб, бизни мехнат қилишга чорлаган. Лекин суфийлар дунёдаги бойлик ва мол-мулкдан кўнгил узган кишилар бўлганидан, улар бу мехнатни ўзгалар оғирини енгил қилиш учун бажарадилар. Бундай холис, эзгулик ниятидаги мехнат жараёнида инсон рухан юксалади. У топган нарсаларини

мухтожларга улашиб, фақат эзгу ишлар билан шуғулланади ва рухан эркин бўлади. Шунинг учун Хазрат Бахоуддин Нақшбанд айтганлар:

Аз дарун шав ошнову, аз берун бегонаваш. Инчунин зебо равиш кам мебувад андар жаҳон<sup>380</sup>. Мазмуни:

Ичдан ошно бўлу, ташқаридан бегонадай бўл, Бундай гўзал равиш бутун жаҳонда оздур.

Бу мисралар орқали инсон қалбида Тангрини сақлаши ва буни бошқаларга билдирмаслиги ҳамма қатори меҳнат қилиб яшаши зарур дейилади. Бундай пок, гўзал равишни жаҳонда оз учраши кўрсатилади.

Нақшбандия таълимотининг асоси "хилват дар анжуман" тамойилининг шундаки, Тангрини ИТКИХОМ таниш учун анжумандан узоқлашишга зарурат йўқ. Балким "Даст ба кору, дил ба ёр", "Дил ба ёру тан дар бозор" деб халол мехнат қилиш лозим. У таъкид киладики, Тангрини таниш учун чилла ўтириш, узлатга чекинишга зарурат йўқ. Аксинча, ҳалол меҳнат билан, жамоага фойда келтириб, фано бўлиш ва бокийлик даражасига Чунки мумкин. халол мехнат жараёнида инсон нафсини жиловлайди, ўзини танийди ва шу орқали Тангрини ҳам танийди. Нақшбандия таълимотида "хилват дар анжуман" талаби асосида вужудга келган "Даст ба кору, дил ба ёр" талаби орқали бу тариқат XV асрда Мовороуннахр ва Хуросонда хунармандлар ўртасида катта эътибор топган. "Хилват дар анжуман"даги кундалик турмуш билан зохирий харакатда фарк йўклиги, яхшилик, олий химмат, мехнатга мухаббат, хунармандчилик, дехкончилик килиш, факат ўз мехнати билан кун кечириш, текинхўр, магрур, насабпараст ва шунга ўхшаш дарвешларни танқид қилиши бу йўлнинг обрў ва нуфузини халқ ичида кўтарди. Шунинг учун Хожа Исмат, Абдурахмон Жомий, Алишер Навоий, Давлатшох Самаркандий ва бошқалар бу йўлни танладилар<sup>381</sup>.

"Бахоуддин Нақшбанд ва унинг таълимоти ҳақида" рисоласида Ориф Усмон мазкур шиорнинг фавқулодда муҳимлиги ва нақшбандия (Хожагон) таълимотининг туб моҳиятини ва

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup>Анис ат толибин. 58-бет.

 $<sup>^{381}</sup>$ Мирзозода X. Таърихи адабиёти точик. – Душанбе, 1989. - С. 85. 2

ижтимоий-дунёвий ахамиятини белгилаб беришини назарга олиб, унинг ўзбекча, туркча ва татарча таржималарини хам келтирган. Бу машхур шиордаги "даст ба кор", яъни "кўл ишда" талаби "дил ба ёр"лик холатидан олдин келган. Бу эса накшбандия тарикатида ижтимоий-дунёвийлик асосий масала эканлигидан далолат беради. Хар бир киши ахил мехнат қилиши билан ўзининг имонли эканлигини кўрсатишини исботлайди.

Тасаввуфшунос тожик олими А. Муҳаммадҳўжаев хилватни инкор этиб, меҳнат билан кун кечиришни Абу Али Даққоқ, Нажиб Суҳраварди, Абу Сайид Абулҳайрлар ҳам тавсия этганини ёзган. <sup>382</sup> Шунингдек, бу мазмунда иш олиб борган бошқа валий ва шайҳлар ҳам мавжуд. Аммо шуни алоҳида таъкидлаш лозимки, фақат Баҳоуддин Нақшбанд ўзининг тариқати асосига "хилват дар анжуман"ни қўйди ва бу таълимотни мукаммал такомил этиб таҳлил қилди. У қандай қилиб анжуманда хилват қилиш мумкин эканлигини исботлади. Ўзи ўз ҳаёт йўли орқали бу амалнинг афзаллигини кўрсатди. Шунинг учун бу ишда Баҳоуддиннинг хизматини алоҳида таъкидлаш лозим.

Тасаввуфшунос олим Н. Комилов "Тасаввуф" китобида "хилват ва анжуман"га махсус боб ажратиб, уни чукур таҳлил этган. Нақшбандия таълимотида хилват ва анжуман тушунчаларининг шаклланишида икки ҳадис -"Исломда роҳиблик йўқ" ва "Фақирлик менинг фахрим"нинг ўрни борлигини исботлаган<sup>383</sup>.

Нақшбанднинг Бахоуддин хилват ва анжуманга қарашларини шаклланишида Ғавсул Аъзам номи билан машҳур Абдулқодир Ғилонийнинг муносиб ўрни бор. Абдулқодир Ғилоний (1077-1166)кодирия тариқатининг асосчиси бўлиб, унда "Машғуллик ила фориғ" шиори қабул қилинган. Шу талаб асосида нақшбандия тариқатининг "Даст ба кору, дил ба ёр" шиори шаклланган.

Тасаввуфнинг мавлавия тариқати асосчиси Жалолиддин Румийнинг (1207-1273) Аллоҳ берган жисмоний ва руҳий қувватларни меҳнат қилишга, эзгу ишга сафарбар қилишга чақириши хилват ва анжуманга оид қарашларни шаклланишига таъсир этган. Жалолиддин Руимий ўзининг машҳур "Маънави маснавий" асарида шундай ёзади:

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup>Идеология накшбандизма. Душанбе: Дониш, 1993-С. 169-170.

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup>Нажмиддин Комилов. Тасаввуф ёки комил инсон ахлоки. Тошкент: :Ёзувчи, 1996й. 90-113-бетлар.

Пой дори, чун куни худро ту ланг, Даст дори, чун куни пинхон ту чанг. Даст хам чун бел ишоратхои Ўст, Охир андеши ибратхои Ўст. Чун ишоратхошро бар жон нихй, Дар вафои он ишорат жон дихй<sup>384</sup>.

# Таржима:

Чун оёқ тутсанг, нихоят лангсан, Қўл узар бўлсанг, дағи бечангсан. Қўл куракдек бир ишорат Роббидан, Буйлаким, жумла иборат Роббидан. Хам ишоратин қилиб жонингга жо, Ул ишорат ҳаққи қилсанг жон фидо.

Бу асар шархида ёзиладики, инсонга қўл-оёқ ва соир аъзо ато айламиш экан ҳаракат этмаслик манфур бир махлуқ ҳолатида бўлишдир. Улардан ҳақ йўли учун фойдаланиш заруратдир.

Нақшбанд тариқатида ҳам "Даст ба кору, дил ба ёр" талаби билан меҳнат қилиб қалбда Аллоҳни асраш, ҳалол меҳнат билан кун кечириш ва ўзгалар учун ўзни нисор этиш ҳақидаги таълимотни яратилишида бу қарашларнинг таъсири бор.

нақшбандия анжуман" "Хилват дар тариқатининг инсонпарварлик мохиятини ошкора этади. Чунки бу ерда хилват танхолик, ёлғизликда яшаш, узлатга чекиниш, чилла, оила ва жамоани тарк этиш маъносида эмас, балки анжуманда, кишилар ўртасида бўлиб, мехнат билан шуғулланиш қалбда Аллохни асрашни ифода этади ва бу билан бошка тасаввуф тарикатларидан устун туради. Зохирда халқ билан бўлиш, у билан бир хил яшаш ва мехнат қилиш, оилани тебратиш деган маънони англатади. Лекин нақшбандия йўлини танлаган шахс бошқалардан ботинан фарк қилади, чунки унинг ботини, қалби доим Аллох билан бўлади. Шунинг учун Бахоуддин бундай яшаш тарзини "зебо" - "гўзал" "равиш" деб айтган. Чунки қалбида Аллох бўлган бундай кишининг амаллари риёсиз бўлади. Абдулхолик барча холис ва **Гиждувонийнинг** шундай хикматли ўгитлари мавжуд:

Бирав, ту тарки риё кун, ки дар риё, Хазор сола ибодат ним жав нахаранд<sup>385</sup>.

183

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup>Румий Жалолиддин. Маънавий Маснавий: Куллиёт. Ж. 1. /(таржима шархи Билан: / таржимон А. Махкам: масъул мухаррир Т. Махмудов. /-Тошкент: : Шарк, 1999. 220-221-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup>Абдулхолиқ Ғиждувоний. Маслак ал орифин. Қўлёзма. -В. 135а.

# Мазмуни:

Боргин, сен риёни тарк этгинки, риёда, Минг йиллик риёли ибодатни ярим арпага сотиб олмаслар.

"Хилват дар анжуман" талаби, шунингдек, халол лукмага асосланади. Бу хусусда Бахоуддин ўз муршиди Амир Кулолнинг ўгитларига катта эътибор берган: "Кўзни кўришдан, қулоқни ҳаром эшитишдан, қўлни ҳаром ишдан, оёғни ҳаром юришдан сақлаш лозим"<sup>386</sup>, "Ризқингизни ҳалол касб билан топинг ва исроф қилманг"387, "Дил ва тилнинг поклиги ҳалол луқмадандир. Чунки одам меъдасини хавз каби билгин. Унда пок сувлар равондир. Хар гул ва мевае, ки сув ва тупрокдан хосил манфаатли бўлади. бўлади, у хам пок ва Хазрат буюрадиларки, кимки қирқ күн ҳалол луқма еса, Тангри унинг тили ва дилига илм ва хикмат булоғини очиб қўяди ва қалбини равшан қилади"388. Шулар асосида Баҳоуддин "хилват дар анжуман"нинг мохиятини кўрган. "Хилват дар анжуман" таълимоти орқали Бахоуддин инсон холис, риёли, халол мехнат килиш билан камолотга энг якин ва барчага макбул йўл оркали етишишини кўрсатади.

Нақшбандия тариқатининг аҳли ҳамма вақт ҳалол меҳнат қилиб, ҳалол луқма истеъмол қилганлар. Улар хилват, узлат, чиллада ўтирадиган, меҳнат қилмай текинхўрлик қиладиган шайхларни қаттиқ қоралаганлар ва танқид қилганлар. Уларнинг бу қарашларини Абдураҳмон Жомий қуйидагича назмга туширган:

Зи шайхи чилланишин дур бошу чиллаи вай, Ки ҳаст чиллаи вай сардтар аз чиллаи дай<sup>389</sup>. Мазмуни:

Чилла ўтирадиган шайхдан узоқлашгинки, Унинг чилласи қишнинг чилласидан кўра совукрокдир

Шу мазмунда ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанддан сақланган қуйидаги мисралар ҳам машҳурдир:

Ту то кай гўри мардонро парасти, Ба гирди кори мардон гарди расти<sup>390</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup>Шаҳобиддин ибн Бинту Амир Ҳамза. Мақомотит Амир Кулол. -Тошкент: Ильин. 1328 ҳ. й. -С. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup>Ўша асар. 35-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup>Ўша асар. 33-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup>Чоми А. Асархои мунтахаб. Ч.5.Душанбе. 1964.- Сах. 303.

## Мазмуни:

Қачонгача яхши одамлар қабрига сиғинасан, Уларнинг ишлари билан шуғуллансанг, камолга етасан.

"Хилват дар анжуман" таълимотида Баҳоуддин Нақшбанд хилват мавзуини қалб ва хилватни ботинда Ҳақ билан бўлиш деб тушунган. Баҳоуддин бу маънони шундай назмга туширган;

Зи ғайрат хонаи дилро, зи ғайрат кардаам холи, Ки ғайратро намешоят, дар ин хилват саро будан<sup>391</sup>. Мазмуни:

Fайрат қилиб қалб уйини ўзгалардан бўшатдим, Чунки ўзга бу хилватгоҳга арзимайди.

Маълум бўладики, хилватгох қалбда ёр-тангри билан бўлиш учун, биринчидан, ғайрат керак, иккинчидан, барча тангридан ўзга нарсалардан қалбни пок этиш лозим экан. Бу учун аввало, <u>огох</u> ва хушёр бўлиш ва ғафлатда қолмаслик зарур. Бунда киши ўзини таниши ва ёмон ахлокдан пок бўлиши керак. Шундан келиб чиқадики, "хилват дар анжуман" талаби "хуш дар дам", "назар бар қадам", "сафар дар ватан" талаблари билан ўзаро боғлиқ экан.

"Хилват дар анжуман" хусусан, "Сафар дар ватан" талаби билан боғлиқдир. Тожик олими Аълохон Асфаҳзод нақшбандиянинг мазкур талабини қуйидагича изоҳлади: "Сафар дар ватан - сўфий ўзининг талабларида сафар қилишни ҳамда ёмон аҳлоқни тарк этиб, фаришталар даражасига етиш керак" Бу талабда сафар - моддий саёҳат, бир жойдан бир жойга боришни англатмайди, балки, у ботиний, ички, руҳий саёҳатни англатади. Яъни бу сафар натижасида киши ўзининг табиатини чуқур ўрганиб, ундаги ёмонликларни тарк этиши ва яҳши сифатларга томон сайр этишни мушоҳада қилади.

Асосий мақсад - ўзининг ботинидан кина, ҳасад, кибр, ғазаб, буғз ва шунга ўхшаш ёмон иллатлардан қутулиш ва фаришталарга хос сифатларни эгаллашдир. Бу ботиний сафар туфайли қалб пок бўлади ва ёр билан хилватда висолга эришишда ёмон хислатлар халақит бермайди.

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> Бертельс Е. Э. Джами:Эпоха, жизнь, творчество. – Сталинабад, 1949. - С. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup>Мавлоно Яъкуб ибн Усмони Чархи. Мухтасар дар баёни силсилаи Накшбанд: Қўлёзма. ЎзФАШИ. N 9328-1-В. 7.

<sup>392</sup> Асфахзот А. Адабиёти форсу точик дар нимаи дуввуми асри XV- Душанбе, 1989. - Сах. 25.

"Сафар дар ватан" туфайли ботин пок бўлиб, хилват учун имконият туғилади. Юқорида айтилган талаблар натижасида инсон мукаммал ҳаракатни ўрганади. Бунинг натижасида солик ўз қалбида Аллоҳнинг сифат, феъл зотини кўради. Бундай мукаммал ҳаракат натижасида солик Тангрининг т а ж а л л и й этиш манзилига айланади. Шунинг учун ас-Сафий "Рашаҳот айнал ҳаёт" китобида бу талабларни рашҳа - ҳаёт берувчи қатралар деб тўғри таърифлаган.

"Хилват дар анжуман" талабига риоя этиш учун махсус рухий тайёргарлик лозим, чунки жамият ичида бўлиб, зикр ва таквони фақат тангри учун холис бажариш мустаҳкам ирода ва кучли эътикодни талаб этади. Бундай харакат ботиний бўлиб, зохирий харакатдан тубдан фарқ қилади. Албатта, бу йўл хос кишиларнинг йўлидир. Зохирда халқ билан, ботинда Хақ билан бўлиш учун соликнинг қалб кўзи очиқ ва мукаммал харакат қилишга қодир бўлиши лозим. У хар бир қилаётган амалини тангри кўриб тургани, огох эканлигига шак-шубха қилмаслиги лозим. Хилватга Шох Неъматуллох шундай таъриф берган: "Хилват риёзат оркали кам ейиш, кам ухлаш, рўза тутиш, оз гапириш, ёмон хамсухбатлардан узоқ туриш, мудом зикр қилиш ва хотирдаги алоқаларни йўқотиш орқали нафс билан мухолафат қилишдир"393. Бахоуддин Нақшбанд Шох Неъматуллох таъриф берган бу хилватни анжуманда амалга оширишни таклиф этади. У мехнат жараёнида нафсни идора қилиш керак, дейди. Бахоуддин таклиф этаётган мехнат қилиш оддий одамларнинг мехнатидан фарк килади.

Чунки бундай меҳнат нафс, яъни ейиш, кийим-бош, мол-дунё, обрў ва мансаб, халқ кўзига тушиш учун эмас, балки Тангри ризолиги учундир. Шунинг учун Баҳоуддин "Ал косиб ҳабибуллоҳ" ҳадисини шарҳлаб, баён этганларини Алишер Навоий ёзган:

Нукта асносида Хабибуллох,

Деди, ал косибу хабибуллох.

Маъни айтур бу сўзга пири комил,

Ки сўз эрди Хақ сари шомил.

Fараз эрмас бу сўздин дунё,

Бал эрур касбдин мурод фано<sup>394</sup>.

Мазмунидан маълум бўладики, ҳалол меҳнат, ҳолис амал натижасида ф а н о ҳолати ҳосил бўлади, шаҳс боқийлик билан

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup>Саччоди. Фарханги луғот ва истилоҳот ва таъбироти ирфони – Техрон, 1350 ҳ. й. - Саҳ. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup>Алишер Навоий, Мукаммал асарлар тўплами. 5-Т. Тошкент: "Фан" 1990. 487-бет.

боғланади. Бунда қаноат зарурлигини Алишер Навоий шундай ёзган:

Каноат тарикига кир, эй кенгул, Ки хатм ўлғай ойини иззат санга. Десанг, шох ўлай, еру кўк бас дурур, бу бир тахту ул чатри рафъат санга. Фано шўъласида ёшур жисмни, Керак бўлса зарбафт хильат санга. Етар лола бутган қиё қулласи, Мурод бўлса гулгун хашмат санга. Десанг, хилватим анжуман бўлмасин, Керак анжуман ичра хилват санга. Ватан ичра сокин бўлуб, сойир ўл, Сафардин агар етса мехнат санга. Назарни қадамдин йироғ солмағил, Бу йўл азми гар бўлса рағбат санга. Дамингдин йироғ тутмагил хушни, Ки юзланмагай хар дам офат санга. Бу тўрт иш била рубъи маскан аро, Чолинмок, не тонг кўси давлат санга. Бу оханг ила бўлғайсен нақшбанд, Навоий, агар етса навбат санга<sup>395</sup>.

Буларга эътибор берсак, Нақшбандия таълимотида анжуман ичида меҳнат қилиб кўз, қулоқ, тил, қўл, оёқни ҳаромдан сақлаш лозимлиги уқтирилади. У инсонга яхши тизим сифатида баҳо бериб, ўзидаги яхши қувватларини ягона мақсадга йўналтириши ва қалбини тангри жамоли билан висолга очиб қўйиши зарур, деб санайди. Нақшбандия таълимотидаги "хилват дар анжуман"нинг хусусиятларидан яна бири - уни суҳбат билан боғлиқлигидир. Таълимотни суҳбат билан боғлиқлигига махсус эътибор бериб, Баҳоуддин шундай буюрган: "бизнинг тариқатимизда жаҳр-баланд овоз билан зикр этиш ва рақс йўқ. Бизнинг тариқатимиз суҳбатдир ва хилватдир анжуманда ва ватанда сафар этишдир. Хилватда шуҳратдир ва шуҳратда офат. Хайрият жамиятдадир"<sup>396</sup>. Яҳши кишилар билан суҳбат инсон камолотига ёрдам беради, аммо хилват бўлса шуҳрат келтиради, дейди у. Шуҳрат офати шундаки,

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup>Алишер Навоий. Мукаммал асарлар тўплами. 1-том. Тошкент: "Фан"1987. 628-629-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup>Анис ат-толибин. 58-бет.

бунинг натижасида инсон турли йўллар билан уни сақлашга уриниб рухий таназзулга учрайди. Ёмон кишидан қочиш, хилватда бўлиш керак, лекин яхшилар билан сухбатнинг ахамияти катта.

"Анжуман" деган тушунча "суҳбат" орқали намоён бўлади. Баҳоуддин яхши ҳамсуҳбатга эътибор бериш керак, дейди.

Бу маънода Хожа Али Рометаний шундай деган:

Маншин бо бадон, ки сухбати бад, Гарчи поки туро палид кунад. Офтоб ба ин бузургиаш, Парчаи абр нопадид кунад. Гавхар аз нокисони рах маталаб, 3-он, ки ин моя комиле дорад<sup>397</sup>.

# Мазмуни:

Утирмагин ёмонлар биланки, унинг суҳбати, Сен пок бўлсанг-да, сени ифлос қилади. Қуёш шундай буюк бўлса-да, лекин, Бир парча булут уни тўса олади. Гавҳарни нуқсонлилардан сўрама, Чунки моя комиллардагина бор.

"Хилват дар анжуман"- зохирда халқ билан ва ботинда тангри билан бўлиш хуфия зикрни тақозо қилган, чунки бундай зикр анжуманда хилватда бўлишга имкон берган. Шунингдек, Бахоуддин имкони борича тилни асраш ва кам сўзлаш лозим, дейди. Нақшбандия тариқати аҳли ўртасида Исонинг дунёга келиши машҳур бўлган. Улар Исоннинг онаси Марьямнинг хомушликни танлаши - Исонинг туғилиши ва тилга киришига сабаб бўлган, дейди. Бу маънода шундай мисра мавжуд:

То Марьям тани ғурфаи қудси нагузинад, Бо нафҳаи эҳё чу Масиҳо натавон буд<sup>398</sup>. Мазмуни:

То Марьям танасини пок қилмаганида,

Масихо тирик нафас билан туғилмас эди.

Алишер Навоий эса, ҳазрати Нақшбанд ва у кишининг сулукидаги шайхларни "Лисон ут-тайр" асарида сидра дарахти

<sup>398</sup>Ўша асар. 22-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup>Рисолаи Хазрати Азизон.Бухоро: Бухорои Шариф, 1326 х. й. 36-бет.

(жаннат дарахти) даги қушларга ўхшатади. Бу қушлар сокин ва тинч ҳаёт кечирадилар. Ҳеч нарсадан норози эмаслар, ҳар ёққа талпиниб парвоз қилмайдилар:

Бор анингдек қушки очмай болу пар, Сидра шохи устида айлар муқар. Келди хилватгохи они анжуман, Сайр этар, лекин ери доим ватан. Арш парвоз ўлдию судранишин. Элга зохир айламай парвоз ишин. Эрмас ул Симурғдин айру даме, Васлидин кўнглига ўзга оламе. Етмайин жонига ҳажридин газанд, Сурати васлида хар дам накшбанд. Васлидин мамлу, вале дам асрабон, Ғайрдин ҳолини мубҳам айлабон Боши узра мавхабат тожи анинг, Жилвагохи васл меърожи анинг. Васли юз минг дарёдек кўнглида жўш, Лек ўлуб оғзи садаф янглиғ хамуш<sup>399</sup>.

Улуғ шоир Нақшбанд сулукининг моҳиятини жуда аниқ таърифлаб берган: ботиний холни халкдан яшириш, ботиний олам билан Хақ васлига мушарраф бўлиш, кўнгилда ирфон нурини лиммо-лим сақлаш, аммо буни ўзгалардан (ғайрдан) пинхон тутиш, дилда маърифатнинг юз минг дарёси тошиб турса хам, садаф каби оғизни очмаслик. Зеро, садафнинг оғзи берк бўлгани учун ичида дур хосил бўлади. Буларнинг хаммаси Боязид Бистомий, Мансур Халлож каби «сўл қанот» сўфийларга зимдан танбех эди. Шунинг учун Бахоуддин Нақшбанд ўз тариқатлари мохиятини тушунтириб, деганлар: "Бизнинг тариқатимиз урван вусқодир (мустаҳкам алайҳи тутқичлар), хазрати Расул саллалоху ИНЪК васаллам мутоибати сахобаи этагидан ТУТМОҚ ва киром меросига эргашишдир" 400. Ва яна қушиб қуйганлар: "Хар ким бизнинг тариқатдан юз ўгирса, динида хатар кўради".

Бу йўл мақбуллигидан соликнинг оиласи, ота-она ва қўни- қўшнилари, умуман бутун башарият бахраманд бўлади. Бу яхши

189

<sup>399</sup> Алишер Навоий. Лисонут тайр. - Тошкент: 1991. 81-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>400</sup>Нафахот ул-унс. 369-бет.

йўл натижасида ҳақ йўлидан борувчидан ҳам Тангри, ҳам ота-она, пиру устоз, оила, қўни-қўшни рози бўладилар. Шунинг учун бўлса керак, Бахоуддин Нақшбанд Боязид Бистомий каби султонал орифиннинг йўлига нисбатан нақшбандияга таъриф берганида "Биз уларнинг интихосини ибтидода шундай деган: килганмиз"401. Бу сўздан маълум бўладики, Боязид Бистомий эришган охирги натижани издошлари нақшбандия борувчилар йўлнинг бошида етишганлар. Накшбандия-мужаддидия таълимоти асосчиси Ахмад Сирхинди Бахоуддиннинг бу фикрини ёзади: "Бошқаларнинг ва шундай давом эттиради буларнинг бидоятида мундариж бўлган"402. Шунинг учун шоир нақшбандия тариқатига қуйидагича таъриф берган:

Нақшбандия ажаб қофилаосоранд, Ки баранд аз рахи пинхон ба харам кофиларо. Аз дили солики рах жозибаи сўхбаташон, Мебарад васвасаи хилвату фикри чилларо. 403 Мазмуни:

Нақшбандия ажаб карвонбошидирки, Карвонни яширин йўл билан ҳарамга элтади. Уларнинг сухбатининг жозибасидан соликлар қалбидан, Хилват васвасаси ва чилланинг фикри йўколади.

Бахоуддиннинг пайғамбар, ўзи МУДОМ валий устозларининг ўгитларига амал килган. У ўзи кимхоб номли кимматбахо газмолга нақш босган ва дехкончилик шуғулланган, ҳ а л о л луқма ва о г о ҳ л и к туфайли валийлик ва орифи раббоний рутбасига етган. Бахоуддин ўзига ўхшаганларни дарвешлар деб атаган ва уларга бахо берганда шундай таърифлаган:

То дар ин хиркаем аз касе мо, Хам наранжему, хам наранжонем<sup>404</sup>. Мазмуни:

> То шу хиркада эканмиз биз, Бировдан ранжимасмиз ва бировни ранжитмасмиз.

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup>Мақомоти ҳазрат Хоча Нақшбанд. 29-бет.

<sup>402</sup> Сирхинди А. МактуБоти раббони. Ч. 1. - Сах. 263. Иқтибос А. Мухаммадхўжаевнинг ўша китобидан олинди. 182-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup>Чоми А. Нафахот ул-унс. 413-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>404</sup>Мақомоти Ҳазрат Хоча Нақшбанд. 72-бет.

Қандай гўзал фазилат, ташқи томондан ҳеч кимдан ажралиб турмайдиган бу комил шахслар Тангрининг тақдирига тўла бўйсунадилар ва бирон кишидан ранжимаслар ва ҳеч кимга озор бермаслар.

"Тавхид асрорини англаб етиш Сунна билан бошланиб, тасаввуф ирфонида юксак камолотга эришди. Аммо бу йўналишлар ибрат, мантикий тафаккур ва рухий камолот сифатида, асосан инсоннинг ички такомилига қаратилган эди. Инсон ўз-ўзини орқали Хақ асрорни идрок англаш этишга интилди, инсоннинг якуний мақсади шунда тугайдими? Инсон Тавхид асрорини ўзи учун англаб етди, дейлик, энди у нима қилиши керак? Шу саволга тасаввуфнинг охирги тариқати - Нақшбандия жавоб берди"405, - деб изохлайди М. Имомназаров. Биринчи максадга эришилди - "дилда ёр" холати мавжуд, энди ишга киришмоқ лозим - "даст ба кор" га ўтиш керак. "Дилда ёр" холати дилда ғараз, яъни худбинлик йўклигини кўрсатади, энди "даст ба кор" бўлса, яъни ишга қўл урилса, ўз шахсий ғаразли мақсадлари учун эмас, холис Аллох учун, Хак учун, хакикат ва адолат тантанси учун амалий харакатга киришилган бўлади. Шу сабабли хар нафас "дилда ёр" бўлиши, "Аллох" исми дилда зикр этилиши, яъни "Хуш дар дам" қоидасига риоя этиш тақозо қилинади. Чунки Аллох номи бир нафас дилни тарк, этса дархол ўрнини ғараз, худбин бир ният эгаллаши мумкин. "Назар бар қадам" ҳам шу маънога яқин туради, яъни бехуда бирор қадам қўймаслик, хар бир амалий харакатнинг Хақ йўлида қўйилаётганини тахлил этиб, диққат билан кузатиб назардан қочирмай бориш кераклиги иккинчи қоидадир. Тўртинчи қоида - "Хилват дар анжуман" Ҳақ асрорини англаб етган орифнинг халқ билан бирга бўлиши лозимлигини, аммо доимо Хақни дилда тутган холда халқ билан бирга бўлишни таъкид этади. Тўлик "Хилват" ни танлаш кибрга, тўлик "анжуман" га киришиб кетиш ғаразга етаклаши мумкин, "Хилват дар анжуман" эса мувозанатни сақлаб туриш, демакдир"406. Демак хилват дар анжуман инсон ва борлик муносабатларини мувозанатга келтиради бу нақшбандия сақлайди. таълимоти меъёрда бўлганлиги, уйғунликка олиб келишини яна бир бор кўрсатади.

 $<sup>^{405}</sup>$ Имомназаров М. Миллий маънавиятимизнинг такомил боскичлари. -Тошкент: Шарк, 1996. 70-бет.  $^{406}$ Ўша ерда.

Нақшбандия таълимотининг "хилват дар анжуман" тамойилини амалга оширишга ёрдам берадиган хусусиятлардан бири - робитадир. "Нақшбандия тариқати хожагон тариқати йўлига асосланиб, уни увайсийлик ва робита каби мўъжиза билан бойитди<sup>407</sup>", деган ғояни илмий таҳлил этиш бу таълимотдаги робита ва увайсийликни хилватни анжуманда бўлишига имкон берадиган омиллар эканлиги исбот этилади.

Нақшбандия таълимотида меҳнат қилиб, жамиятда фойдали киши бўлишга имкон берадиган тушунча р о б и т а дир. Абдурахмон Жомий комил инсон даражасига етишни асосий йўлларига зикр, таважжух, мурокаба билан бирга робитанинг ўрнини қайд этган. У-"Робита пир - устоз, муршидга тобеъ бўлиш керак, лекин бу пир мушохада мақомига етган бўлиши, Аллох зотини тажаллийси - ҳақиқатини англаган бўлиб, унинг дийдори зикр фойдасини бериш керак. Бу пир сухбатидан дийдор давлатига муяссар бўлиб, бунинг асарини имкони борича ўзида сақласин. Агар шу ишга путур етса, унинг сухбатига яна мурожаат этсин ва шу кайфият унинг малакаси бўлиб қолиши керак. Шу даражага етиш лозимки, агар у азиз бўлмаса, унинг суратини хаёлига олиб бутун зохирий ва ботиний кувватларини йиғиб, қалбга юзлансин ва барча хотираларни йўқотсин. Бу ишда то ғайбат (рухий олам сирлари намоён бўлиш даражаси) ва бехудлик кайфияти юз бергунча харакат қилиш ва бу муомалани такрорлаб малака хосил қилиш керак. Шундай ҳаракат қилиш керакки, муриднинг бунга етарли шундай қобилияти бўлсин ва пир унга сохибихтиёр бўлиб, сухбатнинг аввалида уни мушохада мартабасига етиштирсин"408,деган.

Робита - арабчада боғланиш, алоқа воситаси, алоқа, муносабат маъноларини билдирувчи тасаввуфий истилохдир. "Солик (тариқат йўлидан борувчи - Г. Н. )нинг комил шайхга кўнглини боғлаб, унинг хузурида ва ғайбан шайхининг сурати, сийрати ва айниқса, рухониятини хаёлида ўзи билан бирга эслаб, ёнида эканини ўйлаб, одоб сақлаши"<sup>2</sup>, демакдир. Холид Бағдодийнинг таълимотига кўра, Робита - муриднинг комил шайх суратини хаёлан сақлаш орқали унинг рухониятидан истимдод тилаш<sup>2</sup>, демакдир.

Асосан, нақшбандия тариқатида кенг тарқалған робита тасаввуф психологиясида мухим ўрин тутади. Робита сабабли

<sup>&</sup>lt;sup>407</sup>Ислом энциклопедияси. 9-том. Истанбул, 1954. 54-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>408</sup>Рисолаи Хазрати Мавлави Жомий. 140-бет.

Арабистон ва айниқса, мағриб худудида дарвишларга "муробит", такяларга эса "рибот" дейилади. Робита - айни вактда мурид жисман муршиди билан бирга бўлмаса хам, рухан унинг хузурида эканини ва муршидининг маънавий мавкеининг давомийлигини Айниқса, мубтадий воситадир. ЯНГИ сакловчи соликларга робита ўз-ўзини назорат килиш вазифасини бажарувчи фойдали асосдир. Мурид шайхига робита қилиш орқали Мухаммад пайғамбар рухи билан, унинг воситаларида эса Тангри билан робита қилган - алоқа ўрнатган бўлади. Робита мавзусида мустақил асар ёзган Абдулхаким Арвосийнинг ёзишича, бевосита Аллохдан файз олиб, истифода қилишга қодир бўлмаган солик - робитага Даражаси юксалиб, бевосита Аллохдан файз қудратига эришгач эса, робитани тарк этиши вожибдир<sup>409</sup>. Шу жумладан, Имом Раббоний хам соликнинг камолотга эришувида робитанинг зикрдан ҳам фойдалироқ эканига ишора қилади<sup>410</sup>. Муриднинг даражасига кўра, робита учга бўлинади:

- 1. Мубтадий муриднинг шайхига қилган робитаси: Мурид ҳар он ва ҳар жойда шайхининг ҳузурида тургандек ҳаракат қилади, ҳар доим шайхи билан бирга эканини, ҳаракат ва туйғулардан шайхи ҳабардор эканини, ҳатто уҳлаётганида ҳам гўё уни кўриб тургандек, ҳатти ҳаракатларини шунга қараб назорат қилиши ва одоб сақлаши лозим. Буни амалга ошириш жараёнига "фано фиш шайх", дейилади.
- 2. Мутасаввиф мурид Муҳаммад пайғамбарга робита қилади. Бу робита эса сайру сулукда маълум босқичдан ўтган солик ҳаётининг ҳар онида Муҳаммаднинг ҳузурида ва муроҳабаси остида эканини ўйлаб, унинг аҳлоҳи билан ҳулҳланишига интилишидир. Буни рўёбга чиҳарган солик, шайҳда фоний бўлиш мартабасини ошиб ўтиб, "фано фир расул" мартабасига юксалади.
- 3. Мунтахий мурид Аллох билан робита-алока ўрнатади. Васл макомига эришган солик хам шайхда хамда Мухаммад пайғамбарда фоний бўлиш мартабаларидан ошиб, "фано филлох"мартабасига эришгай. Бу мартабада солик хар он ва хар жойда Аллох таолонинг хузурида эканини идрок этади. Робитанинг энг мукаммал ва охирги кўриниши бўлган бу макомда мурид бутун борлиғини Аллохга фидо килиб, ўзини ва дунёни Аллохнинг борлиғи олдида хеч нарса эмаслигин англаб етади<sup>411</sup>.

411 Гундуз И. Кумушхонавий Аҳмад Зиёвуддин. Истанбун, 1984. 278-279-бетлар. Иқтибос ўша ердан олинган.

<sup>409</sup> Арвосий А. Робитаи шарифа, 2-бет. Иқтибос ўша ердан олинган.

<sup>&</sup>lt;sup>410</sup>Мактубот. 1-ж, 187-бет. Иктибос ўша ердан олинган.

М.А.Жўшон нақшбандия тариқати вазифасини бажариш одобида робитани учга бўлади:

- 1. Робитаи мавт: мурид ҳар лаҳза ўлимни эслаши керак.
- 2. Робитаи муршид: мурид шайхини гўё икки қошининг ўртасида тургандек тасаввур қилиб, кўнглига мос равишда ва шайхи қалбидаги файзларнинг ўз қалбига оқишини ўйлашидир.
- 3. Робитаи хузур: Аллохдан бошқа ҳамма нарсани ақлу хаёлидан улоқтириб ташлаб, тамоман Аллоҳ севгиси билан тўлган қалб билан Ҳақнинг ҳузурида эканини ўйлашдир<sup>412</sup>.

Маломатийлар робита қилишга "кўнгил кутиш", дейдилар. Тасаввуф арбоблари робитани баъзи оятлар билан асослайдилар. Масалан, Хожа Убайдуллох Ахрор:"Эй мўъминлар, Аллохдан қўрқингиз ва иймонлари ростгўй бўлган зотлар билан бирга бўлингиз!" (Тавба-9: 119) оятидаги <u>"бирга бўлингиз"</u> ояти доимий бирга бўлишни, бу эса факатгина робита оркалигина амалга ошиши "Эй мўъминлар, МУМКИНЛИГИНИ қайд этган. Яна Аллохдан қўрқингиз ва унга яқин бўлиш учун васила излангиз ҳамда Унинг қилингиз, шунда шояд нажот топурсиз!" йўлида жидду-жахд (Моида - 5: 35) оятидаги васила излаш амрини Мухаммад ёки комил бир муршидга кўнгил боғлаш ва унга робита қилиш сифатида изохлаганлар.

Робита ғоятда нозик амал бўлиб, моҳиятини тўла-тўкис тушунмай ва усулига риоя этилмай бажарилса, муриднинг яширин ширкка йўликишига сабаб бўлиши мумкин. Чунончи, баъзан робита киламан, деб, шайхини Аллоҳнинг ўрнига кўйиб, ҳамма нарсани ундан кутиш ўта даражада таҳликалидир. Шу туфайли ҳам тасаввуфга қарши энг кўп эътироз билдирган мавзулардан бири робитадир.

Демак, устоздан керакли таълимотни олган накшбандия тарикатининг солики оиласига, мехнат жараёнига кайтади ва шайх билан рухан робитада бўлиб, ўз-ўзини камолга етказади.

Жўшон кўнгилни муршидга боғлаш бўйича шундай маслаҳат беради:

"Латиф бир мажлисда устозингиз - муршидингиз билан бирга ўтирганинигизни тасаввур қилинг. Муршид қалбига ўз қалбингизни боғланг: устозларнинг қалбларидан маънавий-илохий файз олаётганинигизни ҳис қилинг! Чунки Аллоҳ таоло ўз файзини валий бандаларига юборади. Уларга ҳам устозлари орқали панд-

 $<sup>^{412}</sup>$ Жўшон М. А. Зикруллоҳнинг фазилатлари. -Тошкент: Мовароуннахр. 2000. 33-35-бетлар.

насихат беради. Аллох устозингиз қиёфасида сизга файз-эхсон этади, шу боис муршидингиз билан иртиботингизни - робитангизни гўзал равишда адо этинг! Бу алоқанинг асли мухаббатдир. Бу севги бўлмаса, мурид маънан тараққий этмайди"<sup>413</sup>.

анжуман" рашхаси "Хилват дар нақшбандия йўлидан борадиган кишиларни рухан озод, эркин бўлишига имкон беради. Чунки увайсийлик ва робита бу тамойилнинг асоси бўлиб, мурид ва муршид муносабатларини эркин бўлишига асосланади. Тариқатлар даврларида тараққиётининг кейинги шахс Аллохга бўйсуниши муршидининг иродасига холатлари авж олган. Натижада тариқат йўлидан бораётган киши рухий қул холатига тушган. «Хилват дар анжуман» тамойилига асосланган нақшбандия йўлида бундай холат хеч қачон бўлмаган. Доимо бу йўлдан борувчи фақат Аллоҳга сиғиниб, унгагина бўйсунган ва руҳан ҳур ва озод бўлган.

#### Демак:

- 1. Нақшбандия таълимотида комил инсон тарбияси энг яқин ва барчага мақбул йўл "хилват дар анжуман" тамойили асосида амалга ошади.
- 2. Бу йўл эзгу ниятда ҳалол меҳнат қилиб, ўзгаларнинг оғирини енгил қилиш ғоясига асосланади.
- 3. Шу тамойил асосида "Даст ба кору дил ба ёр" бунёдкорлик гояси шаклланди.
- 4. Бу тамойил инсондаги жисмоний, ҳиссий, нафсоний, ақлий, ижтимоий, илоҳий манфаатларини уйғунлаштириб, камолга етказади.
- 5. Робита нақшбандия таълимоти учун хос бўлиб, хилватни анжуманда ўтказишга имкон беради.
- 6. "Хилват дар анжуман" мурид ва муршид муносабатларини эркин бўлишига асосланади ва инсоннинг рухини озод камол топишига имкон беради.
- 7. Бу тамойил рухий қуллик, зулмга асосланган, шакли сақланган тариқатлардан фақат нақшбандиянинг афзаллигини кўрсатади. Нақшбандия тариқатида шакл ва мазмун уйғундир.

-

<sup>&</sup>lt;sup>413</sup>Жўшон М. А. Тасаввуф ва нафс тарбияси. -Тошкент: Чўлпон, 1998. 48-бет.

## ХОТИМА

XIV асрда бухорода Мухаммад ибн Мухаммад Бахоуддин Нақшбанд рахбарлигида нақшбандия тасаввуфий таълимоти ва тариқати вужудга келган, кейинги асрларда такомиллаштирилган ва мусулмон ёйилган. Комил бутун оламига кенг инсонни тарбиялашни мақсад қилиб олган бу таълимотнинг назарияси ва амалиёти хозирги кунгача ўз ахамиятини сакламокда. Чунки "комил инсон тарбиясини давлат сиёсатининг устувор сохаси деб эълон қилганмиз"414, - дейди Президентимиз И.А.Каримов. "Комил инсон ғояси - ҳам миллий, ҳам умумбашарий моҳиятга эга бўлган, одамзотга хос энг юксак маънавий ва жисмоний баркамолликни мужассам этган, уни эзгуликка ундайдиган олижаноб ғоядир" 415. Бу ғоя инсониятни камолотга етаклайди ва таназзулдан асрайди.

Нақшбандия таълимоти ва тариқати тасаввуфдаги мўътадил йўл бўлиб, ҳаддан ташқари ҳолларни ислоҳ этди. У риёзат ва покланиш соҳасидаги ишларни жисмоний ва ижтимоий-ахлоқий эҳтиёжлар билан мувофиклаштирди. Ёвузликка нафрат ва ўч олиш ҳиссининг ўрнига шафқат ва меҳр орқали уни эзгуликка айлантириш йўлларини топди. Шунинг учун нақшбандия ҳаётий ва инсонпарвар таълимотдир. У инсонни тана, ақл, нафс, руҳини меъёрида камолга етказиш йўлларини топган. Унда на инсоннинг танасига, на ақлу шуурига, на нафсу руҳига зулм йўқ. Бу тариқатда таркидунёчилик йўқ. У инсонлар оғирини енгил қилиш учун ҳалол меҳнат қилишга чақириб, эзгулик хусусиятларини намоён этади.

Нақшбандия рухий хурликка асосланган йўлдир. Нақшбандия тариқатида рухий эркинлик мавжудлигини қуйидаги иккита далил кўрсатади:

1. Нақшбандия тариқатида фақат бир шайхгагина бўйсуниш шарт бўлмаган. Масалан: Баҳоуддинга Амир Кулол ўзидаги бор билимларини берганидан кейин унга рухсат беради ва айтадики, сиз руҳий камолот учун туркми ёки тожикми ким бўлса-да устоз топинг. Баҳоуддин Ориф Ревгарийдан 7 йил, Қусам Шайхдан 5 ой таълим олганлар. Демак, бу тариқатда, шогирд руҳий камолотида шайх танлаш ва уларга боғланишда эркин бўлган.

<sup>414</sup>Каримов И. Тарихий хотирасих келажак йўқ. -Тошкент: Шарк, 1998. 35-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>415</sup>Миллий истиклол ғояси: асосий тушунча ва тамойиллар. -Тошкент: Ўзбекистон, 2001. 56-бет.

2. Нақшбандия тариқатида жамоадаги қоидаларга шогирд тўла бўйсуниши шарт бўлмаган. У Аллохга бўйсунган. Масалан: Бахоуддин Нақшбандга Абдулхолиқ Ғиждувоний фақат яширин хуфия зикр талқинини буюрганлар. Нақшбанд Амир Кулолга мурид халифалари даражасига етган. Лекин жамоасида жахрия зикр бўлган. Шунинг учун зикр вактида Бахоуддин ажралиб, алохида хуфия зикрларини бажарган. Шунга қарамай, Амир Кулол ўлимидан олдин шогирдларига Нақшбанд изидан боришга ва у билан боғланишга васият қилганлар. Шогирдлари Амир Кулолга Бахоуддин зикрда сизга бўйсунмади деганларида, Нақшбанддаги барча ҳаракатлар Аллоҳ иродаси билан бўлганлигини тушунтирганлар. Демак, нақшбандия йўлида рухий камолот талабида бўлган шахс эркин бўлган.

Нақшбандия комилликка элтувчи йўлларнинг энг якин ва мукаммалларидан эканлигини куйидагилар кўрсатади:

- 1. Нақшбандия йўлини танлаган шахс жисмонан эркин бўлган ва камол топа олган. Чунки ҳалол луқма, овқатланиш, ухлаш ва гапиришда меъёрни сақлаш талаби инсондаги жисмоний, таний қувватлардаги барча имкониятларни очилишига ва эзгулик йўлига хизмат қилишга имкон берган.
- 2. Бу йўл таълимоти ва амалиёти натижасида инсондаги нафсоний қувватлар рухий камолот учун хизмат қилади. Аммора нафс талабларини йўқотиб, нафсни лаввома мулхима, мутмаина, розия ва марзиядан сафия даражасигача камолга етказади. Инсоннинг нафсоний қувватлари эзгуликка хизмат қиладиган бўлади ва ўсимлик, ҳайвонот ва бутун табиат билан уйғун ҳаракат вужудга келади.
- 3. Бу йўл инсон ақлининг камолига йўл очган. Чунки, бу хушёрлик йўли мастлик, жазавага асосланмаган йўлдир. Бу йўл ақл, идрок, зехн, хотирага зулм қилмасликка асосланади. У фано холатидан бақога олиб келади ва Хаққа етган ҳар бир кишини яна халқ учун керакли қилади, инсонни доимо ўз-ўзини назорат қилишга, мушоҳада қилишга асосланади. Инсон доимо фикр жараёнида бўлади.
- 4. Бу йўл инсон қалбини тўла очади ва рухий камолга имкон беради. Чунки бу йўл чин ихлосга асосланади. Хуфия зикр ва халол лукма, мехнат билан кун кўриш инсонни риёдан поклайди. Инсон қалби сокин бўлади, хасад, кибр, таъма каби иллатларни вужудга

келишига имкон бўлмайди. Қалб барча дунёвий ва охират боғланишлардан мусаффо бўлиб, Аллохгагина боғланади.

- 5. Нақшбандия тариқатини танлаган солик моддий жиҳатдан мустақил бўлган. Чунки унинг ўз ҳунари бўлиб, унинг орқасидан ўзини, оиласини таъминлай олган ва ўзгаларга ҳам зарурий вақтда ёрдам бера билган. Тариқатдаги «Даст ба кору дил ба ёр», яъни «Қўл ишдаю, қалб Аллоҳда» шиори, «хилват дар анжуман» рашҳаси бунга имкон берган.
- 6. Бу йўлдан бораётганлар жамиятда эркин бўлганлар. Чунки улар ўз ота-она, оила, кон-қариндош ва жамоаси олдидаги бурчларини, ҳақларини тўла адо эта олган. Уларнинг зикри хуфия бўлганлиги учун, хилвати анжуманда бўлганлиги, чилла ва узлатни тарк этгани, самоъ ва жахрия зикрни инкор этганлари учун, зоҳиран халқ билан ва ботинан ҳақ билан бўлган гўзал йўлни йўлчиси сифатида жамиятнинг ҳурматига сазовор бўлганлар. Бу йўлдагилар ҳар бир нафасини эҳтиёт қилганлари туфайли вақтини беҳуда сарфламаганлар. Бу эса ҳам моддий, ҳам маънавий меҳнатларини самарали қилган. Натижада улар кўпнинг ҳурматига сазовор бўлганлар. Бу йўлдагиларнинг урф-одатлари жамиятга мақбул бўлган.
- 7. Инсон руҳан ҳур бўлади, чунки у шайхи, пири устозидан илоҳий қувватлардан файз олишни, Аллоҳга таважжуҳ қилиш, яъни тўла юзланишни, хуфия зикр сирларини ўрганади ва мустақил жамоадаги меҳнат жараёнида фақат Аллоҳга бўйсуниб, унинг ризолиги учун, холис амал қилиб яшайди. Бу тариқатда инсон фақат Аллоҳга бўйсунган.

Нақшбандия таълимоти Баҳоуддин Нақшбанддан Аҳмад Сирхиндийгача ваҳдати вужуд тарафдори бўлган. Аҳмад Сирхиндий давридан ваҳдати шуҳуд вужудга келган. Ҳозир таълимотда вужудия ва муҳодияга эътиқоди кучли бўлганлар бор.

Нақшбандия таълимоти инсонга дунёни кенг тушуниш, мукаммал ҳаракат қилиш, вақтни асраш ва умрнинг ҳар онини ғанимат билиш, ҳушёр ва огоҳ бўлиб, ҳалолу пок яшаш, бутун борлиқ, бутун табиат, бутун жонли ва жонсиз мавжудотга меҳрмуҳаббатли бўлиб яшашни тарғиб этади.

Нақшбандийлик таълимоти тасаввуф йўлидаги комил инсонни тарбиялаш йўллари ичида ўз мукаммаллиги билан ажралиб туради. Шунинг учун уни бутун сўфийлик тариқатларининг хулосаси, деб

тан олганлар<sup>416</sup>. Бизнинг фикримизча, бу қуйидагиларда намоён бўлади:

- 1. Бу тариқат аҳли огоҳликни тарғиб этиш орқали ҳар бир нафас ва ҳатто нафаслар орасидаги вақтни ҳам эҳтиёт қиладилар. Нақшбандия таълимоти вақтни, умрнинг ҳар бир нафасини эҳтиёт қилишни ўргатади.
- 2. Бу тариқатда "сафар" ва "ватан" тушунчалари ўзига хос уйғунлаштирилиб, рухий камолот учун ватан бўлган вужуд бўйлаб сафар этиш, ундаги ёмон фазилатларни йўқотиб, камол топиш йўли орқали ҳақиқатга етишнинг энг яқин йўли кўрсатилган.
- 3. Рухий камолотдаги "хилват" ва "анжуман" тушунчалари ўртасидаги муаммони ҳал этиб, холис, эзгу ният ила меҳнат билан баркамол бўлиш йўлини кўрсатиши орқали тариқат аҳлининг жамият учун мукаммал меҳнат, яъни ҳам руҳий, ҳам жисмоний ҳаракат қилиб, фойдали кишилар бўлишига олиб келган. Бу билан таълимот "Даст ба кору, дил ба ёр", деб яшашни ўргатади.
- 4. Инсоннинг ўз-ўзини бошқариш, ўз-ўзини назорат этиш, рухини камол эттириш йўллари сифатида муроқаба, мушохада ва мусохаба тушунчаларини киритган.
- 5. Тарихийлик нуқтаи назаридан қараганда, нақшбандия барча мумтоз тариқатларнинг энг охиргисидир. Бу тариқат ўзидан олдинги сулукларнинг барча яхши томонларини ўзида мужассам этди. Шунинг учун уларнинг энг охиргиси ва мукаммали бўлиб колди. Нақшбандийликни тасаввуфий тариқат мумтоз камолотининг олий босқичи, деб айтиш мумкин.

Нақшбандия таълимоти ғояларидан қуйидагиларни баркамол авлод тарбияси учун фойдаланиш мумкин:

- 1. Нафс тарбияси масаласини комил инсонни шакллантириш жараёнига киритиш. Нафс нима, унинг турлари, уни тарбиялаш йўли ва воситалари ҳақида махсус услубий қўлланмалар тайёрлаш ва тарбия жараёнини бошқарадиган ва амалга оширадиган муассасаларни у билан таъминлаш.
- 2. Комил инсон тарбиясида қалбни соғломлаштириш, уни тоза, пок, эзгу ният ва мехр билан тўла бўлиш технологиясини ишлаб чикиш. Қалб тарбиясига махсус эътиборни қаратиш. Қалб орқали ҳар бир шахснинг "мен"лик туйғусини тўғри шакллантириш.

-

<sup>&</sup>lt;sup>416</sup>Жалол Хиравий. Рисолаи рахнамои укдакушои. // Моле М. Нақшбандиёт. -285-293-бетлар.

- 3. Тарбияланувчиларнинг қизиқиш оламини англаган ҳолда, агар унда эзгуликка ҳавас бўлса, бу туйғуни такомиллаштириш, агар ёвузликка мойиллик бўлса, уни тугатиш воситаларини ишлаб чиқиш зарур. Қизиқиш оламини тўғри англаш ва тўғри йўналтириш усулларини ва тарбия технологиясини ишлаб чиқиш.
- 4. Тарбия жараёнини тўғри ташкил этиш учун ҳар бир тарбияланувчининг ижобий ва салбий сифатларини билиш, унда ижобий фазилатларни кучайтириб, салбий хислатларни эса тугатувчи юмушлар бериш орқали ўзгартириш. Масалан, кибрни меҳнат орқали тузатиш. Бунинг учун ёмон ишларни йўқотувчи илмий асосланган меҳнат жараёнини ташкил этиш зарурдир. Меҳнатга муҳаббат, пешона терининг қадрини билиш ва ҳар бир кишининг меҳнатини қадрлаш сифатига олиб келиш тамойили асосида тарбия жараёнини ташкил этиш.
- 5. Комил инсон тарбияси фақат етук, мукаммал устозлар тарбияси асосидагина ҳосил бўлади. Шунинг учун боланинг маънавий ва жисмоний соғлом бўлиши масъулиятини ўз зиммасига ола биладиган етук устозлар институтини ташкил этиш лозим.
- 6. Устоз-шогирд тарбия йўналишидаги фаолиятни мустаҳкамлаш, бу тизимни такомиллаштириш учун махсус услубий қўлланмалар тайёрлаш ва йўл-йўриклар бериш.
- 7. Тарбия жараёнида ибрат ва намуналарнинг аҳамиятига махсус эътибор бериш. Баҳоуддин Наҳшбанд каби комил инсонларни устоз сифатида ибрат ҳилиб, тарбия жараёнида ва устозларни шаҳллантиришда ундан фойдаланиш. Устозларни сўзда, фиҳрда, амалиётда ибрат манбаи бўлишига олиб ҳеладиган моддий ва маънавий имҳониятларни тайёрлаш.
- 8. Фидойилик хусусиятларини шакллантиришда тасаввуфнинг нақшбандия таълимотидан "Даст ба кору, дил ба ёр" шиорини моҳиятини очиш ва ўзгаларга эзгулик қилиш, оғирини енгиллаштириш ҳаёт мақсади бўлган бу тариқат аҳли ҳақида барча воситалар ила маълумотлар бериш.
- 9. Тарбия дастурларида инсон ва унинг ҳаётининг мазмуни, мақсадини очиб берувчи томонларини кучайтириш ва бунда нақшбандиянинг бу соҳадаги таълимотидан фойдаланиш.
- 10. Ўлим ва ҳаёт муаммоларини тарбия технологиясига киритиш орқали шахснинг ҳар нафасини, вақтини эзгуликка сафарбар этишга эришиш.

Нақшбандия таълимоти миллий истиклол ғоясининг динийфалсафий илдизидир ва миллий истиклол мафкурасининг бош ғояси - озод ва обод ватан, эркин ва фаровон ҳаётни амалга оширишга хизмат этади. Нақшбандия тариқати аҳлининг бунёдкор қалби ва эзгу амали мустақил Ўзбекистонимизда Ватан равнақи, халқ фаровонлиги, тинчлиги, комил инсон, йиомитжи хамкорлик, миллатлараро тотувлик, динлараро бағрикенглик айлантириш ғояларининг эътикод, дунёкараш амалиётга жарёнини тезлаштиришга хизмат қилади.

# МУНДАРИЖА

| <b>МУҚАДДИМА</b>                                |
|-------------------------------------------------|
| І БОБ. ТАСАВВУФ ВА ИНСОН КАМОЛОТИ               |
| 1.1. Тасаввуф тушунчаси ва мохияти              |
| 1.2. Тариқатлар тизими ва нақшбандия            |
| II БОБ. БАХОУДДИН НАҚШБАНД - ЯНГИ ТАСАВВУФ      |
| <b>ТАЪЛИМОТИНИНГ АСОСЧИСИ</b>                   |
| 2.1. Нақшбанд таржимаи ҳоли                     |
| 2.2. Бахоуддиннинг тасаввуфий-ирфоний қарашлари |
| III БОБ. НАҚШБАНДИЯ ТАЪЛИМОТИНИНГ АСОСИЙ        |
| <b>МАСАЛАЛАРИ</b>                               |
| 3.1.Борлиққа оид қарашлар                       |
| 3.2.Инсон ва унинг камолот даражалари           |
| IV БОБ. КОМИЛ ИНСОН ТАРБИЯСИ                    |
| <b>МУАММО</b> ЛАРИ                              |
| 4.1.Нафс тарбияси                               |
| 4.2. Хушёрлик — уйғунлик йўли                   |
| 4.3.«Хилват» ва «анжуман» тамойиллари           |
| <b>ХОТИМА</b> 213                               |

# Бухоро озиқ-овқат ва енгил саноат технологияси институт Илмий кенгаши томонидан нашрга тавсия этилган.

МУХАРРИР: М.Содикова, Р.Шодиев

КОМПЬЮТЕРЧИ: Р.Навруз-зода

МУСАХХИХ: Р.Джумаев

Нашриёт раками: №79 Босишга рухсат берилди 23.05.05 йил. Офсет босма. Офсет котоз. Хисоб – нашриёт т. 8,9. Шартли босма т. 12,75. Буюртма адади 500 нусха. Бахоси шартнома асосида.

> Ўз Р ФА "Фан" нашриёти: 700047, Тошкент, акад. Я. Гуломов кўчаси, 70.

«Texno-tasvir» босмахонасида чоп этилди.