# الإسلام

شريعة وطريقة وحقيقة الجزء الثالث

أنوار

الإحسان

(أصول الوصول)

## صلاح الدين القوصي

الطبعة الثانية

غرة جماد ثاني ١٤٢٩هـ - يونية ٢٠٠٨م

وقف للَّه تعالى لا يباع



#### بسم الله الرحمن الرحيم

نموذج رقم ۱۷

AL-AZHAR

ISLAMIC RESEARCH ACADEMY

GENERAL DEPARTMENT

For Research, Writting & Translation

0 2 10

مجمع البحوث الاسلامية الادارة العامة للبحوث والتاليف والترجية

الأزهـــر



السيد/ حيلا والسم القوصى

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته \_ وبعد :

نبناء على الطلب الخاص بنحص ومراجعة كتاب: أُلُولُ الْرِيمِ الْمِيمِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مَن اللهُ كُمْ مِن اللهِ كُمْ مِن اللهُ كُمْ مِن اللهِ كُمْ مِن اللهُ كُمْ مِن اللهِ كُمْ مِن اللهِ كُمْ مِن اللهُ كُمْ اللهِ كُمْ مِن اللهُ لِللّهُ كُمْ مِن اللهُ لِلْ اللهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهِ لِللّهُ لِللّهِ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِلّهُ لِللّهُ لِللّهِ لِللّهِ لِلللّهُ لِلللّهِ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهِ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِلّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهِ لِلللّهُ لِللّهُ لِلللّهُ لِللّهُ لِلللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِلّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِلللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِلّهُ لِللّهُ لِلللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لِلّهُ لِللّهُ لِلللّهُ لِللّهُ لِلللّهُ لِللللّهُ لِللّهُ لِلللّهِ لِللّهُ لِلللّهُ لِللّهُ لِلللّهُ لِللللّهُ لِللللّهُ لِللللّهِ

نفيد بأن الـكتاب المذكور ليس فيه ما يتعارض مع العقيدة الاسلامية ولا مانع من طبعــه على نفقتــكم الخــاصة .

مع التاكيد على ضرورة العناية التامة بكتابة الآيات القرآنية والاحاديث النبوية الشريفة .

والله المصوفق ١١١

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته ١١١

مدير عـــام ادارة البحوث والتـــاليف والترجمـــة

تحريرا في / / ١٤ هـ الموافق > / / إن الموافق الموافق > / / / إن الموافق الموا

die

Complete Plat many to





المَهُ للَّهِ المُسْتَدِقِّ لِجَمِيعِ المَهَامِدِ المُهَامِدِ وَمَامِدٍ وَالسَلْامُ عَلَى إِمَامِ كُلِّ شَاكِرٍ وَمَامِدٍ وَالسَلْامُ عَلَى إِمَامِ كُلِّ شَاكِرٍ وَمَامِدٍ وَالسَلْامُ عَلَى المِ وصَدْبِهِ وكُلِّ عَابِدٍ

سُبْدَانَ ربِّى ذِى العِزةِ والجَبَرُوتِ وَالمُلكِ وَالمَلكُوتِ وَالعَظَمَةِ وَالكِبْرِيَاءِ



## إلها،

افد ألفت فهذا الكتاب إبتغاء و جمه الله الكريم و مرضاته و قد أله حايت كقي المادي في الطبع و النشر في المادي في المادي و النشر في المادي في المادي و النشر في المادي في المادي و النشر في المادي و النشر في المادي و النشر مالي الله عليه و سلم

المؤلف



## رَبِّــي

- قَــدْ جَعَلْتَ الكونَ رَبِّـيَ . لِلْصِفَاتِ عَلَيْكَ مَـظـُهَرْ ...
- واخْتَفَ عِيْتَ بِسِرِّ نُورِك ... فِي تَجَلِّ مِنْكَ أَكْبَرْ ...
- حَوْلَ دَائِرَةٍ لَهَا وَجْـه • تَقَدَّسَ فِيكَ أَطْهَرْ ...
- لانهائِيِّ ... وَوَجْــهُ ن. صَارَ لِلأَكْوَانِ مَـنْظَـرْ ...
- وَحِجَابُ العِـزِّ وَالرَحَمَـا • تِ وَالقُـدُّوسِ يُبْهِـرْ ...
- حيثُ تُخفي السِرَّ عَــمَّــن • شِئْتَ ..أو تُبْدَى وتُظْهِرْ ...

#### \*\*\*\*\*

- فَارْحَم اللَّهُ ــمَّ قَلْبًا . فِي جَلالِكَ يَتَـفَطَّرْ ...
- غَارِقًا فِي بَحْسِرٍ نُورِكَ ... أَيْنَمَا يَرْسُو وَيُبْحِرْ ...
- فَاسْقَ ِ لَهُ اللَّهُمَّ فَلَيْضًا ... يَجْعَلُ الودْيَانَ أَبْحُرْ ...
- فِي حِمَى "طَــه"وَمَنْ • "كَمُحَمَّدٍ" أَرْوَى وَأَنْـوَرْ ...

#### \*\*\*\*\*

- أَلْفُ أَلْفِ صَلِقٍ رَبِّي .. نُورُهَا يَعْلُو وَيُزْهِرْ ...
- مِنْكَ للمحبوبِ "أَحْمَدَ" ... مَا بَدَا في الكوْنِ مَظْهَرْ ...

المؤلف



قال رسولُ اللَّهِ عَلَى عندما سأله سيدُنا جبريلُ عليه السلامُ عنْ الإحسان، " الإحسانُ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كأنّكَ تَرَاهُ ، فإنْ لَهِ تَكُسنْ تَرَاهُ، فإنهُ يراك"

متفقعليه

وقال ﷺ لحارثة أو حُذَيْفة (على روايتين) : "كَيْفَ أَصْبَحَتَ؟.." فقال رضِيَ اللَّهُ عنه " أَصْبَحَتُ باللَّهِ مُؤْمِنًا .. " فقال ﷺ " لكُلِّ حَقِّ حَقيقَةٌ .. فَمَا حَقيقَةُ إِيمَانِكْ ؟ "

فقال رضى الله عنه " عَزَفَتْ نَفْسى عَنْ الدُنْيَا ، فَاسْتَوَى عندى حَجَرُها وَمَدَرُهَا ، ولو كُشفَ الغطَاءُ مَا ازْدَدْتُ يَقِينًا ، وكَأَنت يَ أَرَى عَرْشَ الرحْمَنِ بَارِزًا ، وكَانت أَرَى أَهْلَ الجَنّة يَتَزَاوَرُون ... وكأنت أَهْلَ النّار يَتَعَاوون فيهَا "

فقال عِلَيْ : " عَرَفْتَ.. فَالْزَمْ.. عَرَفْتَ فَالْزَمْ "

رواه الطبراني في الكبير عن " الحارث بن مالك "، ورواه البزارعن "أنس"

" صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم"



## المحتويات

أولاً : تقديم هام صفحة : ٢١

تانياً: الباب الأول: الإحسان صفحة: ٣٤

ثالثًا: الباب الثاني: الحجابُ والرؤيا صفحة: ١٠٧

رابعًا: الباب الثالث: حول نُبُوَّةِ رسولِ السَّه عَلِيْنِ صفحة: ١٦٥

خامسًا: الباب الرابع: الحضرات الإلاهية صفحة: ٢٨٧

#### متدمتة

## بسم السلَّه الرحمن الرحيم

والحمد للَّه المستحقِّ لجميع المحامد ، والصلاة والسلام على إمام كُلِّ شاكرِ وحامد ، وعلى آله وصحبه وكل عابد ...

وبعد،

ليس من كتابٍ لا يُؤخَذُ منه ويُردُّ عَلَيْهِ .. إلاَّ كتابَ اللَّهِ تعالى وحديث رسوله صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّم....

وليس من كتابٍ مبرًا من الخطأ والنُقْصان ... إلاَّ كتابَ اللَّه تعالى وحديث رسوله صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّم ...

وليس من فرضٍ علينا أن نأخذ بكتابٍ أو قول قائلٍ .... كتاب اللَّه تعالى وقول رسوله صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّم ....

أمَّا ما سواهما .. كتابَ اللَّهِ .. وحديثَ رسولهِ ... فيؤخذ منه وَيُرَدُّ ....

وكُلُّ مُجتَهِدٍ عَارِفٍ بأصولِ الاجتِهاد .. مُحِبٍّ للَّهِ ولرسولهِ ، خالصاً لوجه اللَّهِ الكريم ... يجزيه اللَّه خيرًا عن الإِسلام والمسلمين ....

وكتابنا هـذا يتحـدث عـن أنـوار الإحـسان ... وهـى ثمـرة الالتـزام بـشريعة اللَّـه تعـالى وسُنتَـة رسـوله على السير والـسلوك والـنهج على طريقته عليه الـصلاة والـسلام .... فهـو الخلاصة المرجُـوَّة من الإسلام والإيمان.

والناسُ متفاوتون في تحصيلهم ... ومتفاوتون في أرزاقهم ... وما كانت أرزاقهم على قدر مساعيهم ... فالمساعى على قدر طاقاتهم .. والأرزاق حسب قسمة الرزَّاق جَلَّ وعلا ....

وحديثى إليك في هذا الكتاب، ليس محشواً بالمنقول من أقوال الصالحين ومصطلحاتهم ... ولكِنّي خاطبتك فيه بالمنطق المعتاد، والعقل الفِطْرى السليم، مع الاستدلال بآيات كتاب اللّه تعالى وحديث رسوله و ما وَجَدْتُ إلى ذلك سبيلا .. وذلك حتى لا تَمِيل بالكتاب وصاحبه إلى طائفة من الطوائف، ولا طريقة من الطرق ... فنحن في البداية والنهاية لا نقصِدُ إلا وجه اللّه تعالى رضاه، ومعرفة حَقّ توحيده وعبادته قدر ما نستطيع ...

ومهما تحدَّثت الخلائِقُ كُلُّهَا .. عن عظمة اللَّه تعالى وصفاته وَنِعَمِهِ وأنواره ... فما عرفوه حقَّ معرفته ... ولا قدَّسوه حقَّ تقديسه ...

فإن رأيتَ في كتابي هذا غير ما ترى لنفس المسمَّياتِ في المصادِرِ الأُخرى ، فلا تعتبر هذا منكرا أو شاذًاً .. ولكنْ اجمعْ ما قرأت هنا وما قرأت هناك – والجميعُ لا يصبح ذرَّةً في عِلم اللَّه تعالى – ثم خُذْ منه ما يناسبك وما يستريح له قلبك ....

والحديث فيه إيجازٌ شديدٌ .. وإشاراتٌ دقيقةٌ .. فإذا أدركتها فهي خير، وإن لم تدركها ..، فخذ ما بدا لك منه ودع ما سواه ....

ويشتمل الكتابُ على أقسامٍ خمسةٍ كما يلي:-

تقديم هام : ذكرْتُ فيه بعض التعريفات كالإيمانِ ودرجاته والولاية العامّة والخاصّـة ، والظـاهر والبـاطن ، والـسير والـسلوك إلى اللّه تعالى ....

الباب الأول: اشتمل على تعريف الإحسانِ لغةً وشرعًا، والمقصودِ من الباب الأول: والرؤية، والحُجُبِ وما شابهها ...

الباب الثانى: وأوجزتُ فيه وصفًا مبسَّطًا عن العوالم الظاهرة والخفيّة، وهى التى تسبحُ فيها الأرواحُ والأَنْفُس، كما تعرضنا فيه لمفهوم الروح والموت والبرزخ وغيرهما ....

الباب الثالث: هو في الحقيقة يدورُ كله حول أنوار رسول اللّه على ، وحول معنى الرسالة والنبوة .. والقرآن والحديث .. وأهمية نوره على الكون كله ... وحتى تقوم الساعة .

الباب الرابع: تعَرِّضْنَا فيه لمفهوم الحضرات وأنواعها .. ، والفرق بين الحضرة والمُلْك .. ، وإلى مفهوم الحب الإلاهي ، وشعراء هذا الفن ... وبعض رموزهم وإشاراتهم ...

وما نقلنا عن غيرنا في كتابنا هذا رأيًا ولا نظريةً ... ولكنَّنا قد استعنَّا في بعض الروايات بما رواه السابقون من وقائع موثَّقَةٍ لا غير ...

#### وبعيد

ما قصدنا من كتابنا هذا إلا وجه اللَّهِ تعالى ، وأن يأتنس السائرُ السالك إليه سبحانه بما فيه ، فلا تختلط عليه الأمور ، ولا تتبس عليه بعض الظواهر ، فيحارُ بين الوهمِ والخيال والجهل والغرور ....

وما أكثر المَفْتُون في هذا المجال .. وما أَشَدَّ خَطَرَ من لا يكون فهمه على علم شرعيِّ صحيح ...

ونحن لا نحصُرُ الحقائق في مفاهيمنا التي عرضناها فقط، فاللَّهُ تعالى واسِعٌ عليمٌ، وما عَرفَ اللَّهَ تعالى إلاَّ اللَّه، ولا يُحيطُون بشيئ مِن عِلمِهِ إلاَّ بِما شاء، جَلَّ جَلالُ اللَّه.

ولا نقُولُ إلاَّ كما قَالَ ساداتنا الكِرام: "رأينا صوابٌ يحتمِلُ الخطأ، ورأىُّ غيرنا خطأٌ يحتمِلُ الصواب"

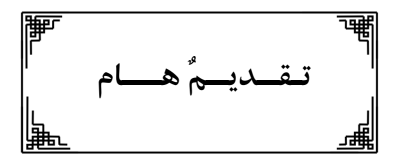
وطُوبى لِمَنْ أهدى إلينا أخطاءنا ، قاصداً وجه الله تعالى ، وأعاننا على سُلُوك الطريق إليه جَلَّ شأنه .. ونحن نستعيد من كُلِّ قَـولٍ أو عمَـلٍ أو رأي يخالف شريعة الله تعالى وسُنَّـة رسوله عَيْسٌ ، يقصد أو بغير قصد ، و نستغفِرُهُ ونتُوبُ إليه ..

ونـسألُ اللـه تعـالى أن يجعلنـا نَحْـنُ وأعمالَنـا وكُـلَّ حياتنـا و مماتنـا فـى كِتـابِ نبيّـهِ ﷺ صلاةً وتسليماً و بركاتٍ ورحماتٍ ورضوانًا ....

وأستغفِرُ الله العظيمَ وأتصوبُ إليْسهِ .. وأشهَدُ ألاَّ إله إلاَّ اللهُ وحدَهُ لا شرِيكَ له وأنَّ مُحمَّداً عبدُهُ ونَسبيتُهُ وأنَّ مُحمَّداً عبدُهُ ونَسبيتُهُ ورسولُهُ والحمدُ لِلَّهِ ورسولُهُ والحمدُ لِلَّهِ ربِّ العالمين.

صلاح الدين القوصى القاهرة رمضان ١٤١٨ هـ يناير ١٩٩٨ م







ذَكُرْنَا في الجُـزْء الأول من هذه السلسلة ، وهـو "أركان الإسلام "أو " دليل العبادات "مُـوجزاً مبسَّطاً لأهَـم الأحكام التي يحتاجها المسلم لتحقيق شهادة التوحيد بشِقِّيْها ، ثم ما يحتاجه من شروط ، وأركان ، وواجبات ، وسُنن الأركان الخمسة للإسلام لإقامة الشعائر ، وهـذا يعتبر الكمّ الأدنى – لمعرفة المـسلم – الـذى تصح به عبادته.

#### السير والسلوك:

فالجُزْء الأول هو دليلُ السلوك وإقامة شعائر اللَّهِ تعالى من صلاةٍ وصيامٍ وزكاةٍ وحجٍ ، وهذه أحكامٌ أوجزناها من المراجع الفقهية ، وأعدنا ترتيبها وعرضها ، بما يناسب العصرالذي نحن فيه ، دون تعليق ولا اجتهادٍ منا .

أما الجُزْءُ الثاني وهو دليلُ السيْرِ بالقلب والنفس إلى رضوان اللَّه تعالى وأنواره ، فقد كان حَديثاً طويلاً بيني وبين القارئ ، خاطبته فيه بمنطقه وعقله هو ، فكان لِزامًا أن أحاور وأداور واستشهد وأقْدِم وأُحجِم معه ، حتى أعرض بضاعتي عليه ، وحتى أقنعه بما أعْرضُهُ .

وفى الحقيقة لا غنى للمسلم عما جاء فى الجزئين ... الأول لتربية ظاهره ، والثانى لتربية باطنه الروحى .. ، واللّه تعالى هو الظاهر والباطن .. ولابد أن تكون عبادة اللّه بالظاهر والباطن ، فأحكام الصلاة من طهارة وركوع وسجود لازمة للمسلم .. وهذا هو الشِقُ الظاهر .. والخشوع فى الصلاة لازمٌ أيضا ، وهذا هو الشِقُ الباطن.

والامتناع عن الطعام والشراب ، وما ينقضُ الصيام ، لازم لأداء الصوم ... ، و هذا هو الشقُّ الظَاهر .. ، ومراقبة اللَّه تعالى في صيامه ، وحسن الخُلُق ، والأدب مع اللَّه ، هو الشِقُّ الباطن ..

فباجتماع الظاهر مع الباطن تَتِمُّ عبوديَّةُ العبْدِ وعبادَتُهُ ، وهذه هي التجارة مع اللَّهِ تعالى ... سَيْرٌ .. وسُلُوكُ ..

يقـــول تعـــالى : ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجِنَّةُ ٱلَّتِيَ أُورِثَتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١) .

ويقول جَلِدِينَ فِيهَا ﴿ أُولَتِبِكَ أَصْحَنَا ﴾ ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا جَزَآءُ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف آية: ٧٢. (٢) سورة الأحقاف آية: ١٤.

ويقول: ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَدُلُّكُرٌ عَلَىٰ جِّنَرَةٍ تُنجِيكُم مِّنَ عَذَابٍ أَلِيمٍ ۞ ﴾ (١).

و قول رسول اللّه ﷺ: " لَنْ يَدْخُلَ أَحَدُكُم الجَنَّةَ بِعَمَلِهِ .. قَالُوا وَلا أَنْ الجَنَّةَ الْحَدُيْ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَلا أَنْ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

ورغم أن هذا المكان ليس مكان الاستطراد والإفاضة ، إلا أنّنا نحب أن نشير إلى نقطتين:

الأولى :

من رحمة اللَّه تعالى بالعبد أنْ يُحَبِّبَ إِلَيْهِ الإِيمان ، وأنْ يزيِّـنه في قلبه ، وأنْ يُوَفِّـقَهُ للأعمالِ الصالِحةِ ، يقول اللَّه تعالى :

﴿ وَلَكِكَنَّ ٱللَّهَ حَبَّ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ ﴿ فِي قُلُوبِكُرْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ

<sup>(</sup>١) سورة الصف آية: ١٠.

وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ ۚ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلرَّاشِدُونَ ۞ فَضَلاً مِّنَ ٱللَّهِ وَالْفُسُوقَ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۞ (١)

ويقول تعالى: ﴿ فَمَن يُردِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ وَيَشْرَحْ صَدْرَهُ ولِلْإِسْلَم ﴾ (١).

فمن الواضح أنَّ فضل اللَّه تعالى ونعمته سابقة الى العبد ، بشرح صدره للإِسلام والإِيمان وتوفيقه للعمل الصالح على قدر استطاعته ، حيث يقول تعالى : ﴿ فَالتَّقُواْ اللَّهَ مَا السَّتَطَعْتُمُ وَالسَّمَعُواْ وَأَطِيعُواْ وَأَنفِقُواْ خَيْرًا لِيَّا نَفُسِكُمْ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ عَفَّا وَأَنْفِكُ هُمُ اللَّهَ لَحُونَ ﴿ اللَّهَ مَا اللَّهَ مَا اللَّهَ مَا اللَّهَ مَا اللَّهَ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُلْالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّ

ثم يأتى بعد ذلك دور العاملِ .. وكُلُّ يعملُ على شاكِلَتِه .. على قدر يقينه ، وعلى قدر علمه ، وعلى قدر طاقته ، وعلى قدر إخلاصِه ، وعلى قدر حُبِّه للَّهِ تعالى .. فعمل المؤمن غير عمل التقى ، غير عمل الورع ، غير عمل البارِّ ، غير عمل المُقَرَّب ، غير عمل الصديّق .. غير عمل النبيِّ ... وقد يكون العمل في مظهره واحداً ، ولكنه يتفاوت في وزنه عند اللَّه تعالى.

يقول تعالى: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكُمْ خَلَتِهِفَ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكُمْ خَلَتِهِفَ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴿ ثَا .. والعبرة هنا بالكيفيَّة ، ولم يقل ماذا تعملون ولكن "كيف" والكيفية تحوى الإتقان ، والإخلاص ، والخشية ، والمحبّة ، وكثيراً من أعمال القلب في هذا العمل.

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات آية: ٧، ٨. (٢) سورة الأنعام آية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) سورة التغابن آية: ١٦. (٤) سورة يونس آية: ١٤.

انظر إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا تَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُواْ ﴾(١) ويقول : ﴿ فَسَوْفَ وَيقول جَلَّ شَأْنُه : ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ (٢) ويقول : ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحُبِبُّونَهُ ۗ ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ (١)

فهناك تفاوتٌ بين الخَلْق في خشيتهم من اللَّه تعالى ، وفي حبهم له جَلَّ شأنه ، وفي العلم به ... وهكذا .

ثم بعد كُلِّ هذا وذاك يقول سبحانه: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدَرِهِ مَ ﴾ ، أى أنَّ كل عِلْمِهِم ومعرفتهم وعملهم وخشيتهم ، إنَّمَا هي على قدر أقدارهم هم أنفسهم ، وعلى قدر طاقاتهم الإيمانيّة باللَّه تعالى .. ولكن الإطلاق هو أنهم جميعاً ما قَدَرُوا اللَّه حقَّ قدره ، ولا ذكروه حَقَّ ذكره ...

انظر إلى قوله ﷺ " سُبْحَانَكَ لا أُحْصِى ثَنَاءً عَلَيْكَ ، أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ " .. فما عرف اللَّهَ تعالى إلا اللَّه ، وما قَدَّسَ اللَّهَ حَقَّ تقديسِه سواه هو تعالى ..

وبعد أن يَتِم عمل العامل على قدره .. يتفضَّلُ اللَّه تعالى على من أراد من عباده ، فَيُنَقِّى هذا العمل من الشوائب التي فيه ، يقول تعالى: ﴿ بَلِ ٱللَّهُ يُزَرِّى مَن يَشَآءُ ﴾ (٥)

<sup>(</sup>١) سورة فاطر آية : ٢٨ . (٢) سورة البقرة آية : ١٦٥.

 <sup>(</sup>٣) سورة المائدة آية : ٥٤ .
 (٤) سورة الأنعام آية : ٩١ .

<sup>(</sup>٥) سورة النساء آية: ٤٩.

ويقولُ جَلَّ شَانه: ﴿ أُولَتَبِكَ ٱلَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَنَتَجَاوَزُ عَن سَيِّعَاتِهِمْ ﴾ (١)،

ثــم يقبلــه تعــالى عنــده ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾ (۱) ، ثم ينمّيه له ، يقول تعالى : ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوٰا وَيُرْبِي ٱلصَّدَقَاتِ ﴾ (۱) ، فمرة يُؤْتَى الأجرُ لصاحبه مضاعفاً ، ومرة بعشرِ أمثاله ، ومرة بسبعمائة ضعفٍ ، ومرة يضاعِفهُ اللَّهُ تعالى لصاحبه كما يشاء سبحانه ، كما ذكر جَلَّ شأنه فى كتابه العزيز ....

ألا ترى إلى الرجُل الذى سقى الكلْبَ ماءً فشكر اللَّه تعالى له وَغَفَرَ لَهُ وأدخله الجَنَّة ، وماذا يساوى هذا الفعل القليل من العبد بالنسبة لحياته وأعماله الأخرى ، وبالنسبة لذنوبه وتقصيره مع اللَّه تعالى!!.... فلوْلا أنّه تعالى قد قَبِلَ منه هذا الفِعل الصغير القليل ، ثم زكَّاهُ وطَهَّرَه ونَمَّاه وربَّاه عنده حتى ازداد وزنه عن كل الذنوب ، فاستَحَقَّ بِهِ الجنَّة في ميزان اللَّه تعالى ، لَمَا دخلَ الجَنَّة بهذا العمل .

وهذا كله بفضل اللَّه تعالى ورحمته .

فلا تناقض مطلقًا بين قولِ اللَّه تعالى أن دخول الجنة والتمتع بدرجاتها يكون بالأعمالِ وعلى قدْرِها ، وبين قولِ رسوله على أن دخولَ الجنَّة إنَّما هو بفضل اللَّه تعالى ورحمته .

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف آية : ١٦. (٢) سورة المائدة آية : ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية: ٢٧٦.

وإيجازاً لما جاء في هذه النقطة نقول أنَّه إن لم يسبق فضلُ اللَّه ورحمته إلى العبد فلن يعمل أصلاً الأعمال الصالحة .. وحتى لو فعلها فلا تُزكّى وتُطهّر وتقبل وتنمّى بغير فضل اللّه تعالى ورحمته ... فالفضل كله للّه عَليَكُر وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَىٰ مِنكُم للّه عَليَكُر وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَىٰ مِنكُم مِنكُم مِن أُحَدٍ أَبَدًا ﴾ (١) .

#### الثانية:

يقول تعالى : ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ اللهُ مَلْ اللهُ اللهِ مِلْ اللهِ مَا اللهُ اللّهُ اللهُ ا

ويقول تعالى : ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ﴾ '''، ويقول : ﴿ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ '' ، ويقول : ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ويقول : ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَرُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴿ فَأَمَّا اللَّابِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ﴾ (۱) ويقول : ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ﴾ (۱) ويقول : ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبِهِمْ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ ﴾ (۱).

إِذاً .. فهناك قلبٌ سليمٌ ، وقلبٌ مريضٌ ، وقلبٌ به زَيْغٌ ، وقلبٌ به

<sup>(</sup>۱) سورة النور آية: ۲۱. (۲) سورة الشعراء آية: ۸۸، ۸۹

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية : ١٠.(٤) سورة الأحزاب آية : ٣٢ .

<sup>(</sup>٥) سورة الحج آية : ٤٦. (٦) سورة آل عمران آية : ٧.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة آية : ٧٤.

قسوةٌ ...، واللَّـه سبحانه وتعالى يريد منا القلب السليم النقِيَّ الطَّاهر .. المُطَهَّر من أمراض القسوة والنفاق والرياء وكل الأمراض الأخرى.

وهذا أمر باطنى .. فعِلْمُ القلوب عند رَبِّى ... ولذلك قال تعالى ﴿ فَلَا تُزَكُّواْ أَنفُسَكُمْ ۖ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ ٱتَّقَىٰۤ ۞ ﴾ (١).

وماذا يكون في القلوب غير التوحيد ، والإخلاص ، والتقوى، والورع ، والخشية ، والهيبة ، والمحبة ، والشكر ، والتَوكُلِ ، والرضا، والتسليم وصدق النيات !!! ، وكلها وكذلك أضدادها ، إنما هي أمور باطنية في القلوب .. وهي التربة الحقيقية التي تزرع فيها أعمال العباد، فإن كانت التربة صالحة زكيَّة ترعرعت فيها هذه الأعمال وَنمَت وبورك فيها، وإن كانت غير صالحة رُدَّت على صاحبها ، ولُطِمَ بها وجهه والعياذ باللَّه، ولم يُكْتَبْ لصاحبها أيُّ عمل منها ، كما يقول تعالى : ﴿ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ يَكْتَبْ لصاحبها أيُّ عمل منها ، كما يقول تعالى : ﴿ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تَرُابُ فَأَصَابَهُ وَابِلُ فَتَرَكَهُ مَلَدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَّا لَكُسَبُواْ ﴾ (آ)... فإنَّ أعمالهم ضاعت ، وأضحت هباءً منثورًا ..

فسير القلوب إلى اللَّه تعالى ، وطهارتها وسلامتها هو الأساس فى عبادة اللَّه تعالى ، ورضا اللَّه عن عبده ، وهذا ما يسمى بالسيْرِ إلى اللَّه تعالى .. بينما تسمى الأفعالُ بالسلوك إلى اللَّه تعالى ، وبالسلوك والسير يَتِمُّ للعبد عبادته للَّه جَلَّ شأنه ، فاللَّه هو الظاهر والباطن ، فحضرات اللَّه الظَّهرةُ فيها مظهر العبودية من العبد بالأفعال والعبادات ، وحضرات اللَّه

<sup>(</sup>١) سورة النجم آية : ٣٢ . (٢) سورة البقرة آية : ٢٦٤ .

تعالى الباطنة فيها سِرُّ العبودية من العبد بأعمال القلب.

وأعمالُ القلوب هذه لا توضع في ميزان عند اللَّه تعالى ، لأنها أكبر وأعظم من الميزان ، إنَّمَا الميزان للأعمال ، وما في القلوب إلاَّ عظمة اللَّه تعالى وتوحيده وتقديسه ، وكيف توزن هذه العظمة . !! ولكن يكون أجر أعمال القلوب الهبَاتُ من اللَّه تعالى والعطايا منه لعبده من واسع فضْلِهِ وعظيم رحمته .

وبهذا التقديم المبسَّط تجد أن العابدينَ للَّه تعالى ينقسمون إلى صِنْفَيْن :

### الأول:

صِنْفُ وفَّقه اللَّه تعالى للتجارة معه جَلَّ شأنه ، وغلب عليه السلوك والأعمال وأفعال السير الظاهرة .

#### الثاني :

صِنْفُ وفَّقه اللَّه تعالى للتجارة معه جَلَّ شأنه ، وغلب عليه السير والقرب من اللَّه بالأعمال الباطنية.

ولكن إعلم أن الصنف الأول لا بُدَّ أن يكون له نصيب من أعمال القلوب ، كما أن الصنف الثانى لا بُدَّ وأن يكون له نصيب من أعمال الجوارح الشرعية .. ولكن مقصودنا من هذا التصنيف أنّ قوما غلب عليهم الظاهر ، وقوما غلب عليهم الباطن ، والصِنْفَانِ مجذوبان إلى اللَّه تعالى ، ولكن لكل منهما قدراته التى تناسب روحه وجسده..

يقول تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ يَذَّكُرُونَ ٱللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ

وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلِّقِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَنذَا بَنطِلاً سُبْحَننَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ ﴿ (١) ، فجعل اللَّه تعالى الإنشغال بالتفَكُّر في ملكوت السماوات والأرض أعلى درجات العبادة ، وهي المرحلة الأعلى ، بعد أن يكون العبد قد استغرقه ذكر اللَّه تعالى في جميع أحواله ، من قيام وقعود، بل ونوم ويقظة ، وإعمالُ الفكر يكون بالقلب والسكون ، وهي أعمال باطنية ..

ولكن لاحظ أن السلوك إلى الله تعالى ينقطع بموت العبد .. لأن الميت انقطع سعيه ، وانقطعت أعماله بموته ، فَيْحْشَرُ المرء على ما مات عليه كما قال عليه فيما رواه مسلم وابن ماجة عن "جابر": " يُبْعَثُ كُلُ عَبْدٍ عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْهِ "حديث صحيح.

وكما قال عليه الصلاة والسلام "إِذَا مَاتَ ابْنُ آدَمَ انْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلاَّ مِنْ ثلاثٍ : صَدَقَةٌ جَارِيَةٌ ، أَوْ عِلْمٌ يُنْتَفَعُ بِهِ ، أَوْ ولدٌ صَالِحٌ يَدْعُولَهُ "كما رواه البخارى ومسلم والترمذى عن "أبى هريرة "، ولاحظ أن ما ذكره الرسول عَلَيْ هو كله من أعمال العبد في حياته ، ولكن يظلُّ الميِّتُ يحصدُ ثوابها ، طالما أن لها نفع للناس في الدنيا ، فبقاء أثرها في الدنيا يفيد الميت ، لأن هذا الأثر نتيجة لأعماله .. أما عمله بجوارحه فقد انقطع بموته...

أمًّا سَيْرُ القلوب إلى اللَّه ، والأعمَالِ الباطنية التي ذكرناها ، فإنها

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية: ١٩١.

من أفعال القلوب والأرواح .. والأرواح لا تفنى بالموت .. بل تظل على ما هى عليه .. وأعمالها مستمرة ... ويكون ما انشغلت به فى الدنيا هو نفسه ما تنشغل به فى الآخرة ... فإذا أحَبَّ العبْدُ رَبَّه بقلبه وروحه قبل الموت، فبعد الموت حُبُّه أشد .. وقربه أعظم ، ... فقد انقشع حجاب المادة ، وتخلَّص من قيودها .. وانطلق إلى اللَّه تعالى ، حيث يزيده اللَّه من فضله، لا فارق بين موته وحياته ... بل إنَّهُ بِمَوْتِهِ يُصْبحُ أكثرَ انطلاقاً وصفاءً...

ويضرب اللَّه تعالى لذلك مثلا بالشهداء ... فإنهم أحياءً عند ربهم يرزقون .. ورزقهم في الآخرة ليس من رزق أهل الدنيا .. فهو ليس الطعام والشراب .. ولكنها درجات وأنوار و تجَلِّيَّات لا يعلمها إلا اللَّه تعالى ..

وهذا الشواب العظيم لا يخطر على بالك أنه نتيجة لأفعالهم.. فقد لا يكون لهم فعل يُذْكَرُ ، فقد يذهب للحرب ، وقبل أن يرفع سيفه يكون قد قُتِل ... ولم يقل جَل شأنه أن مَن قتَل عشرة ، أو مَن قتَل عشرة ، أو مَن قتَل مائة من الكفار يكون له ثواب الشهادة .. ولكنّه حَدَّدَها بِرَجُلٍ أَحَب اللَّه تعالى ، وأَحَب نَصْره ، ونَصْر حزبه ، ونَصْر كلمته ، فهانت عليه اللَّه تعالى ، وأحَب نَصْره ، وباع نفسه له ، فذهب مع المجاهدين الدنيا ، وتعلق باللَّه تعالى ، وباع نفسه له ، فذهب مع المجاهدين قاصداً وجه اللَّه ... فَقُتِلَ في سبيل اللَّه ، وهو على هذه النِّيَّة ، حتى وإن لم يرفع سيفه أو يقتل كافراً ..

فالجزاء على ما في القلب من صِدْق النبيَّة في حببً اللَّه، وتعظيمه، والغيرة على دينه، والحرص على نُصْرَةِ كلمته، والزهد في كل ما سوى اللَّه .... وهذا كله من أعمال القلوب ....

فإن عاد من هذه الحرب فهو من المجاهدين ، وله أجره العظيم

عند اللَّه تعالى بلا شك ، على قدر ما أبلي وقَدَّم ...

فإن قُتِل ، وسالت نفسه ، وأريق دمه ، وهو على هذه النِيَّة العظيمة ، فقد حَسُنَ خِتامُه ، وفاز بِحُسْنِ الخاتمة ، فهو من الشهداء المذكورين .. والقتلُ عملُ سلبى وليس بإيجابى ، فهو لم يقتل نفسه .. بل قتله الكفار ، ففاز بالشهادة ، ثمنا لدمه ونفسه وحسن ختامه فى سبيل اللَّه ، فتنبه للفارق بين الحالتين .

وهذان الصنفان من العباد: أهلُ الظاهر، وأهل الباطن إذا جازت لنا هذه المُسَمَّيَات يدورون في عبادتهم وصِلَتِهِمْ باللَّه تعالى حول محورين أساسيين ...

الأول هو صدق الإيمان باللَّه تعالى ..

والثاني الصدق في معاملة اللَّه تعالى ...

صدق في الإيمان ، وصدق في النيَّةِ ، وصدقٌ في العمل ظاهراً باطناً ، وصدق في معاملة اللَّه تعالى ...

فإنْ صَدَقَ العبدُ بتوفيق اللَّه تعالى في مجاهدة نفسه وفي الإقبال على فعل الخيرات وترك المنكرات، ينقله اللَّه تعالى من درجة الإيمان العامِّ إلى درجة الإيمان الخاصِّ ... يقولُ عَلَيْ "إنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إلى العامِّ إلى الجَنَّةِ وإنَّ الرَّجَلَّ لَيَصْدُقُ حَتَى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّه صِدِيقًا "حديثُ صحيحٌ ، رواه البخارى ومسلم عن "ابن مسعود "، وانظر إلى خِطَاب اللَّه جَمِيعًا أَيُّهُ إلى خِطَاب اللَّه تعالى حيث يقول : ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ اللَّه خَمِيعًا أَيُّهُ

ٱلۡمُؤۡمِنُونَ ﴾ (١)

وقوله جَلَّ شأنه: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَن تَخَشَعَ قُلُوبُهُمۡ لِذِكِرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ (١)

وقوله: ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِيَّ أَنتُم بِهِ ع مُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ (٣).

فاللَّـهُ سبحانه وتعالى يـؤدِّب المـؤمنين بمزيـد مـن الأدب معـه، بالخشوع والتقوى والتوبة وغيرها، لينقلهم من الدرجة العامة للإيمان إلى الدرجات الخاصة منه ...

فالإيمان درجات ... ومنه العامُّ .. ومنه الخاصُّ .. ويليه التقوى .. ويليه التقوى .. ويلي التقوى الإحسان ، حيث يدخل في مقام الأبرار ، ثم يكون في مقام المُقَرَّبين.

يقول تعالى : ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِينَ اللَّهَ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ويقـــول : ﴿ إِذَا مَا ٱتَّقُواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَءَامَنُواْ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَاللَّهُ يَحُبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ (١).

ويقول : ﴿ كَلَّا إِنَّ كِتَنبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيبِنَ ﴿ كُلَّا إِنَّ كِتَنبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيبِ

(١) سورة النور آية : ٣١ .

(٣) سورة المائدة آية : ٨٨ .

(٥) سورة الأنفال آية: ٢٩.

(٧) سورة المطففين آية : ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد آية: ١٦

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة آية : ٨٨ .

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة آية: ٩٣.

ويقول : ﴿ وَٱلسَّبِقُونَ ٱلسَّبِقُونَ ﴾ (١).

ويقول ﷺ: "لا يَبْلُغُ العَبْدُ أَنْ يَكُونَ مِنَ المُـتَّقِينَ حَتَى يَدَعَ مَا لا بَأْسٌ بِهِ حَذَرًا مِمَّا بِهِ بَأْسٌ " رواه الـتِّرْمِذِي وابن ماجـة والحاكم ، وهـو صحيح.

فهذه كلها درجات من درجات الإيمان والإحسان ، ولكل درجة منها أدب مع اللَّه تعالى وسلوك وسير يناسب هذا المقام .

## ● الصَادِقُونِ والصِدِّيقُونِ:

يقول تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (٢).

فأهل الجهاد مع النفس في اللّه تعالى يرفعهم ربهم يمنّه وكرَمِهِ من درجة ورجة إلى درجة ، ويزيدهم من فضله جَلَّ شأنه ، بل إن هناك درجة أعلى وأعزُّ وأكرمُ عند اللّه تعالى .. حيث يقول تعالى : ﴿ فَأُوْلَتِ كَ مَعَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنّبيِّ مَ وَٱلصّّلِ حِينَ وَٱلصَّلِ حِينَ وَٱلصَّلِ حِينَ وَٱلصَّلِ حِينَ وَالسَّهُ كَآءِ وَٱلصَّلِ حِينَ وَصَمْنَ أُوْلَتِ لِكَ رَفِيقًا هَ ﴾ (٣).

وهناك فارق بين الصادقين والصِدِّيقين، فدرجـــة "الصِدِّيقية " تلــى النبـوة مباشـرة ... وهــم صفوة عبـاد اللَّــه تعـالى

<sup>(</sup>١) سورة الواقعة آية : ١٠-١١. (٢) سورة العنكبوت آية : ٦٩.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية: ٦٩.

دون النبوة والرسالة مباشرة.

ويقول تعالى : ﴿ ٱللَّهُ حَجُتِّبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهَدِىٓ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴿ اللَّهُ عَلَى أَن هناك نوعين من المقربين إلى اللَّه وظاهر معنى الآية يدلُّ على أن هناك نوعين من المقربين إلى اللَّه نعالى ...

الأول: أهل الاختيار .. وهذا اختيار من اللَّه تعالى واصطفاء منه جَلَّ شأنه لعبده ، فاللَّه تعالى يخْلُقُ ما يشاء ، ويختار ما يشاء ، ويفعل ما يشاء بقدرته وعزَّته وعظمته ، ولا حول للعبد في هذا ولا قوة ولا فضل ، ألم يقل جَلَّ شأنه: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكُمَةَ مَن يَشَآءُ ۚ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكُمَةَ فَقَدُ أَوْتِي خَيِّرًا ﴾ (٢) .

والثاني: أهل الإنابة .. وهم أهل المجاهدة مع النّفْس وأهل التوبة وأهل التخليط بين الأعمال الصالحة وغيرها.

فالنوع الأول: محبُوبٌ عند اللَّه، موكولٌ إِلَى اللَّه تعالى، يتولاه بعنايته ورعايته ولا دخل للعبد في شئ من هذا، بل خلقه اللَّه، واختاره وأدَّبَه وعلَّمه واصْطفاه وأوصله الى ماكتبه اللَّه له في علمه القديم.

والنوع الثانى: مُحِبُّ للَّه تعالى يُجَاهِدُ الهوى والنفس ويعلو ويهبط، ويتوب ويرجع، ويتقدم ويتأخر، حتى ينتقل من مقام إلى مقام، وحتى يصل إلى ما كتبه اللَّه له في علمه القديم.

<sup>(</sup>١) سورة الشورى آية : ١٣. (٢) سورة البقرة آية : ٢٦٩.

والفضل للَّـهِ تعالى على الجميع ، ولكن فرق بين الطالب والمطلوب، وفرق بين المُحِبِّ وسعيّـهِ للمحبوب، وبين المَحْبُـوبِ ورعاية المُحِبِّ له .....

فالنفس والهـوى والشيطان لايتـركان السبيل إلـي اللَّـه ممهداً أمام العباد ، فهناك زلاَّت وسَقَطَات ومشاقٌ وفتن كثيرة ، مع محن وابتلاءات ، يُختبر بها هـذا السالِكُ إلى اللَّه تعالى .. فإنَّ اللَّه العزيز العظيم ذو الجَلال والإكرام لابد وأن تكون طريق معرفته ، والتقرُّب منه جَلَّ شأنه فيها الخطر العظيم والمشاقُ الصعاب ، حتى يفوز العبد في النهاية بأعلى مطلوب وأغلى محبوب .. فإن كان مطلوبك ومقصودك هو اللَّهُ تعالى ، فالأمر جَلَلُ وخطرُ ، بل ولابد من وجود دليل لك ، سَلَكَ قبلك هذا الطريق ليدُلَّك على أسراره وعقباته ، وكما قال تعالى : ﴿ ثُمَّ

ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ۗ ٱلرَّحْمَنُ فَسْئَلَ بِهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ ۗ ٱلرَّحْمَنُ فَسْئَلَ بِهِ عَلِيرًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ

فمن قصد وجه اللّه تعالى وأحبّه واشتاق إليه ، فهذا أمره غيير أمر الدى يتاجر مع اللّه تعالى ويرجو الثواب ويخشى العقاب ... فالمحبُّ للّه تعالى حريصُ على إرضائه ، مكتف بحبّه ، مؤتنس بوحدانِيَّتِه ، غريبُ عن الخلق والأكوان .. لايريد الدنيا ولايريد الآخرة ، لأن الاثنتين من طلبات النفس ورجائها في النعيم لها ، إمَّا في الدنيا وإمَّا في الآخرة ، فهو في الحالتين يعتمدُ على عمله ، لِكَسْبِ نفسه سعادةً بالحياة الطيبة في الدنيا أو بالسعادة على عمله ، لِكَسْبِ نفسه سعادةً بالحياة الطيبة في الدنيا أو بالسعادة

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان آية: ٥٩.

بالجنة وما فيها من نعيم .. وهذا وإن كان أمره طيِّبًا ومطلوبًا ، إلاَّ أن الثانى القاصد وجه اللَّه تعالى ، المُحِبِّ له ، لا يرتضى عن اللَّه تعالى بديلا ، لا بدنيا ولا بآخرة .. فقصده وجه اللَّه لا غير ، وغير مشغول بثوابٍ أو عقابٍ .. بل مقصوده أعزُّ من ذلك وأغلى...

يقول تعالى : ﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴿ ﴾ (١)

ويق وَلَا تَطَرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُدعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُريدُونَ وَجْهَهُ ﴿ ﴾ (١).

فهؤلاء صفوة العباد للَّـه تعالى .. قوم يحبون اللَّـه تعالى ويحبهم اللَّه تعالى ، هم خالصون له ، لا تشغلهم الدنيا ولا الآخرة .

روى الديْلَمِيُّ في مسند الفردوس عن إبن عبَّاس رضى اللَّه عنهما قول رسول اللَّه ﷺ "الدُّنْيَا حَرَامٌ عَلَى أَهْلِ الآخِرَةِ ، والآخِرَةُ حَرَامٌ عَلَى أَهْلِ الآخِرَةِ ، والآخِرَةُ حَرَامٌ عَلَى أَهْلِ الدُّنْيَا ، و الدُّنْيَا والآخِرَةُ حَرَامٌ عَلَى أَهْلِ اللَّه " حديث حسن.

وهؤلاء الصفوة لهم سير إلى اللَّه تعالى خاص بهم.

ذلك أن هناك عالِمُ باللَّه تعالى .. وهناك عالِمُ بأوامرِ اللَّه تعالى ، وهناك عالِمُ بأوامرِ اللَّه تعالى ، فالعالم بأوامر اللَّهِ هُو الذي أحكم العِلم بالحلال والحرام ، والأوامر والنواهي ... فهذا إذا عَبَدَ اللَّهَ تعالى وأناب وجاهد نفسه ، صار

<sup>(</sup>١) سورة الكهف آية: ٢٨.

ولياً لأوامر اللَّـه تعالى ، فهـو ولىُّ حقـوق اللَّـه تعالى ، وهـى درجـة مـن درجات الولاية .

أما العالِمُ باللَّه جَلَّ وعلا فذاك عالِم بأسمائه وصفاته وتجلِّيَّاتِه .. فعاش فيها ، وانشغل باطنه بها ، واشتعلت روحه بنور المحبَّة للَّه تعالى .. فإن أخلص واستقام كان وليًّا للَّه تعالى ، وهي الدرجة الأعلى من الولاية لِحَقِّ اللَّهِ جَلَّ شأنه ....

وأصل الولاية .. هو ولاية اللَّه تعالى لِكُلِّ المؤمنين : ﴿ ٱللَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيُّ اللَّهُ وَلِيُّ النَّورِ ﴾ (١).

ويقول: ﴿ أَنتَ وَلِيُّنَا فَٱغْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنَا ۖ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْغَنفِرِينَ ﴿ \* ( ) . وهذه هي الولاية العامة من اللَّه لكل المؤمنين .

ويقول تعالى : ﴿ أَلَا إِنَّ أُولِيَآ ءَ ٱللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ تَخَزَنُونَ ۚ ۚ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ۚ ۚ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَفِى ٱلْأَخِرَةِ ﴾ (٣).

فاللَّه تعالى هو الولىُّ ، يتولى العبد بالرِّعاية والحِفظ والهداية ، والعبد كذلك يُطْلَقُ علَيْهِ الولىُّ إذا وَلِيَ اللَّه تعالى بالعِبَادة والطاعة والمحبة بصدق الإلتجاء إليه ، فهى صفة من صفات اللَّهِ تعالى مضافة للعبد.. وفيها العموم وكذلك فيها الخصوص .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية : ٢٥٧ . (٢) سورة الأعراف آية : ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس آية: ٦٢-٦٤.

فإذا وَلِى اللَّهُ سبحانه عبداً بالهداية والرشاد ، وَوَلِى العبدُ ربَّه بطاعته والمحبَّة وصِدق العبودِيَّة ، ألا تَرَى أنَّهُ في هذه الحالة لابد وأن تنشأ علاقة خاصة بين العبد وربِّه ، أو بين الحبيب وحبيبه ، لها آدابُ خاصة ، ولها مذاقُ خاص ، ولها مظاهر خاصة ، تناسب هذا المقام السامي .!!

وهـل تكفيـك أَيُّهَا القارئ الكـريم هـذه المقدمـة الطويلـة لتقـف على أعتاب معنى حـديث رسـول اللَّـه ﷺ عنـدما سأله سيدنا جبريـل عـن الإحـسان فقـال ﷺ: " أَنْ تَعْـبُدَ اللَّـهَ كَأَنَّـكَ تَـرَاهُ ، فِـإِنْ لَمْ تَكُنْ تَـرَاهُ فَإِنَّهُ يَـرَاكَ ".

وها وقفت على أبواب معنى قول الصحابى الجَليال "حارثة "أو "حذيفة "(على روايتين) عندما ساله رسول اللّه على " كَيْفَ أَصْبَحْت إ .. " فقالَ الصَّحَابِيُّ " أَصْبَحْتُ بِاللّه مُؤْمِنًا .. " فَقَالَ الصَّحَابِيُّ " أَصْبَحْتُ بِاللّه مُؤْمِنًا .. " فَقَالَ الصّحَابِيُّ " لِكُال حَقِقًة مُومِنَا اللّه مُؤْمِنًا .. " فقالَ رضى اللّه عنْه : حَقِيقَة أَ يِمَانِك .. " فقال رضى اللّه عنْه : " عَزَفَت نَفْسِي عَنْ الدُّنْيَا ، فَاسْتَوى عِنْدِي حَجَرُها وَمَدَرُهَا (أَيْ " تَوَفَت نَفْسِي عَنْ الدُّنْيَا ، فَاسْتَوى عِنْدِي حَجَرُها وَمَدَرُهَا (أَيْ تَوَفَت نَفْسِي عَنْ الدُّنْيَا ، فَاسْتَوى عِنْدِي حَجَرُها وَمَدَرُهَا (أَيْ تَوَفَت نَفْسِي عَنْ الدُّنْيَا ، فَاسْتَوى عِنْدِي حَجَرُها وَمَدَرُهَا (أَيْ تَوَفِيقَا ) ، وَلَوْ كُشِفَ الغِطَاءُ مَا ازدَدْتُ يَقِينًا ، وَكَأْنِي عَرْشَ الرَّحْمَٰنِ بَارِزًا ، وَكَأْنِي أَرَى أَهْلَ الجَنَّةِ يَتَزَاوَرُونَ ، وَكَأْنِي عَرْشَ الرَّحْمَٰنِ بَارِزًا ، وَكَأْنِي أَرَى أَهْلَ الجَنَّةِ يَتَزَاوَرُونَ ، وَكَأْنِي

أرأيت كيف كُشِفَ حِجَابُ المادّة عن الصحابيِّ الجَليل وعاش مع ربِّه ، وأنوار ربِّه ، وتجَلِّيَّات ربِّه ، وهو يحدِّثُ رسول اللَّه ﷺ بما يشعر به

ويعيش فيه ...!! وهل فهمتَ قول رسول اللَّه ﷺ عندما سَمِعَ مقالته فقال له " عرفت فالزم ....!!

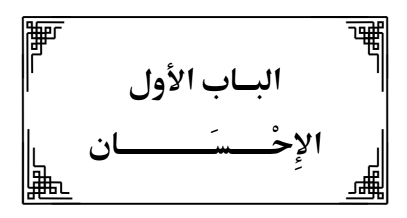
والصادقون بمراحلهم ودرجاتهم .. والصِدِّيقون بمرْتَبَـتِهِم العليَّة والمقرَّبون بمفَازِتِهم العظيمة .... كل هؤلاء هُم أهْلُ الإحسان .

جعلنا اللَّه تعالى منهم بفضله وكرمه وإحسانه ، وثبَّتَ أقدامنا ، وأتمَّ نعمته علينا ، وله الحمد في الأولى والآخرة .

مقدمة طويلة اعتذر عنها .....

ولنا في فصول الكتاب التالية تفسير أوضح بتوفيق اللَّه تعالى .

وصلِّ اللَّهم وسلِّم وبارك على إمام أهل الإحسان ، وسيد المقرَّبين وخير المحبِّينَ المحبوبين ، وعلى آله وصحبه ونحن معهم أجمعين .





## الإحسان والعبودية :

الإحسانُ لغةً معناه الإتقان والإجادة ، وكذلك معناه الفضلُ والزيادة ، فالذي يُحسِنُ عَمَلاً يستدعي منه ذلك أن يستفرغ علمه كُللَّه ومهارَتَهُ كُللَّها لِحُسْن أداءِ العمل حتى يكون في درجة الكمال أو قريبا منها ...

فالعلم بالصنعة وأسرارها وحده لا يكفى .. بل لا بد من بذل الجهد اللازم لحسن الأداء وتطبيق العلم والمعرفة ...

والخلْقُ يتفاوتون في العلم والمعرفة ، كما أنهم يتفاوتون في القدرات ، ولذلك كان إتقانهم أو إحسانهم للأعمال متفاوت الدرجات، والكُلُّ يَظُنُّ نفسه قد أحسن ...

لذلك يأتى التعريف الدينى الشرعى للإِحْسَانِ ليقيسَ كل مسلم عمله عليه ... فيقول على : " الإِحْسَانُ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَراهُ ، فَإِنْ لَمْ عمله عليه ... فيقول على : " الإِحْسَانُ أَنْ تَعْبُدَ اللَّه كَأَنَّكَ تَراهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ "، وبذلك وضع على حدود مرتبة الإحسان مع اللَّه تعالى .. وجعله بين مراقبة اللَّه تعالى ، ومشاهدته بالمعنى الشرعى الصحيح، كما سيأتى تفصيلاً بإذن اللَّه تعالى ...

فإذا لم يصل العبد إلى مرتبة مراقبة اللّه تعالى فى كل أفعالهِ الظاهرة والباطنة ، وإنْ لهم يشاهد اللّه تعالى فى كل أفعاله بالمعنى الشرْعِيّ الصحيح ، كما يقول جَلَّ شأنه: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَتُمَّ

وَجُّهُ ٱللَّهِ ﴾ (١) .. فما دخل بعدُ في مقام الإحسان !!

والإحسان معناه كذلك الفضلُ والزيادة عن حد الاعتدال ... فمن أخذ الحقَّ بالحقِّ فهو من أهل العدل ... ومن عَفَا وأصلح فهو من أهل الإحسان ...

يقول تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾ (١).

ويقولُ جَلَّ شأنه: ﴿ وَأَحْسِنُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ (٦)

ويقول الله يُحِبُّ إِذَا عَمِلَ أَحَدُكُم عَمَلاً أَنْ يُتْقِلَهُ " رواه البيهقي عن " عائشة " رضي الله عنها ...

ويقول عليه أفضل الصلاة والسلام "إنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَدْ كَتَبَ الإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْ ، فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا القِتْلَةَ ، وإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا القِتْلَةَ ، وإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا القِتْلَةَ ، ولِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا القِتْلَةَ ، ولِذَا ذَبَحْتُمُ شَفْرَتَهُ ، وَلْيُرِحْ ذَبِيحَتَهُ "حديثٌ صحيح ، رواه أَحمد ومسلم والترمِذي عن" ابن ماجة ".

فالأمر إلينا من اللَّه ورسوله بالإحسانِ فرضٌ وليس نافلة كما يتصور البعض ، فإن اللَّه تعالى كما قال ﷺ: " طَيِّبُ لايَقْبَلُ إِلاَّ طَيِّبًا" ، والعملُ الطَيِّبُ يلزمه الإتقان نية وأداءً .

ويبينُ لنا جَلَّ شأنه في كتابه العزيز ، الطريق للوصول إلى الإحسان

(٢) سورة النحل آية: ٩٠.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية : ١١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية: ١٩٥.

حيثُ يقول : ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَ أَسَلَمَ وَجْهَهُ لِللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ (١). ويقول : ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ آ إِلَى ٱللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بٱلْعُرْوَة ٱلْوُثْقَىٰ ﴾ (٢).

ويقول : ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوۤاْ إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَءَامَنُواْ ثُوَا اللّهُ عَجُبُ ٱللّهُ عَجُبُ ٱللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَا عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ الْ

- فالإسلام هو إسلام الوجه إلى اللَّه تعالى وتسليم كل أمورك إليه ، وتوجيه كُلِّ النِيَّة الصادقة إلى اللَّه تعالى في عباداتك وعاداتك ..
- والإيمان هـو صـدق الـيقين بـصفات اللَّـه تعـالى وأسمائـه الحسنى ، وإدراك هذه المعانى ذوقاً وشهوداً بالقلب والنفس والروح .
  - ثم يأتى دور التقوى لتزيد من درجة الإيمان ..

وأولُ ما يَتَّقِى العَبْدُ هوَ أَنْ يَتَّقِى مَا حَرَّمَ اللَّه تعالى .. ثم يَتَّقِى ما اشتبه عليه بين الحرام والحلال .. ثم يَتَّقِى فُضُولَ الحَلالِ فيترك ما لا بأس فيه ، خوفا من الوقوع فيما فيه بأس ... ثم يَتَّقِى الحلال ، فلا يأخذ منه إلا على قدر ضرورته ، لا على قدر نَهَمَتِهِ وشهوته ... ثم يتدرج حتى يَتَّقِى كُلَّ

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية : ١٢٥. (٢) سورة لقمان آية : ٢٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة آية: ٩٣.

ما سِوى اللَّه تعالى .. ولاينشغل بالدنيا إلا على قد ر الضرورة التي تبيح له الحياة .. ويجعل كل سعيه وجهده في سبيل اللَّه تعالى وابتغاء مرضاته .

- يُحْكَى عن سيدِنا الإمام جعفر الصادق ، رضى اللّه عنه أنه كان يتوضأ من إبريق ماء يحمله عبد له .. فسقط الإبريق من يد الغلام على أنف الإمام جعفر ، رضى اللّه عنه ، وكُسِرَ أنفه ، وسال منه الدم ... ، فأدرك العبد أنّه هالك لامحالة .. ، فقال لسيدِه " والكاظمين الغيظ " .. فسكن غضب الإمام ، وقال لغلامه "كظمت غيظى " ... ، فأكمل الغلام "والعافين عن الناس" ، فتبسَّمَ الإمام ، وقال " قد عفوت عنك".. فاستبشر الغلام يكرَم سيدِه فأكمل " واللّه يحب المحسنين " ، فقال له الإمام " إذهب فأنت حر " ، ﴿ ٱلّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَنظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعافِينَ عَنِ

فانظر إلى تقوى الإمام ، وورعه ، وإحسانه حيث جازى المسيء إليه، المُهْمِلَ في أداء واجبه ، بأن أعتقه لوجه اللَّه تعالى ، رحمةً بالعبد وابْتِغَاءَ وجهِ اللَّهِ تعالى ورضوانه ....

ولكي تعلم درجة الإحسان عند اللَّه تعالى فانظر إلى قوله جَلَّ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية: ١٣٤.

شأنه: ﴿ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (١)

و يقول : ﴿ لَهُم مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ۚ ذَالِكَ جَزَآءُ ٱلۡمُحۡسِنِينَ ﷺ ﴾ (٢).

وما ظنك بعبد من عباد اللّه يُدَلِّلُهُ اللّه تعالى ويكرمه ويراضيه ويقول له: "لك ما شئت كما تريد" ...!! بل انظر إلى وصف اللّه تعالى لصفوة خلقه ، وهم الرسل صلوات اللّه وسلامه عليهم أجمعين ، حيث يقول : ﴿ سَلَم عَلَىٰ نُوحٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّا كَذَالِكَ خَرْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ فِي إِنَّا كَذَالِكَ خَرْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ فَي إِنَّا كَذَالِكَ خَرْرِى اللّهُ عَبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ فَي ﴾ (٣).

ويقــول: ﴿ سَلَامٌ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴿ كَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ وَيَقَالُ اللَّهُ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴿ كَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (ا).

ويقول: ﴿ سَلَمُ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَنُرُونَ ﴿ إِنَّا كَذَالِكَ خَزِى اللَّهُ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَنُرُونَ ﴿ إِنَّا كَذَالِكَ خَزِى اللَّهُ عَلَىٰ مُوسِينِ ﴾ (٥).

ويقول : ﴿ سَلَامٌ عَلَىٰ إِلَّ يَاسِينَ ﴿ إِنَّا كَذَالِكَ خَرْى

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية: ١٤٨، ١٣٨، سورة المائدة آية: ٩٣.

<sup>(</sup>۲) سورة الزمر آية : 87 . (۳) سورة الصافات آية : 88 - 11 - 11 .

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات آية: ١٠١٩-١١١. (٥) سورة الصافات آية: ١٢٠-١٢٢.

ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ).

فاللَّـه جـلَّ شائه يمتدح أنبياءه الكرام - بعد كمال إيمانهم ..!! - أنَّهُمْ هم أهل الإحسان .

ويحق لنا هنا أن نتوقف وقفةً قصيرة ...

يقول جَلَّ شأنه : ﴿ ذُرِيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ ۚ إِنَّهُۥ كَانَ عَبْدًا مَعَ نُوحٍ ۚ إِنَّهُۥ كَانَ عَبْدًا شَكُورًا ﴿ وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُردَ ذَا ٱلْأَيْدِ الْمَهُ وَالْمُورَا ﴿ وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ ﴿ وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ ﴿ وَٱذْكُرْ عَبْدَهِ لَ لَيْلًا ﴾ (٥) ، ويقول : ﴿ وَٱذْكُرْ عَبْدِهِ لَ لَيْلًا ﴾ (٥) ، ويقول : ﴿ وَٱذْكُرْ عَبْدِهِ لَ لَيْلًا ﴾ (٥) ، ويقول : ﴿ وَٱذْكُرْ عَبْدِهِ لَ لَيْلًا ﴾ (٥) ، ويقول : ﴿ وَٱذْكُرْ عَبْدَدَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَنَ وَيَعْقُوبَ ﴾ (١).

فنجد أن اللَّه تعالى قد مدح أنبياءه الكرام بإطلاق صفة العبودية عليهم ، وفي الآيات الأخرى بإطلاق صفة الإحسان كذلك ...

والربط بين الصفتين واضح ... ذلك أن العبودية الحقَّة تستلزم الإتقان في أداء وظائف العبودية وتكاليفها الباطنة والظاهرة .. مع الاسترسال مع اللَّه تعالى بكُلِّيته في كُلِّ أحواله .... فروحه .. وقلبه .. وجسده كلهم تحت طاعة العبودية المطلقة ، وتحت سلطان الألوهية وعظمتها ... فالذي أتقن وأحسن في مقامه في العبودية للَّه

(٢) سورة الإسراء آية: ٣.

(٤) سورة ص آية: ٤١.

<sup>(</sup>١) سورة الصافات آية : ١٣٠-١٣٢

<sup>, .</sup> (٣) سورة ص آية : ١٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء آية: ١. (٦) سورة ص آية: ٤٥.

تعالى.. لاشك أنه قد أحسن تعظيم اللَّه تعالى ومحبته جَلَّ شأنه.

فمقام الإحسان كما هو ظاهر هو مقام العبودية الحقّة للّه تعالى .. وهي أعلى وأَخَصْ صفة يطلقها اللّه تعالى على صفوة خلقه .. فقوله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقُتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقُتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقُتُ اللّه تعالى معناه أن العبد قد وفقه اللّه تعالى لأداء على أنَّ مقام العبودية للّه تعالى معناه أن العبد قد وفقه اللّه تعالى لأداء الرسالة التي خُلِقَ من أَجَلِها .. ، ونال بذلك رِضَا اللّه عنه بصدق العبودية والإحسان فيها ...

فَتَنَبَّه - رَحِمَكَ اللَّه وإيَّانا - عن أى مقامٍ نتحدث .. وانطلِق بقلبك وروحك معنا لنحلق في هذه المذاقات السامية ، والمُدْرَكَاتِ العالِيَةِ العَالِيَةِ ... من كتاب اللَّه تعالى .. وأحاديث رسولِه الكريم الذي لاينطق عن الهوى صلَّى اللَّه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين .

• ولايتأتّى للعبد أنْ يَدْخُلَ في مقام الإِحسان هذا قبل أن يُتِمّ ويُكْمِلَ ويتقن إيمانه باللّه تعالى ، قولا ، وفعلا ، وعملاً .. ، فيلتزم بتقوى اللّه تعالى ، ويَدَع ظاهر الإثم وباطنه ، ويستغرقه ذكر اللّه تعالى في اللّه تعالى ، ويَدَع ظاهر الإثم وباطنه ، ويستغرقه ذكر اللّه تعالى في جميع أحواله قائماً ، قاعداً ، نائماً ، ويوجّه وَجْهَهُ ووجْهَتَهُ ودنياهُ وآخِرَتَهُ إلى اللّه تعالى لا يُرِيد إلاَّ وجهَهُ جَلَّ شأنه ، ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَهُ لَهُ لَمُعَ ٱلْمُحْسِنِينَ هَا ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات آية : ٥٦. (٢) سورة العنكبوت آية : ٦٩.

## ● الصَادِقُ والصِدِّيقُ:

والإيمان كما يقول في " " يضع وسَبْعُونَ شُعْبَةً .. أَعْلاهَا قَوْلُ لا إِلهَ إِلاَّ اللَّه ، وأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الأَذَى عَن الطريق .. والحياءُ شُعْبَةُ من الإيمان "كما ذكره مسلم والنسائى عن " أبى هريرة " ، وكم بينهما من أمورٍ وأوامر على العبد أن يقوم بها ، ويجاهد حتى يستقيم حاله الظّاهر والباطن .. وعلى العبد الجهاد ، أمَّا الهُدَى فمِنَ اللَّه تعالى فضلاً مِنْهُ وتَكَرُّمًا .

• والاهتمام كله يكون على القلب وما يشغله .. فإن قيمته ودرجته عند اللَّه تعالى إنَّمَا هِهَ بِقَدْرِ ما يشغَلُهُ وما يهْتَمُّ بِهُ اللَّه بِهُ ورضاه ...

فرسول اللّه ﷺ يخبرنا أنَّ في الجسد مُضْغةً ، إذا صَلُحَت صَلُحَ الجسد كله ، وإذا فسدت فسد الجسد كله ... ألا وهِيَ القَلْبُ .... فإن القَلْب بما رُكِّبَ فيه من نَفْسٍ وروحٍ معاً ، هو مَحِلُّ الجِهَادِ في سبيل اللّه .. فإن مال إلى الدنيا وشهواتها .. فقد فسد والعياذُ باللّه ، وإنْ سما إلى اللّه نقد فسد والعيادُ باللّه ، وإنْ سما إلى اللّه تعالى ، وأنوارهِ فقد أفلح وفاز .. ، ثم يأتي بعد ذلك دورُ الجوارحِ ، وهي في النهاية المطيعة لما يكون في القلب من فساد أو تقوى ، فالقَلْبُ هو الآمرُ الحاكمُ .. والجوارحُ هِي عبيدهُ المُنَفِّدةُ .

يقول ﷺ "القَلْبُ مَلِكُ وَلَهُ جُنُودُ، فِإِذا صَلُحَ المَلِكُ صَلُحَتْ جُنُودُهُ، فِإِذا ضَلُحَ المَلِكُ صَلُحَتْ جُنُودُه "رواه البيهقي عن "أبي هريرة ".

• ومِنَ المعتاد أنْ يكونَ السلوكُ والسيرُ للعبْد إلى اللَّه تعالى بالكيفية التَّالِيَة – ولكن ليس هذا شرطاً ولا قانوناً ، فاللَّه تعالى قادرُ أن يفعل ما يريد كيف شاء بعبده في لحظة واحدة – ولكننا نتحدث عن عموم السلوك إلى اللَّه تعالى ....

أ- الزهد بالقلب في شهوات الدنيا ، وعدم الانشغال بها ، إلاَّ على قدر الضرورة التي تبيح له الحياة الكريمة التي تناسب مستواه .. ولايمنعُ الزُّهْدُ في الدُّنْيا من أن يكون العبْدُ مشغولاً فيها ، وفي مظاهِرِها ، وفي السَّعْيِّ فيها للكسب الحلال .. ، ولكنَّ المقصود هو أن تكون يداه مشغولتين بالدنيا ، ولكنْ قلبه مُعلَّقُ باللَّه تعالى ، فلا يفرحُ بما يأتيه فيها ، ولايحزنُ على ما فاته منها .. إنَّمَا يكونُ فَرَحُ المُؤْمِن بفضل اللَّه عليهِ ورحمتهِ به لاغير .

ب- البُعْدُ عن الكبائِرِ والمُنْكَراتِ .. ثم الصغائرِ والأمورِ المشتبهةِ .. والمسارعةُ إلى التوبَةِ الصَّادِقَةِ إنْ زلَّ وسقطَ ، ومهما تكرر الذنب يكرر التوبة الصادقة ... ويكثر من ذكر التوحيد والاستغفار ....

ج- القيام للّه تعالى بالعبادات المفروضة ولا يتهاونُ فيها ولا يُسوِّف في أدائِها. ويلى ذلك القيام بأداء سنَّة رسول اللّه قلم قدر استطاعته ..، وحتى تصير العبادة له عادةً لا يستطيعُ الانقطاع عنها .. وكل يوم هو في ازدياد ، ويكون مع اللّه دائمًا ، بين الخوف من عقابه، والرجاء في ثوابه .

د- الرُّقيّ بالأدَبِ مع اللَّه تعالى في عباداته ، وعاداته ، واقترابه من سُنن رسول اللَّه ﷺ ويحاول أن يكون ظاهره كباطنه نقاءً وصفاءً وطاعة

للَّه تعالى ، ويتلمس سُنَنَ الرسول ﷺ في أحواله ، من تسليمٍ ، وتصديقٍ ، وتفويضٍ ، وتقوى ، وورعٍ ، وشكرٍ و غيرهم ، ويزدادُ للَّه تعالى ذكرًا بلِسَانه وقلبه ، ويُكْثِرُ من الصلاة على رسوله ﷺ .

ه - يرْتقى فى معاملته مع اللَّه تعالى مِنَ انْتِظَارِ الثَّوابِ على عبادتهِ وأعمالِهِ ، إلى يقينه بأن الفضل كُلَّهُ للَّه تعالى فى توفيقه فى أدائها ، فتصبح عبادته مع ربه عبادة الشاكرين ، المؤدِّينَ حقَّ الشُّكرِ للَّه تعالى ، وهذه درجة أعلى منْ درَجَة عِبَادَةِ الطَّامِعِينَ فى الأَجْرِ والثَّوَابِ .. ، كما تُصبح عبادته ليستْ عادة تعوَّد عليها .. بلْ شُكْراً للَّه تعالى.

و- إذا استقام في عبادَتِه للَّه تعالى بِبَدَنِه وقلبه وروحه بهذه الصِّفة السَّابقة فلابد وأنْ يَتَحَرَّكَ قلبه لمحلَّة اللَّه تعالى والإحساس بعظمته وكبريائه ، فتُداخِلَهُ الهَيْبَةُ مِنَ اللَّه جَلَّ شَأْنُهُ ، فيجِدَ لِعِبَادتِه طعمًا وذوْقاً آخرَ في معاملته مع خَالِقِه جَلَّ شأنه ، ويُذِيقُهُ اللَّه تعالى في قلبه بعض أنوار صفاته جَلَّ شأنه ، فيميل بطبعه حينئذ إلى عوالم الملكوت ... ، ويجد لعبادته لَذَةً وشوقا ....

ز- إذا ارتقى إلى مقام الحُبِّ للَّه تعالى فحينئذٍ لا يشغَلُهُ ثوابُ ولا عِقَابُ ولا يهتمُّ بأمْرِ الدُّنْيَا ولا أمرِ الآخرةِ .. ولكن يكون هَمُّه كُلُّه على اللَّه تعالى ، طالباً رِضَاه ومحبَّتَهُ وقُرْبَهُ ، وتقِلُّ رغباته الدنيوية -بل وتنزوى رغباته الأخروية كذلك- قاصداً وجه اللَّه تعالى لا غير ، بلْ قد يفقدُ لذَّةَ العِبَادَةِ والذِّكْر التي كان يجِدُهَا في المرحلة السابقة.

ح- كُلَّمَا تَمَسَّك ظاهِرُهُ وباطنه بأوامر اللَّه تعالى وسنَّة رسوله عَلَيْكُ

والقياسُ فِي هذه المرحلة هو أن يكون تمسُّكُهُ بالعبادة من باب المحبَّةِ والشوق للَّه ورسولِهِ ، لا من بابِ الأمر والطاعة فقط ..

ط- فى هذه المرحلة السامية يفيض اللَّه تعالى على عبده بأنوار هدايته وعلمه ، فيستَمِدُّ من باطنِ أسرارِ شريعة رسول اللَّه على أنواراً عظيمة ... فالعبد قد اقترب من اللَّه ورسولِه بروحه وقلْبه ، فلابد أن يهدى اللَّه قلْبه ويُعَلِّمه ، ولابد أن يكون مُرْشِدُه وسيدُه وإمامُه رسول اللَّه على وأكرم به من مؤدِّب ومعلِّم على .

وقياسه هنا هو أن يُحِبَّ صَادقًا كل ما يُحِبُّ اللَّه ورسوله ، وأنْ يكره كل ما يكرهُ اللَّه ورسًولُه ، أو كما يقولُ عَلَيُّ أن يكون هواهُ تبعا لِسُنَّة رسول اللَّه عَلَيْ .

ى – قدْ تظهرُ للسالكِ إلى اللَّه بهذه الكيفيَّة بعضُ الأمور الكونية أو ما نسميها بالكرامات كما كانت تحدُثُ للكثير مِنْ صَحَابَةِ رسول اللَّه عَلَىٰ ، والمجالُ هنا لايتَسِعُ لسرْدِها .. ولكنَّها عُمُومًا سَبَبُهَا هو تعلق العبْدِ بعوالِم الغيبِ والملكوتِ مع الزهد في الدُّنْيَا وزينتها وسرابها .. لذلك قد ينكشف له بعض عوالم الملكوتِ ويتعايشُ معها .. فإنَّه ينظر بنور اللَّه تعالى وليس بنظرِهِ هُو ... واللَّه تعالى يؤتيه الحكمة من عنده وليس بعقله هو .. أى أن اللَّه تعالى يتولاًهُ بالعِناية والرعايةِ .. واللَّه فعَّالُ لِمَا يُريدُ مع عبده .. فقد يكرمه بدعاءٍ له مستجاب...

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية : ٢٨٢.

أوبحب الناس له وطاعتهم لأوامره ... ، أو يرزقه من حيث لا يحتسب ... ولا حرج على فضل اللَّه ...

ك- في هذه المرحلة الخطيرة التي يبدأُ العَبْدُ فيها التعامل مع بعض عوالم الملكوت، ينقسم أهل هذه المرحلة إلى قسمين..

القسم الأول: يَنْبَهِرُ بما يرى من الأنوارِ والأسرارِ في الكون، وقد يقف عندها بدعوى أن له دعوة مستجابة ينفع بها الخَلْق ، أو قدرة على التصرُّفِ الغير عادى في الملائكة أو الجنِّ ، فَيَظُنَّ أَنَّ هَذِهِ بغيتُهُ وكفى ... أو يجتمع النَّاسُ حَوْلَهُ ويروون صلاحه وتقواه فيغتُّر بغيتُهُ وكفى ... أو يجتمع النَّاسُ حَوْلَهُ ويروون صلاحه وتقواه فيغتُّر بنفسه ، ويظن أن ما وصل إليه إنَّمَا وصل إليه بجهده وعمله ، وليس بفضل اللَّه وكرمه ، فيزيد من أعماله بقصد زيادة المرتبة عنْدَ النَّاس ، وليس بقصد زيادة العبادة محبة للَّه تعالى .. وهناك تكون الطَّامَة الكُبرى ، لأن نيَّته وإخلاصه كانا أولا لعبادة اللَّه وفي انتظار فَطْلِ اللَّه ، وهنا تحولت النية والقصد إلى زيادة العبادة لزيادة مرتبته هو..، فهو في الحقيقة نزل مرة ثانية إلى مرتبة انتظار الجزاء ، والغرورِ بنفسه وبأفعاله والاعتماد على طاعته .

والقسم الثانى: لايلتفت إلى كل هذا، بل قلبه وعقله وعمله موجّه إلى اللّه تعالى، لا إلى أكوان اللّه تعالى، فلا دخل له بما يراه ويسمعه لا من الناس ولا من غير الناس، بل هو خاضع للّه، عابدًا ، زاهدًا فيما سوى اللّه ، يعبد اللّه حُباً فِي اللّه لا غير، وتعظيمًا وتقديسًا له جَلَّ شأنه ، مع يقينه الكامل بأن عمله مهما عَمِل لا يساوى عنْدَ اللّه جناح بَعُوضَةٍ ، فَالفَضْلُ كُلُهُ للّه تعالى .. وما أعماله إلا تصديقًا منه لِعُبُودِيَّتِهِ المحْضَةِ للّه تعالى ..

ل – من القسم الأول: وهو من يقف فَرِحًا بما ناله من مكاسِب في الدنيا، وإقبال الأكوان عليه ، وبعض خوارق العادات.. منهم من ينتكس والعياذ باللَّه غروراً بنفسه وبقواه الجديدة ، وقد يرجع إلى الدنيا بدعوى مصالح الناس وقضائها وهو في الحقيقة يريد مكسب نفسه بحب الناس وتقديرهم وقضاء مصالحهم .. وكُلُّ هذا لنفسه وليس للَّه تعالى .. وقد تلعب به الشياطينُ وترديه إلى أسفل السَّافلين ، وتصير الكرامات التي تجرى على يديه هي من باب الاستدراج والفتنة له ولمن حوله لا غير ...

والقسم الثانى: السالك إلى اللَّه لا يلتفت يُمنَة أو يُسرَة هو مقام "الصادقين " مع اللَّه تعالى وهو يعلم أن الأمر كله مُفَوّضُ للَّه .. وأن ما وصل إليه من مقام روحى ليس سببه عبادته وجهده، ولكن بفضل اللَّه وبرحمته ، الذى وفقه وهداه وقواه وأجرى الخير على يديه ، ويقينه أن اللَّه تعالى يُعِزُّ من يشاء ويُذِلُّ من يشاء في أقل من لمح البصر ......

وأهل القسم الثانى – أهل الصِّدْقِ والمُجَاهَدة أ – هم أهل تعب ومشقَّة ، فهو يبحث عن أمراض قلبه ليداويَها بالعبادة والذكر، ويبحث عن مداخل الشيطان إليه وهواه ، حتى في العِبَادة ، ويبحث عن مداخل الشيطان إليه وهواه ، حتى في العِبَادة ، حريص على إخلاصه للَّه تعالى ، يجاهد ليبتعد عن الرِيَاء ، والنفاق ، والشركِ الأصغر وغيرها ، فهو في هَم دائِم وعمل دائب ، عسى اللَّه تعالى أن يَمُنَّ عليه بالفضل من عنده .. والثبات بقوته .

وهـذا هُـوحَـالُ الأبرار الكرام ... أهـلُ مجاهـدةٍ وخـوفٍ وترقُّـبِ وابتلاءٍ بالناس والكـون ، وهـؤلاء الذين يقـول فيهم رسـول اللَّـه ﷺ:" لَـوْ

كَانَ المُؤْمِنُ فِي جُحرٍ ضَبّ لَقَيَّضَ اللَّه تَعَالَى لَهُ مَنْ يُؤْذِيه " كما رواه الطبراني والبيهقي عن " أنس ".

ويقول تعالى : ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَىٰ نَعْلَمَ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّبِرِينَ وَنَبْلُواْ أَخْبَارَكُرْ ﴿ وَلَنَبْلُوا نَالُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

يقول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُّا الَّذِيرَ ﴾ وَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِيرِ ﴾ ﴿ الله وسبب هذا البلاء والابتلاء أنَّ العبْدَ في هذه المرحلة ناظر إلى اللّه تعالى بعين .. وناظر إلى نفسه والخَلْق بالعين الأخرى .. فلا هو مع اللّه بكلّيتِه وهِمَّتِه جمعاء ولاهو مع الخلق بكلّيّيته .. ولكنه مَرَّة هنا ومَرَّة هناك .. ولكنّيته وهِمَّتِه جمعاء ولاهو مع الخلق بكلّيّيته .. ولكنه مَرَّة هنا ومَرَّة هناك .. فإذا فعل فعلا للّه تعالى ظلَّ يجاهد حتى يُخلِّصَهُ من الرياء والنفاق ونظر الناس إليه ، وخوفه من أن يكون هذا الفعل إنَّمَا هو حسب هواه وما تحبّه نفسه .. كذلك إنْ جاءه خاطر جعل يجاهد حتى يعرف هل هذا خاطر رحمانيٌّ أمْ خاطر شيطانيّ وكيف يفرق بينهما ، لأنَّه يعلم أنَّ النَّفْسَ والهَوى قد يأمُرانِ بنوعٍ من أنواع البرّ ليوقِعاهُ في النَّهايَةِ في عمل فاحش ، فقد يزينان له الالتزام بظاهر الشريعة وزيادة التقوى خاصة أمام الناس بدعوى أنه وهذا خاطرٌ طيبٌ ولكنه خطر ... لأنه إذا ترسَّخ هذا الأمر في نفسه –وظاهره طيب – صار هَمُّه الأول والأخير أن يُظْهِر العبادة وأعمالَ البَّر للخلق ، واكتفى بهذا ، ونسى قوله تعالى : ﴿ وَٱعَلَمُوٓا أَنَّ ٱللّهَ يَعْلَمُ مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ واكتفى بهذا ، ونسى قوله تعالى : ﴿ وَٱعَلَمُوٓا أَنَّ ٱللّهَ يَعْلَمُ مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ فَا فَعَالَمُ المحظور...

<sup>(</sup>١) سورة محمد آية : ٣١. (٢) سورة التوبة آية : ١١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية : ٢٣٥.

والأخطار في هذا المسار كثيرة ...

ويقول ويقول الشهْوَةُ الخَفِّيةُ والرياءُ شِرك "حديثُ حسن، رواه الطبرانيّ عن "شدّاد بن أوس" ويقول "الشِركُ أَخْفَى مِنْ دَبِيبِ الطبرانيّ عن "شدّاد بن أوس" ويقول "الشِركُ أَخْفَى مِنْ دَبِيبِ النَّلُةِ عَلَى السَّفَا فِي اللَّيْلَةِ الظَّلْمَاء "رواه الحكمُ والحاكمُ عن "عائشة "رضى اللَّه عنها.

وهذا الخطر سببه عدم إتقانِ توحيدِ اللَّه تعالى فى القلب .. فلو أحسنَ التَوْحِيدَ حقاً ، لَعَلِمَ أَنَّهُ لا موجود بحقٍ إلاَّ اللَّه تعالى .. وكُلُّ الأكوانِ صُورُ مخلوقة تروحُ وتجئ ، ولاتملك من أمرِ نَفْسِها شيئاً .. فحينئذٍ لايرى أمامَهُ إلا اللَّه تعالى فى كل شئونه وأفعاله ، فلا يبحث ساعتها عن الإخلاص .. ، ولمن يكون الإخلاصُ وهو لايرى إلا اللَّه .!! وكيف يخْشَى الرِّيَاءَ ، وهو لايرى إلا اللَّه ظاهِرًا باطناً !! .

فهذه درجة الأبرارِ المُجَاهِدِين الكرام البررة ، وهي درجة الصَّادقين معَ اللَّه جَلَّ شأنه ...

م- وتبقى فى النهاية درجة الصديقين .. المقرَّبُون إلى اللَّه تعالى.. أولئك الذين فطرهم اللَّه أصلاً على الفطرة السليمة والقلب الطاهر النقى.. وجعل قلوبهم محل أنواره وجذبه ، بداية ونهاية .. ، بعلْمِهِم أو بغير علْمِهِم .. ولكنَّ اللَّه تعالى قد هيأهم من البداية علْمِهِم .. يعَمَلِهِم أو بغيرِ عَمَلِهِم .. ولكنَّ اللَّه تعالى قد هيأهم من البداية لأنْ يكونوا من الصِّيقين ، الذين هُم خلفَ الأنْبياء مباشرة .. وهى درجة قرب أعظم للعباد ، لاينالها العبد بجهده أبداً ... بل بفضل اللَّه وإكرامه له .. يقسول تعسالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ مَ أُولَتِ لِكَ هُمُ

ٱلصِّدِّيقُونَ وَٱلشُّهَدَآءُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾ (١).

نعم .. قد يمُنُّ اللَّه على عبده الصادق المخلص الأمين ، عندما يستفرغ كل همِّه وجهده وحيلته في سبيل اللَّه تعالى ، ثم يوقن تماما أن الأمر كله ليس مُدْرَكاً بعمله ولا بإخلاصه .. وإنَّمَا الأمرُ كله هو فضل من اللَّه تعالى ورحمة منه لعبده الصادق الذي هو بلا حول له ولاقوة .. فيقف أمام اللَّه تعالى موقف السَّائل الفقير المِسكين العاجز عن إدراك فضل اللَّه بعمله مهما عَمِلَ وقَدَّمَ .. فحينئذ قد يَمُنُّ اللَّه عليه فيرفعه في لمحة عين بعمله مهما عَمِلَ وقَدَّمَ .. فحينئذ قد يَمُنُّ اللَّه عليه فيرفعه وأرضاهم من درجة الصادقين إلى درجة الصِدِّيقين رضى اللَّه عنهم وأرضاهم وألحقنا بهم فضلا منه وجوداً وإحساناً ...

وتستطيع القول بعد هذا الموجزِ أنَّ المؤمن .. الصادق .. البارّ .. التقىَّ ، موكولٌ إلى نفسه وأفْعَالِهِ ، واللَّه تعالى يتولاه بالهدى والرعاية .. فهو في درجة الولاية العامَّة من اللَّه تعالى ...

﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَهُدِينَّهُمْ شُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلۡمُحۡسِنِينَ ﴾(٢).

أَمَّا الصِدِّيقِ فهذا عبدُ لم يكِلْه اللَّه تعالى إلى نفسه بل تولى جَلَّ شَأْنُهُ رِعَايَتَه ووكَالَتَهُ وحِفْظَهُ ...

والصادقون والصِّدِّيقون هم المقرَّبون عند اللَّه تعالى ، ولكن فرق بين طالبٍ ومطلوبٍ ، كما قلنا أيضا بين محب ومحبوب .

ولايجب على اللَّه تعالى شيئُ من كلامنا هذا ، واستغفر اللَّه تعالى مما قلت وأقول .. فإن اللَّه لايجب عليه إلا ما أوجبه بذاته على نفسه ..

<sup>(</sup>١) سورة الحديد آية : ١٩. (٢) سورة العنكبوت آية : ٦٩.

وهو فعالُ لِمَا يُرِيدُ .. ويؤتى المُلْك منْ يشاء وينزع المُلْك ممَّنْ يشاء ولايُسْأَلُ عمَّا يَفْعَلُ.

فلا تظن أن هذه الدرجات التي تحدَّثنا عنها لابد وأن تسير بهذه الكيفية .. بل للَّه في خلقه شئون ، وهو القاهر فوق عباده جَلَّ شأنه ..

ولكننا أردنا فقط أن تُعْرَّف ما جرت عليه سُنَّةُ اللَّه مع عباده كما عَلَّمَها لَنَا وأوضحها لنا على عامَّةِ الخلْق ... أما فِعْلُ اللَّه تعالى فى خلقه واصطفائه لهم فلا يُسألُ عما يَفعل ، وليس هناك قانون ملزِم ولا سياسة تتبع ، وجَلَّ اللَّه تعالى عما نقول علوًا كبيرا ، مالك الملك وهو على كل شئ قدير ..

انظر إلى قول رسول اللَّه ﷺ " ولايَزالُ الرَّجُلُّ يَصْدُق وَيَتَحرَّى الصِدْقة وَلَيَّتِ عَنْدَ اللَّه صِدِّيقاً " ... ، فالصادق مشغول بصِدْقه ويتحرَّى الصِّدق في القول والعمل والنفس والروح والقلب .. هذا هَمُّهُ وانشغاله حتى يتغمَّده اللَّه تعالى برحمته فيفيضُ عليه من إكرامه فيكتبه " صِدِّيقاً " ويرفعه جَلَّ شأنه إلى مقام الصديقين .. فضلا من اللَّه ونعمةً ...

وظاهرُ مما أسلفنا .. أنَّ صفوة العباد عند اللَّـه تعالى بعد الرسل والأنبياء هم الشهداء .. والصِدِّيقون.. والصادقون .

والشهداء معلومٌ أمرُهُم .. والصَّادق والصِّدِّيق هُمَا من المقَرَّبين.. ولكن لاحظ أنْ لكلِّ منهما منهجُ وأدبُ مع اللَّه تعالى ..

ونحن لانتكلم عن الأمور الشرعية الظَّاهِرة التي لابد وأن تكون موجودة بالضرورة في الجميع ، فالالتزام بأوامر اللَّه تعالى ظاهرًا باطناً ، والتمسك بسنَّة رسوله على ظاهرًا باطناً ، لابد وأن يكونا منهجهم

وسيرهم وسُلُو كُهُم إلى اللَّه ... هذا أمر مفروغ منه ..

ولكننا نتحدث عما في القلوب من أدبٍ رفيعٍ مع اللّه تعالى، وخصائصِ العُبُودِيَّة العالية التي فيها هذان الصِّنْفَانِ، حتى نصل إلى قول رسول اللَّه عَلَيْ "أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنّهُ يَرَاكَ ".

فالأمر فيه عبادةُ للَّه .. والأمر فيه رؤيا .. والرؤية فيها درجتان رؤية منك .. (كأنك تراه) ... ورؤية عليك .. (فإنه يراك) ...

وحاشا للَّه تعالى أن يكون مقصود الرؤية هى رؤية العين ... فاللَّه تعالى ليس كمثله شيئ .. وجَلَّ اللَّه تعالى وتبارك عن رؤية العين البشرية المحدودة الترابية .

وبالقطع يكون المقصود هو الرؤية بالبصيرة والروح بالكيفية التى تليق بجلال الله وعظمته ، ولذلك أفضنا في الكلام عما يكون في نفوس وأرواح السادقين والسحديقين ، والفارق بينهما في الأمور الروحية والاستعدادات الباطنية التي يُكرِمُ الله بها عباده هؤلاء ، تأهيلاً لهم لما أراده الله لهم في سابق علمه القديم ، وحظّهم من هذه الرؤيا ....

فاللَّه تعالى إذا أراد بعبدٍ أمرًا فإنَّهُ يؤهِّلُهُ لأداءِ هذا الأمر ...

أنظر إلى قوله تعالى فى سورة الإسراءِ : ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِىٓ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَا لَهُ مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَعْبُدِهِ لَا لَهُ مِنْ ءَايَتِنَا ۚ إِنَّهُ مُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ ﴾ .

فاللَّه سبحانه أسرى بعبده محمد عَلَيْ "لِيُرِيَهُ " ويكشف له عن

بعض الآيات العظيمة ... وهذه المشاهدة تستدعى إعدادا خاصاً لتتم الرؤيا.. لذلك قال اللّه تعالى: ﴿ إِنَّهُ مُو ٱلسّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ .. أى محمد على جعلناهُ سميعاً بصيراً .. ليسمع ما لا يستطيع أن يسمع غيره ويرى ما لا يستطيع غيره أن يراه .. تجهيز خاص ً لرسولِ اللّه لِيَنْعَمَ بفضل اللّه تعالى عليه .

فإن قلت أنَّ اللَّه تعالى هو السميع البصير .. أجبتك وكم من صفة للَّه تعالى يُطْلِقُهَا اللَّه على بعض عباده في حالات معينة تكريماً لعبده ، ولحكمة قد تظهر وقد تَدِقْ .!! ألم يصف اللَّه تعالى الرسول على بأنه رعوف رحيم .. وهما من صفات اللَّه تعالى .!!!

• عودًا إلى حديث الرسول رهو يقول" أنْ تَعْبُدَ اللَّه كَأَنَّكَ تَرَاهُ " فإنَّ أول ما يلفت النظر كلمة أنْ تَعْبُدَ اللَّه .. والعبادةُ فيها عبدُ ... ومعبودُ ، وفيها أمرُ .. وطاعة ... ، وفيها ظاهرُ وباطنُ .. ، فيها كلام ومناجاة .. ، وفيها رضا ومحبَّة ، وفيها خوف وهيبة .

روى ابن ماجة والحاكم وابن حنبل قول رسول اللَّه ﷺ " قَدْ كَانَ فِيمَا مَضَى مِنْ قَبْلِكُم مِنَ الأُمَمِ أُنَاسُ مُحَدَّثُونَ ، فإِنْ يَكُ في أُمَّتِي كَانَ فِيمَا مَضَى مِنْ قَبْلِكُم مِنَ الأُمَمِ أُنَاسُ مُحَدَّثُونَ ، فإِنْ يَكُ في أُمَّتِي الحَطَّاب " حديثُ صحيحٌ ، رواه عرباض.

فالأمر ليس مقصوراً على الرؤية .. بل هناك مُحَدَّتُون أيضا ، ورسول اللَّه ﷺ لم يقصر الأمر على عمر بن الخطاب ، بل يذكره على سبيل التزْكِيَةِ والمِثال ...

• ذهب جماعة من الخوارج إلى الإمام على كرَّم اللَّه وجهِهِ ورَضِى عنه ، معترضين يُرِيدُونَ أن يقيموا عليه الحُجَّة ، وقالوا مُستَنْكِرينْ: سَمِعْنَا يا على أُنَّكَ تزعُم أنك ترى اللَّه ؟؟؟ وانتظروا أنْ يستَنْكِرَ الإِمام هذا القول عنه .. فإذا به كرَّم اللَّه وجْهَهُ يقول " وكيف أعبد من لا أراه!! " وصدق الإمام .. كيف يعبد مجهولا غير معلوم لديه .!!

ولكنْ كان للسَّائلين المُسْتَنْكرِينَ غَرَضُ فِي سُؤالِهم .. وكان لمولانا الإمامِ غرضُ آخر ومعنى دقيق في الردِّ عليهم .. والإمامِ كرَّم اللَّه وجهَهُ أَجَلُ قَدْراً وأعَظَمْ عِلْمًا مِن أَنْ يَقَعَ فِي مَحْظُورٍ شرعيٍّ .. فما يقصده هو من الرؤيا هو غير ما يقصده المستنكرون من معنى الرؤيا ..

وورد عن مولانا وسيدنا "عمر بن الخطاب" قوله "إنِّى لأَجَهِّزُ جِيْشِى وأنا فى الصَّلاة ... " وكُنْتُ كثيرًا ما أتَعَجَّب كيفَ ينْشَغِلُ مولانا وسيدنا "عمر" عن الخشوع فى الصلاة بغيرها .. ثم أدركْتُ أنّ هذا إِنَّما كان فتحًا من اللَّه تعالى عليه وإلهامًا من اللَّه لَهُ .. وهذا لا يشغله عن ربِّه ولاعن صلاته .. فإن الملائِكة نَادتْ سيدِنَا زكريا وهُوَ قائِم يُصَلِّى فِى المِحْرابِ وبشرُوه بيحيى ...

وعلى هذا فقد أصبح عندنا أهلُ الرؤيا .. وأهلُ الحديث .. ولكل جماعة منهم درجات بعضها فوق بعض .

وظاهر قول رسول اللَّه ﷺ "فان لم تكن تراه فإنه يراك " يستلفت النظر ..

فكل المؤمنين يعلمون ويؤمنون أن اللَّه يراهم ومطلع عليهم ..

فماذا يخص مرتبة الإحسان إذاً مِنْ هذا المعنى .. إذا كان كل المؤمنين يشتركون فيه !!!

أقول وباللَّه التوفيق .....

قد اتفقنا على أن الرؤية المقصودة لايمكن أن تكون بالعين .. بل هي بالبصيرة والقلب والروح ، والرؤية معناها الحضور مع اللَّه تعالى، والحضور يستلزم المناجاة منك إليه وأنت في عبادتك له .. فإنك أنت المتحدث بالتسبيح والتقديس والتكبير .. فهذه درجة ...

أمَّا أنَّهُ جَلَّ شأنه يَرَاكَ ، فهو حُضُورُكَ مَعَ اللَّه تَعَالَى فِى حَضْرَتِهِ الأَّعَـمَّ الأَشْمَل اللائِقَـةِ باسْمِه تَعالى الواسِعِ العَلِيم .. فأنـت حاضر مُستَلْهِم .. هو يراك وهو يناجيك .. وهو يحدِّتُك .. وأنت في مقام السكون تحت عظمة الهيْبَةِ وَكِبْرِيَاءِ ذِي الجَلالِ والإِكْرامِ ..

وفى تقديرى – واللَّه تعالى أعلم – أنَّ المَرْتَبةَ الأُولى "كأنك تراه "واه" فيها تحديدُ لِمَا لا يُحَدُّ ومَن ليْسَ كَمِثْلِهِ شَيئُ .. لذلك فأنْت تراه على قدرك أنت ، وعلى قدر روحك أنْت ...

أما المرتبة الثانية .. فهي الأَعلى والأنْسَب لعظمةِ اللَّه تَعَالى ..، فهو جَلَّ شأنه يراك بإطْلاقِه وبلا تَحْديدٍ ولاتحجيرٍ .. وفيها الإنعام منه إليك والتلقِّى منك به .

• ولاحظ أنه في كل أحاديثِ رسول اللَّه ﷺ والذي لاينطق عن الهوى .. والذي أوتى جوامع الكلم .. أقول في كُلِّ أحاديثه تجد دائمًا معانِ دقيقةٍ عالية المغزى لايدركها إلا أهلها .. ويمرُّ عليها أغلب القارئين

دون أن يدركوها ... ولا يلتقطها إلا أهلها .. جعلنا اللَّه تعالى وإيَّاك منهم....

• وطالما وصلنا إلى أمر الرؤيا والحديث لطبقة المحسنين .. فلابد أن يثار هنا سؤال ..

وما الذي يمنع عامة المؤمنين من هذه الرؤيا وهذا الحديث ؟؟

وبايجاز شديدٍ نَرُدُّ على هذا التساؤل بقولنا:

المانعُ من أن تكون هذه الخصوصية لكافةِ المؤمنين هما أمران أساسيان:

الأول: الحُجُبُ التي بين العبد وربِّه، ومدى قدرته على اختراقها.

الثاني: النُّورُ الذِي يرى به العبد، ويخترق به ما شاء اللَّه له من الحُجُبِ، ونصيبه ورزقه من هذه الأنوار.....

وسوف يكون هذا ما نفصله في الأبواب التالية بإذن اللَّه تعالى..

فتح اللَّـه علينًا وعلـيكم، وجعلنًا وإيـاكم فـي مقـام المحـسنين المخلَصين، وعلَّمَنا ما ينفعُنَا، ونفعنًا بما علَّمَنا.

• وصلَّى اللَّه تعالى وسَلَّم وبارك على عبده وحبيبه مولانا وسيدنا محمد ، وعلى آلهِ وصحْبه و التابعين ونحنُ معهم أجمعين .

## • الكونُ وعوالمه:

لن ندخل في تعريفات فلسفية ... ولكننا نقولُ ببساطة شديدة : الكون هو كل ما خلق اللَّه تعالى ... وسواء قال العلماء أنه كون واحد أو أكوان عديدة ، فالأمر لا يخصُّنا ... فكل ما خلق اللَّه تعالى هو الكون ...

وهذا الكون الذى نعيش فيه يحتوى على عدة مظاهر أو عدة حقائق ... وكل مجموعة من هذه المظاهر أو الحقائق يجمعها إطار واحد، ويحكمها قانون واحد، يختلف عن القانون الذى يحكم مجموعة أخرى من هذه الحقائق ...، وكل مجموعة من هذه المجموعات نُسَمِّيهِ " عَالَمَاً".....

فهناك مثلا عَالَمُ النبات .... وهي مخلوقات ثابتة تنمو في اتجاه واحد ، وتتغذى بطريقة واحدة ..

وعَـالَمُ الحيـوان وهـو مخلوقـات حُــرَّةُ الحركـة بالإضـافة إلى نُموِّها ، وهو أنواع كثيرة ..

وعَالَم الجماد وهو مخلوقات ثابتة .. لا تنمو ولا تتحرك بذاتها ، وهو أنواع شتى ...

وهناك عَالَمُ الأفلاك وهذا فيه مخلوقات لها مواصفات خاصة كذلك، وتتحرك في مساراتِ محددة

وهكذا ... عاَلمُ البحار ، عالَمُ الجراثيم ، عالَمُ الصخور ... الخ .

وكُلُّ عالَم من هذه العوالِم يحكمه قانون عام خاص به، بحيث

ينطبق على كل ما فيه من مخلوقات ، .... ولكنه لامانع من أن ينقسم هذا العالَمُ نفسه إلى أقسام عديدة ، ويكون لكل قسم منه قانون خاص أيضا داخل الإطار العام ..

فمثلاً عالم الحيوان له قانون خاص يشمل تكوين مخلوقاته ، والأسلوب العام لنشأتهم ، وتغذيتهم ، ونموهم ، وفنائهم في النهاية .. ، ولكننا نجد داخله :

عالَمَ الحيوانات المائية التي تعيش في الماء فقط كالأسماك وغيرها...،

وعالم الحيوانات البرية التي تعيش على الأرض فقط ...

وعالم الحيوانات البرِّمائِيَّة وهي التي تعيش في البحر والبر معاً ...

ولكــلًّ مــن هــذه العــوالم الفرعيــة قــوانين خاصــة لمعيــشتهم وحياتهم .... حسب مواصفات خِلْقتهم ....

وسببحان ﴿ ٱلَّذِىٓ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ اللهُ هَدَىٰ ۞ (١) هـذا فيما يختص بالعوالم المرئيَّة أو المدركَة بحواسً الإنسان... وهناك عوالم أخرى غير محسوسة بالحواس المعتادة للبشر ...

فلدينا عالَم الجِنِّ .. وهو حقُّ مذكور في كتاب اللَّه تعالى ، وكذلك عالَم الملائكة ...، وهو من المبادئ التي يلزمنا الإيمان بها ، وذِكْرُهما في القرآن والحديث الشريف أكثر من أن يحصى .....

<sup>(</sup>١) سورة طه آية : ٥٠ .

وعالَمُ الجِنِّ ....، هو مخلوقات خُلِقَت بدايةً من النار ... كما خُلِقَ الإنسان بدايةً من تراب ... ونهايته إلى تراب كذلك، ولكنه بين النشأة والفناء فيه لحم وعظم ودماء، ومنه الأبيض والأسود والأصفر ... الخ .

فلا يتبادر إلى ذهنك أنَّ الجنَّ هو كتلة من النار المشتعلة .... بل لا شك أنه قد مرَّ بأطوار خِلقيَّة كأطوار خلقِ الإنسان .. ولكن بدايته من النار ونهايته كذلك إلى النار .. كما أن الإنسان بدايته من تراب ... ونهايته إلى تراب ... و نستطيع القول بأن الجِنَّ هو طاقَةٌ مُفكِّرة ... ، لأن اللَّه تعالى قد ركَّبَ فِيهم العقل وخاطبهم وكلَّفَهُم بالعبادة ... ، ولذلك فمنهم الصالح ومنهم الطالح ، ومنهم المسلم ومنهم غير المسلم ...

أما الملائكة ... فهم نورانيون .. روحٌ ركَّب اللَّهُ فيها عقلا ... وقد خلقهم اللَّه تعالى للطاعة والعبادة ، فهم لايعصون اللَّه ما أمرهم ، ويفعلون ما يؤمرون ...

وكل طبقة منهم على درجة واحدة من العبادة ، فمنهم من هو ساجد ، ومنهم من هو راكع ، ومنهم من هو طائف ، ومنهم من في السماء ، ومنهم من في الأرض ، ومنهم ملائكة عذاب ، ومنهم ملائكة رحمة... ، وباختصار هم أنواعٌ شَتَى ... لاتُعَدُّ وَلاتُحْصَى .

ورغم أن هذين العالَمَيْن لاتراهما بالعين المجردة ... إلاَّ أنَّه بسبب ما ، قد يرى بعض الناس الجنّ أو الملائكة ... وهذا لا يكون إلا بإمكانية مضافة إلى الجنِّ أو الملائكة ، تجعلهم يستطيعون التجسُّد حتى يراهم

الإنسان العادى في بشريته ، وإمّا أنْ تضاف هذه الإمكانية إلى شخصٍ معين فيستطيع بقوةٍ خاصةٍ عنده أن يرى الجن أو الملائكة ...

وفي الحالة الأولى تكون رؤيا الجنِّ أو الملائكة عامة لكلِّ الحاضرين ...

انظر إلى ما رُوِىَ من أن سيدنا جبريل -عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام- كان يأتى النبيَّ كثيراً في صورة الصحابيِّ " دِحْيَة الكَلْبِي " ...

وكذلك عندما سأل سيدُنا جبريل في الحديث المشهور عن الإسلام والإيمان والإحسان .. فإنَّ كل الحاضرين قد رأوا سيدَنا جبريل في صورة رجلِ شديد بياض الثياب .. شديد سواد الشعر .. لايُرى عليه أثر السفر ...

وكذلك قد تَمَثَّلَ سيدنا جبريل بشراً سوياً في المحراب للسيدةِ مريم عليها السلام ...

<sup>(</sup>١) سورة فصلت آية: ٣٠-٣١.

الحديث يكون في الحياة الدنيا .. ولأهل الاستقامة والتقوى والإيمان...

وقد سبق أن ذكرنا في كتابنا "قواعد الإيمان" كيف أن سيدنا " عبد اللّه بن عباس" رأى سيدنا جبريل يناجي سيدنا رسول اللّه على في مجلس فيه كثير من الصحابة ، ولم يَرَ سيدنا جبريل في هذا المجلس إلا سيدنا "عبد اللّه بن عباس" رضى اللّه عنه ، كما رواه البيهقي عن " إبن عباس" رضى اللّه عنهم جميعا .

وخلاصة القولِ أنَّ هناكَ عَوالِمَ مُدْرَكَة بالحواسِّ المعروفة عند الإنسان .. وهناك عوالم موجودة أيضا ولكنها غير مُدرَكَةٍ بحواسِّ البشر العادية ..

وإذا رجعنا إلى كتابنا " قواعد الإيمان – البابين الأول والثانى" وجدنا أن للنفس قُوى مُدْرِكَةً من باطن .. وقُوى مُدْرِكَةً من باطن .. وذكرنا أن من القوى المُدْرِكَةِ من الباطن : قوى الخيال .. والوهم .. والتَّذَكُّرَ .. والتَّدَبُّرَ .. وكذلك إدراك ما يُرَى في المنام وهو ما يسمى بعالم " المِثال " .

وخرجنا من كتابنا ذلك بأن كلِّ هذه عوالِم كاملة لها قوانينها الخاصة بكل منها رغم أنها جميعاً تعتبر من عوالم الغيب ..

ونزيد الان شيئاً آخر ...

يقول تعالى : ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ وَعَلَى اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُولُولُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

وَرَآبِهِم بَرْزَخُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ وَجَآءَتْ سَكْرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ذَالِكَ بِالمُوت والبعث في كتابه العزيز: ﴿ وَجَآءَتْ سَكْرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ذَالِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴿ وَجَآءَتْ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴿ وَجَآءَتْ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴿ وَجَآءَتْ كُنتَ فِي عَفْلَةٍ مِّنْ هَنذَا فَكَشَفْنَا كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدٌ ﴿ لَا لَقَدْ كُنتَ فِي عَفْلَةٍ مِّنْ هَنذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴿ وَ).

وظاهرُ من هذه الآيات أنَّ الإنسان إذا مات .. وبمجرَّد موته ، تنكشف له عوالم أخرى لم يكن يراها في حياته .. ولكنْ عندما انكشف الغطاء بالموت ، أصبح بصره حديداً ، أي حاداً ، فيرى ما لم يكن يراه من هذه العوالم ، رغم أنها كانت موجودة أيضاً في حياته ومن حوله ، بل هو يعيش فيها بكيفية ما ، ولكنه لم يكن يراها من تحت غطائه البشرى ، فنحن لم ننقلك من عالم إلى آخر .. بل كشفنا الغطاء عنك فقط .... فرأيت بعض هذه العوالم .....

وكذلك واضح من هذه الآيات أن الإنسان إذا مات ، وانقضى تعامله مع هذا العالم المحسوس بالحواس الخمس المعروفة من بصر وسمع ولمس وذوق وخلافه .. حينئذ يَبْدَأُ تعامله مع عالم آخر... وهذا العالم الآخر يسمى " بَرْزَخًا " .. ويظلّ يتعامل معه حتى يوم النفخ في الصور والبعث والحساب يوم القيامة ... فالبَرْزَخُ هو مقرُّ الأرواح بعد انفصالها عن الجسد – إذا جاز لنا هذا التعبير – ولكن الأدق والأصحَ هو أن نقول أن هذا البرزخ

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون آية: ٩٩-١٠٠. (٢) سورة ق آية : ١٩٩-٢٢.

هو مجال معيشة الأرواح سواء بعد الموت أو قبل الولادة ، .. فإن الأرواح قديمة .. ومخلوقة قبل الأجساد بنصِّ الحديث الشريف " إنَّ اللَّه تعالى قد خَلَقَ الأرْواحَ قَبْلَ الأَجْسَادِ بِحُمسمائة عام " .

والبَرْزَخُ بمعناه اللَّغَوِى هُو الشيئ بين الشيئين .. أو الشيئ ذو صفتين متغايرتين ... مثلا مكان اختلاط ماء البحر المالح بماء النهر الحلو يسمى برزخاً .، والتقاء عالَم الدنيا بعالَم الآخرة يسمى برزخاً ، حيث تسرى عليه بعض قوانين الآخرة ..

انظر إلى قوله تعالى عن آل فرعون : ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَاللَّ فِرْعَوْنَ أَشَدَ أَلَعَذَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَالروحة ، والصباح والمساء كما في الدنيا ... ، وفيه العذاب كما في الآخرة ، وكذلك بالضرورة أن يكون فيه النعيم لأهل النعيم .. فهو إذا يجمع أبين بعض صفات الدنيا وبعض صفات الانجرة ...

فهذا البرزخ دون الدخول في تفاصيله الآن ، هو عالم أيضا من العوالم وله صفات خاصة سنذكرها في حينها بإذن اللَّه تعالى ...

وإذا رجعنا إلى كلامنا أن الخيال والوهم والمنامات هي عوالم أيضا لها قوانينها الخاصة ، نلاحظ أن اللَّه تعالى في هذه العوالم يخلق حقائق وأفعالا .....

<sup>(</sup>١) سورة غافر آية: ٤٦.

يقول تعالى: ﴿ إِذْ يُرِيكَهُمُ ٱللَّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلًا ۗ وَلَوْ أَرَاكَهُمْ اللَّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلًا كَالِمُ وَلَكِنَ ٱللَّهُ سَلَّمَ الْإِنَّهُ عَلِيمًا كَثِيرًا لَّفَشِلْتُمْ وَلَتَنَازَعْتُمْ فِي ٱلْأَمْرِ وَلَكِنَ ٱللَّهُ سَلَّمَ الْإِنَّهُ عَلِيمًا بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ ﴾ (١).

ويقول جَلَّ شأنه: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّءْ يَا بِٱلْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ مُحُلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ اللَّهُ عَلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

ومن الواضح أن هذه الرؤى ليست عبثاً ولا وهما غير موجود ، .. بل هى رسائل من اللَّه تعالى إلى عباده ... ، وفيها الصدق .. وفيها الرمز الذى يلزمه التأويل .. وكذلك فيها الحكمة من اللَّه تعالى في أن يُرِيَ عبده ما يشاء ...

وعوالم الوهم والخيال يحدث فيها ما قد يتحقق فى الواقع الذى نعيشه .. وكذلك يحدث ما لا يقع أصلاً .. بل يُمْحَى من أساسه أو يُبَدَّلُ أو يُعَدَّلُ ..

وهذا معناه أنه يحدث في هذه العوالم "محوُّ" و" إثباتُ " من اللَّه تعالى.

ونشير هنا إلى شئِ آخر ....

سورة الأنفال آية: ٣٤.
 سورة الأنفال آية: ٣٤.

يقول تعالى : ﴿ وَأَنزَلَ ٱلَّذِينَ ظَنهَرُوهُم مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِتَنبِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّعْبَ ﴾ (١).

ويقول البخارى ومسلم البخارى ومسلم البخارى ومسلم البخارى ومسلم عن " جابر " ، وهو صحيح ، أى أن اللّه تعالى قد قذف الرعب فى قلوب الكفار فخافوا وفروا من المسلمين ، وكان هذا نصرا للّه ولرسوله وللمؤمنين...

وَيُفْهَمُ من هذا أنَّ "الرعْبَ" هو جند من جنود اللَّه تعالى، يسخِّرُهُ كيف يشاء لينصر اللَّه تعالى من ينصره ..، فهو مخلوق للَّه تعالى، وله قوته وحركته وعالمه الخاص به الذي يعمل فيه فيصل إلى القلوب ...

كذلك من جنوده "السكينة" .. وقد قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِىٓ أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوۤاْ إِيمَننَا مَّعَ إِيمَنِهِمْ ۗ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوۤاْ إِيمَننَا مَّعَ إِيمَنِهِمْ ۗ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ ﴾ (١).

فالذى قذف الرعب فى قلوب المشركين .. هو تعالى الذى أنزل السكينة فى قلوب المؤمنين ، .... وللَّه تعالى جنود السموات والأرض،.. يسخرها كيف يشاء على من يشاء .. فى عوالم ليست منظورة بالعين ، بل محسوسة بالقلب والفؤاد ، فيحدث الرعب أو تنزل السكينة ..

سورة الأحزاب آية: ٢٦.
 سورة الفتح آية: ٤.

واللَّه سبحانه هو "المُصَوِّر" ... يُصَوِّرُ في الأرحام .. ويصوِّرُ في الأفئدة .. وفي الخيال .. وفي الأوهام .. وفي النوم ، أي المثال .. وفي البرزخ .. وغيرها كثير..

والعين تلتقط ما يصوِّره اللَّه تعالى .. والقلب كذلك .. والروح كذلك ..

وهو سبحانه أولاً وأخيرًا المُهَيْمِنُ على خلقه أجمعين .. الفعَّال لما يريد بخلقه ظاهراً باطناً ، في جميع هذه العوالم الظاهرة والخفية ..

والإنسان البشرى بخلقته العاديَّةِ يتعامل مع كل هذه العوالم المرئية وغير المرئية وهو حيُّ يسعى ، .... وسوف يتعامل معها أيضاً بعد موته .. كل التغيير الذى يحدث له هو أنه لن يستعمل أدوات الإحساس المادى من بصر وسمع وخلافهما وهو ميت ، لأن هذه الأجهزة سوف تتحلل وتفنى بموته .. ولكن تبقى طاقاته الأخرى النفسية والروحية التي يتعامل بها في العوالم الأخرى من طمأنينة ، ورعب ، وسكينةٍ ، وصور يراها ، وإحساس بسعادة أو بشقاء ...

وهذا ضرب من أوجه عذاب القبر ونعيمه...

واللَّـه تعالى في كتابه العزيز يذكر لنا ما يُسمى " بعالم الغيب".. و"عالم الشهادة " .. و" عالم الملك " و " عالم الملكوت " ..

وسوف نأتي تفصيلاً إلى تقسيم ِهذه العوالم بإذن اللَّه تعالى فيما بعد ..

ولكنِّى أحبُّ أن أشير إلى أمرٍ هامٍ في هذا الشأن .. ذلك أن لكل عالَم من هذه العوالم قوانينه الخاصة به ، ونظامه الذي يعمل فيه ..

فمثلاً العالَم الأرضى الذى نعيش فيه .. وهو عالم المادة .. وكل ما فوق الأرض من مخلوقات هو من جنس الأرض ، وسوف يصير إليها .. فكل الذى فوق التراب تراب .. ولهذا العالم قوانينه الطبيعية .. جاذبية أرضية .. ليل ونهار .. وهواء وماء .. وشروق وغروب ... وأعلى وأسفل ... وصعود ليل ونهار .. ثم يَحْكُم كلَّ هَذِه القوانين "المنطِق البشرى" الذى تَكَوَّنَ من إجمالى هذه القوانين ..

بمعنى آخر .. فإن المنطق البشرى يفهم أن الأعلى والأسفل فى الأشياء هو بمقدار أو بنسبيَّتِهِ إلى الأرض .. فالأسفل ما كان أقرب إلى الأرض .. والأعلى هو ما كان أبعد عن الأرض .. وكذلك النزول والصعود ... فالنزول يكون إلى أسفل ، إلى الاقتراب من الأرض ، والصعود يكون إلى الأعلى ، إلى ما بَعُد عن سطح الأرض ..

كناك إذا تحدَّثنا عن الرؤية .. تبادَرَ إلى الأذهان الرؤية الله الله المؤية بالعين .. وهذه الرؤيا يلزمها عَيْنُ .. ونُور تُرَى به الأشياء .. فالكفيف لايرى لأنه بلا عينين .. والمبصر في الظلام لايرى لأنه لايوجد نور يضيئ له الأشياء ..

وهكذا في بقية المعاني المتعارف عليها في عالمنا الأرضى ..

ولكن إذا انتقلنا إلى بعض العوالم الغيبية التى لأتُرَى بالعين .. فقوانينها تختلف ، وكذلك يلزمها منطق مناسب لهذه القوانين الجديدة.. وفي بعض الأحوال يلزم لهذه العوالم نوع من تأويل لرموزه.. كما يحدث في عالم المثال .. فإذا رأيت في الرؤيا رجلا ضخما وحوله قومه أقل منه حجماً .. أدركت أنه زعيمهم أو كبيرهم مثلا .. وإذا رأيت رجلاً يسير مسرعاً

أو يجرى بين قوم يمشون ببطئ ، فسوف يتبادر إلى ذهنك أنه يتقدمهم فى الحياة ، وليس المقصود أنه أقوى منهم جسما ولا أقدر على الحركة.. وإذا رأيت مثلا رجلاً صالحاً وأمامه رجلا ينير له الطريق أو يُمَهِّدُ له السير ، قلت إنّ هذا عمله الصالح ينجِّيه ويكفيه السوء.

لذلك قال رضي الله الله الله الله وجاء عمله الصالح في أحسن صورةٍ يدافعون عنه ويؤنسونه.

فالأمور المعنوية من أعمال البرِّ تتمثَّلُ في عوالم الغيب بصور محسوسة لها كيان ... تُكلِّم صاحبها وتؤنسه ... بينما تتمثل أعمالُ الفجورِ والمعاصى في صور مفزعة ، تعذبه وتنهش لحمه ...

ومقصود كلامنا أن لكل عالم من العوالم معانٍ مختلفة لنفْس ألفاظنا الدنيوية ، فالقرآن الكريم مثلا بعد أن وصف نعيمَ الجنة وما فيها من حورٍ حسانٍ ، وأنهارٍ من عسل ولبن وخمر وغرف وقصور .. يقول يه " فيها ما لا عَينُ رَأَت ولا أَذُنُ سَمِعَت ولا خَطَرَ عَلى قَلْبِ بشرٍ... " كما رواه البزار والطبراني في الأوسط عن "أبي سعيدٍ " وهو صحيح .

ويقول النها الله الماء وهو الجنّة شَيْئُ مِمّا في الدنيا إلاَّ الأسماء وهو صحيح رواه إبن عباس كما في الضياء ،بمعنى أن نعيم الجنة لا يخطر على قلب بشر .. وأمَّا ما جاء من وصف لما فيها ، فما هو إلا لتقريب المعنى إلى ذهن أهل الدنيا على قدر عقولهم ....

• وإذا وصف اللَّه تعالى ملائكته بأنهم أولو أجنحة مثنى وثلاث ورُبَاع كما قال في أول سورة فاطر: ﴿ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَٰوَاتِ

وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتِهِكَةِ رُسُلاً أُولِىٓ أَجْنِحَةِ مَّثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ ۚ يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ۞ ﴾.

- فليس بالضرورة أن يكون المقصود بالجناح هو الجناح المعروف لدينا في الطيور ... بل يمكن فهم الجناح بمعنى القوة والبطش ... لذلك تقول العرب على الضعيف أنه مكسور الجناح .. ويقول رب العزة :
   وَا خَفِضٌ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ (۱) ، كما يقول جَلَّ شأنه ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلِم فَا جَنَحْ لَمَا وَتَوكَلْ عَلَى اللَّهِ ﴾ (۱).
- وكذلك معنى الصعود والهبوط، والعلُوّ والسفْل، والخروج والدخول، ... كل هذه الألفاظ لها مدلولات في عوالم الغيب غير مدلولاتها في عالمنا الأرضى .. ولكن تُمَّةَ ارتباط يكون بين هذه المعانى وتلك ....
- فإذا قلنا أن الميت خَرَجَتْ روحه .. أو صعدت إلى بارئها .. فلايتبادر إلى ذهنك المعنى المادى للخروج والصعود الدنيوى ، فتظن أن الروح كانت حبيسة داخل الجسد ، ثم تركته وانفصلت عنه ، كما يخرج الانسان من غرفة كان فيها مثلا ... ولكن افهم من خروج الروح أنها قد تركت تدبير أمر الجسد .. ولم تعد تلتفت إليه أو تهتم به ..
- ألا تسمع الناس يقولون " خرج عن طاعة الإمام .. أو خارج عن القانون "، وطبعا قصدهم عدم الالتزام بالطاعة أو القانون .. أى لم يعد يلتفت إليهما ...

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية : ٢٤ . (٢) سورة الأنفال آية : ٦١.

كذلك الصعود.. يفهم منه الارتفاع والعلو.. والسمو، فالروح اذا صعدت فقد سَمَتْ وتعالت عن ارتباطها بذلك الجسم الترابي، مَحَلً الشهوات الأرضية ...

● وكذلك مفهوم الرؤية في عالمنا الأرضى وغيره ....

فالرؤية هي ادراك الشئ ومعرفته معرفة عينية يقينية والإلمام بمواصفاته ..

ولايكون ذلك إلا بنورٍ ينعكس على هذا الشئ، وعين تلتقط الصورة، وعقل يميزها ....

والنور عندنا مصدره الشمس والمصادر الصناعية التي يصدر منها هذا النور ، ولكن إذا خرجنا إلى العوالم الغيبية فإنها خالية من الشمس ونورها .. فلابد أنه يلزم لهذه الرؤية نور من اللَّه تعالى ، وقلب مبصر يرى بنور اللَّه ، فيدرك الاشياء في تلك العوالم ويحيط بها إحاطة تامة ويعرفها معرفة كاملة ...

لذلك يقول تعالى : ﴿ وَمَن لَّمْ يَجْعَلِ ٱللَّهُ لَهُ وَوَا فَمَا لَهُ مِن لَمْ يَجْعَلِ ٱللَّهُ لَهُ وَوُا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴿ وَمَن لَّمْ يَجْعَلِ ٱللَّهُ لَهُ وَلَكُنْ بِه تُرَى الأَشْيَاءُ وَتُعْرَفُ وَالْعَلَعُ وَالْعُنُونُ وَالْعُونُ لَعُمْ لِلْعُنُونُ وَالْعُنُونُ وَالْعُنُونُ وَالْعُنُونُ وَالْعُلُونُ وَالْعُنُونُ وَالْعُنُونُ وَالْعُنُونُ وَالْعُلُونُ وَالْعُلُونُ وَالْعُلُونُ وَالْعُلُونُ وَالْعُلُونُ وَالْعُلُونُ وَالْعُلُونُ وَالْعُلُونُ والْعُلُونُ والْعُلُونُ والْعُلُونُ والْعُونُ والْعُلُونُ واللَّهُ وَلَا لَعُلُونُ والْعُلُونُ والْعُلُونُ واللّهُ

• وما قصدناه من بسط الكلام في هذه الملاحظات ، هو أن تدرِك وأن يتفتَّح تفكيرك للألفاظ التي ترد في كتاب اللَّه تعالى ، أو في حديث

<sup>(</sup>١) سورة النور آية: ٤٠ .

رسوله ﷺ عن العوالم الغيبية ، ... وكل ما ذكرنا على سبيل المثال لا الحصر .

نعود مرة أخرى إلى العوالم التي ذكرنا بعضًا منها ، لنقول أنَّ العلماء يصنِّفُونَها إلى نوعين :

الأول: عالم الملك أو عالم الشهادة ...

الثاني: عالم الملكوت أو العوالم الغيبية ...

ولكننا نميل إلى تقسيم عوالم الملكوت أيضًا إلى قسمين ..

القسم الأول: عوالم الملكوت الأدنى، ... والمقصود الأقربُ للإنسان، ونسميه عالم الجَبروت ... ثم

القسم الثاني : عوالم الملكوت الأعلى ..... وبعض العلماء يطلقون عليه عالم " اللاهوت " .

وبشئ من التفصيل ... نقول:

أولا: عالَمُ المُلْك:

عالمُ الشهادة .. عالمُ الأجساد .. عالمُ الأفعال والأسماء الإلاهية وتعريفه ببساطة شديدة : هو كل ما تدركه بحواسًك المجردة السليمة ، أو استعنت على إدراكه بآلة أو صَنْعَة ..

فالأرض وما عليها من كائنات ، والبحار وما فيها من مخلوقات ، والفضاء وما فيه من أجرام .. وكل مالَهُ جِسْمُ ثابتُ أو متحرك .. وكل ما ينطبق عليه قوانين الفناء .. كُلُّ هذا يُسَمَّى بعالم المُلْك أو عالم الشهادة...

ولامانع أن يكون داخل هذا العالم عوالم أخرى فرعية ، كل منها يحكمه قانون أو ناموس خاص به ، داخل الإطار العام لقوانين عالم الشهادة نفسه ...

فالأرض وجاذبيتها .. وسيرها .. ودورانها .. وجبالها .. وبراكينها .. وزلازلها ... لها قوانين ... والبحار وما فيها من جَزْرٍ ... ومد من وتبخُرٍ وتيارات مائية .... مخلوقات لها قوانين .. والفضاء الأدنى للأرض وما فيه من هواء ... وكائنات وموجات كهربية ... وصوتية ... لها قوانين ، والفضاء الأعلى وما فيه له كذلك قوانين .. والأجرام السماوية على اختلاف أنواعها من نجوم وكواكب وشُهُبٍ وثقوب سوداء وَمَجرَّاتٍ وخلافه ... لها أيضاً قوانينها الخاصة ...

ونلاحظ أن كل ما في عوالم الشهادة من مخلوقات .. مخاطبة من الحقّ سبحانه وتعالى ، لذلك فهي لها كيان ولها أَنْفُس .. هذه الأنفس تتفاوت في درجاتها ... فهناك

نَفْسُ فَلَكِيَّة .. ونَفْسُ جمادِيَّة .. ونَفْسُ نباتِيَّة .. ونَفْسُ حيوانِيَّة .. ونَفْسُ بشريَّة ..

انظر ما جاء في كتاب اللَّه تعالى ..

﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ ٱنَّتِيَا

## طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَآ أَتَيْنَا طَآبِعِينَ ﴿ ﴾ (١)

﴿ وَقِيلَ يَتَأْرُضُ ٱبۡلَعِي مَآءَكِ وَيَاسَمَآءُ أَقَلِعِي ﴾ (١)

﴿ وَٱلنَّجْمُ وَٱلشَّجَرُ يَسْجُدَانِ ﴿ وَٱلنَّجْمُ وَٱلشَّجَرُ يَسْجُدَانِ ﴿ ﴾

﴿ يَاجِبَالُ أُوِّبِي مَعَهُ وَٱلطَّيْرَ ۗ وَٱلطَّيْرَ ۗ وَٱلطَّيْرَ ۗ وَٱلطَّيْرَ ۗ وَٱلطَّيْرَ ۗ وَٱلطَّيْرَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ تُسَبِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَاتُ ٱلسَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيمِنَ ۚ وَإِن مِّن شَيءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِه وَلَكِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُم ۗ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴿ ﴾ (٥) .

﴿ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسَكِنَكُمْ لَا تَحْطِمَنَّكُمْ سُلِيْمَنُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ (١)

﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴿ ﴾ (٧)

وظاهر من هذه الآيات المباركات ، أن جميع الكائنات في عالم الشهادة أو الملك هي كائنات مدركة .. ، لها نَفْسُ مخاطَبةٌ من اللّه تعالى... وتسبّحهُ جَلَّ شأنه بكيفية خاصة بها ... ، ثم هي قبل ذلك كله لها بداية ولها نهاية ، ولها حياتها ما بين ذلك ...

فهذا العالم هو في الحقيقة عالم الأنفس ، بعقولها وإدراكها

(١) سورة فصلت آية : ١١.

(٣) سورة الرحمن آية : ٦.

(٥) سورة الإسراء آية: ٤٤.

(٧) سورة الإسراء آية: ٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة هود آية: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة سبأ آية: ١٠.

<sup>(</sup>٦) سورة النمل آية: ١٨.

وإحساسها ... ثم بعد ذلك بأفعالها التي توحى بها إلى أجسامها فتظهر هذه الأفعال في هذا العالم ...

فإن قلت أنه عالم الأنفس فهذا حق .. ، وإن قلت أنه عالم الأجساد فهو حق.. ، وإن قلت أنه عالم الأفعال فهو أيضا حق...

ولكننا نتدارك كلامنا فنقول أنَّ ما تراه في هذا العالم هي الأفعال فقط التي تصدر من هذه الكائنات .. ، فأنت لاترى الأنفس ولاتعرف ما فيها..

لذلك نُعدِّلُ كلامنا لنقول: إنه عالم الأفعال والأجساد ..

وحيث أن جميع ما في هذا العالم له بداية ونهاية وحياة خاصة بينهما .. ، فاللَّه سبحانه الخالق لها يدبِّر شئونها بما يناسبها ويربِّيها وينمِّيها .. ثم يفنيها بقدرته ...

فهو إذا عالم الربوبيّة للأجساد والأجسام والمخلوقات جميعاً ....

فإذا علمنا يقينا أن اللَّه سبحانه وتعالى هو المُهَيْمِنُ بقدرته على كل ما في الكون .. ، وهو القاهر فوق عباده .. وهو الفعّال لما يريد جَلَّ شأنه ..

فالمخلوقات إِذًا تُوجَدُ وَ تُخْلَقُ بِأسرارِ أسمائه تعالى البارئ والمصوِّر والخالق .... وما جانسها من أسماء عَلِيَّةٍ..

وبأسرار أسمائه تعالى المُقيتُ ، والمهيمِن ، والرزَّاق وما جانسها ، يرزقون وينمون ويتحركون ..

وبأسرار أسمائه تعالى الودود ، والرحيم وما جانسها ، يتوادُّون ويتراحمون ...

وبأسرار أسمائه تعالى القهار ، والمنتقم وما جانسها ، يتعاركون ويتناحرون ...

ثم بأسرار أسمائه تعالى المميت والوارث والباقى وما جانسها، يموتون ويفنون ...

فسبحان من بأسمائه وأفعاله ، خَلَقَ الكَوْن ودَبَّرهُ وأقامه وأفناه ... وكل شيئ هالك إلا وجهه الكريم .. وكل من عليها فانٍ .. ويبقى وجهُ ربك ذو الجلال والإكرام ..

فكل ما تراه من أفعال العباد في الكون ، هي أفعالُ للّه تعالى على الحقيقة في عباده ... فهو الفعّال لما يريد .. صحيح أن الأفعال تصدر من المخلوقات بقوّتِهِم المُركَّبَة فيهم .. ولكنها على الحقيقة من قدرة اللّه تعالى عليهم ، فهو القاهر فوق عباده جَلَّ شأنه ....

وهذه الأفعال التى تراها ، ما هى إلا أثرُ صفات اللَّه تعالى فى عالم الغيب ... وكل قوم .. أو مجتمع .. أو جماعة من الخلق يكونون تحت قهر اسم من أسماء اللَّه تعالى وصِفةٍ من صفاته ... وتدورُ هذه الأسماء عليهم .. فتتغير أحوالهم تبعاً لنورانية الإسم الفعال عليهم .. وهكذا ، بين الصحة والمرض ، واللَّهو والضحك ، والحزن والفرح .. وهكذا ....

• انظر إلى ما رواه الإمامان أحمد ومسلم فى الحديث المتفق عليه عن سلمان وعن أبى سعيد عن رسول اللّه على أن اللّه تعالى قد قسم الرحمة إلى مائة جزء .. ثم أنزل إلى الأرض جزءاً واحدا ، وأخّر الباقى إلى يوم غضبة الجبار سبحانه ، ومن هذا الجزء الواحد من مائة جزء والذى أنزَلهُ اللّه تعالى إلى الأرض ، ووزعه على عباده .. يتراحم الناس ..

بل كل ذى كبد ، حتى أن البهيمة العجماء ترفع قدمها عن وليدها ، خوفا ورحمة به أن يصيبه منها مكروه !!!

فمن أسرارِ اسمهِ تعالى الرحيم كانت هذه الرحمة فى قلوب المخلوقين .. وكانت هذه أفعالهم ... وأنت لم تَرَ الرحْمَةَ التى نزلت فى قلوب العباد ، ولكنك رأيت أثرها .. رأيت ما سَبَبَتْه من أفعال .. فأنت لاترى الصِفَة ولا ترى الاسم ، ولكنّك ترى الفعل الذى هو أثر الصفة ونتيجتها ، يقول تعالى : ﴿ فَٱنظُرُ إِلَى ءَاثُرِ رَحْمَتِ ٱللّهِ كَيْفَ يُحُي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا ﴾ (١).

وهذا معناه أنك ترى آثار رحمة اللَّه .. وما تَرَتَّبَ عليها من أفعاله ومظاهر القدرة ...

واللَّه سبحانه وتعالى هو الذى أضحك وأبكى ، وهو الذى أمات وأحيا ، وهو الذى خلق الزوجين الذكر والأنثى ، وهو الذى إذا مرضت فهو يشفين ، وهو الذى يطعمنى ويسقين ، ويعزُّ من يشاء ، ويذلُّ من يشاء ، ويجى ويميت .....

وجَلَّ جلالُ اللَّه ، وتقدست ذاته ، وسبحان من لا يعلم ما هو إلا هو ، وجَلَّ عن المِثْلِ والمِثَالِ ، هو ، ولا كيف هو إلا هو ، جَلَّ اللَّه تعالى ، وعزَّ عن المِثْلِ والمِثَالِ ، فليس كمثله شئ ، جَلَّ جلاله وعزّ جاهه .. ولا إله غيره ...

وكل ما أردنا قوله ، هو أن عالم الشهادة .. عالم تجَلِّيًاتِ اللَّه تعالى على عِباده أجمعين بأسمائه العلِيَّة وأفعاله الحكيمة .. واللَّه هو رَبُّهُمْ

<sup>(</sup>١) سورة الروم آية : ٥٠ .

ومُرَبِّيهمْ وكافِلُهُمْ وحافِظُهُمْ ... ومحييهم .. ثم مميتهم .....

أمَّا النَفْسُ في هذا العالم فإنَّ لها جزئية مدرِكة من ظاهِرِها بالحواس المعروفة والمنطق الماديِّ المعتاد .. ، ولكنها تلتفت أحيانا بقواها المُدْرِكة من الباطن إلى بعض العوالم الأخرى ... !!!

هذا هو ما يطلق عليه مسمى عالم الشهادة .. أو عالم الملك . أو عالم الملك . أو عالم الربوبية ..

## ثانيا: عالم الجَبَروت:

هو الجزء الأقربُ للإنسان من عوالم الملكوت .. بمعنى أن الإنسان في بَشَرِيَّتِه قد يستطيع أن يتعامل مع بعض عوالمه سواء في نومه أو يقظته ...

وعوالم الملكوت كلها غيبيّةٌ لاتُرى بالعين ... ولكن سبق القول أن بعض قوى النفس المُدْرِكةِ من الباطن ، قد تتعامل مع العوالم القريبة منها من عوالم الملكوت ، وهي ما نسميها بعوالم الجبروت ... وهو يحتوى على عوالم كثيرة .. ولِكُلِّ عالَم قوانينه الخاصة أيضاً ، ونظامه الذي يسير به ...

والمقصود هنا ليس القرب أو البعد الماديّ ... ولكن مقصودنا القرب المعنوي في الصفات ..

والسرُّ في ذلك ، أن هذا الكائن البشرى يحتوى على ثلاثة عوالم .. أو ثلاث مواصفات..

تركيبه الجسدىُّ والترابيُّ .. وتركيبه النفسيُّ الظاهر والباطن .. وتركيبه الروحيُّ الأعلى ... ،

وهو يتعامل في وجوده بهذه العوالم الخاصة به مع ما يماثلها من

العوالم الكونية الأوسع والأكبر...

فالجسد يتعامل مع عالم الشهادة أو الملك .. وهو فيه فعَّالٌ مؤثر يعطى ويأخذ ...

والنفس تتعامل مع عوالم الملكوت الأدنى أى عوالم الجبروت ... وهي فيها مؤثرة أيضاً ، تفعل وتنفعل بهذه العوالم ....

ثم الروح .. وهى العليا والتى تتعامل أساساً مع العوالم الملكوتية العليا .. وإن كانت بحكم عُلوِّها المعنوى .. وسموها تستطيع أن تتحكم فى كل عوالم الإنسان الجسدية أو النفسية ..

والسبب في هذا التدرج الخِلْقِي .. هو أن الروح من اللَّه تعالى سامية عالية .. والجسد ترابي مادي .. فلكي تتعامل الروح مع الجسد لابد أن يكون هناك وَسَطُّ بينهما ، تتدرج فيه المعارف والعلوم والأوامر ... وهذا الوسط هو النَّفْس بقواها الباطنية ..

فالنفس في الحقيقة " برزخ " بين الروح والجسد ... الروح تؤثّر فيها، وكذلك الجسد له عليها تأثير ... وهي كذلك لها أثر على الاثنين ؛ الجسد والروح .. قبولاً ورفضا للصفات والطاقات ...

وعوالم الجبروت هي عوالم الغيب التي تَتَجَلَّى فيها صفاتُ اللَّه تعالى ....، وما تقتضيه هذه التجَلِّيَّات من تدبيرات إلاهيّة ، ومُدَبِّرات جزئية وكلِّية ، حتى تظهر نتائجها وآثارها في عالم الملك والشهادة، أو كما يقولون هي عوالم النفوس المجرَّدة والعقول المعنوية .

وكلُّ صِفَةٍ من صفات اللَّه تعالى لها حضرتها .. وفي هذه الحضرة تكون

تَجَلِّيًّاتَ اللَّه تعالى التى تنبع من نور هذه الصفة القدسية .. ولكل حضرة .... نورها .... وأسرارها .... وحُضَّارُها... وجنودها ... وذوقها .... وآدابها .... ثم بعد هذا آثارها في عالم الملك كما يريد اللَّه، وحيثما يشاء جَلَّتْ قدرته .

ولاتظن أن هذه الحضرات متتالية أو متتابعة .. بل هي آنيَّة .. كُلَّها.. فإن صفات اللَّه تعالى لاتَتَعَطَّلُ منها صفةٌ أبداً ...

ولاحِظْ أننا نتحدث عن عوالم الملكوت .. فالقياس بالزمان والمكان المادى لايفيدنا هنا .. والتعبير باللغة عن حضرات الصفات أمر بالغ الصعوبة.. إن لم يكن مستحيلا ، ولذلك فإن استشعار ومعايشة هذه الحضرات لايكون بالجسد .. بل بالقلب ... أو قُلْ يالقُوَى المُدْرِكَة من باطِن النفس .. أو قل بالفؤاد تجاوزاً ...

يقول تعالى : ﴿ مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَى ﴿ ﴾ (١) ، ويقول : ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصَّدُورِ ﴾ (٢).

والربط بين الجسد ، والقلب ، والنفس ، والروح واضح ....

ذلك أن محل التقاء الروح والنفْس هو القلب .. وللنفس وجه إلى القلب ولها وجه إلى الروح ... والقلب عرش الروح ..

يقول تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَإِنَّهُ اللَّهُ مِن اللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ ال

فأنوار القرآن العظيم وأسراره ، تنزَّلتْ على قَلْب رسول اللَّهِ عَلَيْ،

<sup>(</sup>١) سورة النجم آية: ١١.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء آية : ١٩٢-١٩٥.

ونطق بألفاظه وآياته وحروفه لِسَانُه الشريف ، بالعربية المُشَرَّفَةِ بِشَرَفِ عربية كتاب اللَّه وعربية رسوله ﷺ .

فالقلب .. يسمع ويرى .. والفؤاد يسمع ويرى ... والبصيرة تسمع وترى ... وهم لايرون ما تراه العين الترابية .. ولابكيفيتها ....

وتأمَّل مرةً أخرى في أول سورة الإسراء .. لتدرك أن اللَّه تعالى عندما أراد أن يكرم حبيبه ورسوله ويريه آياته.. أنه سبحانه جهَّز رسوله عندما أراد أن يكرم حبيبه ورسوله الخِلْقة الروحية والجسدية – تجهيزاً خاصاً فوق شرف كماله ، فجعله سميعاً بصيراً .. ليسمع ويرى ما لم يسمعه ولم يره مخلوق ، كائنا من كان ، ولاحتى سيدنا جبريل عليه السلام ...

والصدر هو محل التقاء وازدواج النفْس بالقلب ... وللنفس وجه إلى ... القلب ، ولها وجه إلى الجسد .. والصدر ساحة المعركة بين النفس والقلب ..

والقلب هـو محلُّ ضخِّ الدَّمِّ للجسم .. والدمُّ هـو حامل الحياة للجسم... والشيطان يجرى في ابن آدم مجرى الدم في العروق ... ومصب هذا كُلُّه في القلب .. والنفسُ تَرْكَبُ الدمَّ في مجراها في العروق وبهِ تُغَدِّى الحـواس الخمس لها في يقظتها .. وَتُغَذِّى الحِسَّ المشترك في نومها... فالنفس حقيقة بين القلب والجسد والروح .....

انظر إلى قوله ﷺ " الإِنْمُ ما حَاكَ فِى صَدْرِكَ وَكَرِهْتَ أَنْ يَطَّلِعَ عَلَيهِ النَّاسِ " كما رواه البخارى والترمذى عن " النواس بن سمعان " ، وهو حديث صحيح .

فإذا انجذبت النفس إلى الروح .. أمدّتها الروح ببعض نورانياتها

وطاقاتها .. وصَبَغَتْهَا معها بِصِبْغَتِها .. حينئذ تستطيع النفس أَنْ تُحَلِّق في بعض هذه العوالم .. على قدرها ، وتتذوق منها وتشاهدها .. وتزورها أو حتى تعيش فيها .

وفى هذه الحضرات الغيبية الصِّفاتية الجَلاليَّة ، يسيطر اللَّه تعالى على قلوب عباده ، وهى كما قال على بين أصبعين من أصابع الرحمن ... أصابع القدرة والمشيئة الإلاهية .... ، يقلِّبُها حيث وكيف شاء جَلَّت قدرته... فيطهِّرُها .. ويزكيها .. وينيرها .. ويملؤها حكمة ونوراً ... ومحبة له تعالى لمن شاء من عباده الذين كتب في قلوبهم الإيمان ...

واللَّه تعالى كذلك يفعل فيها ما يريد ، كما تقتضى حكمته على عبيده أهل الظلام والعياذ باللَّه .

يقول تعالى : ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ۞ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ إِلَنهِ ٱلنَّاسِ ۞ ﴾ ..

والمَلِكُ يكون له التعظيم ، والتبجيل ، والهيبة ، والشكر ، والهيمنة على من يملك ..

فاللَّه تعالى مالك القلوب .. ومحرِّكُها .. ومحييها ومقلِّبُها .. ولايملك العبد من أمر قلبه شيئاً ...

يقول تعالى : ﴿ هُو ٱلَّذِىٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١)، ويقول : ﴿ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَنَ وَزَيَّنَهُ وِ فِي قُلُوبِكُرْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُرْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَنَ وَزَيَّنَهُ وِي قُلُوبِكُرْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَنَ وَاللَّهِ فَضَلًا مِّنَ ٱللَّهِ الْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ ۚ أُولَتَبِكَ هُمُ ٱلرَّ شِدُونَ ﴾ (١) ويقول : ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ (١).

وفى عوالم الجبروت هذه تفهم كثيراً من المعانى التى لاتدركها فى عالم المُلْك .. فتفهم معنى قوله تعالى : ﴿ يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثَبِتُ وَعِندَهُ مَّ أُمُّ ٱلْكِتَبِ ﴿ فَ عَن تشاهد المَحْوَ والإثبات فى هذه العوالم الدائمةِ الحركة ، الدائمةِ التغيير والتبديل ... وتفهم كذلك معنى صعود وهبوط الروح ... وماهية عذاب القبر ونعيمه ... وكيف يُقلِّبُ اللَّه قلوبَ عِبَادِه بقدرته ، وتفهم معنى نَفس الرحمن كما ورد فى الحديث.

كذلك ترى من خلقِ اللَّه أنواعاً شتَّى من جنوده ، يعملون في هذه العوالم ...

كذلك ينكشف لك بعض معانى الغيب .. النسبى .. والمطلق .. المادى والمعنوى .. كذلك ينكشف لك بعض المقادير الإلاهية فتفهم سر أفعال العباد .. وتفهم هنا أن معنى الأقدار يختلف عن معنى سِرً الأقدار ، والأقدار غير أسرار الأقدار .!!

(٣) سورة البقرة آية : ٧.(٤) سورة الرعد آية : ٣٩.

<sup>(</sup>١) سورة الفتح آية : ٤. (٢) سورة الحجرات آية : ٧٠٨.

وباختصار ... تعيش بلا كَيْفٍ ... في لا مكان ... ولا زمان .. وتنزوى عنك قوانين البشرية والمادية كلها ، ولايمكن لعقل بشرى كائنا ما كان أن يدرك هذه الأمور في ترابيته وبشريته ، لأنهما أولا وأخيرا هما اللتان تُسيِّرانه وتسيطران عليه ....

• والذى يصل إلى هذه الدرجة من صفاء النفس وقوة الروح ، تجده عادة يغلب عليه الصمت والفكر والذهول .. أو قل ما يشبه الذهول... لأن قلبه .. أو قُل ْ باطن نفسه يتعايش مع هذه العوالم .. ولابد أن تكون لهذه المعايشة آثار على الجسد بكيفية ما ، تختلف قوة وضعفاً .. وكيفا وحالا..

فالذى يعيش بقلبه فى عالم الجبروت ويتعايش مع أنوار صفات اللَّه تعالى، قد لايستطيع لسانه ان ينشغل بالذكر .. بل لايستطيع النطق أصلا وهو مُغَيَّب فى حالاته هذه ...

بل ربما اكتسب جسدُهُ بعضَ صِفَات الروح النورانية .. وخِفَّة حركتها .. وعدم تأثرها بالماديات .. فيصير جسده كذلك لفترة ما تطول وتقصر حسما يكابده ... ومن هذا قد يتصرف الجسد ببعض قوى الروح النورانية ، فينظر بنور اللَّه ، ويسمع بقدرة اللَّه ، ويمشى بحول اللَّه .... ومن هنا قد تظهر عليه بعض خوارق العادات ، سواء كان يدرى أو لا يدرى بها .. فإنه غائب في أنوار صفات اللَّه .. ضيفُ على فضل اللَّه تعالى وأنواره .. واللَّه أعلم ماذا يفعل بعبده في هذه الحالة روحاً وجسداً ..

وفى هذه العوالم تستطيع الأنفس بقواها الباطنية المنيرة بنور الروح، ورقائق أنوار الحضرات الإلاهية، أن تتصل بعضها بالبعض، وتؤثر

بعضها في البعض ، ويسرى بينها مثل التيار الكهربي ، فهذه تأخذ من تلك.. وتلك ترى ما عند هذه .. بل إنها تستطيع أن تتصل بأرواح المَوْتي ، وتراهم وتخاطبهم وهم في برزخهم كما ذكرنا من قبل... وتتعلم النفس منهم أيضا ..

وفى هذا المجال تحدث " البُنُوَّةُ أو الأُبُوَّةُ الروحية " .. وتتآلف او تتناكر الأرواح أو أن شئت قل الأنفس .

• وفى هذه العوالم تدرك بعض أسرار ما يحدث من أفعال العباد فى الأرض.. وكل الأفعال مخلوقة للّه تعالى .. وتصدر من الكائنات تبعاً لمشيئته وقدرته تعالى ، وما سبق فى غيبه وما جرى به قلم القدرة .. ، ومنبعها وأصلها كما قلنا هى أنوار صفات اللّه تعالى فى هذه الحضرات الصفاتية ...

ونوعِيًاتُ الأنفس هنا لا نهاية لها ، فمن الأنفس من تكتفى بالاستغراق فى حضرة واحدة من هذه الحضرات ، فتتأثر صفات النفس بأنوارها .. وتظل تنهل منها طالما هى حاضرة فى هذه الحضرة .. ، ومن الأنفس من يكون حظُّها حضرتين بدلا من واحدة .. فهى تتردد بينهما وتشرب من كلً منهما .. ، فتارة تغلب عليها أنوار صفة أخرى ...

والأولى ثابتة مع صفة واحدة .. وعلى نمط واحد ... والثانية مترددة بين صفتين ...... ، وثالثة يكون لها نصيب في عدد أكبر من الحضرات ...

وكلما اتسعت نَفْسُ الحاضر .. وكلما تنوَّعَت حَضَراتُ الصفات التي يتصل بها ... كلما كان صاحبها متغيراً .. متقلِّباً .. كل ساعة له حال .. وله

مذاق .. وله خصوصية .. فهو صاحب " تلوين " .. متلوِّن حسبما يُلقَى اليه من الأنوار .. أو حسبما يُلقَى هو فيه من الحضرات ...

وسادتنا ، أهل هذا العلم يقولون أن صاحب التلوين غير ثابت ، وأن صاحب التلوين غير ثابت ... وأن صاحب التمكين ثابت .. وهو أعلى درجة من صاحبة التلوين ... غير أنى أرى غير هذا .. فإن صاحب التلوين دائر في أفلاك أنوار صفات كثيرة .. وصاحب المشرب الواحد الثابت يأخذ من حضرة واحدة ...

وقد تتسع النفس ، حتى تنهل وتشرب من جميع صفات الله تعالى .. المعروفة .. ولذلك تجدها في كل لحظة في حال .. وفي كل آن لها لون .. بين المحبة للله .. ، والإنكسار إلى الله ، والاعتزاز بالله ، والاعتزاز لله ، وهكذا كما يريد الله تعالى لعبده ...

غير أنى أتحفظ على قولى هذا .. بأنَّ صاحب التلوين المبتدئ أو المنتهى .. وكذلك صاحب التمكين الثابت على أنوار صفة واحدة .. كلاهما يجب أن يكون صاحب تمكين ظاهراً .. لابد أن يكون ثابت المظهر ، غير متأثر بما يجرى في باطنه قدر ما يستطيع ، ولايذيع سراً لما يراه في العالم الآخر .. ، لأن حفظ السرِّ شرطُ لتحمُّلِ الأمانة ، ومن أذاع سراً أصبح غير أهل لتحمل الأمانات ..

والحقيقة .. أن هذه العوالم ليست على درجة واحدة من العلو الروحى .. ، فهى متفاوتة .. ، والنفس فيها لاتستطيع ان تتصل أو تتعامل إلا مع ما يناسبها في هذا السموِّ والعلوِّ ... فهى بين هذه الحضرات تحضر وتغيب تبعاً لطاقتها ونورانيتها وسموّها ....

بل أن هناك أمرا آخر ..

فليست كل الأنفس التي تتعايش مع حضرةٍ واحدة من صفة واحدة يكون لها نفس المنظور .. ونفس النصيب من هذه الأنوار .. بل هذه أرزاق من اللّه تعالى .. وطاقات في الأنفس .. وكلُّ يأخذ على قدره هو ، وعلى قدر ما كتب اللّه له من رزق فيها أو منها ..

ومن هذا الباب يختلف بعض الصالحين أهل هذه المجالس، فبعضهم قد يكون في حضرة واحدة .. وأنوار صفة واحدة .. ولكن كلُّ يرى على قدره وحسما يريد اللَّه .. فيقع صغار الأولياء في تناقض في كلامهم، على قدره وحسما يريد اللَّه .. فيقع صغار الأولياء في تناقض في كلامهم، على قدر ما شاهدوه وذاقوه ... والصحيح أن كلَّهُم على صواب .. وكل منهم يرى من مرآة نفسه هو، وعلى قدر طاقاته هو.. وسبحان الفتاح العليم ..

وقولنا أن هذه الحضرات تكون حيث لامكان ولازمان .. أمر في غاية الخطورة ، لأنه إذا انعدم الزمان .. فانك لاتفرِّقُ حينئذ بين ماض ومستقبل .. فالكل عندك حاضر .. وأنت تروح وتجئ بينهما .. والجميع عندك حضور .. بل قد تعيش أنت نفسك في الماضي ، أو في الحاضر ، أو في المستقبل في آن واحد ... كذلك تنزوى لك أبعاد المسافات والأمكنة .. فتكون في مكانين أو أكثر في وقت واحد ... وهذه أمور لاتُشْرَحُ بالعقل الماديّ والمنطق البشرى .. ولكنها من قوى الروح التي أمدَّت النفس بها ..

ولذلك فإن بداية العبد في الدخول إلى هذه العوالم .. وبداية تعامله مع بداية انكشاف عوالم الغيب .. هو أمر بالغ الصعوبة .. وشديد على النفس كُلَّ الشِدَّة .. ولابد وأن يلزم للعبد في هذه المرحلة مرشد ودليل ،

يكون قد سبق فى قطع هذه المفازات والصِّعَاب .. وتعلَّم كيف يتأدَّب مع كل حال له ، وكذلك كيف يتفادى كُلَّ عثرة فى طريقه .. وما أكثر العثرات فى هذا الطريق .. وما أخطرها إلا على من حماه اللَّه وثبَّتَهُ وحفِظَهُ من الأغيار .

هذهِ نقطة من بحر لانهاية له .. لنلقى إليك بشعاعٍ بسيط على هذه العوالم التي لايحيط بها إلا اللَّه تعالى ..

ومهما قلت وقال غيرى .. فلن يبلغ علمنا مقدار ذرة من شط بحر ملئ بالرمال .. وسبحانه من بيده ملكوت كل شئ ..

واللَّه تعالى يهدينا وإياكم سواء السبيل ويعلمنا ما ينفعنا ، وينفعنا بما يعلمنا ...

## ثالثاً: عالمُ الملكوت:

ونقصد به الجزء الأعلى من عالم الملكوت ... والأبعد عن الإنسان من عالم الجبروت ...

وهذه عوالم خاصة بالروح لاغير .. ولايَطَّلِعُ عليها قلبُ ولانفس .. مهما سَمَتْ وعَلَتْ .. بل ليست كل الأرواح تستطيع أن تتعامل مع هذه العوالم ...

- لـذلك يُقَـسِّمُ سـادتنا ، وعلـي رأسـهم "الحكـيم التْرمِـذِي"
   الحكمة.. إلى نوعين :
- الحكمة الدنيا: وهي تختص بالأغيار من دون اللَّـه تعالى ..

المخلوقات كلها والأكوان .. والعوالم .. والنفوس .. والقلوب .. إلخ.

- الحكمة العليا: وهي ما يختص بالذات العَلِيَّةِ وصفاتها وأنوارها وتجَلِّيَّاتها، وكذلك علوم النور اللدنِّي، وأسرار جريان الأقدار.

ويقول رضى الله عنه أن أولياء الله تعالى ، الذين يقفون مع الحكمة الدنيا ، وتنكشف لهم العوالم الغيبية الجبروتية ، ويتعاملون مع المخلوقات فيها ، ويغوصون فى أعماق النفوس ، ويخبرون ظاهرها وباطنها، ويعرفون قدراتها وأسرارها وخباياها ... هولاء الذين يكون هذا كل همهم ... هم "زبّالو الأولياء"!! الكنّاسون!! الذين يهتمون بمزابل النفس وأمراضها وأمراض القلوب ... فهم لايرتفعون أبدا إلى أنوار الذات الإلاهية وعظمتها وأسرارها .. لأن أمراض النفس لاتنتهى ..... وكلما تغلبوا على صفة سيئة بها .... وجدوا صفة أخرى تستحق التأديب .... فاهتموا بها .. فلاتلبث الأولى أن تستيقظ ..... فيعاودون الجهاد فى تأديبها .....

فهم دائماً في هَم ً دائم .. وجهادٍ شديد .. رضى اللَّه عنهم وأرضاهم ..

أما أصحاب الحكمة العليا .. أهلُ اللَّه تعالى وصفاته وأنواره .. فأولئك جُلساءُ اللَّه تعالى المستغرقون في عظمته وهيبته وفضله وأنواره وأسراره .. ولذلك يَصُبُّ عليهم الأنوار صبَّاً .. ويجتبيهم ... ويقرِّبُهم إليه بفضله ، فإنهم غير معتمدين على أفعالهم وأعمالهم .. ولا ناظرين إلى أنفسهم، ولا إلى ثواب أو عقاب ، أو إلى دنيا أو إلى آخرة .. بل نظرهم كلُّهُ إلى اللَّه .. وهَمُهُم كُلُّهُ إلى اللَّه .. وهَمُهُم كُلُّهُ إلى اللَّه ..

وسبحان من أودع في كل قلب ما يَشْغَلُهُ ....، فمن جُبِلت نفسهُ على

معالى الأمور فإنه لا ينشغل إلا بها ... ومن جبلت نفسه على سفاسف الأمور... فهذا مستواه حقًا .... فالمنشغل بالدنيا وما فيها ... فإنها لا تسوى عند اللّه جناح بعوضة !!! وهذا قَدْرُهُ أيضا ... وكُلُّ يعمل على شاكلته... أمَّا المُنشغِل باللَّه تعالى ذاتاً وصفاتٍ فهذا أمره إلى اللَّه.. وأنعِمْ به وأكْرمْ ...

والملكوت الأعلى له حضراته الذاتية .. حيث لاتعليق لنا عليها.. ولاخوض لنا فيها ، حتى لايزِلَّ اللسان في تعبير غير مقصود فيُساء فهمه منا ، ويُساء الحكم علينا ، والعياذ باللَّه تعالى من كل ما يخالف كتابَ اللَّه وسنة رسوله

وهذه العوالم العليا .. لاتستطيع الروح أن تعيش فيها أو تعايشها بصفة مستمرة ... بل هي تزورها لمحات كلمح البصر لا غير .. فَتَنْهَلُ من هذه الحضرات والأســـرار في لمحـة واحـدة ، مايَنْـدَكُّ بها القلـب والـنفس والجسد ..

وقد تجلَّى رَبُّكَ للجبل فجعله دَكًا .. بل وخَرَّ موسى صعقاً عليه السلام ...

هذا بينما يقول السلام عن "أبيت يُطْعِمُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِي" حديث صحيح حسن، رواه البخارى ومسلم عن "أبي هريرة "رضى اللَّه عنه ... والحديث عن هذه المعِيَّة الخاصة جُرْأة لانتطاول اليها ...

وقوله تعالى : ﴿ لَّا يَسَّمُّعُونَ إِلَى ٱلْمَلَإِ ٱلْأَعْلَىٰ وَيُقَّذَفُونَ مِن كُلِّ

جَانِبٍ ﴿ اللّهِ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه الملا الأعلى ، وحتى عندما تزداد لجاجة الكفار مع رسول اللّه على ، ويطالبون بما يخرجه عن بشريته وعبوديته للّه تعالى .. يرد عليهم القرآن الكريم بقوله تعالى : فَالّ إِنَّمَا أَنا مُنذِرٌ أَوْمَا مِنْ إِلَيهٍ إِلّا ٱللّهُ ٱلْوَاحِدُ ٱلْقَهّارُ ﴿ وَكُلّ إِنَّمَا أَنا مُنذِرٌ أَنهُ مَنذِرٌ أَلْعَقْرُ ﴿ قُلْ هُو نَبَوّا عَظِيمُ السّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفّرُ ﴿ قُلْ هُو نَبَوّا عَظِيمُ السّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفّرُ ﴿ قَلْ هُو نَبَوّا عَظِيمُ السّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفّرُ ﴿ قَلْ هُو نَبَوّا عَظِيمُ السّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفّرُ فَي عَلْمٍ بِٱلْمَلِا ٱلْأَعْلَىٰ إِذْ يَتّ عَلْمُ بِأَلْمَلَا الْأَعْلَىٰ إِذْ يَتْ عَلْمٍ بِٱلْمَلَا الْأَعْلَىٰ إِذْ يَتْ عَلْمٍ بِٱلْمَلِا ٱلْأَعْلَىٰ إِذْ يَتْ عَلْمُ وَلَا أَنْ عَلْمَ أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينُ ﴿ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَىٰ إِلّا أَنّهُ اللّهُ عَلَىٰ إِلّا أَنّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ إِلّهُ أَنّهُ عَنْهُ مُعْرِضُونَ ﴿ إِلّهُ إِلّا أَنّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ الرّسُونَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

فرسول اللَّه ﷺ على جَلال قدره ، وعظيم قُرْبه من اللَّه تعالى ، وهو النفسُ الأكملُ و الروح الأعظم ، مَحِلُ أنوار اللَّه تعالى وأسراره ، يُنبِّهُنَا في هذه الآيات ، إلى أنه مُتَلَقٍ من اللَّه تعالى ، كيفما يشاء اللَّه له من الملأ الأعلى ....

يقول رسول اللَّه ﷺ " إِنِّي فِيْمَا لَمْ يُوحَ إِلَىَّ كَأَحَدِكُم " رواه الطبراني في الكبير عن " معاذ " ، وهو حسن ...

فهذا المستوى الأعلى لتجَلِّيَّات اللَّه تعالى ... لا يُتَحَدَّثُ عنه إلا بالأمر من صاحب الأمر ... حيث يكون تجلى الذات الأحديَّة الصمديَّة الرحمانِيَّة ، وأنوار فيوضاتها .!!!

فالإمساك عن الحديث أنسب للأدب مع اللَّه تعالى ورسوله .....

<sup>(</sup>١) سورة الصافات آية : ٨٠. (٢) سورة ص آية : ٦٥-٧٠.

وماذا تكون المخلوقات والأكوان والعوالم في جنب اللَّه سبحانه وتعالى، وهو يقول: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ اللَّهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ وَعَالَى، وهو يقول : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ اللَّهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ هَا ﴾ (ا) ، ويقول هُ "اللَّهما إنِّسى أعودُ يرضاكَ مِن عُقُوبَتِكَ وأَعُودُ يكَ مِنْكَ ، لا أُحْصِى تَنَاءً سَخَطِكَ ، وَيمُعَافَاتِكَ مِن عُقُوبَتِكَ وأَعُودُ يكَ مِنْكَ ، لا أُحْصِى تَنَاءً عَلَى نَفْسِكَ " حديث حسن صحيح ، رواه مسلم والنسائى وغيرهم عن "عائشة " رضى اللَّه عنها ..

فانظر رحمك اللَّه تعالى وإيانا .. كيف يستعيذ رسول اللَّه ﷺ من أفعال اللَّه تعالى الجَلالية ... وأفعال اللَّه تعالى الجَلالية ... وأفعال اللَّه تعالى الجَلالية ... وكلها ويستعيذ بصفات الرحمة والرأفة من صفات العقوبة والشِّدَّة .. وكلها للَّه تعالى ..

ثم صلى اللَّه عليه وسلم يستعيذ بذات اللَّه تعالى من ذات اللَّه تعالى من ذات اللَّه تعالى جَلَّ شأنه !!!!

وهنا تقف المعارف والألسنة والقلوب والأرواح عن الفهم والإدراك .. ، وإذا برسول اللَّه ﷺ يقول " لا أُحْصِى تَنَاءً عَلَيْكَ ، أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ " ...

تَرَقٍ .. وسُمُو من رسول اللَّه ﷺ ... حيث ينتقل ﷺ من حضرات الأسماء .. إلى حضرات الدات السرمدية .. كلُّ هذا خلال تسبيحة واحدة منه ﷺ .....

<sup>(</sup>١) سورة القصص آية: ٨٨.

جَلَّ جَلالُ اللَّه تعالى، وتقدَّسَت ذاته وعَزَّ جاهُهُ ... فما قدروا اللَّه حق قدره ... وما عرف اللَّه تعالى غير اللَّه ... وما عُرِفَ اللَّه تعالى إلا باللَّه .. جَلَّ شأنُهُ العظيم ..

وفى بضع كلماتٍ قليلة من كتاب اللَّه تعالى ... ينقلك جَلَّ شأنه وَيُنبِّهك إلى حضرات الأفعال .. وحضرات الصفات .. وحضرات الذَّات فى سهولة ويسر ... ، كما أشرنا إلى سورة الناس حيث ... يقول تعالى : ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ۞ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ إلَيهِ ٱلنَّاسِ ۞ ..

وهنا... نأتى إلى الدرجة العُليا ... الأُلوهية .. السيطرة والهيمنة على الأرواح ... الإله الذي ليس كمثله شيئ... الواحد القهار ..

" فَرَبِّ النَّاسِ " ... مربِّى الأجساد في عالم الملك والشهادة بحضرات الأفعال والأسماء.

"ومَلِكِ النَّاسِ" ... مالكهم ومَلِكُهُم في القلوب في عالم الجبروت بحضرات الصفات .

"وإله الناس" ... خالقُ الأرواح ومحييها في عالم الملكوت بحضرات الذات .

وهـذه الحـضرات جميعاً .. الأسمـاء .. أو الأفعـال .. والـصفات .. والذات ... اللانهائية .. واللآنية .. تجمعها جميعاً الحضرة " الفَرْدانِيَّة " الكبرى .... فـسبحان مـن جعـل الكثـرة فـي واحـد .. والواحـد مَظْهَـراً للكثرة .... وأينما تولوا فثم وجه اللَّه تعالى ...

ولاتظن أن هناك فواصل بين هذه الحضرات ، محددة العوالم والمعالم .. بل الأمر أكثر تعقيداً من ذلك .. فالحضرات متداخلة .. ومنفصلة .... ، ومن الناس من يعيش فيها أو يزورها كلمح البصر .. ومنهم من يطول مقامه فيها .. ومنهم من يسيح فيها من حضرة إلى حضرة .. ومنهم المقبل أ، ومنهم المكثر ...

ومنهم من يعيش جسمه في حضرة الملك ..... ويعيش قلبه ونفسه في حضرة المبروت ..... وتعيش روحه في حضرة الملكوت ، وهو في كل هذا ثابت راسخ كالجبل ، لاتدرى ما به ولا ما في باطنه ...

فروحه وقلبه ونفسه مع اللَّه تعالى .. يوحى إليه نوماً ويقظة ، لايغفل عن اللَّه عين صلى اللَّه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين ..

أمَّاعن الإنسان العادي فنستطيع القول أنَّه ...

إذا ذَكَر اللَّه تعالى بلسانه ، كان عالمه هو عالم الملك والشهادة ،....

وإذا ذكر اللَّه تعالى بقلبه ونفسه وسِرِّه ، كان عالمه هوعالم الجبروت ، .....

وإذا ذكر اللَّه تعالى بروحه ، كان عالمه هو عالم الملكوت الأعلى ...

وهي درجات .. ومن كل عالَمٍ تأتيه أنوار هذه المخلوقات والإمدادات من اللَّه تعالى...

ومن العابدين من يكون كل جزء من تركيبه في حضرة من الحضرات التي تناسبه ... وهو بين الملك والملكوت هابط صاعد ، نازل طالع ، تبعا لتجلّيّاتِ اللّه تعالى عليه ، وطاقاته التي أكرمه اللّه تعالى بها . بقيت نقطة أخيرة ....

الذى يتعايش مع هذه العوالم .. وهذه الحضرات .. لاشك أنَّهُ بين المشاهدة والمعايشة ، يكون له فيها رؤى ومذاقات وحُجُبُ تنقشع وتوضع...

وحيث أن مقام الإحسان هو بين المراقبة والمشاهدة .. فيلزمنا ان نتعرض ولو قليلاً لمعنى الرؤية ومفهوم الحجاب .. وهذا ما سوف يكون حديثنا عنه باذن اللَّه تعالى في الباب القادم ..

١ – الحُجُب الكونية

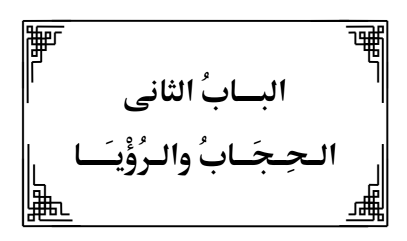
٢- الرؤى ودرجاتها

فتح اللَّه بصرنا وبصركم .. وأنار بصائرنا وبصائركم .. وطهَّر أرواحنا وأرواحكم ، وجمعنا جميعاً على حبيبه المصطفى على النكون في حضرته العليَّة كتاباً مسطوراً بالهدى والنور ، ولا حَجَـبَنَا اللَّه تعالى عن مقام كرَّم

رسوله ﷺ فيه .. ، وجعلنا من خيار محبيه ومن أصدق مجيبيه ..

وصلِّ اللَّهم وسلم وبارك على عبدك وحبيبك، وسر نورك محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، ونحن معهم يا رب العالمين والحمد للَّه في الأولى والآخرة.





خلُصنا مما سبق إلى أن الإنسان وهو يعيش فى عالم الملك والشهادة ، تُحيطُه أيضاً عوالم الملكوت الغيبية ، وأن هذه العوالم الغيبية متداخلة فيما بينها ، رغم أن كلاً منها منفصل عن الآخر بكيفية ما ، وأن الإنسان يتعايش فى حياته الدنيوية مع هذه العوالم، سواء أدرك هذا أم لم يدركه .. بل إنه يتعامل مع الكثير منها ، دون أن يدرى لها مُسمَى أو تعريفاً ...

ولِكَى أُقَرِّبَ لَك المعنى ، أضرب لَك مثالاً بشعاع النوء العادى ... فأنت تراه لوناً واحداً .... بل أنه بلا لون .. ولكن هذا الشعاع إذا مرَّ خلال منشورٍ زجاجى ، فإنه يخرج منه منقسماً إلى سبعة ألوان ، وهي ما نسميها " بألوان الطيف " والتي تتدرج من الأحمر إلى البنفسجى ، بل إن فيه كذلك ما هو تحت الأحمر وما هو فوق البنفسجى ...

ويُفَسِّرُ العُلَمَاءُ هذه الظاهرة بقولهم ، أنَّ لكل لون من هذه الألوان ذبذبة خاصة به مرتبطة بطول موجة هذا اللون .. والمنشور الزجاجى وما شابهه يستطيع أن يحلِّل هذه الألوان من الضوء العادى ، حيث أن لكل موجة منها درجة انكسار خاصة بها ، ... لذلك فإن الألوان الخارجة من المنشور ، تبدأ دائماً بالأحمر وتنتهى بالبنفسجى.. ونفس الترتيب تراه فى ظاهرة "قوس قزح " عندما تمطر السماء وتكون الشمس ساطعة ...

وهـذه الأطيـاف الـسبعة يمكنـك أن تتعامـل مـع واحـد منهـا فقـط أو معها كلها معاً...

فتداخل العوالم بعضها في البعض ، رغم انفصال كل منهم عن

الآخر ، ليس بالأمر الغريب عن العقل .. فإن الألوان السبعة اندمجت كلها معاً ، فأصبحت عَالَماً واحداً .. وبلا لون !!!

وقلنا إن مجال رؤية العين البشرية هو عالم المادِيَّات .. وإدراك العوالم الأخرى يكون بقوى النفس الأخرى المُدْرِكَةِ من باطِنٍ ، وأنَّ إدراك هذه القوى يزيد بفيوضات أنوار الروح وقواها على النفس ، فيصبح الإنسان ذا فراسة ونور وبصيرة .. ويزداد قوة على التعامل مع الأكوان الخفيَّة عنه ...

وقلنا إن عوالم الملك والشهادة هي عوالم حضرات أسماء اللَّه تعالى وأفعاله... وتتعامل معها العين البشرية ... ، وعوالم الجبروت هي عوالم صفات اللَّه تعالى ... ويتعامل معها القلب ... ، وعالم الملكوت الأعلى هي عوالم الحضرات المطلقة .. وتتعامل معها الروح ...

• وإذا عُدْنا إلى منطوق حديث رسول اللَّه ﷺ عن الإحسان حيث يقول: " أنْ تعبدَ اللَّه كأنَّك تراه " ... وحرف الكاف هنا هو حرف " التشبيه " ... ، وفارق في المعنى بين من يقول " أنَّك تراه " و" كأنك تراه " ....

يقول سبحانه: ﴿ قَالَ نَكِّرُواْ لَهَا عَرْشَهَا نَنظُرْ أَتَهَٰتَدِىٓ أَمْ تَكُونُ مِنَ ٱلَّذِينَ لَا يَهْتَدُونَ ﴿ قَالَ نَكُونُ مَا جَآءَتْ قِيلَ أَهَا كَذَا عَرْشُكِ ۖ قَالَتْ كَأَنَّهُۥ هُوَ ﴾ (١) ....

<sup>(</sup>١) سورة النمل آية: ٤١ - ٤٢.

فملكة سبأ رأت عرشها عند سيدنا سليمان .. وفيه بعض التغيير .... ولكن هي تعرف عرشها ، ولكنَّ عقلها لم يتصورْ أن يكون العرشُ قد أُحضِرَ إلى ذلك المكان ... وكيف ينتقل العرش من مكان إلى مكان !! ومن الذي ينقله !! أمرُّ بين التصديق لما تراه بعينيها .. وعدم التصديق لقياسها بالعقل .. فقالت " كَأَنَّه هو " ....

وسيدنا حارثة رضى اللَّه عنه ، يجيب رسولَ اللَّه ﷺ بقوله " وَكَاْئِي أَرَى عَرْشَ الرَّحْمَنِ بَارِزًا " .... والأمر هنا ليس بين التصديق والشك ... ولكن لعدم الإحاطة الكاملة لما يراه .. لأن هذا أمر محال في الحياة الدنيا .. فقوى النفس مهما ارتقت وسَمَتْ وارتفعت ، فهي مرتبطة بالجسد ومتطلباته وقوانينه ... ومحال أن تكون رؤيتها رؤية كاملة ... أو رؤية على التحقيق الكامل ...

## • واللَّه سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْهُ مُنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ ﴾ (١)

وحبل الوريد هو الواصل في الإنسان إلى القلب .. وليت شعرى كيف يكون معنى القرب المقصود ، والتشبيه بشئ هو موجود داخل جسمك وفي شغافة قلبك ... فأيُّ قرب هذا ؟ وكيف يُرَى من وما هو بمثل هذا القرب!!

وعندما قال بنو اسرائيلَ لِمُوسى أَرِنَا اللَّه جهرةً .. أخذتهم الصاعقة

<sup>(</sup>١) سورة ق آية : ١٦ .

وهم ينظرون ... وعندما سأل سيدنا موسى رَبَّهُ أن ينظر إليه وتجَلَّى ربه للجبل ، جعله دكاً ، وخر موسى صَعِقاً ، فلما أفاقَ قَال سبحانك تبت إليك وأنا أول المؤمنين ....

فرؤية الإلْمام والإحاطة مستحيلة عقلاً وشرعاً ... فاللَّه جَلَّ جَلَاله ليس كمثله شئ .. وكل ما خطر ببالك فاللَّه خلاف ذلك .. وهو يقلول جَللَّ وعلى ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَرَ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَرَ وَهُوَ اللَّهِ عَلَا اللَّالِيفُ ٱلْخَبِيرُ فِي ﴾ (١).

أما ما يثار في أمر الإسراء والمعراج ، واختلاف الأقوال حول هل رأى رسول اللّه على الله على أمر أي بعيني بصره ؟؟ .. فهذا أمرُ خارج تماماً عن حد الأدب ، مع اللّه تعالى ومع رسوله وحبيبه وصفوة خلقه على ...

وقد أكرم اللَّه رسوله بمعجزة كونية حيث يقول اللَّه وسعيم، اللَّه أراكُم خُلْف طَهْرِى الله حديث صحيح، واه مسلم عن النسا، وهذه ليست مواصفات ولا إمكانية العين البشرية العادية .. فهذه خصوصية لرسوله الكريم ... ثم بعد ذلك جعله سميعاً بصيراً -كما سبق عرضه - تأهيلاً لهذه الحادثة الجلل التي لم يَسْبق إليها نبيُّ ولا رسول ...

ثم بعد كل هذا يقول سبحانه وتعالى: ﴿ مَا كَذَبَ ٱلَّفُؤَادُ مَا

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية: ١٠٣.

رَأَىٰ ﴿ ﴿ مَا زَاغَ ٱلۡبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴾ (١) ، ويقول في نفس السورة : ﴿ مَا زَاغَ ٱلۡبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴾ (٢) ...

الأدبُ الكاملُ لرسُولِ اللَّه ﷺ ... والثباتُ الأعظمُ لحبيب اللَّه ﷺ ... وما زاغ البصرُ من هيبةِ وجَلالِ ما يُشاهدُ ثباتاً ورسوخاً وسكينة ... وما طغى البصر خِفَّةً ونشوةً وأُنْسًا بإنعام اللَّه تعالى عليه بهذا الفضل ...

صلَّى اللَّه عليك وسلَّم ، وبارَكَ ، يا سيِّدى يا رسول اللَّه ، وعلى آلك وصحبك أجمعين ... ،

وكل ما يمكن قوله في هذا المقام أنه قد انقدحت عين رسول اللَّه عَلَيْ في بعينه ما يراه اللَّه عَلَيْ في بعينه ما يراه ببصيرته ...

وأستغفر اللَّه تعالى مما أقول .. ، واستسمحُ رسولَهُ عَلَيْ مِنَ الخَوضِ في هذا الأمر .. ، ولكننا أردنا أن نوقف الحَدَّادين ونافخي الكِير ، من الخوض في أسرار الملوك ، والبحث بعقولهم المحدودة وعلمهم الذي هو على قدرهم ، في آية من أعظم آيات اللَّه التي أكرم اللَّه بها حبيبه وصَفِيَّهُ عَلَيْ ...

وقبل أن نتحدث عن الرؤية والحجب يجب أن نتعرض قليلاً لمُسبِّبِ الرؤية ومُحْدِثِها وهو النور ... فنقول بإيجاز شديد :-

<sup>(</sup>١) سورة النجم آية : ١١ . (٢) سورة النجم آية : ١٧ .

النور : النور هو الذي تُدْرَكُ به الأشياء .. وبدونه تكون الموجودات كالعدم ...

والنور في حَدِّ ذاته لايُرى .. ولكنه بسقوطه على الموجودات وانعكاسه عنها إلى العين ، تُرى الأشياء ، وعلى قدر شِدَّةِ هذا النور أو الضوء ، وكذلك على قدر صحة العين ، تكون قوة الرؤية ، ..... فالنظر إلى الموجودات والإحاطة بها يكون بالنور ... أى أنه أداة المعرفة ...

والعرب تطلق لفظ " النَـظَر " على البصر .. وكذلك تطلقه على التفكُّر والتدَبُّر والتمحيص والدراسة ....

فسواء كان النظر بالعين أو النظر بالعقل والبصيرة ، فكلاهما يلزمه نور ... إلاَّ أنَّ نور هذا ، غير نور ذاك ...

فإن كان تعاملك مع عالم الشهادة ، فيلزمك النور الأرضى الندى تلتقطه العين .... وإذا كان تعاملك مع عوالم الملكوت، فيلزمك نور آخر يلتقطه القلب والفؤاد والبصيرة ...

 <sup>(</sup>۱) سورة النمل آية : ۲۷.
 (۲) سورة الصافات آية : ۱۰۲.

يقول تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَاكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلْقُلُوبُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّ

ويقول : ﴿ مَا كَذَبَ ٱلۡفُؤَادُ مَا رَأَىٰۤ ۞ ﴾ (١)

ويقول جَلَّ شأنه: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكُمَةَ مَن يَشَآءُ ۗ وَمَن يُوْتِي ٱلْحِكُمَةَ مَن يَشَآءُ ۗ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكُمَةَ فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ۗ وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُوْلُواْ يُؤْتَ ٱلْحِكُمَةَ فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ۗ وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُوْلُواْ أَوْلُواْ أَلْاَلْبَبِ هَا ﴾ (")

والحكمة ببساطة هي : حسن الإحاطة ، وتمام العلم بالأمور ، مع التبصُّر بعواقبها ...

وقد سبق القول بأنها قسمان .. حكمة دنيا .. وحكمة عليا .. فارجع إلى قولنا في الباب السابق ...

يقول جَلَّ شأنه: ﴿ ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وفي آخر الآية يقول جَلَّ اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ ﴾ (أ) ، ثم يقول جَلَّ اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ ﴾ (أ) ، ثم يقول جَلَّ شأنه: ﴿ وَمَن لَّمْ يَجَعَل ٱللَّهُ لَهُ مُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُّورٍ ﴾ (٥).

والقرآن نور اللَّه ، والإيمان نورُ اللَّه ، والرسل جميعاً نور اللَّه ، وذكر اللَّه تعالى والأعمال الصالحة نور ، والمؤمنون يسعى نورهم

<sup>(</sup>١) سورة الحج آية : ٤٦. (٢) سورة النجم آية : ١١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية : ٢٦٩.(٤) سورة النور آية : ٣٥.

<sup>(</sup>٥) سورة النور آية : ٤٠ .

بين أيديهم ....

ويقول رسول اللَّه ﷺ " اتَّقُوا فِرَاسَةَ المُؤْمِنِ فَإِنَّهُ يَنْظُرُ بِنُورِ اللَّه " رواه الديلمي...

ونستطيع أن نوجز ما نريد في قولنا أنَّ النور هو وسيلة المعرفة والإلمام والصواب والهدى ، ....

ولكل عالم من العوالم التي ذكرناها سابقاً نورٌ خاصٌ يلزمُهُ فيُدرَكُ به... وكذلك أداة خاصة في الإنسان تستقبله ، تناسب هذه العوالم من عين أو قوى نفْسِ أو صفاتِ قلبٍ ...

وقوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يدلُّ على ان نور اللَّه تعالى مِل السماوات والأرض وما بينهما .. وكل الأكوان والعوالم .. وكل أسباب المعرفة والإدراك والعلم والتبصُّر والحكمة .. كلها من اللَّه تعالى .. ومنبسطة على عباده ... ومنبسطة على أكوانه ومخلوقاته ....

فإذا كان الأمر كذلك فلماذا يلتقط هذا النور بعض الناس .. والبعض يزيد نصيبه منه ، والبعض يقِلُّ نصيبه حتى يصير كالأعمى !!

المنطِقُ العادى البسيط يقول أنه لابد وأن تكون هناك حواجز أو موانع أو حُجُب، حول العبد أو بين العبد وربّه ... أو بين العبد و بين العبد و بين العبد و بين الأنوار ... وهذه الحُجُب تتفاوت كثافة وشفافية ، كما يختلف ويتفاوت نصيب كل عبد منها ....

وروى مسلم عن " أبى ذرِ " رَضِيَ اللَّه عنْهُ أنَّهُ سألَ رسول

اللَّه ﷺ: "هَلْ رَأيتَ رَبَّكَ ؟ " فقال: " نُـورُ أنَّـى أراهُ " وفـى روايـةٍ وقـال لأبـى ذرٍ " رأيتُ نـوراً " كمـا ذكـر مـسلم عـن " أبـى موسـى " أن رسـول اللَّه ﷺ قال " حِجَابُـهُ النُّـور لَـو كَـشَفَهُ لأَحْرَقَتْ سُبُحَاتِ وِجْهِهِ مَا انْتَهَى إلَيْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلْقِهِ ".

ويقول ﷺ "سَأَلْتُ جِبْرِيلَ هَلْ تَرَى رَبَّكَ ؟ قَالَ إِنَّ بَيْنِى وَبَيْكَ ؟ قَالَ إِنَّ بَيْنِى وَ بَيْنَهُ سَبْعِينَ حِجَابًا مِنْ نُورٍ ، لَوْ رأَيْتُ أَدْنَاهَا لاحْتَرَقْتُ " رواه الطبرانى في الأوسط عن "أنس "

ولنا الآن أن نتساءل ما معنى الحجاب المقصود ؟ ؟ ؟

ونجيب ببساطة أنَّ الحجاب هو انطباع الصور الكونِيَّة في القلب وانشغاله بها .. وقياسه عليها ..

فتحجب عنه تجلِّيًات اللَّه تعالى وأنواره ، بحيث تصير له كالغلاف... فلا يرى ولايدرك أى شئ إلا من خلال هذه الصور الكونية... فَيُحدُّ إدراكه ومعرفته على قدر هذه الصور ....

ومعنى انطباع الصور الكونية في القلب .. هـو انـشغال القلـب بعض عـوالم الكـون ، وسـيطرة هـذه العـوالم علـي منطـق وإدراك وبصيرة القلب ...

فمثلاً من انشغل بالعالم الأرضى .. وكانت الدنيا كل هَمّهِ وتفكيره ومنطقه.. فإن قوانينها وقوانين عوالمها تكون قيداً للقلب في إدراكه وتذوقه .. فيكون مادياً في تفكيره ومعلوماته .. فإذا رأى مناماً فيه إشارة إلى حقيقة غيبية ، أو رأى بعض أرواح الأموات تخاطبه .. فإن كل حكمه على

رؤياه ، أنّها أضغاث أحلام ....، فهو لايؤمن إلا بالماديّات والأساليب والنتائج.. أمّا أن ينام وتصله رسالة حقيقية في نومه .. فهذه أوهام في نظره... وبالتالي تنقطع عنه أمثال هذه الرؤى أو على الأقل لا يستفيد منها لعدم يقينه بها ..

ومثالُ آخر لمن يكون انشغاله بعالم الجن مثلاً ..

فإن كل مفهومه وإدراكه يدور حول طاقات الجن وأفعالهم وعوالمهم .. ويفرح بسيطرته على الجن مثلاً – إذا كانت له عليهم سيطرة – ويفرح بقضائهم لمصالحه ورغباته ... ويكون هَمُّهُ كُلُّهُ هو كيف يزيد من سيطرته عليهم ... وأساليب إخضاعهم .....

فإذا قلنا له ، أن هناك عوالم أخرى غيبية من الروحانيين والملائكة ، لهم قوى أضعاف أضعاف ما في الجن .. وأن اللّه سبحانه وتعالى قد يُسَخِّرُ بعض هذه العوالم لبعض عباده الخالصين له ، لايريدون إلا وجهه ، ولايقصدون السيطرة على عالم من العوالم.. فإنه لا يقتنع بهذا الكلام .. ويظلُّ حبيس أفكاره ورغباته ، وبهذا لا يرتقى أبدا إلى مقام العبودية الحقَّة للّه تعالى .. بَلْ هَمُّهُ وانشغاله وإذراكُهُ وعلِمه لا يتجاوز عالم الجنِّ ...

أمثلة بسيطة نسوقها للدلالة على معنى الصور الكونية وانطباعها في القلوب، ولكن حقيقة مقصودنا غير ذلك .... أو هو أبعد من ذلك...

وإليك بعض الإيضاح ....

قلنا من قبل أن عالم الملك هو عالم حضرات أسماء اللَّـه تعالى

وأفعاله .... وأن أفعال العباد والمظاهر الكونية هي انعكاس وآثار لأفعال اللَّه تعالى وتحَلَّيَّاتِه ....

فالناظر إلى أفعال العباد وتصرفاتهم ، هو بين درجتين .. الأولى: أن يرى أفعال العبادِ صادرةً من اللَّه تعالى..

الثانية: أن يرى اللَّه تعالى فعالاً في عباده ..

والأولى بمعنى أن يعرف الإرادة أولاً ، ثم يرى أفعال الخلق والثانيه بمعنى أن يرى الأفعال أولاً ، ثم يعرف الإرادة بعد ذلك.

وليس المقصود بهذا الوضوح الذي نذكره ولكننا نقرب المعنى إلى ذهن القارئ.

وفي الحالة الأولى يكون العبد ناظراً إلى أفعال العباد، وغلبة القضاءِ والقدر عليهم ...

وفى الحالة الثانية يكون العبد ناظِرا إلى اللَّه تعالى وأسمائه وصفاته وجنوده ...

وقد يبدو الأمر من الوهلة الأولى أن الحالتين لا فارق بينهما ... ففي كلتيهما يرى الناظر أن اللَّه تعالى هو الفعال لما يريد في أكوانه ...

ولكن الفارق بينهما في الحقيقة كبير ...

فإن الأول يعيش في حضرات الأفعال والأسماء ، ويجتلى ذلك بعقله وفكره وحواسِّه ...

بينما الثاني يعيش في مبتدأ حضرات الصفات ، وأثرها في عوالم الملك .

ولاحظ أن الاثنين لم يرتقيا بعد ليعيشا في عوالم حضرات الصفات ، وملكوت عوالم الغيب والحبروت ...

والذى يعيش فى حضرات الأسماء والأفعال .. يكون محجوبا عن عوالم الصفات ... بما يراه من حضرات الأفعال .....

كذلك من يكون متعايشاً مع عوالم الجبروت .. فإنه يكون محجوباً عن عوالم الملكوت الأعلى بما يراه من عوالم الجبروت والتجَلِّيَّاتِ التي فيه ...

وفـــى كــل عــالم مــن هــذه العــوالم مبتــدأ .... ودرجــاتُ .... ونهاية ....

بل وأكثر من هذا .. فإن المبتدئ في الدخول إلى عالم من هذه العوالم .. عادة ما يبدأ تعامله معه متعثراً .. متردداً .. ويلزمه وقت يطول ويقصر ، حتى يكون من أهل التمكن فيما دخله ، ولايصير متمكنا في درجة من هذه الدرجات ، إلا إذا أشرف على بداية الدرجة التي تليها .. وتداخلت عوالمه في تلك المرحلة ...

ولاتظن أنَّ الأمر بهذا الوضوح الذى نتكلم به .. أو أنه مثل درجات السُلَّم.. بحيث تعرف بداية ونهاية كل درجة .. أو أنك تعرف الدرجة التى أنت فيها ، أو التى فيها غيرك من العباد .

ولذلك فإن كلام ساداتنا عن المقامات والأحوال التي يمر بها السائر إلى اللَّه تعالى .. جعلت كثيراً من الناس يخطئ في فهم كلامهم وذلك على حسب عقل القارئ وإدراكه هو .. ، لا كما يقصده ساداتنا

الأفاضل .. فانهم أهل رؤيا يقينية .. ولكن كثيرا ما يكون في ألفاظهم الكثير من الرمز والإشارة ، التي لايدركها إلا أهل هذا الأمر ...حتى لايأخذ الحكمة منهم من لايستحقها من الناس فيسئ استخدامها .. كالطفل الصغير إذا مكنته من الأحجار الكريمة أو من سلاح حادً ، فهو إمّا ألاً يقدّر الامور حق تقديرها .. وإمّا أن يؤذي نفسه أو من معه وحوله .

لــذلك فلــن أتعــرض للمقامــات ولا للأحــوال ولا البــوارق ولا اللوامع .... كما تعرّض لها السابقون من ساداتنا الكرام ... لأن من يعيش فيها لن يعرف أنه يعيش فيها .... ومن لا يعيش فيها لن يفهم عنها شيئا .....

ولعلنا في هذه العُجَالة قد أوضحنا معنى انطباع الصور الكونية في القلب .. ولمعنى الحجاب عند اللَّه تعالى ..

فالشهوات الأرضية حُجُب ....!!!

والعوالم الغيبية .. حُجُب ....!!!

وانشغال نفسك .. وقلبك .. بأى غيرٍ من الأغيار .... حُجُب..!!!

فكل ما سوى اللَّه ... حجابُ عن اللَّه ... والقاصد وجه اللَّه والعابد للَّه حقاً مُخلِصاً لايريد إلا وجهه الكريم ... ومهما انكشفت له من عوالم الغيب بدرجاتها ، فانه لاينشغل بها ولايقف معها .. بل لو جاءته العوالم كلها من جن وشياطين وجنود .. وغيرهم ليكونوا خُدَّاما بين يديه وبأمره .. ما التفت اليهم .. ولاتعلَّق بهم .. ولاركن إليهم .. بل هو لايريد إلا اللَّه تعالى... بكماله وجماله وجَلاله .....

وتلزمنا الإشارة هنا إلى نقطة غاية في الأهمية وتلك هي أن بعض

هذه الحجب إنما هى رحمة من اللّه تعالى للعبد، تحجب عنه وتخفّف عنه ، ما لا يستطيع التعرض له ، أو ما لا يكون مستعدا لاستقباله ...... ، وعلى سبيل المثال لوكشف حجاب الزمن عن الخلق ، وعرفوا أقدارهم المستقبلية ، وما كتب لهم من الرزق ، وما سوف يجرى عليهم من بلاء أو غيره .. فكيف تتصور أن تكون حياتهم ، وانتظارهم لأمر سوف يقع عليهم ، سواء كانوا يحبونه أو يكرهونه ، وما يواكب هذا الانتظار من قلق وترقُّبِ وألم ، وبعد كُلِّ هَذا قَدْ يُغَيِّرُ اللَّه قضاءه ، ويلطف بهم ، ولا يقع المكروه الذي يترقبونه وينتظرونه .....

كذلك انكشاف عوالم الملكوت الغيبى للنفس البشرية، وهى غير معدّةٍ لهذا الاستقبال، قد يصيبها بالشلل المعنوى .. وماذا يحدث لو نظر العبد فجأة وهو بمفرده، فرأى بعض الجن والملائكة مشلا والعوالم الأخرى حوله ، يحادثونه ويتعاملون معه ، دون مقدمات ولا استعدادٍ لهذا الأمر!!!

لذلك نقولُ أن وجود بعض هذه الحجب إنما هو رحمة للعبد، ولطف من اللَّه تعالى به ، حتى يتلقَّى من العوالم العلوية بِقَدَرٍ و مقدار على قدر استعداده ، وعلى قدر طاقته وازديادها بالتدريج ....

ومن هذا العرض المبسط نرى ما يلى :-

الحُجُب عن اللَّه تعالى تنقسم إلى نوعين ...

الأول: حجب ظلمانية .. وهي الدنيا وشهواتها وزينتها والمعاصي والمخالفات .

الثانى: حجب نورانية .. وهى درجات الكشف النورانية التى يُكرمُ اللَّه بها عبده السائر إليه.

وهنا يجب أن نفرق بين أمرين في غاية الأهمية .. الأول : هـو الكشف .. والثاني هو الفتح ....

وبإيجاز شديد نتعرض لهما فنقول وباللَّه التوفيق ...

الكشف : هو الاطلاع على بعض الأمور الغيبية الكونية والإخبار بها.... وهذا الكشف لانعتدُّ به ولانقيم له وزناً ...لأنه قد يشترك فيه المؤمن والكافر ..

وسببه كما قلنا من قبل هو ازدياد قوة طاقات النفس الباطنية ، وهذه قد يصل إليها المؤمن بطاعة اللّه وذكره ، .. كما قد يصل إليها غير المؤمن بنوع من الرياضة النفسية واستخدام الجن قد يصل إليها غير الغيبية ...

ونظرا لاشتراك المؤمن وغير المؤمن فيه .. لذلك فنحن لا نلتفت إليه .. فضلا عن أنه ليس بمرادنا ولا مقصودنا .. فنحن لا نريد سوى وجه اللّه تعالى ، لا أكوانه ولا جنوده ...

ورغم هذا فالكشف ينقسم إلى نوعين:-

كشف نوراني : وهو ما كان كشفا لبعض عوالم الملكوت ...

كشف ظلمانى: وهو الذى يغلب عليه تتبع معاصى العباد وعوراتهم فى خلواتهم .. فيكشف ويفضح ما ستره اللَّه على عباده بدون غرض شرعى صحيح ...

وهناك أمر ثالث مرتبط بالكشف وهو الذي نسميه بالاستدراج....

والاستدراج: هو نوع من الكشف، يجرى لبعض العباد الذين سبق غضب اللَّه عليهم، والعياذ باللَّه .. فيمكر به الشيطان، فيكشف له عن بعض عوالم الغيب، ويزيد في طاقات النفس .. فيغترَّ صاحبُهَا بها، ويسئ استخدام هذه القوى فيما يريده هو، لافيما يحبُّ اللَّه تعالى ...

هذا نوع .. والنوع الثانى .. هو كشفٌ من اللَّه تعالى ، وإكرام منه للعبد نتيجة لعبادته وإخلاصه ، ولكن العبد يقف معها .. ومع الخوارق التى تحدث منه .. فيجمع الناس حوله .. ، ويظن أنه يفيدهم ويأخذ بأيديهم .. ويحترمه الناس ويحبونه ويرجونه ... ، فيتزيّن لهم .. ويزيد من طاعاته وعبادته ليس حبًا للَّه .. ، ولكن بدعوى أنه ينفع الناس وأن هذا دوره .. وهو في حقيقة نفسه لايحب إلاَّ نفسه ، ولايهتم إلا بأن يكون مقدَّماً محترماً محبوباً بين الناس ... ، فيقف عند هذا ... ، وتتغيرُ نيَّتُه فتفسد .... وينسى اللَّه تعالى ، وتختلط عليه الأمور ، والعياذ باللَّه تعالى ....

ولذلك يلزم للسالك إلى اللَّه تعالى في هذه المرحلة بالذات مربًّ ومرشدٌ ودليل وناصح ، يأخذ بيده ليجتاز هذه المهالك ....

● وأمر الكشف .. وموضوع الاستدراج يسوقنا إلى موضوع أهَمَّ ألا وهو الفتح ، والكلام في هذا الأمر صعب وجَدُّ خطير .. ولكننا نستعين باللَّه ونقول :-

الفتح: هو تجلّيّاتِ الحقّ سبحانه وتعالى ، بأنواره وأسراره على الفتح: هو تجلّيّاتِ الحقّ سبحانه وتعالى ، بأنواره وأسراره على قلبه قلب عبده المؤمن التقى النقى .. فينير بصره وبصيرته .. ويلقى في قلبه

وفى روعه وفى خواطره المعانى اللدّنية العالية ، والتى لايصل اليها عبد باجتهاده ولابفكره ولا بعقله ....

فالمفتوح عليه من الخلق يعيش مع عوالم اللَّه تعالى الملكوتية ، ويأخذ منهم ويعطى ... وينفعل بهم ومعهم ... ، ويعيش في أنوار قضاء اللَّه تعالى ، وسر جريان قدره في ملكوته وملكه ..

والأمر أعقد من كلامى هذا بكثير، ومن الصعب الحديث فيه بألفاظنا العادية ..، غير أننا نشير إلى أن للفتح درجات .. وقيل أنها درجات خمس ..

فتح اللَّه علينا وعليكم ، وجمعنا على رسوله وَ يقظة ومناماً.. ، ونفعنا اللَّه به وبأنواره وأسراره ، وجزاه عنا خير ما جازى نبيًا عن اتباعه وقومه ،

صلى اللَّـه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين، ونحن معهم يا رب العالمين ...

ولكى تدرك معنى الفتح بصورة أوضح نذكر أول سورة الفتح فى القرآن الكريم حيث يقول سبحانه : ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُّبِينًا ۞ لِيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ

وَيَهْدِيكَ صِرَاطًا مُّسْتَقِيمًا ﴿ وَيَنصُرَكَ ٱللَّهُ نَصْرًا عَزِيزًا ﴿ ﴾.

وليس لى تعليق بشرح .. ولكن انظر ما نتيجة الفتح ومظاهره وعاقبته ...

غفرٌ للذنوب السابقة واللاحقة ... ، وإتمام كمال نعمة اللّه على عبده .... ، وهدايةٌ للصراط المستقيم الذي يحبُّه اللّه تعالى لعبده ... ، ونصر عزيز مؤزّرٌ من اللّه لعبده ...

هو إذاً ميلاد جديد للنفس البشرية وصاحبها ... ، جسمٌ جديد ... ونفسٌ جديدة ... ، وعقلٌ جديد ... ، وتعاملٌ جديدٌ مع اللّه تعالى ومن اللّه جَلَلَ وعلا .....

ولذلك يعتبر ساداتنا أنَّ بداية الفتح هو بداية الميلاد الحقيقى .. ثم يحسبون أعمارَهم على ما يمضى من بعد هذا الفتح .. فيقولون هذا عاش سنة ، وذاك عاش خمسا ، أو عشرا وهكذا .... رضى اللَّه عنهم أجمعين وعنا معهم بفضله وكرمه ...

وحذار ان تفهم من الآيات السابقة أن اللّه تعالى قد غفر له ذنوباً سابقة منه على اللّه عليه الـصلاة والسلام .... ، الذي يقول عنه ربه ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهُوَىٰ ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱللّهَ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقِ عَظِيمِ ﴾ ....

ويقول ﷺ " أَدَّبَنِي رَبِّي فَأَحْسَنَ تَأْدِيبِي " وتقول عنه السيدة عائشة رضِيَ اللَّه عنها "كان خُلُقُهُ القُرْآن " ...

فضلا عن أنه مِنْ أُسُس الإيمان أن تؤمن أن الأنبياء جميعاً عليهم

الـصلاة والـسلام معـصومون ، قبـل البعثـة وبعـدها ، ولـيس لهـم لاصـغائر ولاكبائر... فلا حظ للشيطان فيهم .. ، ونفوسهم نبويَّة عالية ، يـوحـى إليهم نوما ويقظة ... فهم مع اللَّـه تعالى بكيانهم وكينونيتهم .. فلا تصدر منهم معصية أبداً ، ولاذنب أبدا .

وقد حمل ساداتنا معنى الذنب المذكور في الآية الشريفة على ثلاثة أوجه:

الأول: أنَّ قولَهُ تعالى ﴿ لِّيَغُفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ ، مقصود به المؤمنون حول رسول اللَّه ﷺ ... وإنَّ الفتح كان لرسول اللَّه ﷺ ... والمغفرة لمن حوله من المؤمنين من باب قول العرب " إيَّاك أعنى واسمعى يا جارة " .. ،

كما يقول جَلَّ وعلا في أول سورة الأحزاب ﴿ يَتَأَيُّا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ اللَّهَ وَلَا تُطِع ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنفِقِينَ ﴾ .

وهل كان رسول اللّه ﷺ إلاَّخيرَ عبدٍ يتقى اللّه تعالى ويعرفه !!. ويقول ربنا : ﴿ وَلَقَدُ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَإِنْ أَشْرَكْتَ لَيْنَ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَقَدُ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن اللّه اللّه عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ )... فهل تعقلُ أنت أن الخطابَ مُوجَّه إلى رسول اللّه ﷺ بالتهديد والخسران.... حاشا وكلا ..

<sup>(</sup>١) سورة الزمر آية: ٦٥.

بل ألف كلا .... إنما يقصد بهذا الخطاب من هم مع رسول اللَّه على من الله الله على الله الله الله الله المؤمنين ....

الثانى: أنَّ ذنوبَ الأنبياء إنَّمَا هي من باب الحسن والأحسن .. وهي من باب حسنات الأبرار سيئات المقربين .

فالنبى اذا أتى بالحسن وترك الأحسن -وكلاهما خير- رَجَع فعاتب نفسه على ترك الأحسن والأفضلِ .. فيتنزَّلُ الوحى بما فى نَفْسِ النبىِّ من العتاب لنفسه ... ويصبح تَرْكُ الأفضَلِ من باب التقصير والذنوب فى نظره ... الوحى ينزل بما فى نفس الرسول ....

واللَّه تعالى أعلم .. وهذا هو ما يليق بجنابه عَلِي الله عَلَيْ ...

ولشرح هذه الآيات أوجه كثيرة تناولها المفسرون .. وليس هذا موضوعنا الآن ... وعلى العموم فمقصودنا هو أن نبَيت لك معنى الفتح وأهميته في حياة السالكين إلى اللَّه تعالى ...

ولاشك أن أهل الفتح من المؤمنين هم أعلى القمم المؤمنة في كل عصر .. فهم أهل اللَّه تعالى وخاصته .. وهم المصطفون من اللَّه تعالى لإكرامهم بفيوضاته وأنواره ...

ورغمًا عن هذا ، فهم متفاوتون في هذا الفضل .. كلُّ على قدره وطاقته .. فهم ليسوا جميعاً سواءً ... فهناك أهل الفتح الكبير .. وهناك أهل الفتح الصغير .. وبينهما مراتب لاتنتهى ..

هذا من ناحية ... ومن الناحية الأخرى ، فحتى من هم فى مرتبة واحدة عند اللَّه تعالى يختلفون فى مشاربهم وفتوحاتهم...

انظر إلى الملك ... ورئيس ديوانه .. ورئيس وزرائه ... وهم جميعاً أهل الثقة والخصوصية .... ولكن رئيس الديوان أعلم بالملك وأحواله ، ورضاه ، وغضبه ، وما يرضيه ، وما لايرضي عنه .. ولكنه ليس مشغولاً بالرعية وأحوالها بقدر انشغاله واهتمامه بخصوصيات الملك ذاته .. ، أمّا رئيس الوزراء فهو أعلم بالرعية وأحوالها .. ومسئول عن تنفيذ أوامر الملك ، وأثر هذه الأوامر ... أمّا انشغاله بخصوصيات الملك ذاته فلايصل إلى انشغاله بتنفيذ الأوامر في الرعية ...

فهـذا فــى شــأن ..... وذاك فــى شــأن وربمــا كانــا فــى درجــة واحدة .....

وجَلَّ جَلال اللَّه تعالى ، وتعالى عما نقول علوا كبيراً ....

فإِنّ من أهل الفتح من هو مشغول بحضرات ربه و تجلّيّاته وأنواره.. وانشغاله بالخلق قليل ... ومنهم من هو مشغول بَخْلقِ اللّه تعالى وأكوانه وسريان قضائه وقدره في العوالم المخلوقة ... من خلال تجَلّيّات

اللَّه عليه .... ولاتفاضل بينهما ... فهذا في وظيفة .. وذاك في وظيفة ... والمزِيَّةُ لاتقتضى الأفضلية ... فعِلْمُ سيِّدِنَا موسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام ، غير علم العبد الصالح كما رواه القرآن الكريم في سورة الكهف .... هذا في شأن وتكليف ... وذاك في شأن آخر وتكليف ....

وليس معنى كلامنا الفصل التام بين الصِنفين .. ولكن هذا يُفَسِّرُ لك ما قد يحدث على أيدى بعض الصالحين من الكرامات وخوارق العادات في الأمور الكونية وشئون العباد .. ، وقد تجد من هم أعلى منهم درجة عند اللَّه تعالى ، وليست له مثل هذه الكرامات ... ذلك أن الثانى مشغول بربِّه.. ذاهل عن أكوانه .. وأمّا الأول فقد أقامه اللَّه تعالى في أكوانه ليتعامل معها ...

لذلك يقول ساداتنا رضى اللَّه عنهم "سار على الماء رجال ... ومات بالعطش من هم أفضل منهم " ... وهذه إشارة إلى بعض الأولياء الذين نقرأ عنهم أنهم قد ساروا بأقدامهم فوق الماء ، إكراما من اللَّه تعالى لهـم .. بينما استـشهد إمامُنا وسـيدنا الحـسين بـن علـيّ رضـي اللَّه عنه ، وهو عطشان في "كربلاء " .. وهل هناك أفضل من ابن بنت رسول اللَّه على ، وريحانة قلبه وسيد شباب أهل الجنة !!!

وفى مثلِ هذه المقامات لا يكون الحكم بالمظاهر والظاهر .... ولهذا اختلف موسى مع العبد الصالح .....

غير أن هناك قِلَّةً من أهل الفتح الكبير، رضى اللَّه عنهم، قد جمع اللَّه لهم الحسنيين ...، فهم بين تجلِّيًات اللَّه تعالى عليهم بأنواره

وأسراره .... وبين انشغالهم بعوالمه وأكوانه .. لايشغلهم هذا عن ذاك ....

وهؤلاء القِلَّة من رجال اللَّه تعالى ، هم الورثة الكُمَّلُ لأنوار رسول اللَّه ﷺ .. وهم في كلِّ عصر على قدمه ، وعلى قلبه عليه الصلاة والسلام .. لأن هذا شأنه وخصوصيته عليه الصلاة والسلام .. فهو مع اللَّه تعالى لا يَفْتُرُ عنه طرفة عين .. وهو مع خلق اللَّه تعالى يواليهم بالرعاية والعناية وتنفيذ أوامر اللَّه تعالى فيهم ... وهو وليهم وكفيلُهم ..

فشأن الوارثين الكاملين لأنواره على هو من بعض شأنه .. ومن بعض أنواره وأسراره حتى قيام الساعة ...

وهـذا كان شأن الخلفاء الأربعة بعد رسول اللّه على ... وهـذا كان شأن الخلفاء الأربعة بعد رسول اللّه على حيث جمع اللّه لهم الخلافة الظاهرة ، والخلافة الروحية في الخلق .. ، فإن خليفة اللّه تعالى في الأرض لابد وأن يكون هو العبد الكامل العارف باللّه تعالى والقائم على شئون خلقه معاً .. ، وهذا معنى الخلافة ببساطة شديدة ...

ورسول اللّه عَلَيْ هو خليفة اللّه في الأرض بلا شك ... وهو الذي قال عنه ربنا : ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ... وما اكتملت مُقَوِّمات الخلافة إلا في العبد الكامل خير خلق اللّه أجمعين محمد على ... ، الروح الكاملة ، العارفة باللّه تعالى ، مع الذات الكاملة خَلْقاً وخُلُقاً .. ،

وخلفاؤه الأربعة رضى اللَّه عنهم .. ، هم حملة لوائه ولقد قال الله عنهم الله عنهم الله عنهم المُعْدَ وَلِك الله الخلافَةُ بَعْدَى في أُمَّتِى تَلاثُونَ سَنَةً ثُمَّ مُلكُ بَعْدَ ذَلِك الحديث الخلافَةُ بَعْدى في أُمَّتِى تَلاثُونَ سَنَةً ثُمَّ مُلكُ بَعْدَ ذَلِك الحديث صحيح، رواه أحمد والترمذي وابن حبان .... وهذا التاريخ كان نهاية

خلافة الإمام على كرَّم اللَّه وجهه وتنازل ابنه الحسن عنها .... أمَّا من بعدِهم فقد انفصلت الخلافة الأرضية عن الخلافة الروحية .. فكان لكل منهما شأنه ،

فإذا قُلْتَ لِى أَنَّ الخِلافَةَ كانت لآدم فى الأرض .. قُلْتُ لك وهل فى القرآن نصُّ يدل على أن الخليفة هو سيدنا آدم !! وهل هناك ما يمنع أن يكون الخليفة المقصود هو من نسل آدم وليس آدم !!

وقد خلق اللَّه آدم ، ثم أسكنه الجنة بنصِّ القرآن الكريم ... ، ثم أنزله إلى الأرض ليتناسل ويتكاثر .. ليخرج من ذريته عندما يريد اللَّه تعالى الخليفة المقصود ... وقدم لمجيئه بالأنبياء والرسل ، على قدر عقول أقوامهم في تلك الفترات والعصور ، وما استتمَّ الدين ولا اكتملت الرسائل السماوية .. إلا بخاتم الأنبياء والمرسلين .. الذي تظلُّ شريعته إلى يوم الدَّين ، وينكشف خلال فترة رسالته من أسرار الكون وقوانينه ما تنضج به البشرية كلها ، ويكون دينه ورسالته هي الأصل سابقا ، والأساس حتى يوم الدِّين ، وإنَّ الدِّين عند اللَّه الإسلام ....

وحتى عندما خاطب اللَّه تعالى سيدنا داود عليه السلام وقال له: ﴿ يَلْدَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلَٰنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَٱحَكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ ﴾ (١) ، فاللَّه سبحانه وتعالى لم يخاطب رسله بهذه الخلافة ... وخطابه لسيدنا داود عليه السلام ، هو تكليف محدود بالحكم بين الناس

<sup>(</sup>١) سورة ص آية : ٢٦.

بنص القرآن ، وهي ليست خلافة مطلقة كما ترى.

ورغم هذا فالخلافَة لها إطلاقٌ ... ولها تقييد ...

فآدم وذريتُهُ لهم الخلافة في الأرض ... الخلافة على إطلاقِها .. فإن الله تعالى قد سخَّر له الأرض وما فيها وما عليها ... بل وجعل له الشمس والقمر والنجوم مسخراتٍ بأمر الله تعالى له ... ولكن ليس كُلُّ فردٍ من أولاد آدم له القدرة على استخراج ما في باطن الأرض .. ولا استغلالِ ما في البر والبحرِ .. بل كُلُّ على قدر طاقتِهِ ...

فنقولُ إِذاً أَنَّ اللَّه تعالى قد سخَّر الأرض وما فيها وما عليها للبشرية كُلُّها .. ثم كُلُّ جيلٍ.. أو كُلُّ طورٍ من أطوار البشرية .. أو كُلُّ فردٍ فيها خليفةٌ فيما يستطيعُ الخِلافة فيه ... فَهِي تصيرُ خِلافةً مُقيَّدةً لِكُلِّ فردٍ من ولدِ آدم ... وعلى قدر طاقاتِهِ ...

ولكن يسوقنا الكلام هنا إلى نُقطةٍ دقيقةٍ .. تلك أنَّ هذه الخلافة هي في الحقيقةِ وثيقة الصِلةِ بالعُبوديّة ... وكيف كان ذلك ؟؟؟ ...

فلننظُر سويًّا ....

العبودية تقتضى الطاعة المطلقة للخالِقِ جَلَّ وعلا ... فلا يُعْبَدُ سِواه.. ولا يُرْجَى غيره ... وحقيقة هذه العبودية هي الحرية الكاملة " .... ذلك أنَّ العبد يتخلَّص من هوى نفسِه .. ورق الشيطان .. وحُب الدنيا فلا تتملَكُهُ رغبة ولا هوى .. بل هو عبدُ للَّه تعالى .. فهو إذا قد تحرر من عبوديَّة نفسِه والهَوى والشيطان ...

وإذا صار العبد خالصا للَّه تعالى ... أفاضَ اللَّه عليه من قُوَّتِهِ

وقدرته .. فيصبح عبدًا ربَّانيّا ... تستجاب دعوَتُه ، ... ويها به الخلق ... ، ويُحبُّه أهل السماء والأرض من الصالحين ... ، وينظُر بنور اللَّه ... ، ويُحبُّه أهل السماء والأرض من الصالحين ... ، فعلى قدر صدق ويتحدث بحكمة اللَّه ... ويقدر بقد من أنوار صفات اللَّه ... فإذا اكتملت فيه عبوديّة ، الكمال الذي ليس فوقه كمال .. فقد استنار بالأنوار الإلاهية الاستنارة التي ليس بعدها استنارة ... وأخذ من صفات سيده ومولاه بالحظ الأوفى .. فصار بذلك ظِلاً لسيده وربّه ...

ألا ترى إلى سيدنا رسول اللَّه ﷺ كيف خاطب الشجر .. والحجر .. والجبل .. والناقة .. و الضبَّ .. والذئب .. وانشقَّ لهُ القمر !!!

خلافةٌ مطلقَةٌ ... سببها عُبُوديَّةٌ مطلقةٌ ... أدّت إلى حُرِيَّةٍ مطلقةٍ .

وتنبّه إلى أن رسول اللّه ﷺ هو إمام الأنبياء والمرسلين حتى من قبل بعثته البشرية المباركة ... يقول ﷺ "كُنْتُ نَبيًّا وآدمُ بَيْنَ الروحِ والجَسَدِ " .. حديث صحيح ، رواه الطبراني عن " إبن عباس " ..

فنبوة رسول اللَّه ﷺ هي التي أمدَّت جميع الأنبياء بنبواتهم... وهو إمامهم وخاتمهم صلى اللَّه عليه وعليهم جميعا ...، فهو كنز النور الإلاهي ومنبع الأسرار اللاهوتية ...،

فقبل بعثته المباركة أمدَّ جميع الأنبياء بأنوارٍ من أنواره ، وأمّا بعد بعثت فإنه يُمِد تُجميع الأولياء اللاحقين ، بأنوارٍ من أنوار من أنوا

فالولاية هي امتداد لنور رسول اللَّه ﷺ .. فلا عجب أن يكون للكاملين من ورثة أنواره ، بعض صورٍ من صورةِ خلافته عليه الصلاة والسلام....

ونعود مرة أخرى لنتحدث عن بعض خصائص أهل الفتح ... ونذكر بعض حديث رسول اللّه على حيث يقول "إذا ضَلَّ أَحَدُكُم بعض حديث رسول اللّه عَوْناً وهُو بأَرْضٍ ليسَ بِهَا إِنْسِى فليقُلْ: يا عِبَادَ اللّه أغِيتُونِي أُولاثًا) فَإِنَّ لللّه عِبَاداً لا يَرَاهُمْ " رواه الطبراني ، ويقول على " رُبّ أشعث مَدْفُوعاً بِالأَبُوابِ لَو أَقْسَمَ عَلى اللّه لأبرّهُ " رواه مسلم والامام أحمد عن " أبي هريرة " ، وهو صحيح .

ويقول على "الأبْدَالُ فِي أُمَّتِي ثَلاثُونَ ، بِهِمْ تَقُومُ الأَرْضُ ، وَبِهِمْ ثُمُطَرونَ ، وَيِهِم ثُنْصَرُونَ "رواه الطبراني في الكبير عن "عُبادة بن الصامت "، وهو صحيح ، وذكر مثله الإمام أحمد في مسنده ، وهو حسن رواه "الإمام على "، وكذلك ذكر مثله الطبراني عن "عوف بن مالك " ، وهو حسن ...

ومن أوْلى من أهل اللَّه تعالى .. وأهل الفتح في استجابة دعوتهم .....

ولاحظ هنا دقيقة خفية ...

فاللَّـه تعالى مُوجِـب الموجبات .. وهـو سبحانه لايَجِـبُ عليـه

شيئ إلا ما أوجبه سبحانه على نفسه ، فضلاً منه وكرماً .. ، فكيف يَبَرُّ اللَّه قسم عبده إذا دعاه!! والرسول على يقول "رُفِعَتْ الأَقْلامُ وَجَفّتْ الصُّحُف " ...

يتبادر إلى النهن مفهوم واحد .. هو أن هذا العبد لايدعو الا بما سَبَقَ في عِلْم اللَّه تعالى يلهمه الدعاء المستجاب ...

ومعنى هذا إن الإلهام والخواطر الرحمانية ، لا تنقطع عن هذا العبد ... انظر إلى قوله تعالى : ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ﴾ (١).

ويقول في آية الكرسى: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشَفَعُ عِندَهُۥ ٓ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ ۚ مِنْ عِلْمِهِ وَمَا خَلْفَهُم ۗ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَى ۚ مِّنْ عِلْمِهِ ٓ إِلَّا بِمَا شَآءَ ﴾ ، ويقول عن العبد الصالح في سورة الكهف : ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ءَاتَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّدُنَا عِلْما ۞ ﴾.

فعِلْمُ اللَّهِ تَعَالَى .. والعِلْمُ باللَّهِ جَلَّ شَأْنُه ... والعِلْمُ عن اللَّهِ سبحانه .. يؤتيه اللَّه لمن يشاء من عباده .. كيفما يشاء وأنَّى يشاء .. ولا معقِّبَ لحكم اللَّه!!! ..

والعبد الذى يفتح اللَّه تعالى عليه ، لايستطيع أن يتعايش مع عوالم ملكوت اللَّه تعالى ، إلا إذا أمدَّه اللَّه تعالى بأنواره وأسراره على قدره وقدر طاقته ، وكذلك من أمده اللَّه تعالى بأنواره وأسراره فإنه يستطيع أن يتعايش

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان آية : ٣٠ .

مع بعض هذه العوالم الغيبية .... فالأمر فيه اختيارُ من اللَّه تعالى ... وإكرام لعباده بجوده .. ومنِّه .. وكرمه ... وهل على فضل اللَّه حرج !!!.

فلا تحجِّر عقلك وتفكيرك، وتردَّ على ببعض ما تعرفه من عموميات، ونحن نتحدث عن أعلى درجات أهل الخصوص ... واللَّه سبحانه وتعالى في كتابه الحكيم كثيراً ما يستثنى من أحكامه العامة أهل العلم... وأهل الاجتباء ومن أراد اللَّه تعالى ...

يقـــول تعــالى : ﴿ ٱلْأَخِلَّاءُ يَوْمَبِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَّا اللهُ عَصْمُ اللهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الل

ويقول: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَ تِ وَمَن فِي ٱلسَّمَوَ تِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ﴾ (").

وأهل الخصوص .. وأهل الاستثناء موجودون في كل عصر وقد كانوا في حضرة رسوله على ... ونذكر لك بعضها على وجه السرعة والإجمال ، وإذا أردت التفصيل فارجع إلى كتب السيرة والسنة النبوية ...

• قَبِل رسول اللَّه ﷺ كلَّ مال أبي بكر الصديق .. ونصفَ مالِ

 <sup>(</sup>۱) سورة الزخرف آية : ۲۱.
 (۲) سورة الجن آية : ۲۱–۲۷.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر آية: ٦٨.

عمر بن الخطاب، ولم يقبل من الصحابة تَطَوُّعًا إلا في حدود تُلُثِ أموالهم .... وبهذا أَمَر وشرَّع عَلَيْكُ .

- بشّر الرسول على عشرة من أصحابه بالجنة في مجلس واحد ... كما بشّر غيرهم في حالات أخرى .... فهل المبشّرون من رسول اللّه بالجنة هم فقط أهل الجنة من بين صحابة رسول اللّه بالجنة هم فقط أهل الجنة من بين صحابة رسول اللّه على إ! ، أم أن هذه البشريات كانت لخصوصيات يعرفها الرسول صلوات اللّه وسلامه عليه حيث لم يخش عليهم من أن يفتتنوا بأنفسهم ، وهو الذي نهانا عن المدح والإطراء في وجه من نمدح !!. واللّه أعلم بمراده ومراد رسوله ..
- جعل رسول اللّه ﷺ شهادة سيدنا " خزيمة " تعْدِلُ شهادة رجُلين ... وعلى هذا سار أبو بكر وعمر في إثبات وتحقيق آخر سورة التوبة عند جمع القرآن ...
- ويقول ﷺ "إنَّ اللَّه تَعَالَى اطَّلَعَ عَلَى أَهْلِ بَدْرٍ فَقَالَ: اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ غَفَرتُ لَكُم " حديث صحيح ، عن "أبى هريرة "كما رواه الحاكم في مستدركه...

وقال المدينة ، وأهل مَنْ أَشْفَعُ لَهُ مِنْ أُمَّتِى أَهلُ المدينة ، وأَهْلُ مَنْ أَمَّتِى أَهلُ المدينة ، وأَهْلُ مَكُّة ، وأهلُ الطَّائِفِ "رواه الطبراني في الكبير عن "عبد اللَّه بن جعفر"، وهو صحيح ...

وغير هذا كثير لا مجال لبسطه الآن ... ولكن يجب أن نعرف أنَّنا

عندما نتحدث عن هذه الخصوصية ، وهذا الاستثناء ، فنحن لانعنى خصوصية أو استثناءً من أوامر اللَّه تعالى لعبيده فى شريعته ، فلا يطالبهم بما يطالب به غيرهم من العموم ... فهذا ما مرَّ حتَّى بخاطرنا....

بل نقصد أنهم أهل الخصوص في الأدب العالى مع اللّه تعالى ومع رسوله .. أي رسوله على أنهم أهل الإيمان الكامل واليقين الثابت باللّه ورسوله .. أي نحن نتحدث عن صفوة القوم ، وعلية الملأ من أتباع رسول اللّه على فتنبّه رحمك اللّه وإيّانا ....

وقد وصلنا فى حديثنا إلى أن أهل اللَّه تعالى وخاصَّتَهُ لديهم القدرة على التعامل مع بعض عوالم الملكوت، وأن اللَّه تعالى قد أهَّلَهم لهذا الفضل ... ولاشك ان أول هذه القدرات تكون هى رؤية هذه العوالم أو بعضها وإدراك ما فيها ...

انظر إلى قوله تعالى : ﴿ وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَا لِكُمْ لَا يَعْلَمُونَ أُمَّهَا لَكُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَفْءِدَةَ لَعَلَّكُمْ لَكُمُ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَفْءِدَةَ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَكُمُ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَفْءِدَةَ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ وَاللَّهُ عُلُونَ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللْمُ الللْمُ اللّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللللْمُ اللّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللللللْمُ الللللللّهُ اللللللْمُ اللللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللْمُ

وقال تعالى : ﴿ تَحَلَّقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَ بِتِكُمْ خَلَقًا مِّنَ بَعَدِ خَلَقًا مِّنَ بَعَدِ خَلَقٍ فِي ظُلْمة .. وأيًا كانت خَلْقٍ فِي ظُلْمة .. وأيًا كانت هذه الظلمة مادية أو معنوية -كما اختلف فيها المفسرون - فإن اللَّه تعالى

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية : ٧٨. (٢) سورة الزمر آية : ٦.

ينبّه إلى أنه جَلَّ شأنه ، قد أخرج عباده من هذه الظلمة ، وجعل لهم السمع والأبصار والأفئدة ... وبهذه النعم الثلاث يتدرَّجُ الإنسان من ظلمة الجهل إلى أنوار المعرفة .. سواءً المادية أو المعنوية .... فإنّه بأدوات الإحساس الظاهرى من سمع وبصر ومنطق وتعقل .. يصبح الإنسان مدركاً عاقلاً في الدنيا ..

إذا فهى في الحقيقة أنواع من الأنوار الإلاهية التي يدرك الانسان بها وجوده في الدنيا ...

فالكافر وإن كان له سمع وبصر وإدراك ، وهي أنوار من اللّه بلا شك ولكنها محدودة بالنفع والإدراك في الحياة الدنيا ، لذلك يقول تعالى : ﴿ يَعْلَمُونَ ظَهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَّوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْاَحْرَةِ هُمْ عَنِ اللّاَحْرَةِ هُمْ عَنِ اللّاَحْرَةِ هُمْ عَنِ اللّاحِرَةِ هُمْ عَنِ اللّهُ عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ الحياة على قد هيأ لجميع مخلوقاته أسباب معرفتهم وإدراكهم ليعيشوا في الحياة الدنيا ...

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية: ١٢٢. (٢) سورة الروم آية: ٧.

ولكن الذين كفروا وقفوا عند هذا الحد من استقبال النور الإلاهي... أما المؤمنون فقد استزادوا من نور المعرفة باللَّه تعالى ... فزادهم اللَّه نوراً لمعرفته هو جَلَّ شأنه .. فأخرجهم اللَّه تعالى من ظلمة الجهل به إلى نور المعرفة الإيمانية ...

وتتكرر نفس القوانين الإلاهية مع المؤمنين وأهل الاجتباء ... فاللَّه سبحانه يخرِجُهُم من بطن الدنيا ، ومن بطن عوالمهم الماديَّة الأرضية ليولدوا في عوالم الملكوت .. فيجعل لهم السمع والأبصار والافئدة التي تناسب قوى العوالم الجديدة .. فيرى .. ويسمع .. ويدرك .. فيعرف ويتعلم ويتعامل مع هذه العوالم ...

انظر إلى الحديث القدسى الذى ذكره البخارى عن أبى هريرة وهو حديث صحيح يقول ربُّ العِزَّةِ "مَنْ عَادَى لِى وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالحَرْبِ، وَمَا تَقَرَّبَ إلى عَبْدى بشيئٍ أحب إلى مِمَّا افترضتُهُ عَلَيْهِ ، وَمَا يَزَالُ عَبْدى يَتَقَرَّبُ الى عَبْدى يَتَقَرَّبُ اللَّ وافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الذِي يَسْمَعُ بِهِ ، وبَصَرَهُ الذي يالنَّوافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الذِي يَسْمَعُ بِهِ ، وبَصَرَهُ الذي يبشِمِ بِهِ ، وبَصَرَهُ الذي يبشِمِ بِهِ ، ويَدَهُ التِّي يَبْطِشُ بِهَا ، ورجَلَّه التي يَمْشِي بِهَا ، وإنْ سَأَلَنِي الذي يبْطِشُ بِهَا ، ورجَلَّه التي يَمْشِي بِهَا ، وإنْ سَأَلَنِي لأَعْطِينَّهُ وإنْ استَعَاذَنِي لأُعِيدَنَّهُ ، وَمَا تَرَدَّدْتُ عِنْ شَيْ أَنا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَنْ قَبْض نَفْس المُؤْمِنْ ، يكْرَهُ المَوْتَ وأنَا أَكْرَهُ مُسَاءَتَهُ " .

وصدق رسول اللَّه ﷺ .. وصدق اللَّه العظيم في كل ما يقول ويَعِد .. ومن أصدق من اللَّه تعالى قيلاً ....

فمن أحبَّه اللَّه تعالى من عباده .. أكرمهم من فضله ... وأمدّهُم بسرِّه وقدرته ، وجعل سبحانه هذه القدرات وهذه الأسرار .. في أسماعهم وأبصارهم وأبديهم وأرجلهم ... ، وزادهم رضاً ومودةً ودلالاً بأن لهم ما

يشاءون عند ربهم جَلَّ وعلا ....

وما ظنُّك بمن أمَدَّ اللَّه قُواه وعقله وإدراكه بقوَّتِه جَلَّ شأنه وأنوار معرفته!!

وقد سبق أنْ قلنا أنَّ أوَّلَ ما يُحَرِّكُ الإنسانَ في الدنيا هو الخواطر .. وهذه الخواطر ترفعه إلى النيِّة ثم العزم على الحركة ... فلا فعل.. ولاحركة .. ولاتصرُّف من ابن آدم إلا وبدايته هذه الخواطر ....

وسبق أن قلنا أن هذه الخواطر منها الرحمانية ، ومنها الشيطانية . وولنا في كتابنا "قواعد الايمان " أن معنى قوله تعالى : ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ فَا فَهُم منها أن اللَّه تعالى سَوَّنَهَا ﴿ فَأُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴾ (ا) أفهم منها أن اللَّه تعالى ألهمها التَّفرقة بين الإلهام بالخير ، والإيعاز والوسوسة بالشرِّ من الشيطان ... ومن قول رسول اللَّه ﷺ "أنَّ القُلُوبَ بَيْنَ إصْبَعَينِ مِنْ أَصَابِعِ اللَّه وَلَا يُقَلِّبُهَا " حديث صحيح ، رواه الترمذي وأحمد عن "أنس "رضى اللَّه عنه .

فإنَّ أوّل ما يتبادر إلى ذهننا أنَّ عباد اللَّه المخلَصين إليه .. المحبوبون عنده .. لابد وأن يتولى اللَّه تعالى تطهير قلوبهم وتقويتها وأن ينيرها بالخواطر الرحمانية النورانية المتتابعة ، وأن يدافع عنها ويحفظها .. ويزيدها قوة على طرد كل خاطر غير نورانى ،

يقول تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوْاْ زَادَهُمْ هُدًى وَءَاتَنهُمْ تَقْوَنهُمْ ﴿ وَاللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّا اللَّا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّ

<sup>(</sup>١) سورة الشمس آية : ٧،٨ . (٢) سورة محمد آية : ١٧.

وقد قلنا من قبل إن الروح عرشُها القلب .. وأن القلب له وجه إلى النفسِ ووجه إلى الروح ... ، وحيث أن اللَّه تعالى ينير القلب بالخواطر النورانية الرحمانية ، وبذلك تتأثر قوى النفس الباطنية –والادراك واحدُ منها – وكذلك تضفى الروح من نورها على النفس لازدياد قابلية الأخيرة لأنوار الروح ..

بذلك كله – وأكثر منه – ينير القلب .. وتنير النفس ... وتنير حواسها المدركة من باطن .. فيرى العبد بنور اللَّه .. ويسمع بنور اللَّه .. إلى أن يُمِدَّه اللَّه تعالى بقوةٍ منه .. في يده .. وفي رجَلِه ... أى أنه حتى جسده المادى ، يخضع أيضاً لقوى الروح .. وقوى النفس الظاهرة...

فأول ما يتغير في العبد في هذه المرحلة .. هو نورانية الخواطر التي تأتيه ، حتى يصبح ذا فراسةٍ فينظر بنورِ اللَّه تعالى كما في الحديث الشريف ...

ونحن إذا قلنا "الخواطر" .. فأنت لاتعرف كيف تتلقى هذا الخاطر .. ولاتعلم عن قُوى نفسك الباطنية شيئا .. ولاتدرى هل ما يستقبل الخاطر منك هو الوهم أو الخيال أو التفكر او التذكر أو الحِسُّ المشترك .. وكل هذه من قوى النفس ....

كل ما تشعر به على الحقيقة .. أنَّ هذا الخاطر .. يزداد عندك قوة حتى يصل إلى مرتبة "الجَزْمِ"، فتتعامل معه على أنه حقيقة لا شك فيها، أو هو على الوجه المقابل، يضعف ويزداد ضعفا .. حتى يتلاشى وتنساه .... وأنت لاتدرى أنك في الحالتين تتعامل مع عالم الجبروت أو

عالم يمحو اللَّه ما يشاء ويثبت جَلَّ شأنه ...

فإذا ازداد هذا الخاطر عندك قوةً ويقيناً ... فالحقيقة أنك قد دخلت في مرتبة اخرى .. فما عاد الأمر عندك ظناً ... بل قد صار إلهاماً .. ثم يقينا ، ثم تتنزل عليك السكينة في القلب ...، ليكون الأمر عندك راسخاً رسوخ الجبل ... يقول تعالى : ﴿ فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ مَ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ وَلِي بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا ﴾ (١).

ويق ويق وي الله و الله

وتأمل هاتين الآيتين .... فيظهر لك جَليًّا أن اللَّه تعالى قد طَمْأَن وَتَبَّتَ وفَرَّحَ قلبَ رسوله ﷺ وقلوبَ المؤمنين معه بهذه السكينة،.. وزاد إيمانهم بتنزيلها عليهم ... ثم تَنَّى جَلَّ شأنه بالتأييد بجنود له غير مرئية ، وفى الآية الثانية عَطَفَ بأن له تعالى جنود السموات والأرض...

فالسكينة هي من جنود اللَّه تعالى .. وهي ضِدُّ " الرعْب " ، الذي هو أيضاً من جنود اللَّه تعالى كما سبق القول ... والقلوب بين أصبعين من أصابع الرحمن ...

وجنودُ اللَّه تعالى هي من صفاته وتجَلِّيَّاته سبحانه وتعالى ...

والسكينة مشتقة في اللغة من سكن .. يسكن .. سكونا .. وسكناً ... فهي الطمأنينة .. والأمن .. والاستقرار .. والراحة .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية : ٤٠.

وحذار ثم حذار ، أن تفهم من كلامنا هذا أن كل أمر يستقر في القلب ولايتزعزع ، أن معه السكينة ... فإننا نتكلم عن قلوب صَفَتْ إلى اللّه تعالى واستنارت بأنواره .. وكذلك عن نَفْسٍ مطمئنة ، قد قطعت شوطاً طويلاً في تأدُّبها بأدب القرآن ، وسنة رسول اللّه علي فساعفتها الروح بأنوارها ..

أما من هو ليس في هذه الدرجة ، فإن قلبه ونفسه يستكنَّان إلى هواه .. وشهواته ... فتنبه رحمك اللَّه وإيانا ......

وننبه أيضاً إلى أنَّ المقصود بجنود اللَّـه تعالى .. القُوَى التي ليس لأحد عليها سيطرة ولاتوجيه .. بل المتصرِّفُ فيها هو اللَّه تعالى ...

وانظر إلى قوله تعالى : ﴿ أُولَتِبِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ .. ثُم وَأَيْدَهُم بِرُوحٍ مِّنَهُ ﴾ (١) ... فاللَّه تعالى قد كتب فى قلوبهم الايمان .. ثم أيدهم بروح من اللَّه تعالى ...

فالأمر الذى نناقشه لانقصد به أمراً عقلانيا ، يَستقرُّ رأيك وعقلك على قرار فيه .. ولكننا نتحدث عن إلقاء اللَّه تعالى على قلوب عبيده من السكينة أو الروح ، فيتأيد الأمر في القلب ويثق ويؤمن ويستكن ويسكن ويطمئن بما وصل إليه من إكرام اللَّه تعالى له وليس بتفكيره ومنطقه .....

فنحن نتحدث عن سكينة وطمأنينة تحدث في القلب دون سبب

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة آية: ٢٢.

تعرفه .. لأنك لو وصلت إلى هذه السكينة بالأسباب والعقل ... فحينئذ تكون نتيجة طبيعية لمنطقك ودراستك ، فهى حينئذٍ مكتسبة بالأسباب .. لك ولغيرك .... وهذه فى الحقيقة ليست السكينة التى نتحدث عنها ... إنما هـــى اطمئنان منك لعقلك وتفكيرك .... فلاحظ الفارق بين الحالتين ...

وحتى لاتتعجب أو تستنكر قولنا هذا .. والشئ بالشئ يذكر .. نلفت الأنظار إلى قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ شَجِعَل لَّهُ اللَّهُ عَزْرَجًا ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ شَجِعَل لَّهُ اللَّهُ عَزْرَجًا ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ شَجِعَل لَّهُ اللهِ عَزْرَجًا ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ شَجِعَكُ لَا شَحَتَسِبُ ﴾ (١) ،

ومعنى " من حيث لا يحتسب " أى أنه لم يتَدبَّر له ، ولم يكن فى حسبانه وحساباته ... ففارق كبير بين المتسبِّب وغير المتسبِّب ... وبين ما جاء بالأسباب ... وما جاء بغير أسباب ....

ويكفينا هذا القدر في حديثنا عن الخواطر .. لنأتي بعد ذلك إلى الرؤية .. وهي المرتبة التي تلي الخواطر في النورانية ...

# الرؤيسة

وقد سبق القول بأن الرؤى على إطلاقها هي رسالة من عالم الملكوت إلى العبد .. ،

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق آية: ٢،٣.

يقول ﷺ "ذَهَبَتْ النُّبُوّةُ فَلا نُبُوّة بعدى ، إلاَّ المُبَشِّراتُ، الرُّفِيا الصَّالِحَةُ يَراهَا الرَّجُل أَوْ تُرَى لَه " وهو صحيحٌ ، رواه الطبراني عن " حذيفة بن أُسيْد " ،

وقال ﷺ "ذَهَبَتْ النُّبُوَّةُ وبقيتَ المُبَشِّرات " وهو صحيح ، رواه ابن ماجة .

ويقول ﷺ " الرُّؤْيَةُ الصَّالِحَةُ جزءُ مِن سِتَةٍ وأَرْبَعِينَ جُزْءاً مِنْ النُّبُوَّةِ " حديث صحيح ، رواه البخارى ومسلم وغيرهم عن " ابن عمر " وعن " أبى هريرة " .

ويقول ﷺ "رُؤْيَا المُؤْمِنِ كَلامُ يُكَلِّمُ بِهِ العَبْدَ رَبُّه فِي المَنَامِ "حديث صحيح، للطبراني.

أمًّا أن الرؤية جزء من ستة واربعين جزءاً من النبوة ، فذلك لأن رسول اللَّه على ظل ستة أشهر قبل البعثة يرى الرؤيا فتأتى مثل فلق الصبح.. فإذا علمت أن زمن رسالة الرسول على هي ثلاثة وعشرون سنة ، علمت أن الستة أشهر هي جزء من ستة واربعين جزءاً من زمن رسالته عليه الصلاة والسلام ..

وَيُقَسِّمُ رسول اللَّه ﷺ الرؤية إلى ثلاثة أنواع حيث يقول في حديث صحيح رواه الترمذي وابن ماجة عن أبي هريرة " الرُّؤْيَا ثَلاثَةُ: فَبُشْرَى مِنَ اللَّه ، وحَدِيثُ نَفْس ، وَتَحْوِيفُ مِنَ الشَّيْطَان ".

وقد بسطنا الكلام عن الرؤية في كتابنا " قواعد الإيمان " ونكتفي

هنا ببعض الملحوظات ...

- أننا نتحدث الآن عن الرؤى التي هي من الله تعالى
   لعبده .....
- أن عالم الرؤيا يسمى بعالم المثال ، وأنها قد تحتاج إلى تأويل بعض رموزها ، وقد لاتحتاج ....
- أن ما يلتقطها من الإنسان هو "الحِسُّ المُشْتَرَكُ "، حيث أنه الرباط بين النوم واليقظة ، لذلك فأنت تتذكر في يقظتك ما قد رأيته ، رغم أنك كنت فاقد الوعى الظاهر خلال النوم ... كما أن جميع شهواتك ورغباتك لاتظهر ولاتبدو خلال النوم ، لذلك تنشط النفس الباطنية ، وتتلقى بعض قواها من عالم المثال.

والسؤال الآن ماذا يحدث لو أنك وأنت يقظان نامت شهواتك الأرضية .. ، وقويت طاقاتك النفسية الباطنية !! ، ألا يمكن أن تتلقى النفس حينئذ رسائل من العوالم الغيبية ؟؟

والجواب: بلى .. فالحجاب الذى بينك وبين العوالم، وهى نفسك الأرضية بما فيها من شهوات قد زال بالنوم .. ، وكذلك يُزال إذا استغرقَتْ نفسك في طاقات الروح وأنوارها ... حينئذ قد ترى وأنت يقظان ما يمكن أن تراه وأنت نائم ..

ومرة أخرى نقول ان الأمر ليس بهذه البساطة ...

ولكننا في النهاية نصل إلى أن هذه الرؤى تكون على مراحل ثلاثة.. الأولى: وأنت نائم. الثانية: تكون فيما يشبه حالة النعاس، ولكنها بين النوم واليقظة الكاملة، ويقولون عنها حالة الذهول.. وشرطها أن تدرك المكان والزمان الذي أنت فيهما مع رؤياك.

الثالثة: وأنت في تمام يقظتك.

انظر إلى واقعة "سيدنا عمر بن الخطاب " ، عندما كان يخطب الجمعة في المدينة ، ورأى " سيدنا سارية " وهو في الحرب في أرض خلف العراق ... وناداه سيدُنا عمر .. " الجبل يا سارية الجبل " .. ، وسمعه "سيدنا سارية " ، والتف حول الجبل .. وانتصر بعسكره ...

ومن المعروف أن سيدنا أبا بكرٍ الصديق رضى اللَّه عنه ، قد أخبر السيدة عائشة رضى اللَّه عنها " بأن زوجته أسماء بنت خارجة حامل فى بنت ، حيث قال للسيدة عائشة إِنَّما هُما أخواكِ وأختاكِ " .. ولم تكن زوجته قد وضعت بعد..

فلما تعجبت السيدة عائشة رضى اللَّه عنها " وقالت إِنَّما هما أخواى وأختى "، فقال لها رضى اللَّه عنه : " لقد ألقى في روعى أنَّ ما في بطن بنت خارجة هي بنتُ وهِي أختك ".

ارجع إلى كتب السيرة وسير الصحابة لتقرأ الكثير من هذه الوقائع في زمن الصحابة ...

• فإذا تحدثنا عن حالة الذهول هذه .. قلنا إنها حالة متوسطة بين اليقظة والإغفاء .. ، أو هي حالة متوسطة لك بين عالم الملك وعالم الملكوت .... فأنت تدرك فيها ما أنت فيه من عالم الملك .. ويحكمك الزمان والمكان والحواس الخمس لك .. ، وفي نفس الوقت ترى صوراً

اخرى من عالم الملكوت، وتسمع قولها وتدرك إشارتها وتفهم مقصودها ... ولكن لايسمع ولايرى ذلك غيرك في نفس المجلِس ...، لذلك نقول انك ما رأيت بعينك العادية ولاسمعت بسمعك العادى .. وإلا لرأى وسمع غيرك من الحاضرين ... أو نقول أن طاقات سمعك وبصرك في هذه الحالة، قد ازدادت وقويت وخرجت بقوتها عن الطاقة المعتادة ...

وفى بعض الأحوال تكون هذه الرؤيا وأنت مغمض العينين ... فاذا فتحتهما تزول الرؤيا .. وفى أحيان أخرى تظل الرؤيا سواء كنت مغمِضاً عينيك أم لا ...

وما يحدث لك رؤيا .. يحدث لك سَمْعًا ... فقد تفاجأ بأصوات وكلام يصلك دون رؤية .. ولا أحد غيرك يسمع ما تسمعه ...

وكثيراً ما ترى أحداثاً تقع أمامك .. ويكون قد مضى عليها وقت طويل .. أى حدثت من قبل .. وكذلك أحداثًا تتحقق بعد فترة من الزمن ...

أو تجد نفسك في مكان آخر مع أقوام آخرين .. أو خَلْقِ آخرين من المخلوقات .. كل هذا وأنت تعلم تماما ، أنّاك لم تزل في مكانك لم تبرحه ...

أى أنك قد اخترقت حاجز الزمان أو حاجز المكان ... فلم يعد عندك الماضى والمستقبل ... أو حاجز المكان بمعنى أن عنصر المسافة لم يَعُدْ فعَالا معك ... والزمان والمكان حجابان للنفس كما تعلم عن عالم الغيب.

وَلَفْتَةٌ دقيقةٌ نشير إليها هنا ...

فإن كثيرا من مشاهد يوم القيامة ، يعبر عنها في القرآن الكريم بصيغة الماضي تارة ، وبصيغة المستقبل تارة ...، فيقول تعالى في سورة الـزمـر: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلۡكِتَنبُ وَجِاْتَ، بِٱلنَّبِيَّانَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَقُضِيَ بَيۡنَهُم بِٱلۡحَقّ وَهُمۡ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَوُفِّيَتَ كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِلَىٰ جَهَنَّم زُمَرًا ۖ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتْ أَبُوَّابُهَا وَقَالَ لَهُمّ خَزَنتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُرْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَاذًا ۚ قَالُواْ بَلَىٰ وَلَاكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَافِرِينَ ﴿ قِيلَ ٱدْخُلُواْ أَبُوَّابَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا ۖ فَبِئْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكِبِّرِينَ ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبُّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتَّ أَبُو بُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلَمٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَٱدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ وَأُوْرَثَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآءُ ۖ فَنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَنمِلِينَ ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتِكَةَ حَآفِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْش يُسَبِّحُونَ الحَمْدِ رَبِّهُمْ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّالَّةِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلْكُولُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ مِنْ اللَّمْ مِنْ اللَّهُ مِنْ ويقول ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسِ بِإِمَنمِهِمْ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الزمر آية: ٦٨- آخر السورة. (٢) سورة الإسراء آية: ٧١.

ويقول : ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ۞ لَيْسَ لِوَقَّعَتِهَا كَاذِبَةً ۞ خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ ۞ إِذَا رُجَّتِ ٱلْأَرْضُ رَجًّا ۞ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسًّا ۞ فَكَانَتْ هَبَآءً مُّنَابَثًا ۞ وَكُنتُمْ أَزْوَجًا ثَلَثَةً ۞ ﴾ (١)

ويتكرر كثيراً في آيات القرآن الكريم ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَكَانَ اللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا ﴿ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ ﴾ (٥) .

وأياً كان ما يقوله المفسرون ، فما هو أقرب إلى المنطق أنَّ اللَّه تعالى ، وهو الأبدى الأزلى المنزَّهُ جَلَّ شأنه عن المكان والزمان ، بل هو خالق المكان والزمان ، لذلك فليس بالنسبة إلى اللَّه تعالى ماضٍ ولاحاضر ولامستقبل .. فهو هو اللَّه كان .. ولم يزل على ماكان عليه ..

فإن قلت "هو القوى العزيز " فهيَ " إن اللَّه قوى عزيز " .. وهي " وكان اللَّه قوياً عزيزاً " .. واللَّه أعلم ....

ويقولون أن رؤيا المنام لها درجات ثلاث .. إذا كان القلب يسبح تحت عرش الرحمن خلال النوم ، فان الرؤية تاتى كفلق الصبح .

وإذا كان القلب يسبح في عوالم الملكوت ، فرؤيته حقُّ .. ولكنها برموز ، وتأويل ، تأتى إليها من هذه العوالم ..

<sup>(</sup>۱) سورة الواقعة آية : ۱-۷. (۲) سورة النساء آية : ۱۷.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب آية : ٢٥.(٤) سورة الحديد آية : ٢٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الصف آية: ١.

واذا كان القلب يسبح في عالم الدنيا وما فيها فإن رؤيته تكون أضغاث أحلام.

فإن سألت ، ولماذا كانت رؤيا ملك مصر وصاحبى سيدنا يوسف رؤى حق ، ولم يكونوا مؤمنين ؟؟

قلت لك ، ذلك لأن كل هذه الرؤى كان لسيدنا يوسف عليه السلام حقٌّ فيها ...

وجعل اللَّه تعالى تأويل سيدنا يوسف لها سبباً في خروجه من السجن وقربه من الملك ... فهي في الحقيقة إكرام من اللَّه تعالى لنبيه يوسف عليه السلام .

ولربط هذه النقاط بعضها بالبعض نقول أن رؤياك تأتى على حسب خواطرك التى تسبح فيها نفسك ... والخواطر تأتيك ليلاً ونهاراً .. نائماً ويقظاناً ... غير أنك وأنت يقظان ، يكون الحكم فيها للنفس بصفاتها ... بينما وأنت نائم ، يكون الحكم فيها للقلب ببعض نورانية الروح ، التى تضفيها على النفس .. وكثيراً ما يكون القلب على على نور من رَبِّه ولكن النفس تُدَنِّهُ بشهواتها خلال على نادا تعطلت شهوات النفس بالنوم وانكشفت حُجُبُها ... انظلق القلب بنورانيته إلى الملأ الأعلى فتلقّى منه ....

وعلى العموم فالحديث في الرؤى وعوالمها وأسرارها من خصوصيات أهل العلم بها ، وتفسيرها يحتاج إلى علم كامل بأحوال الرائى ورموز الرؤيا ...

وحديثنا الآن عن الرؤى بين النوم واليقظة ... فنزيد فيها أنها
 ليست من عالم المثال كما في النوم ولذلك .. الرمزُ فيها قليل ..

وما يحدث فيها هو أنك تخترق بطاقات نفسك بعض عوالم الغيب وتتعايش معها بروحانيتك التي طَغَتْ على نفسك وأمدَّتها بالقدرات المطلوبة ، وكثيراً ما ترى وأنت في هذه الحالة صورا لاتفهمها.. أو تسمع كلاما لاتدرك معناه ، ولكن الغريب ان هذه الصور وهذا الكلام يترك في نفسك انطباعات قوية وتغييرات كبيرة تدركها فيما بعد .. وحتى جسدك الماديُّ يتأثر كثيراً بهذه الرؤى ، ويعانى منها الإرهاق والتعب ، خاصة في بداية حدوث هذا الأمر .

والرائى فى تلك المرحلة من روحانيته لابد وان يكون على حذر شديد وتيقظ كامل ، حتى لاتختلط الامور عليه .. لأن هذه المرحلة عادة ما تكون مرحلة فتن واختبار لقوة إيمان الرائى وصدقه وإخلاصه للَّه تعالى ... ولذلك لابد وأن يكون له مرشد ودليل يلجأ إليه ويستعين بروحانيته فى تخطى العقبات ، حتى لايكون للنفس ولا للشيطان عليه مدخلا .. لذلك يقول تعالى ﴿ ٱلرَّحْمَنُ فَسَّئَلُ بِهِ حَبِيرًا ﴿ اللَّهِ وَاللَّهُ عَالَى المُن وعرف دواهيه وأخطاره ... وسبب الفتن فى هذه المرحلة ، هو أن انكشاف بعض عوالم الغيب لك وانبهارك بها واطلاعك على بعض الأسرار الكونية قد تفرح بها نفسك ، وقد تغتُّر بما وصلت إليه وتمييزها عن الغير ...، فتنشغل النفس بهذه العوالم وتطلب ووسلت إليه وتمييزها عن الغير ...، فتنشغل النفس بهذه العوالم وتطلب

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان آية: ٥٩.

الاستزادة منها ، وحينئذ لا تكون قاصداً وجه اللَّه تعالى .. بل تبحث عن هوى نفسك وتَمَيُّزك عن الناس.

وذلك لأن النفوس قسمان .. نَفْسُ " سفَّافة " .. فكل ما يعجبها تأخذ منه على هواها ، ونفس " شفَّافة " تخترق كل هذه الحجب ، دون أن تتأثر بها لأن هذا ليس بغرضها ، إنما هي تريد وجه اللّه تعالى لاغير .. فمهما انكشف لها من العوالم فهي مشغولة عنها بربِّها ..

كما أن الشيطان كثيراً ما يكون له مدخل في هذه الرؤى فيداخلك في عوالم الخيال والوهم .. ويريك ما ليس بحقيقة ، بل أضغَاثُ أحلام .. وهذا أمر بالغ الخطورة ..

والقياس هنا لابد وأن يكون بميزان الشرع الحنيف، وعدم الالتفات أصلاً إلى ما يراه ... اللَّهم إلا إذا كانت من المبشرات التي يوثق بها ولا شك فيها قطعيًا ....

والميزان لذلك أن تكون ذاتك مستغرقة في ذكر اللَّه تعالى والانتهال من أنواره ، قاصداً بذلك تعظيم اللَّه وتقديره وشكره فقط لا غير .، غير ناظرٍ إلى كشفٍ أو فتحٍ أو تسخير خادمٍ أو التعامل مع هذه العوالم بالكلية ... ذكر اللَّه للَّهِ فقط قاصداً وجهه الكريم ، مستجيراً به تعالى من كل ما سواه ..حتى ولو كانت ممالك السموات والأرض ....

واللَّه سبحانه وتعالى خيرٌ حافظاً .. ولا يخيب رجاء من قصده مخلصاً .. وهو أولاً وأخيراً المعين على السير والسلوك وهو الحافظ والحفيظ.. وقد قال تعالى لإبليس عليه اللعنة ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ

# عَلَيْهِمْ سُلْطَنُّ ﴾ (١).

وبداية هذه المرحلة من انكشاف عوالم الملكوت الأدنى .. قد يسترك فيها غير المؤمنين ، أمثال أصحاب اليوجا والرياضات الروحية الأخرى ، الذين هدفهم تربية النفس والسمو بها على العوالم الأرضية ،... فهم يتغلبون على رغباتهم وشهواتهم بالتدريب .. فتقوى طاقات النفس الكامنه وتشف وترقُّ حتى تبدأ في التعامل مع هذه العوالم الدنيا في عوالم الملكوت ، ولا يلزمهم في هذه الحالة إيمان باللَّه ولا إسلام للَّه، ولكنها عملية رياضية تدريبية لقواهم الداخلية في النفس لا غير .

ولكن الفارق بينهم وبين ما نتحدث عنه كبير .. فهولاء يلعب بهم الشيطان ، وتغلبهم الأنفس أيضاً ولكن أنفسهم بدلاً من أن تنجذب إلى الشهوات الأرضية فهى تنجذب إلى الشهوات الملكوتية ..، وهمهم كله أن يتعاملوا مع عوالم الملكوت فيما يسمونه "التسامى "أو "التعالى ".

أمَّا القاصدون وجه اللَّه تعالى .. فأولَئِك هَمُّهُم ووجههم إلى اللَّه تعالى ، يحبونه ويذكرونه ويقدِّسونه ولا يريدون إلا وجهه الكريم ... فإن جاءتهم هذه الكشوف والقوى ، فهى من باب المُبَشِّرات لا غير .. وليست هي همهم ومالها عندهم من تقدير.... لـذلك فلا يلتفتون إليها ، واللَّه تعالى يحفظ عبده اللاجئ إليه القاصد وجهه ..

فإذا أكرمه بكشف بعض هذه العوالم له .. فإنه يرسل من

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية: ٦٥.

بين يديه حفظة له يمنعون عنه عبث الشيطان وهوى النفس...، فتأتى المؤمن هذه المبشرات، من هذه العوالم، محفوفة بحفظ اللَّه تعالى وجنوده...

ورغم هذا فكما قلت سابقاً .. إن العبد في تلك المرحلة إذا مالت نفسه وهواه إلى هذه العوالم وركن إليها وفرح بها .. فاللَّهُ سبحانه يكله إلى نفسه وهواه وفتنته ولا حول ولا قوة إلا باللَّه العلى العظيم ....

ومن هنا ، ترى كثيراً من الناس الذين يجتمع الخلق حولهم لِمَا يرونه منهم من بعض الكشف أو الكرامات كما يقولون .. بينما هو واقف مع نفسه وهواه .. فرحٌ بتقدير الناس له .. وتتشابك الأمور في عقله وإدراكه ، فلا يُحْسِنُ أن يزن بشرع اللَّه تعالى ظاهراً باطناً ...

وقد قال تعالى : ﴿ وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتْنَتَهُ اللَّهُ لَكُ لَهُ مِنَ ٱللَّهُ مِنَ ٱللَّهُ مِنَ اللَّهُ مَن شَيْعًا ﴾ (١).

نعود فنكمل حديثنا ... فنقول أن من المعتاد أنَّ بداية ما ينكشف للعبد من عوالم الملكوت الأدنى هذا ، هو عالم "البرزخ " الذى سبق الكلام عنه .. لذلك تكثر لديه رؤى الأموات والحديث معهم والأخذ منهم ، كما تغلب عليه نورانية صفراء ...

والإحاطة بأقسام العباد في هذه المرحلة غير ممكن .... إلا أننا نتكلم في الإطار العام لهذا الأمر، ولكن للَّه تعالى في خلقه شئون .. ولكل

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية: ٤١.

عبد ما يناسبه عند اللَّه تعالى ، الذي كل شئ عنده بمقدار وهو الفعال لما يريد .

ومن الأمور العامَّةِ .. في هذا المجال أن تنكشف للعبد بعض الأمور المعنوية المركبَّة على القوالب المحسوسة ... بمعنى أن نور باطنه .. قد يرى التشبيهات والمعانى الروحية والنفسية الغالبة على الخلق....

وانظر إلى واقعة سيدنا ومولانا " عثمان بن عفان " رضى اللّه عنه حيث دخل عليه رجلان في رمضان .. فسألهما أمفطران في رمضان! فعجب الرجلان وقالا له: لا يا أمير المؤمنين ..فقال رضى اللّه عنه: رأيت أثار الطعام على أفواهكم ... فيتنبه الرجلان .. وأخبرا سيدنا عثمان بأنهما وقعا في عرض بعض الناس بالكلام غيبة ....ويسألان أنبوَّة بعد رسول اللّه يا أمير المؤمنين! فيقول لهم لا .. ولكنها فراسة المؤمن.

فانظر كيف رأى سيدنا عثمان أثر الغيبة عليهم حيث يقول تعالى عسن الغيبة: ﴿ أَنُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ (١) و "عمر بن الخطاب " رضى اللَّه عنه يتفرَّسُ فى وجه "الأشتر النخعى " وهو بين قومه ، ويقول له " إنى أرى منك على المسلمين يوماً عصيباً " و "الأشتر " هذا هو الذى كانت له اليد الطولى فى فتنة سيدنا عثمان .... ، والتى حدثت بعد حوالى عشرين سنة من لقائه بسيدنا عمر ...

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات آية: ١٢.

وأحب أن اشير هنا الى نقطة هامة .. تلك هى أنه ما كان معجزة لنبية .. جاز أن يكون كرامة لولى .. فالولى ما صار ولياً إلا بحسن اتباعه لنبيه وارتواء روحه من روحه .. فكرامة الله تعالى لوليه هى فى الحقيقة اكرام لنبية الذى اتبعه هذا الولى ... والولد سر أبيه كما يقولون .. والله يفعل ما يشاء بقدرته وتقديره ..

حتى أنهم قالوا أن عصمة الأنبياء واجبة ... أما عصمة الأولياء فجائزة .. بمعنى أن النبى لا بُدَّ وأن يكون معصوماً من اللَّه تعالى ... والولى إذا علا مقامه وأكرمه اللَّه تعالى .. فمن الجائز أنْ يعصمه أيضاً .. واللَّه يخلق ما يشاء ويختار ... وليس من الضرورى أن تكون عصمة الولى مثل عصمة نبيِّه ... فان الأنفس درجات .. ودرجة النبوة لايصلها ولاحتى الصدِّيقون .. ولكنها على العموم من نفس الباب ...

وكذلك ما كان لرسول اللَّه الله على من خصائص .. فلا مانع أن يكون المحابته ومن أحسن اتباعه فعلاً وحالا ، وهم أهل الخصوص من أمته ... لامانع أن يكون لهم جزءٌ من هذه الخصائص ... التي ليس لها بالوحي الخاص بالنبوة صلة ...

ولرسول اللَّهِ عَلَيْ معجزات كثيرة وأمور غيبية ظهرت على لسانه الشريف وهي دون المعجزات .. فإن المعجزات هي من آيات اللَّه تعالى .. أما الكرامات فهي من إكرامه جَلَّ شأنه .. وفارق بين مصدر هذا وتلك ..

وانظر الى قوله ﷺ " دَخَلْتُ الجَنَّةَ البَارِحَةَ فَنَظَرْت فِيهَا ، فإذَا

جعفرُ يَطِيرُ مَعْ جِبرِيل ، وإذا حَمْزَة مُتَّكِئُ عَلَى سَرِيرٍ " صحيح ، رواه الطبراني والحاكم عن " ابن عباس " .

ويقول: " دَخَلْتُ الجَنَّةَ فَسَمِعُتُ خَشْفَةً بَيْنَ يَدَى ّ ، قُلْتُ ما هَذِهِ الخَشْفَةُ ؟ فَقِيلَ هَذَا بِلالُ يَمْشِي أَمَامَكَ " صحيح ، للطبراني عن " أبي أُمَامَة ".

وقال: "لَمَّا كَذَّبَتْنِى قُرَيْشُ حِينَ أُسْرِىَ بِى إلى بَيْتِ الَمَقْدِسِ قَطَفَقْتُ أُخْبِرُهُمْ عَنْ آيَاتِه قُمْتُ فِي الحِجْرِ فَجَلّى اللَّه لِى بيتَ المَقْدِسِ فَطَفَقْتُ أُخْبِرُهُمْ عَنْ آيَاتِه وأَنَا أَنْظُرُ إِلَيهِ " صحيح ، رواه البخارى ومسلم والترمذي والنسائي عن " جابر ".

ويقول ﷺ اطلّعْتُ في الجَنّةِ فَرَأَيْتُ أَكْثَرَ أَهْلِهَا الفُقَراءَ.. وأطّلعت على النّارِ فَرَأَيْتُ أَكْثَرَ أَهْلِهَا النّسَاءَ "حديث صحيح، رواه البخارى والترمذي عن " إبن عباس " وعن " عمران بن حصين ".

ويقول ﷺ " لَقَدْ رَأَيْتُ الآنَ مُنْدُ صَلَّيتُ لَكُم الجَنَّةَ والنَّارَ مُمَثَّلَتَيْنِ فِي قِبْلَةِ هَذا الجِدَارِ ، فَلَمْ أَرَ كَاليُومِ فِي الخَيْرِ والشَّرِّ " صحيح ، رواه البخارى عن " أنس " .

فما العجب أن يكون لأتباع رسول اللَّه ﷺ المخلَّصين المقرَّبين بعضاً من هذه الكرامات .. إكرامًا لرسوله ﷺ .

نعود لكلامنا عن الرؤى في عالم الملكوت فنقول: -

يتدرج العبد في إدراكه لهذه الرؤى .... وكلما قويت وازدادت

طاقات نفسه الروحية كلما السعت دائرة تعامله مع عوالم الملكوت .. وتدرَّج فيها وازداد عمقاً وعلواً .. فاذا ارتقى الى بعض عوالم الملكوت الأعلى ... فإنه كذلك يصل إلى رؤية اليقظة الكاملة ، ويترك حالة الذهول التي تكلمنا عنها ...

وفى هذه المرتبة يستطيع بتوفيق اللَّه تعالى له أن يتعامل مع عوالمه الجديدة بقواه الباطنية ، كما يتعامل بحواسه الظاهرية مع الكون المادى الذى يعيش فيه ... وتمر عليه صور عالم الملكوت ، ويتعامل معه أيضا دون أن يظهر أثر هذا التعامل على جسده ومظهره...

وفى المرحلة العليا تصير النفس كالميتة تماماً .. حيث تستولى أنوار الروح عليها بالكلية ، حتى أن إبليس لايجد اليها سبيلاً ولامنفذاً ... ولاتسمح أنوار الروح بأى رغبة من رغبات النفس أن تظهر .... وهذا هو العبد الرباني الذي استغرقته تجَلِّيًات صفات اللَّه تعالى .. فتغيرت صفات نفسه .. وراحت وانتهت صفاتها المادية .. وقويَت فيها صفاتها الحميدة ، وأمدها اللَّه تعالى بأنوار صفاته .

ومثل هذا يكون مجال إدراكه هو الملكوت الأعلى وليس عالم الجبروت .. وهو إمَّا ساكنٌ تحت أنوار صفة واحدة من صفات اللَّه .. وإمَّا متلونًا من صفة إلى أخرى .. أو من عدة صفات معاً ...

ومثل هذا لاينشغل إلا باللَّه تعالى وأسراره وأنواره الذاتية .. وهنا نمسك عن الكلام خوفاً من الزلل ...

ففي هذا المقام تظهر على العبد مظاهر الهيبة من اللَّه

تعالى .. والحب للَّه تعالى .. والشوق إليه جَلَّ شأنه .. وهكذا .. من المراتب العليّة .

ولاستكمال هذه الصورة ، أحب أن أشير إلى أن الفاظ الحب والشوق إلى اللَّه تعالى مَثَلاً ، يجب أن تطلق بحقِّها وليس اعتباطاً ....

فمن يحبُّ اللَّه تعالى لابد وأن يكون يعرفه معرفة كافية.. فإن المحبّة لاتكون المجهول ... والمحبة أيضا لاتكون إلا لجمال وكمال وعظمة في المحبوب .. فالمعرفة لازمة للمحبَّة ... ولاتصدق من يدعى محبة اللَّه تعالى وهو لايعرف عنه إلا القليل الذي لايناسب عظمته جَلَّ شأنه ...

والشوق لايكون إلا لأمرٍ جميل محبوب عرفتَ عنه جانباً .. فنبت فيك الشوق ، لتجلِّي كمال المحبوب ..

والمحبُّ طالب .. ، والمحبوب مطلوب ... والمحبُّ أسير محبوبه .. وهو الضعيف .. وهو المهموم ، والمحبوب صاحب دلال .. فيتقرب حينا ويبتعد حيناً .. ولكنه حريص على محبوبه في الحالتين .. القرب والبعد ..

والمحبوب يحب الأدب العالى من حبيبه .. ويرضى بمناجاته ... وتقرُّبه .. ويشفق عليه .. ويزداد له رحمةً كلما رأى تدَلُّه محبوبه ....

ولكن المشكلة أنه كلما اقترب المحبوب من المحب. إزداد الأخير له حبّاً وشوقاً وتعظيماً .. ولانهاية للمحبة ولانهاية للقرب.

فالمحبُّون مقتولون بحبهم لامحالة .... إن اقتربوا ماتوا من حبّهم ... وإن ابتعدوا ماتوا من شوقهم ...

وليس أشد ولا أشق ولا أصعب على المحبِّ من الحجاب بينه وبين محبوبه ... فالموت عنده أهون ألف مرة من حجاب بينهما ...

والغريب أنه كلما هتك أو اخترق حجاباً .. إزداد حُبُّه .. وازداد شوقه .. ولا نهاية لهذا أيضاً ..

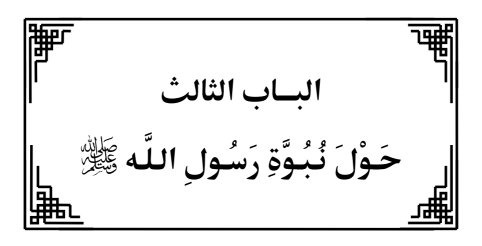
فمن دخل في دائرة الحُبِّ والشوق .. محال أن يخرج منها إلاَّ قتيلاً ..

وللَّه المثل الأعلى .. وتعالى اللَّه عمَّا نقولُ عُلوًّا كبيراً .

وما دُمنا قد لمسنا في كلامنا درجات الفتح والكشف والرؤى والمحبة والشوق والخلافة في الأرض ، فقد وجب علينا أن نتشرف بأن نلمس لمساً ضعيفاً جانباً روحانيا حول نبوة رسول اللّه عليه العبد الكامل والخليفة الحق للّه جَلّ وعلا .

نسأل اللَّه تعالى أن يجعلنا من خلصاء أحبابه .. ومن أقرب محبيه ... وأوفى عباده وأن يعلمنا الأدب معه اللائق بجنابه العظيم وقدس ذاته العليِّ الكبير ..

وصلى اللّـه وسلم وبارك على مولانا وسيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .



إذا كان مفهومُ الإحسان أنَّهُ أعْلَى درجاتِ العبادةِ للَّه تعالى ...، بين الفضل ، والزيادة ، والاتقان في العبودية .. وبين المراقبة ، والمشاهدة للَّه تعالى ، وأفعاله ، وصفاته ، وتجلِّيَّاته ...

ورسول اللَّه محمد ﷺ هو خير خلق اللَّه تعالى .. إمام المرسلين أجمعين وقائدهم ... وهو أعرف الخلْقِ بربِّهِ .. وأقربُهُمْ إِلَيْهِ مَحبَّةً ، وشكراً ، ويقيناً ، وتقديساً ...

فتعال معى .. على حَذَرٍ .. وبأدبٍ يُنَاسِبُ مقامه عَلَى الله معى .. على حَذَرٍ .. وبأدبٍ يُنَاسِبُ مقامه عَلَى النقترب من بعض أنواره وأسراره .. عسى الله أن يفتح علينا وعليكم ، فيكون لنا من أنواره وأدبه نفحة منه .. تزجُّنَا في أنواره وأنوار الله تعالى زجاً نستغنى به عن كل ما سواه ....

ونسألُ اللَّه تعالى أن يلهمنا الصواب والتوفيق وحسن الأدب وفصاحة الاسلوب وصدق المعنى .. ونحن نخوض فى أنوار هذه البحور الدافقة .. والسموات العالية.. وأن يجنبنا بفضله زلاَّت اللِسان .. وعَثَراتِ الفِكْر ، ولايَكِلنا إلى أنفسنا طرفة عين .. وأن يجعل كل ما نقول منه وبه وإليه جَلَّ شأنه العظيم ....

ونحنُ لنْ نَتَحَدَّثَ عن سِيرته على .. ولا مُعْجِزاتِه .. ولكننا نُبِيد أن نتعرض لبعض خصائصه النورانِيَّةِ التي لم يتعرض لها الكثير من أهلها .. أو قد تناولوها بأسلوب قد يصلُ بالقارئ إلى غير ما نريد أن نصل نحن إليه ....

وعلى سبيل المثال ، نتعرّضُ لبعضِ هذهِ النّقاطِ ، فنقول وباللّه التوفيق ....

## • كان خلقه القرآن:

يقول اللَّه تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ ﴾ (١).
ويقـــول: ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ ۚ وَكَانَ فَضْلُ ٱللَّهِ
عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ ﴾ (٢).

ويقول ﷺ " أَدَّبَنِي رَبِّي فَأَحْسَنَ تَأْدِيبِي " رواهُ ابن السمعان عن " إبن مسعود " ، وهو صحيح .

وتقول "السيدةُ عائشة "رَضِىَ اللَّه عنها "كَانَ خُلُقُهُ القُرْآنُ " وصدق اللَّه تعالى ... وصدق رسوله ... وصدقت السيدة عائشة .. وصدق كل من مدحه على ... وما وفاه حقه ....

وقد نزل القرآن على رسول اللَّه ﷺ منجَّماً طوال فترة الرسالة .. وكلُّ فترةٍ يتنزَّلُ القُرْآنُ بأدبٍ وخُلُقٍ .. لِيَتَأَدَّبَ بِهِ المؤْمِنُونَ ، ويَتَخَلَّقَ بِهِ مَنْ حَوْلَ رَسُولِ اللَّه ﷺ ...

واكتمل الدين .. واكتملت الأخلاق الفاضلة .. وتمَّت النعمة ، حين قسال ربُّ العِسزَّةِ ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسۡلَمَ دِينًا ﴾ (٣) ، وما كان هذا إلا في آخر سَنَةٍ من العثة المحمديَّة ...

(٣) سورة المائدة آية: ٣

<sup>(</sup>١) سورة القلم آية : ٤ (٢) سورة النساء آية : ١١٣

ولنا أن نتساءل ... هل كان خُلُقُ رسول اللَّه ﷺ القرآن .. بعد أنْ ينزلَّ القُرْآنُ ... أمْ قَبْلَ أنْ يَتَنَزَّلَ القرآن .!!!!

نحن لانتحدث عن الأوامر الشرعية ، ولا عن الأمور الشرعية كالصيام والصلاة والحج .... ولكننا نتحدث عن الأخلاق والأدب الذي نزل به القرآن الكريم ...

ألم يكن رسولُ اللَّهِ عَلَيْ صادقاً .. ، أمينا .. ، يوفى بالعقود .. ، فاكراً .. ، شاكراً .. ، عفواً .. ، سمحًا ... ، رحيماً ، من قبل أن ينزل القرآن.!!

لقد شرح اللَّه تعالى له صدره الشريف .. ونزع عنه حظً الشيْطَانِ .. وهو مازال طفلا صغيراً عند "حليمة السعديَّة " .. مما جعلها تردُّهُ إلى أمِّهِ ، خَوْفًا عَلَيْهِ مِمَّا حدث له ، كما تروى روايات السيرة النبوية ... فنشأ على كاملاً مكمَّلاً في خُلُقِهِ وصفاته .. وتولاً هُ رَبُّهُ بِالعناية والأدب والرعاية .. حتى عِنْدَمَا كان يجتمع مع أقرانه وهو صبى صغيرٌ ، فإن اللَّه كان يرعاهُ ويحفظهُ حتى من حضور مجالس الأنس واللَّهو ....

فاللَّه جَلَّ شأْ نُهُ هو الذي ربَّاهُ .. وجعلهُ أُمِّيًّا ، فعلمَّهُ ... حتى لايكون لمخلوق عليه فضل في الرعاية والتربية ، عِلْماًوخُلُقاً ...

فاذا قلنا أنَّهُ عَلَىٰ كان خُلُقُه القرآن .. فلا شك أنَّهُ مِنَ الأنْسَبِ والأَحَقِّ لِشَرَفِهِ عَلَىٰ أن نقول أنَّ القرآنَ الكريمَ وما فيه من آداب وسلوك، كان ينزِلُ بما في رسول اللَّه عَلَىٰ من خُلُقٍ وآدابٍ .. لِيُعَلِّمَ .. وَيُؤدِّبَ بِهَا غَيْرَهُ ... وهذا هو الأنسبُ لِمَقَامِهِ عَلَىٰ ...

والقُرْآنُ هو كلامُ اللَّه تعالى .. ونوره وأسراره .. وآياته نزلت من تحـت العـرش ، ومـن كنـوز الجنَّـةِ ، كمـا ورد فـى أحاديـث رسـول اللَّه عند محمد اللَّه العرب .. الذي أوتى جوامع الكلم ...

و يقولُ المفسِّون والعُلماءُ إن القرآن قد نزل في ليلة القدر دُفْعَةً واحدة من البَيْت المعمور إلى بيت العزَّةِ في السماءِ الدنيا .. ثم ما زال يتَنزَّلُ على الرسول على مُنجَّماً ، تَبَعاً للحوادث خلال فترة الرسالة .. حيث يتنزل به الروح الأمين جبريل عليه السلام .. على قلب محمد على معنى على على يقول تعالى : ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ يقول تعالى : ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ اللَّهُ عَرَبِي مُّبِينِ ﴾ (١) ...

فكلُّ نُورِ القرْآنِ وأسرارهِ فِي مُحَمَّدٍ ﷺ... فقد كان قرآنا يمشى على الأرض، فروحانيته عليه الصلاة والسلام مُحَمَّلَةٌ بأنواره وأسراره.. وأى روح في الخلائق كلها أوْلى وأشرف وأعلى وأطهر من روح حبيب اللَّه وإمام أنبيائه ورسله .!!!

ثم يأتى سيدنا جبريلُ بالأمرِ من السماء تبعـًا لِكُلِّ واقعةٍ ، وحسبما يريد اللَّه تعالى .. ليخرج من رسول اللَّه ﷺ ما يشاءُ اللَّه تعالى من القرآن .. بلـسانٍ عربيٍ مبينٍ ، تشرَّفَت اللغة العربية بـأن يكـون لـسانُ المصطفى ﷺ هو الناطق بها ....

<sup>(</sup>۱) سورة الشعراء آية : ۱۹۳–۱۹۰.

لذلك يقول تعالى: ﴿ وَلَا تَعْجَلُ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى َ الذلك يقول تعالى: ﴿ وَلَا تَعْجَلُ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى َ إِلَيْلَكَ وَحْيُهُ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴿ وَيقول ﴿ لَا تَحُرِّكُ بِهِ عِلْمًا ﴿ اللّهِ وَاضَح .. فالنطق والبيان من لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ مَ ﴿ " وظاهر الآية واضح .. فالنطق والبيان من رسول اللّه ﷺ مُقَيّدُ بنزولِ الوحيِّ والأمرِ بالنُّطْقِ.. وهذا شأن سيدنا جبريل وما هو مكلف به من رب العزة جل شأنه .

ونُنَبهُ إلى أنه ليس كل ما تعرفه الروح وتحمله .. لابد وأن تعرفه وتحمله الذات البشرية ، فالروح عالمة بربها بطبعها .. ورغم ذلك فكم ذات كافرة بربها .. وروحها مؤمنة .. فافهم .. فالروح بينها وبين الجسد علاقة ما .. بها يحس .. وبها يعرف .. ولكن ليس كل ما في الروح يعرفه الجسم ... وإلا

<sup>(</sup>١) سورة طه آية : ١١٤. (٢) سورة القيامة آية : ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الدخان آية : ٥٨ . (٤) سورة مريم آية : ٩٧ .

لأدرك كلُّ كافر بالله أنَّ رُوحهُ مؤمنةُ منذ خاطبها الله وقال ألستُ برَبُّكُم .

وهذا الموضوع في غاية الدقّة والخطورة ، فيجب الحديث فيه بحذر ... حتى لا يُساءُ فهمُمنا ... وكل ما نريد قوله هو أن الذات المحمدية قد اشتملت القرآن فيها .. وحوت أنواره وأسراره .. وأنّ القرآن الكريم بآدابه وأخلاقه كان يتنزل بأخلاق الرسول على ليتَعَلمَ مَنْ حَولهُ وَمَنْ بَعْدَهُ .

ورسول الله كان كاملاً مُكمَّلاً من قبل نزول القرآن كما هو بعد نزوله ...

ولعل في كلامنا هذا إشارة إلى بعض التساؤلات التي نبتت بين المسلمين ، حيث يقولون طالما أن روح رسول الله على هي الروح الأعظم.. والأقرب إلى الله تعالى .. وهي بلا شك أعلى وأسمى من روح سيدنا جبريل عليه السلام .. حيث أنها تقدَّمَتْ واحْترقت الحُجُبَ في لَيْلَةِ الإسراء والمِعْراج ، بينما تأخَّر جبْريل ، وقال لو تقدَّمتُ لاحْتَرَقْتُ .. أما أنت يا محمد فلو تقدَّمتَ لاحْتَرَقْتَ ... وما منا إلا وله مقام معلوم ...

وصدق الله تعالى .. وصدق رسوله رسوله وصدق جبريل عليه السلام... ولكن يبقى السؤال كيف تكون الروح الأقلُّ .. - روح جبريل عليه السلام - هى الواسطةُ بينَ الله تَعَالَى والروح الأعظم .. روح محمد عليه السلام - هى الواسطة أعلى منها وأعلمُ بالله تَعَالى !!!

### وإلى هؤلاء نقول:

إِنَّ بَشَرِيَّةَ رسولِ الله ﷺ ضرورة لازمة .. فبها يعيش على الأرض .. وبها يُعَلِّمُ النَّاسَ الشَّريعة ... وبها يكون قدوة وأسوة حسنة للخلْق .. والبشرية لها طبعها ولها طاقتها ... وانطباق الروحانية العالية على البشريَّة الأرضيَّة ..

أمر فيه من المشَقَّةِ والجهدِ ما يفوق الوصف ... ولذلك كان رسول الله ﷺ إذا نزل عليه الوحى يتصبَّبُ عَرَقاً ... ويكاد يكون كالمَغْشِيِّ عليهِ .. وتُنيخُ بهِ نَاقَتُهُ ... ويلاقي من الجهد والعناء الكثير ... يقول تعالى : ﴿ إِنَّا سَنُلِقِي عَلَيْكُ فَوْلاً ثُوِيلاً ﴿ إِنَّا سَنُلِقِي عَلَيْكُ مَادى ... وثقل معنوى ....

ويأتى هنا دور أمين الوحى عليه السلام ... فتكون المؤانسة .... والوساطة بين الروحانيَّة و البشريَّة .... مع مالا نعلمه من الأمور الأخرى التى نعجز عن فهمها ... يقول على " أَقْرَأْنِي جِبْرِيلُ القُرْآنَ عَلَى حَرْفٍ ، فَرَاجَعْتُهُ ، فَلَمْ أَزَلْ أَسْتَزِيدُهُ فَيَزِيدُنِي حَتَى انْتَهَى إِلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ " صحيح ، رواه البخارى ومسلم وأحمد عن " ابن عباس " .

ويجب أن تدرك أن ما كان يعترى رسول اللّه ﷺ من الجهد والمشقة ، لم يكن من رؤية سيدنا جبريل .. ولامن الحديث معه ... بل هو "الوحى " المقصود ... فسيدنا جبريل عليه السلام كثيرا ما كان يأتى إلى رسول اللّه ﷺ ويخاطبه ... دون أن يُحْدِثَ لرسول اللّه شيئاً من هذا الجهد والمشقة ... وكانت الصحابة تراه في صورة سيدنا " دحْية الكلبيّ " دون معاناة منهم ....

وقد خاطب سيدنا جبريل السيِّدة مَرْيَم عليها السلام وتمَثَّلَ لها بشراً سوياً ... وكذلك جاءت الملائكة إلى نبيِّ اللَّه لوط ... ولم يعرِفْهُم حتى عرَّفُوهُ بأنفسهم ... وجاءوا إلى سيدنا إبراهيم عليه السلام وبَشَّرُوهُ وبَشَّرُوا إمرأتَهُ " سَارَةَ " بِالوَلَدِ .. ولم يعرفهم بدايةً كذلك حتى عرَّفُوهُ بِأَنْفُسِهمْ ....

<sup>(</sup>١) سورة المزمل آية : ٥ .

فالموضوع إذاً ليس نزول والتقاء الملائكة بالقلب البشرى، بقدر ما هو الأمر الذى تتنزَّلُ به الملائكة من الملكوت الأعلى ... والأنوار الإلاهية التى فيه... بل الأَمرُ أَعْقَدُ مِنْ هَذا الكَلامِ، وفيه اسرارٌ لايجوز البوح بها .. وكلها تؤكد المقام الأسمى .. والدرجة العظمى لرسول اللَّه عَلَيْ.

وفي هذا القول الكفاية لمن أدركته العناية .. فافهم رحِمَك اللَّه وإيَّانَا ....

فرسولُ اللَّه ﷺ صاحب البشريَّة الكاملة خَلْقاً وخُلُقاً .. المبرؤ من كل نقصٍ أو عيبٍ .... الكامل في كل شيٍّ من الجمال والجلال ﷺ .... حيناً تغلب عليه هذه البشرية .. فيأكلُ ويشربُ ويعاملُ الناس ، ويمشى في الأسواق ، وتظهر فيه ﷺ العبوديَّةُ الكاملةُ للَّه تعالى ... والأدبُ الأعلى معه جَلَّ شأنه ... حيث تراه صابراً .... شاكراً ... ذاكراً ... مفوِّضاً الأمور للَّه تعالى ... مسبِّحاً ... موحِّداً .... كأعلى ما تكون هذه الأحوال في بشر....

يقول على الطبراني عن معاذ ، وهذا يُفَسِّرُ لَكَ بَعْضَ ما تَعْجَبُ منْهُ حين تقرأُ في سيرتهِ الطبراني عن معاذ ، وهذا يُفَسِّرُ لَكَ بَعْضَ ما تَعْجَبُ منْهُ حين تقرأُ في سيرتهِ الطبراني عن مثلا كيف يَخفي أمرُ حديث الإفك عنه زَمَنًا ... وهو أمر يخصُ أهلَ بيته .!! أو كيف كان يصفرُ وجههُ الشريف إذا رأى ريحاً مقبلة !! ويظل يدعو اللهم اجعلها ريحَ رحمة ، ولاتجعلها ريحَ عذابٍ ومقت ..!! أو كيف كان يدعو خلال معركة "بدر" ، وكله تضرع إلى اللّه تعالى ، وعبودية محضة ، .. ويتذلل إلى اللّه تعالى أن ينصر جنده ... بينما كان ليلة المعركة يُعيِّنُ لمن حوله مصارع القوم من قريش .. وما تَعَدَّى أحدُ منهم مقتله ومكانه . !!!

وحينًا تغلبُ أنوارُه الروحِيَّةُ ، أنوار الذات البشريةِ المحمّديّةِ ... فلا تَسَعُهُ حينذاكَ الأكوانُ جميعًا ....

فإن رسول اللَّه ﷺ .. بروحانيته لاتَسَعُهُ السمواتُ ولا الأَرْضُ " إِنِّي لَسْتُ كَأَحَدِكُمْ .. فإنِّي أَبِيتُ عِنْدَ رَبِّي يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِي " .....

فهو بروحانيته لايسَعُهُ بشرٌ .. ولايسَعُهُ إلاَّ اللَّه تعالى .... تلك هى عظمةُ نُبُوَّتِهِ وهو بذاته الشريفة المادية ... العبد الكامل بالخضوع والإسلام للَّه تعالى ... يجاهد .. ويحارب .. ويكِدُّ .. ويشقى ... ويضرِبُ اللَّه بِهِ تعالى الأمثِلةَ ، لِلنَّاس .. وللمؤمنين .. وللعابدين ...

أمَّا في روحانيته .. فَإِنَّهُ يـرى الـسمواتِ .. والأرضَ .. والجنـةَ .. والنار... وما هو أعظم من ذلك .... وفي بشرِيَّـتِه ترى فيه الأُسْوَةَ الحسنة للعبْدِ الكاملِ للَّـه تعالى ، لايرفع حاجبه عن الأرض ، تعظيما وتقديساً وعُبوديَّةً للَّه تعالى ...

ألا ما أكملك ... وما أعظمك .. وما أرفع أدبك .. يا سيدى يا رسول اللَّه صلَّى اللَّه عليك وسلَّمَ وباركَ .....

فلا تسمعْ يا أخى لِمَنْ جَهِلَ وتساءل كيف يكون محمدٌ حبيبَ اللَّه وخير خلق اللَّه .. ولايعرف كذا وكذا ..!

فقل لهم هو حيث أقامه رَبُّه .... لا يعلمُ إلا ما علَّمَهُ اللَّه ... ولا يأمرِ اللَّه ، وما ينطق عن الهوى ... ، وهو فى تجلِّيَّات اللَّه تعالى حيث يَشَاءُ اللَّه .. فحيناً هو مع اللَّه تعالى بلا أكوان ، .... وحينا هو مع اللَّه تعالى بالأكوان ... ، وحينا هو مع اللَّه تعالى فى الأكوان!!!... فأمْسِك تعالى بالأكوان!!!... فأمْسِك لِسَانَكَ .. وقيِّد عقلك بالأدب .. فنحن نتحدث عن خير خلق اللَّه وأقربهم إلى اللَّه تعالى .... صلى اللَّه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين ....

## • القرآن:

وطالما طُفْنَا وحَوَّمْنَا حَوْلَ الوَحْيِّ والقُرْآنِ .. فَيَجِبُ أَنْ نُشِيرَ إلى معنيين هامَّيْن : وهما القرْآن .. والمصحف .....

والقرآن ببساطة شديدة هو كلام اللَّه تعالى .. بأنواره .. وأسراره .. وتجلِّيَّاتِه ، وهو الوحى الذي أُنزل على قلب رسول اللَّه على ... وهو الذكر الحكيم ...

يقول تعالى : ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى ٱلْقُرْءَانَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ۞ ﴿ (). ويقول : ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِيمِ ۞ (). ويقول : ﴿ وَلُوْ أَنَّ قُرْءَانَا سُيِرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ () . ويقول : ﴿ وَلُوْ أَنَّ قُرْءَانَا سُيِرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِم بِهِ ٱلْمُوتَىٰ ﴾ () .

ويقـول: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَدَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ خَسْعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ (٤)

ويق ويق ول : ﴿ إِنَّهُ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ ﴿ فِي كِتَابٍ مَّكَنُونِ ﴿ إِنَّهُ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ ﴿ فِي كِتَابِ مَّكَنُونِ ﴿ اللَّهُ مَن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (٥)

1 7 7

<sup>(</sup>١) سورة النمل آية : ٦. (٢) سورة الإسراء آية : ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد آية : ٣١. (٤) سورة الحشر آية : ٢١.

<sup>(</sup>٥) سورة الواقعة آية : ٧٧-٨٠ .

وبنظرةٍ فاحصةٍ على هذه الآيات الكريمة ، نرىان المقصود بالقرآن الذى هو شفاء ورحمة .. وتُسَيَّرُ بِهِ الجِبَالُ .. وهو فى كتاب مكنون عند رب العالمين .. هو تلك الروحانية العالية ... والنورانية السامية .. والسرُّ السارى فى كلام اللَّه تعالى إلى خلقهِ ، ... وعلى قلب نبيه على القول الثقيل الذى ذكره تعالى فى سورة المزمل حيث يقول .. ﴿ إِنَّا القول الثقيل الذى ذكره تعالى فى سورة المزمل حيث يقول .. ﴿ إِنَّا سَنُلِقى عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴿

ومنه ما نزل من تحت العرش .. ومنه ما هو من كنوز الجنة ... وكل سورةٍ ولها نورها .. وكل آيةٍ ولها سِرُّهَا ... كما ذكر رسول اللَّه على الله ع

وهذا القرآن العظيم .. مظهره المبارك هو في حروفه وألفاظه التي يحتويها المصحف بين دفتيه ... ، فيكون إذا لدينا مصحف مسطرة به آيات القرآن وحروفه بلسان عربي مبين ......

ويكون لدينا قرآنٌ كريم ، يحتوى على الأنوارِ والأسرار والتجلِّيَّات الإلاهية العالية ....

والمصحف بترتيبه ومظهره .. توقيفي .. ، أى من رسول اللّه على ولادخل للبشر في ترتيبه ولا نظام آياته ولا أماكن سِوَرِهِ ، ... بلْ كُلُّ ذَلِكَ مِنْ رسول اللّه على السلام ... كما كان يتدارسه مع سيدنا جبريل عليه السلام ... وآن لنا الآن أن نفرِّق بين من يتلو المصحف .. وبين من يقرأ

ويقال لقارئ القرآن يوم القيامة .. أُثْلُ .. وارْقَ .. ، وكلما تلى أيةً ارتفع درجة في الجنة .. ، فطوبي لأهل القرآن .. وحفظته الذين استدرجوا حروفه وألفاظه بين جنبيهم ....

وتلاوةُ كتاب اللَّه بفهمٍ وبغير فهمٍ لها ثوابُهَا ... وكلُّ ميسرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ ... وكلُّ تبعًا لرزقه من كتاب اللَّه وتلاوته ...

فإذا عَرَّجْنَا إلى قارئِ القُرْآنِ .. بِحَقِّهِ ..، فذاك أمرُ آخر .... ، فقارئ القرآن لايقرأ بعينيه ولاببصره ... ، بل يستجلى المعانى اللدنية ، والأسرار العلوية الظاهرة ، والخافية في آيات القرآن ، ويتسامى بروحه ويتطاول ، لتلتقط بعضا من المعانى النورانية ، التي كانت تتنزل على رسول اللَّهُ عَلَيْ...

وأمرٌ جانبي له علاقة بكلامنا ..

ذلك أننا مأمورون بالتكبير عند رؤية الحريق .. حتى ينطفئ الحريق.. ولو أخلص العبد لأصاب غرضه .. فرسول اللّه على كلامه الصدق وليس بالهزل ... ولكن ما يحدث أن التكبير من بعض الناس ، لايؤد يكون إطفاء الحريق ... وأبداً ومطلقاً لن يكون الخطأ في الأمر ، ولكن يكون النقص في الأداء والتنفيذ .. ولفظ التكبير هو هو .. ولكن أين روح المكبير المُسبِّحِ للله بروحهِ وقلبهِ !!. فلابد وأن يحدث بين الذِكْرِ بالتكبير باللسان والهمّةِ الإيمانية بالقلبِ ، قوة خارقة وهِمّةُ عاليةٌ تطفئ هذه النيران .. فإن

نقص شرط منهما فما يكون الغرض المطلوب والنتيجة المقصودة ....

لدغت عقربُ أعرابياً في زمن رسول اللّه على ، فلجأ إلى رسول اللّه على الطريق وعرف قصته ، اللّه على للاستشفاء ، فقابله " إبن الخطاب " في الطريق وعرف قصته فوضع " إبن الخطاب " يده على مكان لدغة العقرب ، فشفى الرجل كأن لم يكن به شئ ... ورجع إلى رحله ....

وما كاد يصِلُ إلى رحْلِهِ حتى لدغته أخرى .. ، ففعل كما فعل " ابن الخطاب " .. وضع يده على اللدغة وقرأ الفاتحة ، ولم يُشْفَ الرجل .. فذهب إلى رسول اللَّه ﷺ مستجيراً مستعجباً مما حدث ... فقال له ﷺ " الفَاتِحَةُ هِيَ الفَاتِحَةُ ... وَلَكِنْ أَيْنَ عُمَرْ ..!!! ... "

إيجازُ من رسول الله ، يوضح الكثير والكثير .. فالفاتحة هي الفاتحة.. والسرُّ الذي فيها ما يزال فيها بلاشك .. ولكن أين المستقبل له.. المنفعل به .!! أين روحانية " عمر بن الخطاب " التي تلتقط روحانية فاتحة الكتاب ، ليكوِّنَا معاً طبًّا وشفاءً وقوةً إلاهية تشفي هذا المريض ..!!

وقول رسول اللَّه على صباح الهجرة المباركة ، حين خرج على من كانوا يتربصون ببابه ليلة الهجرة ، وذرَّ في وجوههم بعضًا من الرمل ، وقال : فأغشيناهم فهم لايبصرون ... فظلُّوا في مكانهم لا يرون ولا يشعرون ، حتى حَمِيَتْ الشمسُ على رؤوسهم ، وحيثُ كان رسولُ اللَّه ومن معه قد غادروا مكة وما فيها ... فتمثل رسول اللَّه على بهذه الآية الكريمة في سورة يس ﴿ فَأُغۡشَيۡنَهُمۡ فَهُمۡ لَا يُبۡصِرُونَ ۞ .. خرجتْ من فَمِهِ الشريفِ

مَقْرُونَةً بِرَوْحَانِيَّة ذاتِه المباركةِ ، فكانتْ برَكةُ الآيةِ وسِرِّها ، مَعَ بَرَكَةِ رسولِ اللَّه وسِرِّهِ ، هُوَ السِلاح الفعال ضِدَ هَؤُلاءِ ... فأصمَّهم وأعماهم .....

ومقصودُ كلامِنَا أَنَّ الروحَانِيَّةَ العَالِيَةَ في الإِنْسَانِ هِيْ فَقَطْ التي تستطيع أن تستجلِي روحانية وأسرار وقوى وتجلِّيَّات آياتِ اللَّه العظيمةِ في القرآنِ الكريمِ .. وبغير هذا الروحانية الفِطْرِيَةِ في التَّالِي فلا يستطيع أن يصل إلى هذه المرحلة المؤثرة من آيات اللَّه تعالى ...

ولقد قدَّر سيدنا " عمر بن الخطاب " تكبيرةَ سيِّدِنا " المقداد بن الأسود " بألف تكبيرة ممن عداه .. وأرسل " لعمرو بن العاص " قائلاً له " رجل بألف رجل " .. وهو " المقداد " .. ولقد كتب اللَّه النصر على يديه، كما توقع سيدنا " عُمر " رَضِيَ اللَّه عنهم جميعاً..

ومقصود كلامِنا باختصار أن الروحانية التى فى آيات القرآن العظيم هى لاشك فيها ... ولكن لايلتقطها .. ولايتعامل معها إلا الوَئِك الذين أنعم الله عليهم بروحانيّة سامية فى قلوبهم .. تلتقط ما فى القرآن من روحانية ... وتتفاعل معها .. ليكونا معاً قوةً عُظْمَى مِنْ فضل الله تعالى ....

فمن أراد القرآن الكريم وأنواره .. فلايكتفى بالتلاوة المجرَّدَةِ باللَّسَانِ والشَّفتَيْنِ – رغم ما فى هذه التَّلاوة من خير عظيم – إِلا أَنَّهَا ما أهونها بجوار أسرار اللَّه وتجلِّيَّاتِه ، التى يفيضها على العبد التَّالِي للقرْآنِ بِقَلْبِهِ وَرُوحِهِ ...

فمن قرأ القرآن بلسانه ، فلنْ يتجاوز المعنى عقله البسيط الماديَّ ....

ومن قرأ القرآن بلسانه وقلبه ، فالمعانى تَتَجَاوَزُ عَقْلَهُ البَشَرِىَ ، لِتُنِيرَ قَلْبَهُ ببعض الأسرار النورانية .... ومن قرأ القرآن بلسانه .. وقلبه ... وروحه ... فناهيك بأفضال اللَّه عليه وأنواره وتجلِّيَّاتِه ....

ولذلك ورد عن رسول اللّه ﷺ أنّه قام ليلة كاملة في تَهَجُّدِهِ وهو يُرَدّهُ في صلاتهِ آيةً واحدةً ، وهِيَ : ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِن تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكُمْ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ إِن كُنتَ الْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ ).

ولوْلاَ أَنَّ رسولَ اللَّه تعالى يستجلى في كل مرة يتلو فيها هذه الآية معنى جديداً .. ونورانية متجددة .. وأسراراً كانت مستورة .. لَمَا ظَلَ يُرَدِّدُهَا الليلَ كُلَّهُ لِيَسْتَزِيدَ من أسرارها وأنوارها .. قال عَلَيُ : "أُنْزِلَ القُرْآنُ على سَبْعَةِ أحرفٍ ، لِكُلِ حرْفٍ منها ظهرٌ و بطنٌ وَلِكُلِّ حرفٍ حَدُ ولكُلِّ حدٍ مُطَّلَعٌ " رواه الطبراني في الكبير عن " إبن مسعود "، وهو ولكُلِّ حيثُ حسنٌ ، واختلف العُلماءُ في المقصود من الحرف الذي جاء في الحديثِ الشَّريفِ ... وارجع إلى الكتبِ المختصَّةِ في هذا المجالِ مثل " الإتقانِ " للسيوطي وغيْرِهِ .

وأياً كان المقصودُ فالظَهرُ هنا هو ما ظهر من المعنى ... والبطنُ هو ما كان فيه من إشارةٍ أو رمزٍ أو تأويلٍ ... والحَدُّ هُوَ منتهى فهم العقل البشرى للمعنى ... أمَّا المُطَّلَعُ فَهُوَ بداية المعانى النورانية الذوقية القلبية . البشرى للمعنى مليًّلُ الإمام على للمَّالَ كَرَّمَ اللَّه وجهَهُ .. هل خصَّكُمْ رسولُ اللَّه يا آلَ

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية : ١١٨

محمد بشئٍ منْ كتاب اللَّه ، أو سرٍ منْ أسرارِ الشَّرِيعَةِ ... فقال الإمامُ كرَّمَ اللَّه وجْهَهُ .. لا واللَّه ، ما خَصَّنَا رسول اللَّه بشيئ من ذلك .. اللَّهمَ إلاَّ بشئ هو فقهُ في كتاب اللَّه وفهمُ آياته ....

فمِن كرمِ اللَّه تعالى على آل بيت رسوله .. وإكرامًا لخاطرِ جَدِّهِمْ الذِى أَنْزِلَ عليه القُرْآنُ ، قد يخُصُّهمْ ببعض الفهم الخاصِّ فى كتابه ولبعض آياته .. نورانيِّةٌ خاصةٌ لآل محمدٍ تعينهم على استنباط انوار وأسرار بعض آيات اللَّه سبحانه .

فافهم - رحمك اللَّه - الفرق في تلاوة كتاب اللَّه وآياته بين المسلم العادى ... والتقيَّ الـورع ... والـوليِّ للَّـه .. والعارفِ باللَّـه تعالى ... فكل منهم له روحانية فيه ، يستلهم بها قبساً من نورانية هذه الآيات فتظهر فاعليتها في الأكوان .

وانظر رحمك اللَّه وايانا ، وفتح علينا وعليكم إلى أول كل سورة من سور القرآن الكريم حيث تبدأ بـ " بسم اللَّه الرحمن الرحيم " ... وما معنى البسملة ببساطة وبلا تعقيد ..!!

معناها أنَّكَ قدْ خرجت من نفسِك .. ومن صفات البشرِيَّةِ .. وبدأت تقرأُ آيات اللَّه تعالى نيابة عنه جَلَّ شَأْنُهُ .. غارقاً في أنواره ... ومستلهما أسراره .

وقراءة ساداتنا للقرآن ، عادة ما تكون بهذه الكيفية الروحانية العالية... فكلها تدبرٌ واستغراقٌ في أنوار القرآن مستلهمين .. وراجين...أن يكون لهم بعض النصيب من الأنوار والأسرار النورانية ، التي كانت تتنزل على رسول اللَّه على المباركة ، وبهذا يعيشون بين

أردنا أن نوضح الفرق ببساطة بين قارئ المصحف .. وقارئ القرآن.. وبين من يتعامل مع المصحف وآياته وحروفه .. وبين من يتعامل مع القرآن بأنواره وأسراره ...

وقرآن اللَّهِ العظيم .. هو عند اللَّهِ في كتاب مكنون ... محفوظ .. مُطَهَّرٍ مكنوزٍ .. لايَمَسُّهُ إِلاَّ المُطَهَّرُونَ ... منْ طَهُرَتْ قلبه وروحه... وتسامَى قلبه وعقله .. فسوف يَمَسُّ مِنْ أَسْرارِ هَذا القُرْآنِ ما يشاءُ اللَّه تعالى له .. ومنْ لَمْ تَرْتَقِ رُوحُهُ ويَتَسامَى عَقْلُهُ .. ويطهر قلبه .. فهيهات أن يكون له نصيبه من القرآن إلاَّ عَلَى قَدْر عَقْلِهِ وهِمَّتِهِ وظَنِّهِ بِاللَّه تعالى ...

وفضل كلام اللَّه تعالى على كلام الناس .. كفضل اللَّه تعالى على خلقه ... وما أبعد البَوْن ... وما أكبر الفارق .... فذكر اللَّه تعالى بتلاوة آياته هو الأعلى عند اللَّه .. وهو الأحب إليه جَلَّ شأنه .. ولكن بشرط تلاوة قرآنه بحقّه وبأَدَيه .. وبفكرِه .. وبروحه ، حتى يفيض اللَّه تعالى عليه من أسراره وأنواره مالا يجده مسطوراً في كتاب ولامسموعاً في كلام ....

وانظر مثلا كيف اختلف المفسرون في شرح آية ﴿ يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا

يَشَآءُ وَيُثَبِّتُ وَعِندَهُ مَ أُمُّ ٱلۡكِتَبِ ﴿ وَكِيفَ أَفَاضُوا فَى القضاء المبرم .. والقضاء المعلَّق .. والقضاء المشروط ... وما هي أم الكتاب .. واللوح المحفوظ .. والدعاء الذي يرد البلاء .. وزادوا وعادوا ، وجزاهم اللَّه خيراً على اجتهادهم ..

ثم يأتى رسول اللّه ﷺ لأحد الصالحين مناما ليقول له " يَا عَبْدَ اللّه دَعْكَ مِن كُلِّ مَا سَمِعْتَ وَمَنْ سَمِعْتَ .. واسْمَعْ مِنِّى ... يَمْحُو اللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ فَى الأَوْهَامِ والخيَالِ والفِكْرِ والظَّنِّ والمَنَامِ " .... وهذه هى ما قلنا عنها أنَّهَا عوالم الجبروت ... وصدق رسول اللّه ﷺ ... وما أجمل إيضاحَهُ وشرحه ....

فعلى قدر هِمَّةِ .. وقُوَّةِ إيمانِ التَّالى .. يلتقط من الأنوار ما يناسب هِمَّتَهُ وقوةَ إيمانه ...

فلا تعجب من تالٍ للقرآن لايؤتى أثره على مريض مثلا .. وتالٍ آخر يكون أثرُ تلاوته كالبرق اللامعِ ... وآخر يستلزم التكرار والإعادة لاستجماع همته الروحية ...

والقرآن واحد لا يتغير ... إنما التفاوتُ في التَّالِي نفسه وقوته ... فافهم رحِمَكَ اللَّه ... وهذهِ مِنْ أسرارِ الذَّاتِ البَشَرِيَّةِ وغَلَبَةِ الرُّوحِ عليها ....

وإذا وصلنا الى هذه النقطة من قوة إيمان المؤمن ، وطرقنا باب الهمَّةِ الإيمانِيَّةِ ، فعلينا أن نمر مر الكرام على هذه الِهمَّة ذات الميزة الخطيرة ....

<sup>(</sup>١) سورة الرعد آية: ٣٩.

### • التكوين:

ذَكُرْنَا في الباب السابق بِأنَّ أهلَ الإِحْسانِ سابحونَ فِي ملكوتِ اللَّه تَعالى .. مُسْتَغْرِقُونَ في تَجَلِّيَّاتِ صِفَاته .. وأنَّهم أينما يُولُّوا فثمَّ وجه اللَّه تعالى ... وقلنا أن فيهم من هو صاحب الصفة الواحدة .. ومنهم من هو صاحب الصفة الواحدة .. ومنهم من هو صاحب الصفتين .. ومنهم ما هو أكثر من ذلك ... كما ان منهم من ظاهِرُهُ ثابتُ لايتغيرُ ، وباطنهُ ثابتُ أو يتغيرُ .. وقلْنَا أن المقام الأكملُ هو الظاهِرُ المتمكِنُ الثابتُ .. سواءً كان باطِئهُ مُتَلَوِّنًا .. أو ثابتًا ...

وقلنا سابقاً أن هذه الأمور لاتدرك بالعقل والمنطق الماديين .. ، بل لابد من القلب ، والمذاق ، والإحساس ، وعلى سبيل المِثَال .. : نحنُ نَعْلَمُ أَنَّ اللَّه تعالى واحدُ أحدُ لاشريكَ لهُ ...

هذا أمر إيمانيٌ بَدَهِيٌ يُفْهَمُ مِنَ الوهْلةِ الأُولى .. والعقل يقول لو كان في السماء أو الأرض آلهة أخرى لاختلفوا .. ولَعَلَى بعضهم على بعضهم.. تعالى اللَّه عما نقول عُلُوًّا كبيرًا

ولكنك لو استغرقت في معنى " الفَرْدانيَّة " هذه .. ونظرت إلى المخلوق البشرى .. وكيف أَنَّه لابُدَّ لَهُ مِنْ شَرِيكِ يؤانسهُ في وحدته .. فإن الوحدة له قاتلة .. ، وقد يحارُ في أمر فيحتاج إلى من يستشيره .. ويستهديه... ، وقد يكل ويتعب .. فيحتاج إلى بعض الراحة ... ، وقد تعتل صحتَّه .. فيحتاج إلى استشفاء وعلاج ... ، وقد يخطئ في بعض احكامه فَيَحْتَاج إلى مُرَاجَعَتِه أو النُّكُوصِ في الرأى .. وقد ينشقُ عليه بعض أحكامه فَيحْتَاج لمن يحسم أمورهم !!!

وانظر إلى ملوك الأرض وما يعانون فى تدبير ملكهم .. على صغره .. وهم لايملكون جزءاً من ألف ألف الف جزء من ملك اللّه تعالى ... بل إن اللّه تعالى مالك الرقاب ، والحياة ، والموت ، والأرزاق، من الافلاك إلى البحار إلى كافة المخلوقات...

فانظر .. وتذوق ... واشعر ... وعظّمْ .. وقَدّسْ .. وسَبِّحْ ذا الجلال والإكرام ... الواحد الأحد الفرد الصمد .. الذى ليس بغائب فينتظره أحد، ولا بغافل فيُذكّر ولا بغافل فيُذكّر ولا بنائم فيوقظهُ أحدٌ .. ولا يعلمُ ما هو إلا هو .. ولا يعلمُ كيف هو إلا هو .. ولاشريك لهُ .. ولامعقبَ لِحُكْمِهِ .. جَلَّ جَلالُ اللَّه .

نعود فنقول أن المستغرِقَ في بعض تجلّبيَّاتِ صفاتِ اللَّه تعالى .. لابد وان يكون له حظُ - صَغُرَ أو كَبرَ - منْ أنْوارِ هذهِ الصفةِ .. فتتأثّرَ بها رُوحُهُ ونَفْسُهُ .. ورُبَّمَا جَسُدُهُ كذلكَ كما أسلفنا .. وتأمل في دقيقةٍ قرآنيةٍ ....

وخلق اللَّه تعالى " سيدَنا عيسى " من هذه النفخة الروحية القدسية

<sup>(</sup>١) سورة التحريم آية: ١٢.

وبشريَّة "مريم بنت عمران" .. وبلا والد ... فغلبَت على طبيعتة البشرية قوتُهُ الروحيةُ .. لذلك كان يحيى الموتى بالنفْخ منه ، فينتقل سرُّ روحانيته إلى الميت فيحيا ... وإلى الأكمه فيبرأ .. بإذن اللَّه تعالى وبقوّتِهِ جَلَّ شأنه ... وبما وضع في عيسى عليه السلام من هذه الروح .

ومن المعروف أن السيد المسيح عليه السلام كان يتغير شكل وجهه عند القيام بهذه المعجزة ، حتى أن الحاضرين كانوا لا يستطيعون النظر إليه رهبة ومهابة ، وحتى كانوا يتساءلون من هذا ، وكيف تغيّر وجهه ألله الطاهرة نبتت فكرة ألوهيته عندهم بعد ذلك يفترة زمنية تحليلاً لتلك الظاهرة وغيرها ....

# وَٱلْأَبْرَصَ وَأُحِي ٱلْمَوْتَىٰ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ (١)

فالفِعلُ " لِعيسي عليهِ السّلام " .. والإِذْنُ والأمر من اللَّه تعالى .

وهذا مَثَلُ نسوقه لتقريب المعنى إلى الذِّهْن .. ، وأرجو ألا يُساءَ فهمه .. ، فكل ما أردنا قوله هو أن اللَّه تعالى إذا أكرم عبدا ببعض تجلِّيًات صفة من صفاته .. ، فإن هذه التجلِّيَّات لامانع من أن تظهر على العبد في حالات خاصة ، كما يريد اللَّه تعالى ... ، ولكن العبد يظل عبدًا لاحول له ولاقوة .. ، إلا بأمر اللَّه تعالى ، فافهم وتدبَّر رحمك اللَّه وايانا ....

وقلنا أن الروح إذا نشطت وقويت أمدَّتْ النَّفْسَ ببعضِ قواها وغيَّرَت في طبائِعِهَا ... حتى يصبح العبدُ ربانِيًّا صِرْفًا ... وارجع إلى الحديث القدسى الذى سبق ذكره ، و الذى يقول أن اللَّه اذا أحبَّ عبداً كان عينه التى يبصر بها .. ورجله التى يمشى بها ... الخ .

وكذلك الأحاديث النبوية التي ذَكَرَتْ أَنَّهُ رُبَّ أَشَعْتَ أَغَبرَ.. مدفوع عن الأبوابِ لو أقسم على اللَّه لأبرَّهُ..

فهؤلاء ومن مثلهم في هذه المقامات العالية .. لهم ما يشاءون عند ربهم .. لا يخزيهم اللّه تعالى .. ولا يَرُدُّ لهم دعاءً ولارجاءً .. بل إن اللّه تعالى .. ورُبَّمَا دون أن يدروا .. فمن آذى وليلًا للّه تعالى .. كان اللّه خَصْمَهُ .. وكان اللّه هو المدافع عنْهُ .. بنصّ الحديث القدسيّ...

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية: ٤٩.

صحيح أن هذه الدرجة لايدركها إلا من صار ربانياً صِرْفًا ، .. وروحانياً خالِصاً ، ليس فيه مجال لهوى النَّفْسِ .. ولامدخل من مداخل إبليس ... ولكنها يدركها بعض عِبادِ اللَّه تعالى المخلصِين ...

وقوى النفس المدرِكة من باطنٍ هى التى تبسط الروح عليها قُوَّتها وأنوارها .. فالوهم ، والخيال ، والتخيل ، والتفكُّرُ والتذَكُّرُ .. كل هذه القوى تنير بنور الروح .. وتقوى بقواها ..

والهمَّةُ ... مِن قوى النفس .. فهى اليقين .. وقوة العزَّم ... والإصرار الباطنيُّ ... كلها من قوى النفس الباطنة .. والتي هي محل التلوين والتمكين أيضا ....

وقد تصل هذه القوة إلى درجة يُسَمُّونَها "التكوين" ... وهى أن النفس الكاملة المنيرة بنور اللَّه تعالى .. إذا توجهت بهمَّتِهَا وعزمها وإصرارها على فعلِ شيئٍ .. فإنَّ هذا الشئ يحدثُ بأمر اللَّه تعالى .. واكراما لهذه النفس المنيرة والروح العالية ...

وهذا يا أخى يفسِّرُ لك دعوة رسول اللَّه ﷺ المؤمنين إلى تغيير المنكرات بقلوبهم ... أى بقوة توَجُّهِ قلوبهم وأرواحهم وهمتهم إلى هذا المنْكر فيتغير بفضل اللَّه تعالى ....

ولاحظ أن قول رسول اللَّه ﷺ فيه أمرُ بالتغيير .. حيث يقول " مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرْهُ " ... ولم يقل فليعترض عليه .. أو يستنكره وكفى... بل أَمَرَ بالتغيير لمن عنده القدرة على التغيير ... باليد .. أو اللسان... أو القلب .... فافهم يا أَخِى ...

وفِى هذا المقام إشارة خفية أخرى .... فرسول اللّه على يقول أن من هم بحسنة ولم يفعلها ... كُتِبت له حسنة .. ، فإن فعلها كُتِبت له عشراً... فالأول هُم بالفعل وعزم عليه ، ولكن حبسه حابس ، فلم يخرج الفعل إلى دنيا الأفعال وعالم الملك ... ولكن اللّه يعطيه ثواب ما نواه صادقا ... والأجر والثّواب لا يكون إلا على فعل مفعول ، فلا بُدّ أن تكون هذه النية وهذا العزم قد نشأ عنهما فعل حقيقي ، ولكن ليس في عالم الدنيا وترابيتها ولكن في عوالم غيبية ، كالعوالم التي ذكرناها سابقا .. ، ويُنسبُ الفعل إلى صاحبه.. ويثاب عليه ... وليس ثوابه كثوابِ الفعل الظاهِر للناس ، الذي فيه حركة ، وعمل جسد ، ولذلك كان أجره بالمثل ولا يُضاعف ....

وهذا مثلٌ لأفعال القُلُوبِ ونوعٌ منها .....

ولاتظن أن أصحاب التمكين هؤلاء يسيرون فى دنياهم على هواهم وحسبما يُحِبُّونَ ... فإنَّهُ لايَصِلُ إلى هذه الدرجَةِ إلاَّ من باع نفسه للَّه تعالى وصار ربانِيًّا صِرْفًا .. وعبداً خالِصًا ... فلا يريد إلا ما أراد اللَّه .. ولايفعل إلا ما أمرَ اللَّه ...

ولاتخلط بين هؤلاء .. وبين أهلِ الوحى من الأنبياء ... فأهلُ الوحى لهم شأن خاص ، وأسلوبٌ خاصٌ فى وصولِ الوحى إليهم .. ، ولكن هؤلاء أقل من هذا المقام .. فهم ليسوا بالأنبياء ولا بالرسلِ ... وللَّه فى خلْقِهِ شئون ...

وتأمل هذه الحادثة ....

تخلف سيدنا "أبو ذر الغفارى " في المدينة المنورة عن غزوة " تبوك " التي كان فيها رسول اللّه على ، وفي كل مرحلة كان الرسول يسأل عنه أصحابه ، فيخبرونه أنه قد تخلّف في المدينة ... وفي عصر يوم رأى القوم غُباراً لم يلحق بهم من بعيد ، فأبلغوا رسول اللّه على فالتفت إلى الغبار وقال على " كن أبا ذر " ....

فلما اقترب الغبار منهم ، انقشع عن سيدنا " أبى ذَرِّ " رَضِيَ اللَّه عنه ...

ونحن نذكر هذه الحادثة لمجرد أن رسول على قد نطق بهذا اللفظ "كن "...، ولم نتعرض لأكثر من هذا ....

والشيئ بالشيئ يُذْكَرُ .. فَإِنَّ " صاحب سليمان " عليه السلام قد أحضر إليْهِ عَرْشَ مَلِكَةِ سبإً في أقل من غمضة عين .. هي لحظة .. أو كما نقول جزء من أجزاء الثانية العصرية عندنا ..

ونحن لانعلم كيف أحضره !!! هل نقله من مكانه !! وكم كانت سرعة النقل والانتقال !! هل قَسَّمَهُ إلى أجزاء !! ثم أعاد جمعه .. في لحظة !! هل نقله بسرعة الضوء بعد أن جعله ذرات ثم أعاد تكوينه !!! هل أعدم العرش الأول في مكانه .. وأنشأ بقدرة اللَّه تعالى عرشاً مثله عند سيدنا سليمان !!! ولم لا ... كل هذا جائزٌ واللَّه تعالى أعلم .

يقول تعالى : ﴿ خَن فَدَّرْنَا بَيْنَكُم ٱلْمَوْتَ وَمَا خَن بَمَسْبُوقِينَ

## ﴿ عَلَىٰ أَن نُبُدِّلَ أَمْ شَلَكُمْ وَنُنشِء كُمْ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (١).

واللَّه سبْحانَهُ وتعالى قادرٌ ... وينشئك نشأً جديداً .. فيما لاتعلم من العوالم... ولامانع من أن ينشئك في عالم من عوالم الغيب .. ويجعل لك أكثر من صورة ...

ألم تتعرض من قبل لحديث الاسراء والمعراج وكيف أن "جبريل" قد أتى ببيت المقدس إلى حيث كان الرسول في حجْرِ إسماعيل بمكة .. وظلَّ الرسول ينظر إليه ، ويصفه للمشركين من ويش ..!!!. أليس هذا إنشاءً من اللَّه تعالى لصورة من بيت المقدس ، صوَّرَهَا جَلَّ شأنه مع سيدنا "جبريل "، ورآها رسول اللَّه عليه الصلاة والسلام !!! .

وهل تظن أن قول اللّه تعالى: ﴿ إِنَّمَا أُمْرُهُۥ ٓ إِذَاۤ أُرَادَ شَيًّا أَن أَن يَكُونُ شَيًّا أَن الأَمْر مرتبط بالكاف والنون!!، إنَّمَا اللّه تَعَالى مُنَزَّهُ جَلَّ شَأْنُهُ عنْ النطق بالحُرُوفِ ... فالنطق بالحروف يستلزم لساناً وشفتين .. ونَفَسًا .. وحنجرة ... إلخ ... واللّه تعالى منزَّهُ عنْ كُلّ هذا...

إِنَّمَا المقصود حيثُ وكيفمًا توجَّهَتْ المَشِيئَةُ الإِلاهية .. كان الأمر الإِلاهي ... وكان الخلق .. وكان الإيجاد .. وكذلك كان العدم ....

فالأمر كله مشيئة وإرادة وقدرة ... ، ويقابلها من البشر هِمَّةُ .. ،

 <sup>(</sup>۱) سورة الواقعة آية: ٦٠-٦٠.

وعزم... وفعل....، وجَلَّ اللَّه تعالى عمَّا نقولُ وعلا علوًا كبيراً ....

ويسوقنا الكلام إلى القضاء والقدر .... فنقول فى أبسط تعبير ممكن :
إن القضاء هو ما قضى اللَّه تعالى به ، فى علمه القديم قبل خلق السموات والأرض .... ، والقدر .. ، هو ظهور هذا القضاء ، حسما أراد اللَّه تعالى ، حيث تُنَظِّمُ قدرته جَلَّ شأنه الأمور بعضها على بعض ....

يقول ﷺ " قَدَّرَ اللَّه المَقَادِيرَ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَواتِ والأَرْضِيَن بِخُمُّسِينَ أَلْفِ سَنَةٍ " حديث صحيح ، رواه أحمد والترمذي عن " ابن عمرو " ..

ولذلك نمسك عن الكلام في هذا الأمر امتثالاً لأمره على الكلام في هذا الأمر امتثالاً لأمره الكلام ولكننا

وما ذكرناهما إلا لأننا نرى كثيراً من الخلق قد انشغلوا بهما .. وكل قد أدلى بدلوه عن علم أو جهل .. بينما في العصر الذي نحن فيه ... وما انكشفت فيه من الحقائق الكونية والعلمية ، فإنَّ هذه الحقائق قد تساعد كثيراً ، على شرح كثير من المعانى ، التي كان السلف لا يطرقونها .. ، واذا طرقوها فإنَّما كان ذلك على قدر علمهم آنذاك ... فاذا كانت عقول البشر اليوم غير تفكيرها ومنطقها منذ قرون ، فجاز لنا أن نتناول هذه القضايا ، بما يناسب

العقول الحاضرة ، في حدود ما قال اللَّه تعالى ، وما قال رسوله عَلَيْ .. ، وألاَّ نَتَجَاوَزَ حُدُودَ الأَدَبِ في عرضِنَا لِهَذِهِ الأُمُورِ بَلْ يَكُونُ الالْتِزامُ ظَاهِراً بَاطِئًا بِأُوامِر اللَّه تعالى وسَنَّةِ رسُولِهِ عَلَيْ ..

وليست حُجَّةً علينا .. ، ولاحَتَّى لنَا ، من يقول أن السَّمَواتِ السَّبْعِ هي الكواكب السيارة السَّبْعُ !! ، كما ورد في بعض التفاسير المحدثة منذ قرن تقريبا عندما اكتشف العلماء الكواكب السيارة السبع . !!

وليس لنا أن نلتزم بقول القائلين بأن الأرض يحملها ثورٌ على قرنه!! والثور على ظهر حوت سابح في الماء!!! ولا أن نهاية مايرى بصرك على شط البحر هو انطباق السماء على الأرض!!! وأمثال هذه الشروح والتفسيرات التي كانت على قدر عقولهم وأفهامهم حينذاك ... منذ عدة قرون ....

وما أوقعهم في هذه المحظورات .. إلا أنهم قد حَجّروا عِلْمَ اللَّه تعالى وقدرته على قدر عقولهم هم .. وعلى قدر ما تطيق أفهامُهم .. فاختلطت الأمور عليهم ... وما كان أولاً هُم ألاً يدخلوا فيما لايدركونه يقيناً .. حتى لايسيئوا من حيث يظنون أنهم يحسنون .. واللَّه تعالى يجزيهم على قدر نياتهم وعقولهم ....

وهذه النقطة تسوقنا إلى أمرٍ في غاية الأهمية ... وذلك هـو ...

#### • النبوة .. والرسالة ....

وفى أبسط تعريفٍ يمكن أن يُقال .. هو أنَّ النَّبِيَّ مَنْ نُبِّئَ مِنَ اللَّه تعالى إِلَيْهِ .. وعلمٍ خاصٍ لديْهِ بِاللَّه تَعَالَى ... فهو قدْ نُبِّئَ في نفسه .... ثم إِن مِنْهُمْ منْ هُوَ نَبِيُّ وصاحب تشريعٍ تَعَالَى .... فهو قدْ نُبِّئَ في نفسه .... ثم إِن مِنْهُمْ منْ هُو نَبِيُّ وصاحب تشريعٍ جديدٍ له ... ومنهم منْ هو تابعُ لرسولٍ معه أو سابق عنه ... "فهارون " نبيًّ ... تابعُ " لموسى " وشريعته ... وأنبياءُ بني إسرائيلَ لم يكونوا أصحابَ تشريعٍ ، وكان " لوط " نبياً ورسولاً ، وفي زمن إبراهيم وهو أيضا نبيً ورسول .. صلى اللَّه عليهم أجمعين..

هذا هو النبيُّ .. من نُبِّئَ في نفسه من السَّماء وهو إمَّا تابعُ وإما صاحب تشريعٍ .. وهذا التشريعُ قد يكون لِنَفْسِه فقط .. وقد يكون لنفرٍ قليلٍ حولَهُ فقط ....

والرسول .. هو نبيُّ وصاحبُ رسالةٍ من السماء إلى قومِهِ ... لذلك فإن كل رسول نبيُّ ... وليس كل نبي رسولا ....

والنبى فى حد ذاته ، لابد وأن تكون له مقومات خاصة به .... ، وعلم خاص من الله وبالله لديه ... فإنّه يُنَبّأ مِنْ السَّمَاءِ ويأتيهِ الوحْى مِنْ اللّه .. وهو من صفوة خلق اللّه تعالى الذين أصطفاهم وطهّرَهُمْ .. وجهّزَهُم لهذا الأمر .. فلابد وأن يكون على علم بالله تعالى ومعرفة تفوق حدّ البَشَرِ .. وأنْ تكونَ روحه نبويّة .. ونفسه نبويّة .. وجسدُه معصوماً كذلك ....

ثم تأتى الرسالة من السماءِ ليقوم الرسولُ بإبلاغها إلى قومه ... أوامرٌ.. ، ونواهٍ ... وإجمالٌ ، وتفصيلٌ ، وشرحٌ ، وإيضاحٌ ، وتخويفٌ ، وترغيبٌ ... وكل ما يريد اللَّه تعالى أن يَعْلَمَ بِهِ خَلْقُهُ ....

والنبي الرَّسُول .. مكلّف بابلاغ هذه الرسالة إلى قومه بالضرورة .... ولكنه غير مكلف بإيضاح ، أو توصيل ، أو شرح معالم نبوته ، أو غلْمِهِ هو الخاصُّ باللَّه تَعَالَى... وما أفاضَ اللَّه عليْهِ مِنْ تجلِّيّاتٍ خاصةٍ اقتضتها نبوّتُهُ .... لأن النُّبُوَّةَ خاصَّةٌ بِهِ مِنَ اللَّه لِنَفْسِهِ ... والرسالةُ هِي مِنَ اللَّه إِلَى قَوْمِهِ ... وهي حَقُّهُمْ في المعرفةِ ، وزادُهُمْ للعِبَادَةِ ، ووسيلتهم للدُّخول إلى مرضاةِ اللَّه تعالى ورضوانه ....

لذلك يقول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ الرَّسُولُ بَلِّغُ مَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُولِقُولُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَل

ويقـــول: ﴿ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (٢)

والأمر هنا واضح وصريح .. فالرسالة مِن اللَّه تعالى بالأوامر والنواهى وغيرهما هى من اللَّه إلى الرسول .. الى الخلْقِ .. وَعَلَى الرَّسُولِ أَنْ يُبْلِغَهَا ...

أمَّا ما سِوى ذلك .. فهذا له شأنٌ آخر .. فعِلْمُهُ باللَّه تعالى .. وأسرارُ اللَّه تعالى .. وأسرارُ اللَّه تعالى لديه ، وأنوارهُ فيه ، فهذا بينه وبين ربه .. وهو ليس مكلفاً .. ، بل

<sup>(</sup>۱) سورة المائدة آية : ۲۷ . (۲) سورة النحل آية : ٤٤.

لا يجوز لَهُ أَنْ يُفْشِيَ سِرًّا بينه ، وبين ربه .. فهذهِ عطايا وهدايا خاصةٌ له من اللَّه تعالى ...

وكُلُ نبعً على قدره .. وكُلُ رسولٍ على قدرِ رسالته ... ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ (١) كما يقول تعالى في كتابهِ العزيز .

وهذا التفضيل لايقتضى التميُّزَ .. ولايصحُّ أن نُفَاضِل بين الرُّسُلِ صلى اللَّه عليهم وسلم ، فنحن لانفرِّقُ بين أحدٍ منهم .. ولكن المقصود أن كلاّ منهم له فضلُ خاصُ .. وميزة خاصةٌ ولكن كلهم مَمَيَّزون .. وكلهم مُفَضَّلُونَ عليهم الصلاةُ والسَّلامُ .

لذلك فعندما يقول رسولنا ﷺ " لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ ، لَضَحِكْتُمْ قَلِيلاً، وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا ، وَلَمَا سَاغَ لَكُمُ الطَّعَامُ وَلا الشَّرابُ " صحيح ، رواه " فليلاً، وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا ، وَلَمَا سَاغَ لَكُمُ الطَّعَامُ وَلا الشَّرابُ " صحيح ، رواه " أنس "، أنس "،

ويقول "إِنَّ أَتْقَاكُمْ وأَعْلَمكُم بِاللَّه أَنَا "وهو صحيح، رواه البخارى عن "عائشة "رَضِيَ اللَّه عنها،

ويقول ﷺ "إِيَّاكُمْ و الوِصَال ، إِنَّكُمْ لَسْتُمْ فِى ذَلِكَ مِثْلِى ، إِنِّى أَبِيْتُ يُطْعِمُنِى رَبِّى وَيَسْقِينِى ، فَاكْلَفُوا مِنَ العَمَلِ مَا تُطِيقُونَ " رواه البخارى ومسلم عن" أبى هريرة "،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية : ٢٥٣ .

ويقول" مَرَرْتُ لَيْلَةَ أُسْرِىَ بِي بِالَملاِ الأَعْلَى ، وجبريلُ كَالحِلْسِ البَّالِي مِنْ خَشْيَةِ اللَّه تَعَالَى " وهو صحيح ، رواه الطبراني عن " جابر " ،

ويقول " مَرَرْتُ لَيْلَةَ أُسْرِىَ بِي، عَلَى مُوسَى قَائِمًا يُصَلِّى فِي قَبْرِهِ " وهو صحيح ، رواه أحمد ومسلم عن" أنس " ،

ويقول " كُنْتُ نَبِيًّا وآدَمُ بَيْنَ الرُّوحِ والجَسَدِ " وهو صحيح ، رواه الطبراني عن " إبن عباس "

وكذلك يقول .. " كُنْتُ أَوَّلَ النَّاسِ فِي الخَلْقِ وآخِرَهُمْ فِي البَعْثِ " .. " وهو صحيح ، رواه ابن سعد عن " قتادة " ..

ويقول على قال جبريل " قلبتُ مَشَارِقَ الأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا فَلَمْ أَجِدْ رَجُلاً أَفْضَلَ مِنْ مُحَمَّدٍ " رواه الحاكم عن " عائشة ".

ومثل هذا كثير، يبين بعض خصوصيةِ رسول اللَّه ﷺ

فاذا ارتأى النبيُّ أن فيمن حوله من أصحابه منْ يُطِيقُ بعض هذه الأسرار .. وبعض هذه التجلِّيَّات الخاصةِ مِنَ اللَّه تعالى إليْهِ .. فهو مُخَيَّرُ في أن يخاطب هؤلاء صراحة أوعلانية .. أو برمزِ فيه تأويلٌ ....

وهو ﷺ قد أُوتِي جوامع الكلم .. ، ودانت له العربيّة ببلاغتها وفصاحتها .. ، ثم هو قبل كل هذا وبعده ، ما ينطق عن الهوى .

فإن أَسَرَّ رسولُ اللَّه عَلَيْ إلى سيدنا " حذيفة بن اليَمَانِ " بِسِرِّ النِّمَانِ " بِسِرِّ النِّمَاقِ ، بل وبأسماء المنافقين .. واختصه بها .. فذلك من حكمته عَلَيْ النّه النّه لاندركها ، حتى أن سيدنا "عمر بن الخطاب " عليه رضوان اللّه

تعالى ، كان لايصلى على جنازة بعد انتقال الرسول إلى الرفيق الاعلى إلا اذا حضرها "حديفة بن اليمان " .. حتى يتأكد أن الميت ليس من المنافقين ، وكان يقسم رَضِىَ اللَّه عنه على "حذيفة " ويسأله باكياً إن كان رسول اللَّه على قد ذكر له اسم "عمر " في المنافقين !!!

اللَّه اللَّه عليك يابن الخطاب ... اللَّه اللَّه عليك وعلى أصحابك، وأقرانك ، ومن حضرك من صحابة رسول اللَّه ، خير خلق اللَّه ، وخير القرون ، وخير أدب مع اللَّه ورسوله، رَضِىَ اللَّه تعالى عنهم جميعا ونحن معهم فضلا من اللَّه وكرما ....

واذا كان رسول اللَّه على قد ذكر في أحاديثه الشريفة أن الصلاة في في المسجد الحرام تعدل مائة ألف صلاةٍ في غيره ، وأن الصلاة في مسجده بالمدينة المنورةِ تعدل ألف صلاةٍ في غيره ... كما أن الصلاة في المسجد الأقصى تعدل خمسمائة صلاة في غيره ، كما ذكره الرواة جميعا عن " أبي هريرة " وعن " جابر " وغيرهما .... وفي روايةٍ أنْ الصلاة في المسجد النبوى بخمسين ألف صلاةٍ .

واذا كان ﷺ يقول عن مسجد قباء " الصَّلاةُ فِي مَسْجِدِ قُبَاءَ كُعُمْرَةٍ" وهو صحيح ، رواه مسلم والنسائي وغيرهم ، فَإِن لِي هنا وقفة يجب أن يقِفَها مَعِيَ كُلُّ قارئ ....

فظاهر الحديثين يدعو الناس إلى المسجد الحرام ... وإلى مسجد قباء .!!!! ومَنْ مِنَ النَّاسِ يَسْتَبْدِلُ مائة ألفِ صلاةٍ في المسجد الحرام بألف صلاةٍ في المسجد النبوى !!! لاشك أن كل من يريد أن يستكثر من الثواب

والدرجات ، فعليهِ بالصلاةِ في المسجد الحرامِ ، إن كان مُخَيَّراً بين المسجد الحرام والمسجد النبوى الشريف المبارك ... هذه واحدةٌ ....

والثانية مَنْ يكون في المدينة المنورة ... ويعلم فضل صلاة ركعتين في مسجد قُباء .. هل يتركهما أو يتهاون فيهما ... أم يواظب عليها ويحرص كُلَّ الحِرص على أدائهما !!!

ويسكتُ رسولُ اللَّه ﷺ ... أدباً مع اللَّه تعالى .. وتعظيمًا لشعائرِ اللَّه .!! ولم يقل ﷺ ما هُوَ تَوابُ منْ يصلى ركعتين فى مسجده الشريف الذي ضم جسده الطاهر المُطَهَّرَ .. أحبُّ خَلْقِ اللَّه إلى اللَّه وأكرمُهُمْ على اللَّه ...

فإذا صلينا في مسجد قُباء كان لنا أجرُ عمرةٍ ... واذا صلينا في مسجده الشريف !!! ماذا يكون لنا !!! وإذا ما كُنْتَ حاجاً لِبَيْتِ اللَّه الحَرامِ والصلاة ُ فِيهِ والحسناتُ بمائة ألف ... فَلِمَ أذهب إلى المدينة لأُصَلِّيَ في المسجد النبوِيِّ وأجرِي فيه على النصف أو أقل من أجرِي بالمسجد الحرام !!!

لابُدَّ وأنَّ في الأمرِ سِراً !!!

ولا أفهم منه إلا النَّ رسولَ اللَّه الله العظيم العالى .. وتواضعه الذى ليس بعده تواضع .. يدعوك برقة ورحمة إلى زيارته هُ وَ بالمدينة المنورة .. ولا يَكُنْ قصدُكَ زيارةَ مَسْجِدِهِ .. كما فَهمَ الكثيرون ....

فالصلاة في مَسْجِدِه على نصف أجرِ الصلاةِ بالمسجد الحرام .... أما بنية قصد زيارته على والتَشَرُّفِ بالسلامِ عليه .. فذاك أمرُ آخر .. أهلاً بك

ضَيْفًا علينا ... والضيفُ مُكْرَمٌ .. ونحن نُهَادِيكَ ونُهْدِيكَ مِنْ عِنْدِنا بِمَا لاَتَعْرِفُ ولا تُقدِّرُ ولا تَحْتَسِبُ ...

وإنْ شِئْتَ الثَّوابَ والأجرَ المعدودَ المعلومَ .. فَبجِوارِكَ مسجد قُباء ، الصلاةُ فِيهِ بِعُمْرَةٍ .... فَمَا حرَمْنَاكَ مِنْ تُوابِ عُمْرةِ البَيْت الحَرامِ ... فإنْ قصدْتَهَا فَهي عِنْدَنَا ... بخلافِ ترحيبنا بك ... وهدايانا لك ....

ويترك رسول اللَّه ﷺ هذا الأمر .. لايوضِّحُهُ الوضوحَ الكافى .. ولكن يتركهُ لِمَنْ يُحِبُّهُ ﷺ أن يستجليه .. ويشعر به بروحه وقلبه ...

ويُعَظِّمُ عَظِّ شعائر اللَّه تعالى .. المسجد الحرام وما فيه ...

ومِنْ أَخْذِ الحديثِ على ظَاهِرِهِ ... منَعَ الناس من زيارةِ رسول اللّه على أخْذِ الحديثِ على ظَاهِرِهِ ... منَعَ الناس من زيارةِ رسول اللّه على بدعوى أنَّ الصلاةَ في المسجدِ الحرامِ لا تعدِلُهَا صلاةٌ في مسجده آخرَ ... بلْ وجعلوا زيارةَ المدينةِ المنورةِ ، إنما هي بنيةِ الصلاةِ في مسجده الشريف فقط!! وليست بنية زيارته

بلْ مِنْهُم من تمادى فى جَهْلِهِ فمنع النساءَ من زيارةِ الروضة الشريفة بدعوى أن الرسول ولا لله لعن زائراتِ القُبُور !!! أعاذنا الله تعالى منهم ومن شرِّهِم وجهلهم ...

لفتةٌ بسيطةٌ أردنا أن نعرضها لك .. لتعيد النظر في أحاديث رسول الله على الكثيرين .. الله على الكثيرين ..

يقول رسول اللَّه ﷺ: " مَنْ زَارَنِي بِالمَدِينَةِ مُحْتَسِبًا كُنْتُ لَهُ

شَهِيدًا وشَفِيعًا يَـومَ القِيَامَـةِ "، وهـو حـديث حـسن، رواه البيهقـي عـن "أنس "رَضِيَ اللَّه عنه.

والعجيب أن قول رسول اللَّه ﷺ: " مَنْ زَارَ قَبْرِى وَجَبَتْ لَهُ شَفَاعَتِى " والذي رواه ابن عدى في الكامل وكذلك البيهقي في شعب الايمان عن " أنس " رَضِيَ اللَّه عنه ، قد عدَّهُ العلماء في الأحاديث الضعيفة ...

وهذا موضوعٌ سوف نطرُقه فيما بعد بإذْن اللَّه تعالى ِ..

فاذا عُدْنا إِلَى كَلامِنَا عِن الرِّسَالَةِ وَالنُّبُوَّةِ... فَإَنَمَا نَعُود لَنؤكِّد ، ، فقد أبلغه .. ، أنَّ كُلَّ مَا أُمِر بِه رسول اللَّه ﷺ أن يبلغه لأمته .. فقد أبلغه .. ، وتركنا على المَحجَّة البيضاء .. ليلها كنهارِها .. لايزين عنها إلاً هالك.. ونحن على ذلك من الشاهدين... فجزى اللَّه عنا رسوله خيرَ ما جازى نبيًا عن أمته ..

أمَّا مَا في رسول اللَّه ﷺ من أنوار النبوة .. وأسرارِ اللَّه تعالى .. فهذا أمرٌ آخر .. خاصٌ برسولِ اللَّه ﷺ .. فإن أشار إليه .. أو تحدث عنه .. أو اختصَّ به أحداً دونَ غيْرِه .. فهذا لا يقدحُ أبداً في أداء رسالته على الوجه الأكمل ...

وأرجو ألا يظن الناس أن كل ما عند رسول اللَّه ﷺ من عِلمٍ قد أبلغه للعامة أو للخاصة ، فهذا أمرٌ غير واردٍ ، لا شرعًا ولا بداهة كما عرضنا له....

وقد خُتِمَتِ النُّبُوَّةُ و الرِّسَالةُ بمبعثه ﷺ ... فلا رسول بعده ، ولا

نبيَّ بعده كما قال عَنِّ في الأحاديث التي أوردناها من قبل .. فهو عَنِّ خاتم الأنبياء والمرسلين ....

غير أنى أحب أن أشير إلى أمرِ هامٍ في هذه القضية ....

ذلك أن الرسالة لها بداية ولها نهاية .... فبنزول الوحى على رسول اللّه على أن الرسالة لها بداية ولها نهاية ... وبانتهاء نزول الوحى عليه عليه الرسالة .. وبانتهاء نزول الوحى عليه الرسالة أكُمْ لَيْنَكُمْ اللّهِ الله الله الرفيق الاعلى تمت الرسالة .. وقال تعالى : ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمْلُتُ لَكُمْ دِينًا ﴾ (١) ...

كَمُلَ الدِّينُ .. وتَمَّتْ النِّعْمَةُ ... وبُلِّغَت الرِّسَالَةُ .. وانقطع وحيُّ السماءِ عن الأَرضِ ، ورَضِىَ اللَّـه تعالى الإسلام ديناً لايزيـد ولايـنقص ولايتبدل حتى يَرِث اللَّه الأرض ومن عليها ....

فزمن قيامه على بأداء رِسالته محددٌ ببدايةٍ ونهايةٍ .. وإن كانت الرسالة نفسها باقيةٌ إلى يوم الدين ...

أما زمن النُّبُوَّةِ.. فأمرٌ مُختلف ...

والحديث الذى ذكرناه منذ قليل وهو قول الرسول والحديث الذي ذكرناه منذ قليل وهو قول الرسول النّاس المُنْتُ نَبِيًّا وَآدَمُ بَيْنَ الرُّوحِ والجَسَدِ وكذلك قوله الحُنْتُ أَوَّلَ النّاسِ في الخَلْقِ وَآخِرَهُمْ فِي البَعْثِ "وهما صحيحان كما ذكرنا ، يدلان دلالة واضحة على أن بداية النّبُوّة كانت قبل خلق سيدنا آدم عليه السلام ... وما كان قبل خلق آدم إلا الأرواح ....

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية: ٣.

فإن قلنا أن اللَّه تعالى قد جعل النُّبُوَّةِ في روح رسول اللَّه ﷺ منذ خلقها .. فما نكون قد تجاوزنا حدَّنا ...

وقد أخذ اللّه تعالى كُلّ أرواحِ بنى آدم ، وأشهدَهُم عَلَى أَنْفُسِهِم السَّتُ بِرَبِّكُمْ .. فقالوا بلى .. وماكانت أجسادهم قد خُلِقَتْ بعد .. بلْ إِنَّ الأجسادَ مازالت تُخْلَقْ الآن وبعد الآن ، كلُّ على حسب ما قدَّرَ اللّه لهُ .. وانظُرْ رحِمَكَ اللّه إلى نصِّ الآيةِ الكريمةِ : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأُشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِمِمْ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأُشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِمِمْ أَلْسَتُ بِرَبِّكُمْ أَلَا قَالُواْ بَلَىٰ شَهِدُنَآ أَن أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَنمَةِ إِنّا أَسَّتُ بِرَبِّكُمْ أَلَا عَنْ هَنذَا غَنفِلِينَ هَ أَوْ تَقُولُواْ إِنَّا أَشَرَكَ ءَابَآؤُنا مِن قَبْلُ وَكُنّا عَنْ هَنذَا غَنفِلِينَ هَ أَقَهُلِكُنَا عَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ هَ ﴾ (١) .

وهذا هو يوْمُ العهد ... العهدُ الأول الذي أخذه اللَّهُ تعالى على جميع الأرواح ، بالشهادة له سبحانه بالوحدانِيَّةِ والأُلُوهِيَّةِ والرُّبُوبية ..

فَلَمَّا حَلَّتْ الأرواحُ في الأجساد بعد ذلك .. ، آمَنَ مَنْ آمَنَ .. وكَفَرَ مَنْ كَفَرَ .. حيث دخلت الحُجُبُ الظُّلْمانية على الرُّوحِ مِنَ النَّفْسِ، مَنْ كَفَرَ .. حيث دخلت الحُجُبُ الظُّلْمانية على الرُّوحِ مِنَ النَّفْسِ، فَحُجِبَتْ هذهِ عَنْ تِلْكَ ، وأظلَمَت النَّفْسُ والعِياذُ باللَّه .. بعدم سطوع أنوار الرُّوح عليها ....

فالارواح كلها مؤمنة باللَّه تعالى .. عارفة به منذ ذلك العَهْد ... فلا

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية: ١٧٢،١٧٣.

فالأرواحُ كمَا قُلنا في البابِ السابِق لاَيَحُدُّهَا زمانٌ ولامكانٌ .. وقوانينها ونظامها تختلف عن قوانين ونظام عَالَمِ المُلْكِ ، الذِي نَعِيشُ فِيهِ بِأَجْسَامِنَا وَحَوَاسِّنَا ...

إِذاً فلا عَجَبَ أَنْ تَتَصَدَّرَ رُوحُ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ عَلَى المَلَكُوتِ ... ولاعجب أن تتعرَّفَ على أرواحِ الأَنْسِيَاءِ جميعاً .. وَتُعَامِلُهُمْ .. وتتآلَفُ ولاعجب أن تتعرَّفَ على أرواحِ الأَنْسِيَاءِ جميعاً .. وَتُعَامِلُهُمْ .. وتتآلَفُ مَعَهُمْ .. وَتُمِدُّهُمْ ... فإذا ما آنَ أوانُ ظهور هذا النبيِّ أو ذاك على الأرض بجسده وروحه معاً .. فهو عارِفٌ بمحمد على .. وروحُهُ تَسْتَمِدُّ مِنْ روحِ مُحَمَّدٍ كَمَا كانت في عَالَمِ البرْزَخِ ... وكُلُّهُمْ شَهِدُوا لرسول اللَّه عَلَى النُّبُوّةِ والرِّسالةِ ، مِنْ قَبْلِ أَنْ يُرْسَلَ ويُبْعَثَ عَلَى إلى الخلْقِ ...

فلما أرادَ اللَّه تعالى لرسولِه محمدٍ على أنْ يظهر ويُبْعَثَ في

الأرض.. واجتمع الرُّوحُ المُحَمَّدِىُّ العظيم مع الجَسَدِ النَّبَوِىِّ الشَّريف واكتملت الصورة الإنسانيةُ في محمدٍ عَلَيْ ... حشر اللَّه له جميع الأَنْبِيَاءِ والمُرْسَلِينَ السَّابِقِينَ بِرِسَالاتِهِم .. وكان هو إمامُهُم وسيِّدُهُم في بيت المَقْدِسْ وكانت صلاته بهم جميعاً .... ليكون هذا تقريرا واعترافاً منهم بإمامته لهم ...

وانظر كيف أخذ اللَّـهُ العهد على جميع الأنبياء والمرسلين أن يؤمنوا بمحمدٍ ورِسَالَتِهِ عَلَيْ وهم سابقون عنه في بعثاتهم ....

فالدِّينُ عند اللَّه هُوَ الإسلامُ ... وهو دينُ محمدٍ اللَّه الذي جاء به، و "إبراهيم "كان مسلما ... ، و " يعقوب "كان مسلما .. وبنوه كانوا مسلمين .. ، قبل بعثة محمد الله عنى .. ، وانظر الآيات الكريمة التي جاءت بهذا المعنى .. وما أكثرها في كتاب اللَّه تعالى ..

أفلا يدلُّ كُلُّ هذا على أنَّ نُبُوَّةِ محمدٍ عَلَى كانتْ سابِقةً عن بعثة هؤلاء الرسل الكِرام!! بدليلِ أنهُم كانوا يعرِفونهُ و يؤمنون بهِ وهو عَلَى لم يُبْعَث بعد!! وطالما أنَّهُم مؤمنون بهِ ، فلا بُدَّ أن تكون روحه الشريفة كانت

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية : ٨١ .

تُمِدُّ جميع الأنبياء والمرسلين منْ قبلِ بعثتهِ ﷺ .. وأنَّهُم جميعًا كانوا على دينه وإسلامهِ !!!

وتأمل رحمك اللَّه وإيانا الدقيقة اللطيفة التالية ....

يقول تعالى : ﴿ وَسَّئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَىٰن ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴿ ﴾ (١) .

وكيف يسأَلُ رسولُ اللَّه محمدٌ ﷺ الرُّسُلَ السَّابقين ، وقد أفضوا إلى ربهم ، وانتقلوا إلى الدار الآخرة !!! وهو ما يزال يعيش على الأرض!!!

أليس هذا معناه أن لرسول اللَّه ﷺ مع إِخوانه من الأنبياء الرسل السابقين بعثة عنه ..، علاقاتٍ ، وكلامًا ، وحديثًا ، ومعايشةً أيضاً . !!!!

أليست هذهِ علاقة أرواحٍ .. وصِلَةَ أنوارٍ .. وفيها من الأسرار ما قد يدرك وما قد لايدرك . !!!

وما بَشَّرَ اللَّه تعالى بنبيٍّ يأتى لاحقاً لنبيٍّ في حينه .. ، فما بَشَّرَ آدم بنبُوّة نوح .. وما بَشَّرَ نوحًا بنبُوّة ابراهيم .. وما بَشَّرَ ابراهيم بنبُوّة موسى!!!

ولكن اللَّه تعالى قد بَشَّرَ موسى وعيسى بنبُوّة محمدٍ عَيْ .. وبينهما آلاف السنين .. وهل بَشَّرَهُم به إِلاَّ ليؤمنوا يه .. ويقولوا لا إِلَه إلا اللَّه ، محمدٌ رسول اللَّه ... رغم أنهم سابقون عنه في البعثة إلى البشر .

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف آية: ٤٥.

يا أخى العزيز – رحِمَك اللَّه وإيانا – نحن لم نتعَسَّفْ فى شرحِ آيةٍ.. ، ولم نتجاوز المعانى الصريحة للأحاديث .. ، ولم نلجأ إلى رمزٍ ولا تأويلٍ .. ، بل إنَّنَا لمْ نَتقَيَّدْ بِكَلامٍ غَيْرِنَا مِنَ السَّابِقِينَ لِيَكُونَ حُجَّةً لنا أو علينا .. ، بل إنَّنَا نخاطبك بالمنطق السهلِّ البسيط .. ، والمنطق المعْتَادِ .. ، وكلُّ أساسِ أقوالنا واستدلالاتنا هي آياتُ اللَّه تعالى وأحاديثُ رسولهِ عَلَى أسسِ فوالله مفهومٍ لهما .. ، لايخطِئه المسلم العادى .. ، فافتح عقلك وقلبك لكلامنا .. ولاتتقيَّدْ أنْت أيْضًا بِمَا يكونُ قد سبق أن قرأتَه ، أو سمعتَه ، وأغلقتَ عليه سمعك وعقلك ، فكل كلامِ خلْقِ اللَّه تعالى عؤخذ منه .. ، ويردُّ عليه ... ، إلاَّ كلام اللَّه تعالى ، وأحاديث رسوله ، فما لنا يؤخذ منه .. ، ويردُّ عليه ... ، إلاَّ كلام اللَّه تعالى من أيَّةِ مخالفةٍ لهما ، أو شططٍ عنهما بقصدٍ أو بغير قصدٍ .. وقانا اللَّه وإيَّاكُمْ شَرَّ الزَّلَ والبُهْتَان ...

ويجوز لنا أن نقول أنَّ الرِّسَالَةَ السَّمَاوِيَةَ بأنوارها التي تبسُّطُهَا على الكون .. ، وتعاليمها ، وأوامرها ، ونواهيها .. إنما هي من أنوار تجلِّيَاتِ اسمه تعالى " الظَاهِر " حيث بها يعظِّمُ النَّاسُ شعائر اللَّه .. وتظهرُ عبوديَّتُهم لخَالِقِهِمْ جَلَّ شَأْنُهُ ... أما النُّبُوَّةُ وما فيها من أسرارٍ وأنوارٍ باطنيةٍ للنَّبِيِّ فهي منْ أنوار تجلِّيَّاتِ اسمه تعالى " البَاطِنْ " ...

واللَّه تعالى هو الظاهر والباطن ... ، ولايمكن أن تتعطل صفةٌ من صفات اللَّه تعالى في الكون أبداً ، ولا أن تتعطل جنودها ، وأنوارها ، وأسرارها ...

فَأَمَّا استمرارُ الرِّسَالَةِ والأوامرِ الإِلاهية ، فلا يمكن أن تخلُو الأَرْضُ مِنْ قائمٍ بها ... ولابُدَّ في كُلِّ عصرٍ و كُلِّ زمنٍ أنْ تجِدَ منْ يأْمُرُ بالمعروف ٢٠٩

وينهي عن المنكر .. ،

وانظر إلى مؤمن آلِ فِرْعَونَ ، وكان متخفّيًا ، ويدعو الناس إلى الايمان باللّه .. ، بلْ إنَّ إمرأةَ فِرْعَونَ في بيت فِرْعَون نفسه .. كانت مؤمنةً.. وحتى في أهلِ الفترات .. ، وهو ما بين الرُّسُلِ ومَبْعَثِهِمْ كانت الأرضُ لا تخلو مِنْ داعِ إلى اللَّه تعالى .. وإنْ لمْ يَكُنْ بنبي ولا رسولِ ... ،

ويقول تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ۚ وَأُولَتِ كَا هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ (١).

ويقول التزال طَائِفَة مِنْ أُمَّتِى ظَاهِرِينَ حَتَى يَأْتِيَهُمْ أَمْرُ اللَّهُ وَهُمْ ظَاهِرِينَ حَتَى يَأْتِيَهُمْ أَمْرُ اللَّهُ وَهُمْ ظَاهِرونَ " وهو صحيحٌ ، رواه الشيخان عن " المغيرة " ، وروى مثله الحاكم في مستدركه عن " عمر " .

فهؤلاء الفِئَة الظَّاهرة بأمر اللَّه تعالى .. وحتى قيام السّاعة هم حملة لواء الرسالة .. الدّاعون إلى اللَّه تعالى وإلى سُنَّة رسوله ﷺ ... يقول اللَّه تعالى وإلى سُنَّة رسوله ﷺ " أُمَّتى أُمَّةُ مُبَارَكَةٌ لا يُدْرَى أُوَّلُهَا خَيْرُ أَوْ آخِرُهَا " وهو حسن رواه ابن عساكر عن " عمرو بن عثمان " مرسلاً ...

ويقول " لَيُدْرِكَنَّ الدجَّالُ قَوْمًا ، مِثْلَكُمْ أو خَيْرا مِنْكُمْ " وهو صحيح ، رواه الحاكم في مستدركه عن " جبير بن نفير" ..

ويقول ﷺ "لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَى لا يُقَالَ فِي الأَرْضِ : اللَّه ... اللَّه " وهو صحيح ، رواه أحمد ومسلم والترمذي عن " أنس " ...

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية: ١٠٤.

هذا أمرُ الرِّسالة ، واستمرارها حتى قيام الساعة ...

والرِّسالةُ يلزمها النُّبُوَّةُ .. فلا رسول بغير نُبُوَّةٍ .. والرِّسالةُ ظاهرةٌ . والنُّبُوَّة باطنةٌ .. وهو آخر والنُّبُوَّة باطنةٌ .. وهو آخر النُّباء والمرسلين .. فلا رسولَ بعدهُ ولا نبيَّ بعده ...

فإذا كانت أنوارُ اللَّه الظاهرةُ في الرِّسَالَةِ بِسِرِّ اسمِهِ تعالى الظَّاهِرِ، مستمرَّةً في الخلق إلى قِيامِ السَّاعَةِ .. فبالضرورة أن تستمرَّ الأنوار الباطنية للنُّبُوَّةِ كذلك حتى قيام السّاعة ...

وإذا كان اللَّه تعالى قد قضى أن تنتهى الرِّسالةُ .. ثمَّ تستمر في صورة الدّاعيَن إلى اللَّه بِهَا ، وهم ليسوا رسلاً بل دعاةً بدعوةِ الرّسول عَلَيْ ..

فكذلك تنتهى النُّبُوَّةُ بمحمدٍ عَلَيْ .. ولكن تستمر أنوارها أو قُلْ بعضُ أنوارها فى قوم من أتباع محمدٍ عَلَيْ ... ، وهم ليسوا بأنبياء .. ولكنهم يرِثُونَ بعضاً من أنوار النُّبُوَّةِ .. وهم ما يطلق عليهم مسمى الأَوْلِيَاء...

يقول ﷺ " ذَهَبَت النُّبُوّة وَبَقِيَت المُبَشّرات " وقد سبق ذكره في الباب السابق ، وهو صحيح ... وذكر أن الرؤية الصّادِقة جزءٌ من النُّبُوّة ...

ويقول رضي "التُّؤَدَةُ و الاقتِصادُ و السَّمْتُ الحَسَنُ جُزءٌ مِن أربعةٍ وعِشرينَ جُزْءً مِنَ النُّبُوَّةِ " وهو حسنٌ ، رواه الطبرانِيُّ عن " عبد اللَّه بن سرجس "

ويقول عليه الصلاة والسَّلام "مَنْ قرأ القُرْآنَ واسْتَحفَظَهُ فَقدْ استدرج النُّبُوَّةِ بِيْنَ جِنْبِيْهِ " وببساطة شديدة نلاحظ أن النُّبُوَّة وإنْ كانت قَد خُتِمَتْ بمحمدٍ وَبِساطة شديدة نلاحظ أن النُّبُوَّة وإنْ كانت قَد خُتِمَتْ بمحمدٍ وَاللَّهُ إِلاَّ أَنْ بَعْضَ أَنوارِها مازالت ساريةً في خَوَاصٍّ أُمَّـتِهِ... العلماءِ باللَّه تعالى .... الوارثون لنُورِه وَ اللَّهِ ....

فإنه والله كما أمدً الأنْبِيَاءَ بِأَنوارِ روحهِ قبلَ بعثتهِ .. فإنَّ روحهُ الطَّاهِرةُ مازالت تُمِدُّ الأولياء من أُمَّـتِهِ بِالأنوارِ والأسرار بعد انتقاله إلى الرفيق الأعلى .. فالروح لاتموت ... ولاتتغير .. بل تزدادُ نُوراً ، ومعرفة ، وإيماناً ، وقوةً ..

فهذا ميراثه على أنباعه المخلِصِين المخلَصِين .. يوزع على أتباعه المخلِصِين المخلَصِين ..

وقد سأل سيدُنا زكريا عَلَيْهِ السَّلامَ رَبَّهُ أَنْ يَرْزُقَهُ الوَلَدَ .. لِيَرِثَهُ .. ، وَيَرِثَ هُ .. ، وَيَرِثَ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَلا زَكَرِيًّا إِلاَّ النُّبُوَّة ...

وهولاء الخواصُّ مِنْ أُمَّةِ محمدٍ عَلَيْ الذِين يُشِعُ عليهم أنوار نُبُوَّتهِ.. لا بُدَّ وأنْ تَصِلَهُمْ بعْضُ الأسرارِ الإلاهية .. والأنوار السامِية من روح رسول اللَّه ، عليه أفضل الصلاة والسلام .. وكُلُّ على قدرهِ ... هم أهل الإحسانِ .. وهم المُقرَّبُون ..وهم الأبْرار .. وهم المُتَّقُون ..

وما لنا نُضَيِّقُ على أنفسنا المعنى المراد .. وهو أوسع من ذلك وأعظم .!!!.

ويقول تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ إِنَّاۤ أَرْسَلْنَكَ شَنهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا وَدَاعِيًا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْنِهِ ـ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴿ اللهِ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية: ٥٥-٤٦.

### ويقول: ﴿ قَدْ جَآءَكُم مِّنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ﴾ (١).

فيصِفُ اللَّه تعالى رسوله فى الآية الأولى بأنَّهُ السِّراجُ المنير ، وفى الآية الثَّانِيَةِ يشير إلى نوره ﷺ ، وإلى الكتابِ المبين الذى هو القرآن ... كلاهما نُورٌ مِنَ اللَّه ... محمدٌ ﷺ بأنوار نبوته ... والقرآنُ العظِيمُ بأنوارِ رِسَالَتِهِ .. فافهم رحمك اللَّه ...

ويقول تعالى: ﴿ وَمِنْهُمُ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلنَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَوْنَ ٱلنَّبِيُّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَذُنُ ۚ قُلْ أَذُنُ خَيْرٍ لَّكُمْ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ لَّذُنُ عَيْرٍ لَّكُمْ ﴾ (٢).

ويقول سبحانه: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ ٱلَّذِى يَرَىٰكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ آلَا مِن تَقُومُ ﴿ وَتَقَلُّبُكَ فِي ٱلسَّحِدِينَ ﴾ (").

فرسول اللَّه ﷺ " يـؤمن باللَّه ... ويـؤمن للمـؤمنين " .. أى أن إيمان المؤمنين مستمدُّ من إيمانه ﷺ .. فكلُّ منْ يؤمن به رسولاً ونبيًّا ينال حظَّه من إيمانِ روحهِ العظيم التي هي الأصْلُ في الإيمانِ ...

ولتتأكدَ مِنْ هذا المعنى انظُر إِلى قولِه تَعَالَى أَنَّهُ يَرَاهُ عَلَيْ حِينَ يقومُ الليْلَ عَابِداً .. ذاكِراً للَّه .... هذه واحدةُ .. والثانية أن اللَّه تعالى

سورة المائدة آية : ١٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء آية: ٢١٧-٢١٩.

أيضاً يراهُ بنورهِ ونور هداهُ متقلبًا فِي كُلِّ ساجدٍ وعابدٍ ...

فكُلُّ عابِدٍ وساجِدٍ وراكعٍ .. ، ما عبد اللَّه تعالى .. ، وما سجد له ، وما ركع له ، إلا بسريان نور إيمانِ محمدٍ ﷺ ،من محمد إلى قلبه .. ، إلى جوارحه.. !!!

ومالك تعجب من هذا الإيضاح والرسول على يقول " إنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِى فِي ابْنِ آدَمَ مَجْرَى الدَّم فِي العُرُوقِ" .. وطبعا لايجرى إبليس إلا بالغواية والشر ...

ويقول تعالى : ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ۞ ﴾ (١) ويقول تعالى : ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ۞ ﴾ (١) ويقول : ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّلَهَا ۞ فَأَلْهَمَهَا لَجُورَهَا وَتَقُولُهَا ۞ (٢)

ألا ترى مَعِى أنَّ المِيزَانَ فِى ابْنِ آدمَ لايعْتَدِلُ إلاَّ إِذَا سَرَى فِيهِ نُورُ الهِدايَةِ أَيْضًا في الدمِّ والعُرُوقِ . !!! ثم بعد ذلك على القَلْبِ أَنَّ يُصَفِّى ويُطَهِّرَ وَيَفْصِلَ هذا عن ذاك ، ثُمَّ يَخْتَارُ ما يُهَيِّئُهُ اللَّه لَه منْ خَيْرٍ .. أو غَيْرِهِ ... ثُمَّ الجَوارِحُ تُنَفِّدُ الأَوامِرَ .!!

ومن أَوْلَى بمحمدٍ .. ونورِ محمدٍ .. وهَدْى محمدٍ بالسريانِ فى العروق والسدِّمَاء ، بالنُّورِ والهُدى ، لِيُواجِهَ إِبْلِيس وأعوانه ، في هذه المعركةِ !!!

ألا يوافق هذا المعنى قوله تعالى في سورة الحجرات:

 <sup>(</sup>۱) سورة البلد آية : ۱۰.

﴿ وَٱعۡلَمُوۤا أَنَّ فِيكُمۡ رَسُولَ ٱللَّهِ ﴾. !! أي يسرى بالهداية فيكم . !!

وما قولك .. وماذا تفهم من قولِ اللَّه تعالى: ﴿ لَقَدُ جَآءَكُمْ رَسُولُكُ مِّنَ أَنفُسِكُمْ ﴾ (١) .. وما الفرق بين رسول من أنفسكم وبين رسول منكم!!!!.

وكما سبقت الاشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وَخَنُ أُقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ

الله مِنْ حَبْلِ

الله وكما سبقت الاشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وَخَنُ أُقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ

القلب القريد ش القلب القريد من القلب والنفس !!!

ومقصود كلامنا كُلِّهِ .. ونحن نقوله بحذرٍ شديدٍ .. وحرصٍ أشد .... أنَّ أنوار نُبُوَّةِ رسول اللَّه ﷺ هي السَّارِيةُ بالهدايةِ فِينَا وحتى يومِ القيامةِ ... وكلُّ مؤمنٍ يأخُذُ على قدره ، ما بين العامَّة والخاصَّةِ من أمَّ تِه عَلَيهِ الصَّلاةُ والسَّلامْ ... فنورُ رُوحِهِ أَمَدَّتْ الأنْ بِيَاءَ السَّابِقِينَ عَنْهُ بَعْثَةً ورِسَالةً ... ونور روحه هو السَّارى أيضاً بالهدايةِ فينا وفي اللاحقين من بعده ....

فروح رسولُ اللَّه ﷺ .. هي الرُّوحُ الأعظمُ التِي استنارت بنور اللَّه تَعَالَى .. وهِي مَهْبِطُ أَسْرارِ اللَّه .. وكَنْزُ أنوارِ مَعْرِفَتِهِ جَلَّ شَأْنُهُ ... فأمدَّتْ بِأَنْوارِهَا وأسرارِهَا كُلَّ سابق أو لاحق ....

وكانت ذاتُهُ البَشَرِيَّة الشريفة .. هي الذَّاتُ الكامِلَةُ خَلْقًا وخُلُقًا ..

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية : ١٢٨.

وَجَمَالاً وكَمَالاً وجَلالاً ... ومَا فيها للشيطانِ حظٌ ولا نصيبٌ ، حيثُ شَرَحَ اللَّه صدرهُ ... ووضعَ عَنْهُ وِزْرهُ ... وأَعْلى لَه قَدْرَهُ ...

وعندما الْتَقَتُ الرُّوحُ المُحَمَّدِيَّةُ العَالِيَةُ بالجَسَدِ النَّبَوِى الشَّريف .. كانَ الكَمَالُ كُلُّه في الخِلْقَةِ الإِنْسَانِيَّةِ ... ، وكانَ مُحَمَّدُ ﷺ النَّبِيَّ الرَّسُول .. ، البشرى ، الروحاني ، هو الصورة المثلى للإنسان ، والبشرية ، والنبوة ، والرسالة ... ، فاستحق بذلك الخلافة الحقَّة عن اللَّه تعالى في الكون .. ، بينما خلافة غيره ناقصة .. ، وهو سيد ولد آدم .. ، وإمام المرسلين .. ، وأعرف الخلْق بربِّه .. فهو ﷺ العبد ... ، النبيُّ .. ، الرسول .. الكامل ....

وإذا كُنَّا نحن البشر جميعا ندين لأبينا آدم عليه السلام بأبوَّتِهِ لنا جسداً ومادةً وبشريةً .. أفلا ندين لِمُحَمَّدٍ عَلَيْ بأُبُوَّتِهِ الروحية لنا !!! فإذا كانت روحه على التي تُمِدُّ أرواحنا بالهدايةِ والنُّورِ ، أَفَلا يَكُونُ هو الأبُّ الروحي للخلْق جميعاً ...

وما معنى قوله تعالى : ﴿ ٱلنَّبِيُّ أُولَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ أَوَلَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ وَأُزُوا جُهُرَ أُمَّهَا اللَّه عَلَيْ قد صَيَّرَهُنَّ وَأُزُوا جَهُرَ أُمَّهَا اللَّه عَلَيْ قد صَيَّرَهُنَّ اللَّه أُمَّهَا اللَّه عَلَيْ أَبُونا وَولَيُّنَا الرُّوحي .

يقول ﷺ " أَنَا أُوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ، فَمَنْ تُوفَّى مِنَ المُؤْمِنِينَ فَتَرَكَ دَيْنًا فَعَلَى قَضَاؤُهُ ، ومَنْ تَرَكَ مَالاً فَهُوَّ لِوَرَتَتِهِ " وهو صحيح،

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية : ٦ .

رواه الخمسة عن " أبى هريرة " (والخمسة هم البخارى ومسلم وأحمد والنسائي وابن ماجة) .

أما قوله تعالى فى نفسِ سورة الأحزاب: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّيْنَ ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ وَهَا نَمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمًا ﴿ وَهَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ اللَّهُ اللَّلَّاللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

فالآيات هنا تتحدث عن الأبُوَّةِ المادِيَّةِ بِالمُصاهَرَةِ والنَّسَبِ، وتنفى هذه البُنُوَّةَ عن المُتَبَنِّى، كما هو معروفُ في قِصَّةِ سيدنا " زيد " ، حيثُ كانت العرب تعتبر التَّبَيِّى مِثْلَ النَّسَبِ ، فتقولُ زيد بن محمدٍ ، وتُحَرِّمُ مِنْهُ مَا يَحْرُمُ مِن النَّسَبِ الحقيقيّ ، فأراد اللَّه تعالى أنْ يُبْطِلَ هَذهِ العَادةَ الجاهلية .. ، ونفى هذا النَّسَبَ المُدَّعَى ، وقالَ : ادْعُوهُمْ لأبَائِهِم هُوَ الجاهلية .. ، ونفى هذا النَّسَبَ المُدَّعَى ، وقالَ : ادْعُوهُمْ لأبَائِهِم هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّه .. ومَا كَانَ محمدُ أبا أحدٍ من رجالكم ... فهذه قضيةُ أخرى.. فلا يحتج بها أحدُ علينا عنْ جهلٍ منه أو لغرضٍ في نفسه ... فنحن أخرى.. فلا يحتج بها أحدُ علينا عنْ جهلٍ منه أو لغرضٍ في نفسه ... فنحن عن بشرية رسول اللَّه عَنْ .. ولكننا نتحدث عن نبوته وروحانيته عليه الصلاة والسلام.

وفى هذا القدرِ كِفايةٌ لِمنْ أدركَته العِنايَةُ ... وما قُلنا فِي حقِّهِ عَلَيْ إلا أَقلَ اللّهِ عَبدُ اللّه وَرسولهُ.. عَلَيْ ...

و الأُبُوَّةُ الرُّوحِيَّةُ تستلزم منَّا البرَّ .. و المحبةَ .. و التعظيم لجنابه علينا... فإنك علينا... فإنك علينا... فإنك

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية : ٤٠ .

على قدر برِّكَ بأبيك وحُبِّكَ له وتعظيمك لحضرته واقترابك منه .. يكون استِمْدادُكَ من أسراره وأنواره .. والأرواح لاتجتمع إلا المحبَّة .. ولاتسقى بعضها البعض إلا بالتآلُف والمودَّة .. وبالتآلُف والمودَّة والاجتماع يحدث بعض التجانس والتشابه وتزداد المحبّة .. فيشرِى النّور بين الأرواح بالهدى والإيمان .. وكلَّما اقتربت روحك من روح رسول اللَّه على كلما نهلْت من مشرَبه .. وفزت بنواله وهداياه .. فاستنارت روحك بنور معرفة روحِه باللَّه تعالى .. فاقتربت به على اللَّه تعالى ...

فمحراب الأرواح كلها .. هـ و روح رسول اللَّـ هُ فَهُمْ ، فمنتهي سيُر الأرواح إلى روحه العالية ... ومنها إلى اللَّه تعالى ...

تمامًا كما أنَّكَ لاتعبد اللَّه تعالى إلا بشريعته وسنَّةِ رسوله ولاتصِحُّ لك عبادةٌ إلاَّ بما جاء به محمد من ربِّهِ .. وبَيَّنَهُ .. وأوضحه لنا .... كذلك لايصِحُّ لَكَ إيمانُ باللَّه تعالى إلاَّ إذا ارتبطت روحك بروحه وأخذت من إيمانها وأنوارها ....

أو بمعنى أدق .. أن يكون ظاهرك مع ظاهر رسول اللَّه ، وكذلك باطنك مع باطنه عَلَيْ ...

وما في روحه عليه الصَّلاة والسَّلام إلا الإيمان الكامل .. والأنوار الإلاهية ... والأسْرارُ السَّماوية .

يقول ﷺ "خرجت من باب الجنة ، فأتيت الميزان ، فوُضِعْتُ فِي كَفَّةٍ وأمتى في كَفَّة ، فرَجَحْتُ بالأُمَّةِ، ثم وُضِعَ ابو بكر مكانى فرَجَحَ بالأُمَّةِ، ثم وُضِع عُمر مكان أبى بكرٍ فرَجَحَ بالأُمَّةِ " رواه البخارى في

فضائل أصحاب النبي ، وكذلك أحمد في مسنده ...

وتأمّلْ هذه المعانى ... ميزان "عمر بن الخطاب " رجح بالأمة كلها... وميزان " أبى بكر " .. رجح بالأمة وبعمر .. ، وميزان رسول اللّه على رجح بالجميع !!!

يقول تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ عليه السَّلام بأنه كان أُمَّةً وَحْدَهُ ...

فَإِذَا كَانَ " عُمَرُ بن الخطاب " يفوق الأُمَّةَ بِأَسْرِهَا .. فكيف بأبى بكر الصديق .. وكيف برسول اللَّه ﷺ!!!

ولعل قولنا أن روح رسول اللَّه ﷺ هي الروح الأعظم يستلزم بعض الإيضاح ... فنشير إشارةً بسيطةً إلى نور روح محمد ﷺ.

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية: ١٢٠.

### الأنوار المحمدية:

سبق القول بأنَّ النور هو وسيلة معرفة وإدراكِ الموجودات، فكلُّ وسيلة إدراكِ من بصرٍ وبصيرةٍ وعقلٍ وغيرهم لها نور من جنسها ..، واللَّه سبحانه وتعالى أطلق اسم النور على كُلِّ أمرٍ يهدى إلى الحق والصواب ... بلْ إنَّ نتيجة أعمالِ البرِّ والتقوى تكون لصاحِبها نوراً وهدىً... والضِّدُّ وهو الظّلام، قد أطلقهُ اللَّه تعالى على كل عملٍ لايرضاه جَلَّ شأنهُ ...

فالذين آمنوا لهم أنوارٌ تسعى بين أيديهم وبأيمانِهِم ، ويقولون ربَّنَا أتمم لنا نورنا ... والذين كفروا في ظلماتٍ بعضها فوق بعض ... والمؤمن بصيرٌ والكافر أعمى .. واللَّه سبحانه وتعالى ينزِّلُ آياتِه وكتبه ورسله ليخرجنا من الظلمات إلى النور .. ومن لم يجعل اللَّه له نوراً فما له من نور...

وكلُّ معرفةٍ .. وهدىً .. وإدراكٍ .. مردُّها في النهاية ومرجعها إلى اللَّه تعالى ... فهو سبحانه خالقُ البَصَرِ والبصيرةِ والإدراكِ والعقلِ والمنطِقِ.. والهُدى والإيمانِ والأنبياءِ والرُّسُلِ .. فهو سبحانه أعطى كل شئ خلْقَهُ تُمَّ هَدَى ، وكما قلنا من قبل أن انبساط النور على الموجودات هو وسيلة معرفة وجودها .. وبدونه تكون كالعدم .. فلا تُرى ولاتُدرك ...

ثم يقول اللَّه تعالى:

﴿ ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ .. ومن أسمائِهِ الحسنى ﴿ ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ .. ومن أسمائِه أنه أنه أنه لايلُه عَرَفُ اللَّهُ تعالى إلا باللَّهِ جَلَّ شأنهُ ..

ولايستطيع مخلوق أنْ يعرِف اللَّـهَ تعالى إلاَّ بنور اللَّـهِ فيهِ وإليْهِ .. ولذلك فمن لم يجعل اللَّه له نورًا فما له من نورٍ .. فما قلنا إلاَّ الحقَّ والصَّوابَ ....

وقول رسول اللَّه ﷺ " إِنَّ أَتْقَاكُمْ وأَعْلَمَكُمْ بِاللَّه أَنَا " كما رواه البخارى ... يؤكِّدُ أَنَّهُ ما مِن مخلوقٍ فِى الكون كان نصيبه من النور البخارى ...

وقد سبق إيضاح أن روحه على هي الروح الأعظم التي كان لها النصيب الأوفى مِنْ نورِ اللّه تعالى ... ومنها أخذ كل كائنٍ حظّه وقدره.. يقول على "إنَّ اللّه تعالى خَلَقَ الخَلْقَ فِي ظُلْمةٍ ، فَأَلْقَى عَلَيْهِم مِنْ يقول على "أنَّ اللّه تعالى خَلَقَ الخَلْقَ فِي ظُلْمةٍ ، فَأَلْقَى عَلَيْهِم مِنْ نُورِهِ، فمنْ أصابَهُ مِنْ ذَلِكَ النُّور يَومَئِذٍ اهْتَدى ، ومَنْ أَخْطأَهُ ضَلَّ "، وهو صحيح ، رواه أحمد والترمذي والحاكم عن "ابن عمرو"..

لذلك يقول ﷺ " السَّعِيدُ مَنْ سَعِدَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ وِ الشِّقِيُّ مَنْ شَقِيَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ " ، وهو صحيح ، رواه الطبراني عن " أبي هريرة " .

فقد سبقت الهداية من اللَّه تعالى منذُ الأزل .. ، فريقٌ في الجنة، وفريـقٌ في الجنة، وفريـقٌ في السعير ، وبهـذا النـور تعارفـت الأرواح وتآلفـت .. وتحابَّـت واجتمعـت مع بعضها البعض .. وعرفـت كـل روحٍ أحبابهـا .. وأتْبَاعَهَـا .. ودرجتها وموضعها في البرزخ كما أسلفنا ...

ولاشكَّ أنَّ النصيب الأوفى من النور الإلاهى كان للأنْبِيَاءِ عليهم السلام .. وكُلُّ على قدره .. وأعلاهُم وأوفرُهُم وإمَامُهُم موْلانَا وسيِّدُنا رسول اللَّه صلّى اللَّه عليهِ وعلى جميع الأنبياء والمرسلين ....

وقد قلنا من قبل أن نور الروح قد يُحْجَبُ بِحُجُبِ النفس

وغيرها ، عندما نزلت الروح إلى الجسد ... وقلنا أن بعض هذه الحجب ظلمانية كونية .. وبعضها نورانية ...

ولكنَّ الأمرَ يخْتَلِفُ إِلَى حدٍ كبيرٍ مع الأنبياءِ عليْهِمُ الصَّلاة والسّلام... ذلك أنْ نفوسهم نبويَّةٌ خالصةٌ للَّه تعالى ، لا فيها شهوةٌ دنيويةٌ ولاهوى...، ولا للشيطان عليهم من سبيل، فإنهم معصومون قبل البعثة وبعدها...

لذلك فإن نور أرواحهم لا يُحْجَبُ كثيرًا عما قد كان عليه .. اللَّهم إلاَ بمقدار ما تقتضيه بشريَّتُهم التي هم فيها .. ذلك لأَنَّه كما قلنا أيضا أنْ للبشرِيَّةِ ، والماديَّةِ الجسديَّةِ طاقاتها التي تتحمل بها أنوار الروح ...

لذلك عندما طلب سيدنا موسى عليه السلام الرؤيا .. قال له رَبُّهُ " لنْ ترانِى " فإن البشرِيَّة لاتتحمل هذا .. والدليل أن الجبل الراسِخ القوى ، دُكَّ دَكًا ، عندما تجلَّى رَبُّه له .. بل وخَرَّ موسى صعِقاً .

أما كلام اللَّه تعالى لموسى، فقد كان بتجهيز خاص له عليه الصَّلاة والسَّلام ..، وكذلك ما حدث فى الإسْراء والمعراج لرسولنا على ... وقد سبقت الإِشارة إلى ذلك ... ومقصودنا باختصار أن أنوار أرواح الأنبياء تكون غالبة عليهم وهم فى الصورة البشريَّة ، أما اذا كانت النَّفْسُ البشريَّة كامِلَة مُكَمَّلَةً مِنْ رَبِّ العالمين ... كمالاً لا مزيد علَيْهِ كما كانت ذات محمد على فالحجاب هنا لا يكون أصلاً ، اللَّهم إلا على قدْرِ ما تسمح الطاقة البشريَّة بتحمله من الروح وأنوارها ... ، والطاقة البشريَّة هنا تفوق غيرها بكثير ...

ورغم هذا فعندًما كان ينزل الوحيُّ على رسول اللَّه ﷺ فإنَّهُ كان يجهد جهدًا شديدًا كما هو معروف ....

بينما كان رسول اللَّه ﷺ.. وهو في حياته البشرية العادية .. ، قد يرى الجَنَّة ، ويرى النَّار .. ، ويرى الملائِكَة .. ، ويرى الحُور العِين ....

يقول ﷺ " دَخَلْتُ الجَنَّةَ البَارِحَةَ فَنَظَرْتُ فَيهَا فَإِذَا جَعْفَرُ يَطِيرُ مع الملائِكَةِ ، وإذا حَمْزَة مُتَّكِئُ عَلَى سَرِير " ، حديث صحيح ، رواه الحاكم والطبراني عن " ابن عباس "

وقال " ذَخَلْتُ الجَنَّةَ فَسَمِعْتُ خَشْفَةً بَيْنَ يَدَى ً ، قُلْتُ مَا هَذِهِ الخَشْفَة ؟ .. فَقِيلَ هذا بلال يَمْشِى أَمَامَك " وهو صحيح ، رواه الطبراني عن " أبي أمامة "...

ويقول ﷺ " عُرِضَتْ عَلَى الْمَارِحَةُ لَدَى هَذِه الحُجْرَةِ حتَّى الْمَارِحَةُ لَدَى هَذِه الحُجْرَةِ حتَّى الأَنَا أَعرَفُ بَالرَّجُلِ مِنْهُم مِنْ أَحَدِكُم بِصَاحِبِهِ صُوِّرُوا لِىَ فِى الطَّينِ " ، وهو صحيح ، رواه الطبراني عن " حذيفة بن أسيد ".

والأحاديث النبوية كثيرة في هذا الشأن ...

وطالما أن الروح المحمديَّة أنوار تتلألاً .. والذات المحمديَّة نَيِّرَةٌ بطبيعتها .. فان سُكْنى الروح المحمديَّة في الذات المحمديَّة لاتكون إلاَّ نوراً على نورٍ ... نورٌ إلاهيُّ خالصٌ .. ونور محمديٌّ .. والكل من نور اللَّه تعالى كما أسلفنا ....

ولفتة دقيقة نذكرها هنا ....

ذلك أن الشِّدة التي تعرَّضَ لها رسول اللَّه ﴿ فَي سَكَراتِ المَوْتِ ،

حتى تقولَ السيدة " فاطمة الزّهْراءُ " رَضِىَ اللّه عنها " واكرب أبتاه " ... هذه الشِّدَّة والكرب والمعاناة ما كانت إلا لشِدَّة حب روح رسول اللَّه ﷺ لجسدِه الشِّريف الطَّاهر المُطَهَّرِ .. وكذلك لِشِدَّةِ تعلُّقِ جسدِهِ الشَّريف بروحهِ العاليةِ ...

ومَنْ عَبَدَ اللَّه تعالى كما عَبَدَه رسول اللَّه !!! ومن قام بجميع أوجهِ البرِّ والتقوى كما قام بها رسول اللَّه ﷺ !!! ، لذلك صَعُبَ على الرُّوحِ أن تُفَارِقَ هذا الجسد النَّيِّرَ !!!

وقد كان آخِرُ ما تكلَّمَ بِه ﷺ "جَلالَ رَبِّى الرَّفِيع . فقد بَلَغَتْ " وَكَانَّهُ ﷺ خُيِّرَ .. فاخْتَارَ اللَّه تعالى ولقاءه ... وهو صحيح ، رواه الحاكم عن " أنس " ...

انظر إلى قولِ اللَّه تعالى ﴿ ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ ـ كَمِشْكُوٰةٍ فِيهَا مِصْبَاحُ أَلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُورِهِ ـ كَمِشْكُوٰةٍ فِيهَا مِصْبَاحُ أَلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُورِكَ فِي زُجَاجَةٍ وَلاَ غَرْبِيَّةٍ كَوْكَبُ دُرِيَّ يُوقِدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لاَ شَرْقِيَّةٍ وَلاَ غَرْبِيَّةٍ يَكُو كُبُ دُرِيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لاَ شَرْقِيَّةٍ وَلاَ غَرْبِيَّةٍ يَكُورِ يَكُادُ زَيْتُهَا يُضِي اللَّهُ يَكُورُ مَلَى نُورٍ مَنَى اللَّهُ الْأَمْثَالُ لِلنَّاسِ مُ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ لِلنَّاسِ مُ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هَا لَا اللَّهُ الْأَمْثَالُ لِلنَّاسِ مُ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هَا اللَّهُ الْأَمْثَالُ لِلنَّاسِ مُ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هَا اللَّهُ الْأَمْثَالُ لِلنَّاسِ مُ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هَا اللَّهُ اللَّهُ الْأَمْثَالُ لِلنَّاسِ مُ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

نور الذات المحمدِيَّة الطَّاهرة الكاملة جمالاً وجلالاً وكمالاً .. ونور

<sup>(</sup>١) سورة النور آية : ٣٥ .

الروح النبوىِّ المبارك .. والنور كُلُّهُ مِنَ اللَّه تعالى .. فالوحىُ والقرآنُ من أنوارهِ تُمِدُّ النُّبُوةَ بِالنُّورِ ... وكُلُّهُ ﷺ نُورٌ على نُورٍ ...

ذكر القرطبى فى تفسيرهِ لهذهِ الآيةِ المُبَارَكَةِ ، قولَ "ابن عمر" رَضِى اللّه عنهما أنَّ المِشْكَاةَ هوَ جَوْفُ محمدٍ عَلَيْ ، والزُّجَاجَةُ قَلْبُهُ ، والمِصْبَاحُ النُّورِ الذى جعلهُ اللّه فِى قلبِهِ ، يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ وهى أصْلُهُ سيِّدُنَا إبراهِيمُ عليْهِ السَّلام .. ، لاشرقيةٍ ولاغربيةٍ .. ، أىْ لامسيحيةٍ ولايهوديَّةٍ .. بلْ حَنِيفاً مُسْلِماً ... ، يَكَادُ زِيْتُها يُضِيئُ أَىْ مِنْ محاسِنِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ ..

ويذكر " القرطبى " أيضاً قول " كعْبِ الأحْبَارِ " و " ابن جبير" أنَّ مَثَلُ نُورِهِ .. يعود الضمير على محمد على محمد الله على الله هو السُمْكَاةُ ، والمصباحُ هو النُّبُوَّةُ وأعمالُهَا وهُدَاهَا ، والزجاجةُ هي قَلْبُه ، والشّجَرَةُ المُبَارَكَةَ هِيَ الوَحْيُ ... والزَّيْتُ هو الحُجَجُ والبَراهِينُ ....

وأيًا كانت التَّفَاسيرُ فهي لا تزيد عن إجتهاداتٍ مشكورةٍ من ساداتنا العلماء رَضِيَ اللَّه عنهم ...

وخلاصة كُلِّ قَوْلٍ هِيَ أَنَّ رسول اللَّه ﷺ هُوَ نُورٌ على نورٍ ... وحتى كمالُ بشريته ﷺ لمْ تكنْ لنبيِّ قبله ...

وقد كانت " السيدة أم سليم " وهي أمُّ " أنس بن مالك "، تجمعُ العَرَقَ مِنْ جَبِينِ رسول اللَّه ﷺ في قارورةٍ وتتطيبُ يهِ .. وكان رِيحهُ أطْيَبُ مِنْ أطيب رِيحٍ مِسْكٍ ... ، وتقول أم المؤمنين " عائشة " رَضِيَ اللَّه عنْهَا أَنَّهَا كانت تجلسُ مع رسول اللَّه ﷺ ليلاً ، وهي تَخِيطُ تَوْبًا فسقط منها المِخْيَطُ ... قالت : فالتَقَطتُه على نور وجهِ رسول اللَّه ﷺ ...

يقول ﷺ "مَنْ رَآنيِ فَقَدْ رَأَى الحَقَّ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لايَتزَىًّ بِي " ، صحيح ، للبخاري ومسلم عن " أبي قتادة ".

ويقول ﷺ "مَنْ رَآنِي فِي المَنَامِ فَقَدْ رَآنِي ، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لاَيَتَمَثَّلُ بِي . وواه البخاري والترمذي وأحمد عن " أنس " .

وهذه بشرى عظيمة من رسول اللَّه ﷺ فإنَّ من تشرَّفَ بِرُؤْيَتِهِ فِي المَنَامِ فَقَدْ رَآهُ حَقًّا عليه الصلاة والسلام .. وإن الشيطان لايَتَمَثَّلُ به ﷺ...

ولماذا لا يَتَمَثَّلُ الشَّيْطان برسول اللَّه!!! لعل الاجابة هينة ... فرسول اللَّه الله هيئة ... فرسول اللَّه هيئة النورُ الإله هي مُو النورُ الذاتي .. وفيه النورُ الإله هي عُما أسلفنا .. فكيف لأصل الضّلالِ والظّلامِ ، وهو إبليس أن يَتَمَثَّلَ في صُورة النُّورِ !! لايجتمع الضِّدَّان أبداً ولايستطيع الشيطان ... عنوان الضّلالِ والظّلامِ أنْ يَتَمَثَّلَ في صورة رسول الله عَلَيْ ، عنوان النُّور وأصل الهدايَةِ الرَّبَّانِيَّة على الكون كُلِّهِ....

ولاداعي للتَّعَرُّضِ لِتَعَسُّفِ البَعْضِ ، الذينَ يَشْتَرِطُونَ شُروطًا لهذهِ الرؤيةِ ، سواءٌ للرائي أو لصورته ﷺ ، حيث أن بعضهم اشترط أن تكون الصورة المحمدية ، هي بالحِلْيةِ المحمديّة.. أيْ بالصورة الحقيقية البشرية لرسول اللَّه !!!

وهذا وإنْ كانَ من زيادة حِرْصِهِم ، على ألاَّ يدعِىَ النّاس رؤيته عَلَى الله وهذا وإنْ كانَ من زيادة حِرْصِهِم ، على ألاَّ يدعِىَ النّاس رؤيته عَلَى دون تحقق .. إلا أننا نقول ومَنْ مِنّا في هذا العصرِ يعرِفُ الحِلْيَةِ المحمديَّة.. أو يعرفُ ملامِح وجهِهِ الشَّرِيفِ عليه الصلاة والسلام !!! ومن من الرَّائين الذين يكرمهم اللَّه تعالى بهذه الرؤية العظيمة ، يستطيع أن يتأمل مليًا في نور وجههِ عَلَى عرفَ حِلْيَتَهُ !!!

يقول " عمرو بن العاص " : "ماكنتُ أطيقُ أن أملاً عينى منه إجلالاً، ولو سُئِلْتُ أن أصِفَهُ ما أطَقْتُ ".

وما كان ينظُرُ إلى وجههِ الشريفِ غيرُ "أبى بكرٍ و عُمرَ " وبعضُ خاصَّةِ الصَّحابَةِ عليهم رضوانُ اللَّه .

ربما كان هذا الشرط يصلح للصحابة أو التابعين رَضِيَ اللَّه عنهم ، الذين كانوا يعرفون الوصف الشريف جَيِّداً .. أما القُرونُ التي تلت ، فلا أظن أن هذا الشَّرْط يلزمهم ...

كما أننا سبق أن قلنا أن الرؤْيَةَ قد يعْتَرِيهَا بعضُ عدمِ الوُضُوح ، نظراً لعدمِ شَفَافِيَةِ الرائي وصلاحه بالدرجة الكافية .. ، إنَّمَا تأتى الرؤيا كفلقِ الصُّبْحِ ، حين تكون جُزْءًا من ستة وأربعين جزءًا من النبوة .. ، أمَّا غيرها فكثيرا ما يلزمها تأويل ...

غير أننا نطمئن المُتَشَدِّدينَ فِي هذا الأمرِ فنقول أن رؤيته ﷺ مناماً تترك في الروحِ والنَّفْسِ آثاراً روحيَّةً ونورانيَّةً ، تظهرُ على صاحِبها وتُؤثِّرُ فِيهِ بحيثُ لاتَدَعُ مجالاً لِلشَّكِ في الرؤْيا .. وهذا أمر مُشَاهَدٌ ومشهورٌ ، وليس برأيِّنَا نَحْنُ فَقَطْ والحَمْدُ للَّه .....

وارجِع إلى كُتُبِ السِّيرةِ لتَقْرأَ الكَثِيرَ عنْ مِثْلِ هذه الأوصَافِ الكَرِيمَةِ..

فإذا تَحَدَّثْنَا عن الأنوار المعنوية لرسول اللَّه ﷺ، فيجب أن نتنبَّه إلى نورانيته في أقواله التي كان يهدى بها خَلْقَ اللَّه تعالى ... وهي على ثلاثةِ أقسامٍ ...

## أولاً: القرآن الكريم

وهو كما أسلفنا كلام اللَّه القديم .. وفيه نور اللَّه القديم ، وهو يتنزَّلُ من اللَّه تعالى بأنواره .. وآياته .. وكلماته .. ومعانيه ..

فكلام اللَّه ونوره .. يخرج من رسول اللَّه ﷺ على ما هو عليه .. مكتسيًا بحالِ روحِهِ ، وقت نزول القرآن ما بين قَبْضٍ ، وبَسْطِ ، وهيبةٍ ، وخوفٍ ، ورجاءٍ ، وشكر ، وحالاتٍ أخرى لروحه ﷺ ...

فالقرآن هو كلامُ اللَّه .. ونورُ اللَّه .. وكلِماتُ اللَّه ، وليس لرسول اللَّه فيه إلاَّ بعضُ أنوار حاله الروحيِّ وقت نزول الوحي ...

#### الثاني: الحديث القدسي:

وهو من نورِ كلام اللَّه تعالى النَّازل على روح الرسول على ... ولكن الألفاظ والكلمات والتعبير منه على ...

لذلك يكون فيه نور اللَّه تعالى ، مختلطاً بالنور المحمدِى ... وهو ليس فى درجة الوحى السماوى ... ومثاله .. يقول اللَّه اللَّه اللَّه العَالَى : سَبَقَتْ رَحْمَتِى غَضَبِى " وهو صحيح ، رواه مسلم عن " أبى هريرة " ...

ويقول " قَالَ اللَّه تَعَالَى: الكِبْرِيَاءُ رِدَائِي ، فَمَنْ نَازَعَنِي رِدَائِي وَقَصَمْتُهُ " وهو صحيح ، رواه الحاكم عن " أبي هريرة ".

ويقول "قَالَ اللَّه تَعَالَى: عَبْدِى .. إِذَا ذَكَرْتَنِى خَالِيًّا ذَكَرْتُكَ خَالِيًّا ، وإِذَا ذَكَرْتَنِى فِى ملا ذَكَرْتُكَ فِى ملا خَيْرٍ مِنْهُمْ وأَكْبَرْ " وهو صحيح ، رواه البيهقى عن " ابن عباس " .

فالحديثُ القُدُسيُّ هـو دون الـوحى .. والمعنى بأنوارهِ مِن اللَّـه تعالى .. واللَّفْظُ من رسول اللَّه ﷺ بِأَنْوارهِ الذَّاتِيَّةِ ...

فنورُ الحديثِ القُدُسيُّ .. نور إلهي عارِضُ إلى ذات الرسول عَلِيُّ ...

## الثالث: الحديث النَّبَوِي:

وهو من نور ذات رسول اللَّه ﷺ السَّاكِنِ الثَّابِتِ فِيهِ ، وهو رسول اللَّه ﷺ ما ينطق عن الهوى أبداً ..

ولذلك يمكن أن نقول بأسلوبٍ آخر ...

أنَّ الكلام إذا صدر من الرسول ﷺ بوحى من السماء ونور اللَّه القديم فيه ، وليس للرسول فيه اختيارٌ .. فهو القرآن ...

وإن كان الكلام منه ﷺ، وسطوع الأنْوارِ من اللَّه تعالى و بدونِ وحْيٍّ من سيدنا جبريل كالوحى المعروف .. فهو الحديث القُدُسِيّ ..

وإن كان الكلام ، والمعنى ، واللفظُ من رسول اللَّه ﷺ

ونور ذاته ، فهو حينئذ الحديث النَّبَوي .

والكل من عند اللَّه تعالى ...

ولأصحاب الذَّوْق والرَّوْحانِيَّةِ في هذا الأمر كلامٌ كثيُّر .....

وهنا نشير إلى لفتةٍ دقيقةٍ ...

فمن المعروف أن ترتيب آيات القرآن في السُّورِ .. وكذلك ترتيب السور في المُصْحَفِ هـ و أمـرُ تـ وقيفي .. بمعنى أنـه أمـرُ مـن رسـول اللَّـه ﷺ .. حيث كان يأمُرُ أن توضَعَ كُلُّ آيةٍ .. وكُلُّ سُورَةٍ في المكان الذي يُحَدِّدُهُ .. وهكذا كان يتْلُوه رسول اللَّه ﷺ ....

ولابد أن يكون لهذا الترتيب حكمةٌ إلاهية .. ، وإلا لكانت الآيات وُضِعَتْ بتَرْتِيبِ نُزُولِهَا الزَّمَنِيّ ... ، وهذا لمْ يَحْدُثْ ...

بَلْ إِنَّ بعض السُّورِ تَجِدُهَا مَكِينَةً ، أَىْ نزلت في مَكَّة المكرَّمَة .. ، ثم تجدُ فِيهَا آيةً مَدَنِيَّةً ، كما هُوَ الشَّأْنُ في سُورَةِ الجَاثِيَةِ ، حيث كلها مكية إلاَّ الآية رقم ١٤ فهي مدنية ... وهي : ﴿ قُل لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيًّامَ ٱللَّهِ لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ ٱللَّهِ لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾

والعلماءُ رَضِىَ اللَّه عنهم ، عادةً ما يكون تفسيرُهُم للقرآن الكريم بحسب أسباب نزول كل آية ، وهذا منطقى .. ، فإنَّ مُنَاسَبَةَ نُزُولِ كُلِّ آيةٍ مِنَ الأَهَمِّيَّة بمكانٍ .. غير أنَّهم لو تعرَّضُوا لِشَرْح الآياتِ في سِيَاقِ ترتيبها في المُصْحَفِ فلاشكَّ أنَّهُ سوف تظهرُ معانٍ جديدةٌ مضافةٌ إلى ما سبق التعرض له من أسباب النزول ...

وفى الحقيقة فإن معانِى الآياتِ القُرآنيةِ وما فيها من أسرار إلاهية لاتنتهى .. ورسول اللَّه ﷺ يقول عن القرآن الكريم أنَّهُ لا يَخْلُقُ على كثرة الرَّدِّ .. أَىْ لا يزالُ غَضًا طريًا مُجَدَّدَ المعانى مهما نهلتَ مِنْهُ ، وقد قال الإمامُ على كرّم اللَّه وجهه كما سبق ذكره "إلاَّ أنْ يُؤْتِى اللَّه عَبْدَهُ فَهْمًا في آيةٍ من آياتِ كتابهِ " .. وهذا معناه أنَّ هُناكَ دقائقَ ومنناً ومعانٍ تتنزلُ على عباد اللَّه المخلصين في فهم معانى بعض الآيات الكريمة ..

وهذا أمر منطقي وبَدَهِي ...

فاللَّه تعالى قد أنزل القرآن ، يخاطِبُ بِه كُلُّ النَّاسِ ، على اختلاف درجَاتِهمْ الإِيمَانِيَّةِ ، وعلى تبايُنِ نوعِيَّاتِ عِلمهم ، وثقافتهم ، وعقولهم .. ، ودعى الكُلُّ إلى تِلاوَتِهِ ، بالتدَبُّر والاتعاظ .. ، وفي نَفْسِ الوقْتِ فيهِ من الإعْجَازِ البيانيِّ اللغويِّ ما أدهشَ العربَ أصحاب البلاغة ، والكلمة ، واللغة ... ، وهذا من الناحية اللغوية التي كان العرب أهلَ تَميُّزِ فيها واللغة ... ، وهذا من الناحية اللغوية التي كان العرب أهلَ تَميُّزِ فيها وإبداع .. ولكنَّ القُرْآنَ إعجَازُهُ مستمرُّ حتى قيام الساعةِ .. وليس إعجازُه للعربِ وأصحاب اللَّغةِ وأهلِ البلاغةِ فقط .. بلْ لابد وأن يكون فيه إعجازُ للكل المؤمنين ، فمن المنطقيِّ أن يكون فيه إعجازُ علميُّ يناسب ما يظهر لكل المؤمنين ، فمن المنطقيِّ أن يكون فيه إعجازُ علميُّ يناسب ما يظهر فيه إعْجَازُ روحيٌّ يناسِب كُلُّ تَالٍ لَهُ على كُلٍّ مستوى إيماني روحيًّ للقارِئين ... ما بين الإيمانِ بالفطرة البسيطة .. والايمان العقلانيُّ العلميِّ .. ، ولابد أن يكون فيه لأصحاب الولايةِ العامَّة نصيبُّ .. ، ولأصحاب الولاية الخاصَّة للَّه تعالى النصيب الأوفي ..

وسيدنا " عبد اللَّه بن عباس " حبْرُ الأُمَّةِ .. كان يتلو الآية الكريمة وسيدنا " عبد اللَّه بن عباس " حبْرُ الأُمَّةِ .. كان يتلو الآية الكريمة وَ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ آ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ ﴾ (١) وكان يقف في التَّلاوةِ عند " وما يعلم تأويله إلا اللَّه والراسخون في العلم " ثم يستأنف " يقولون آمنا به " ...

وهى لفتة طيبة ، فإن الراسخين في العلم باللّه هم أهل الفضل والمعرفة .. حتى قال اللّه عنهم : ﴿ إِنَّمَا تَخْشَى ٱللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوا ﴾ .. وقال: ﴿ يَرْفَعِ ٱللّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجَيتٍ ﴾ (")، وقال: ﴿ شَهِدَ ٱللّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَنهَ إِلّا هُوَ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ ﴾ (").

ولو كان القرآن كُلُّهُ بعيداً عن فَهْمِ البشرِ أجمعِين ، وعن روحانيّاتهم كُلُّهم ... لظلَّ كنزا مخفِيًّا لا يُعرفُ قدرُه ، ولا تُدرَكُ قيمَتُهُ ... ، ولكنَّ اللَّه تعالى يريد لعباده أن يعرفوه ، كُلُّ على قدْر رزقِهِ ، .. فلا بُدَّ أن تكونَ لبعضِ خلْقِهِ خصوصية فهمِ وإدراكٍ لبعض هذه الأسرارِ والأنوارِ

فاللَّه سبحانه تعالى قد جَمَع فِى معيَّتِهِ العَلِيَّةِ أهل العلم به وكرَّمهم.. ، ولاعجب أنْ يُهاديهم من فضله ، ببعض نور أسراره ، ويطلعهم على بعض تأويل آيات كتابه .. ، وهذا لايمكن إلا لأهل العلم باللَّه تعالى ، الذين تسبح أرواحهم فى الملكوت .. ، وتطهروا نفسًا وروحًا وأصبحوا مؤهَّلِين لهذا الشَّرف العالى ..

سورة آل عمران آية : ٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران آية: ١٨.

فالحكمة لاتعطى لغير أهلها .. واللَّه تعالى يخاطب الناس على قدر عقولهم .. ولذلك نقول لِكُلِّ أصحاب التفاسير القرآنِيَّة ... أَنَّهُمْ جزاهُم اللَّه خَيْرًا ، ما فَسَّرُوا القرآن ، ولكنَّهُم قد اجتهدوا في فهم معانيه على قدرهم .. ، وهذا هو منتهى فهمهم ، هم أنفسهم ، لكتاب اللَّه .. ، ولانقول أنَّ هذا هو تفسيرُ للقرآن الكريم ..

فاللَّه جَلَّ شَأْنُهُ قد جَعَلَ نور آياته في ظَاهِرِ كلامِهِ جَلَّ وعلا .. وجعل سِرَّ آياته في باطِنِ كلامه .. وهو سبحانه الأولُ ، والآخِرُ ، والظَّهِرُ ، والبَاطِنُ ...

فان كانت روحك تسبح في عوالم الملكِ والشهادةِ .. فقد بَسَطَ آياتِهُ لكَ فِي عَالَمِ المُلْكِ ترتادُها ، وتتذوقُها ، وتفهم منها ما قدَّرَهُ اللَّه لك ، من الأكوان الظاهرة أمامك ...

وان كانت روحك تسبح في عوالم الجبروت ، فقد أشار سبحانه إلى هذا العَالَمِ ، وما فيه من موتٍ ، وحياةٍ ، وأنوارِ وتجَلِّيَّاتٍ وأسرارِ كثيرةٍ .

وإِنْ كُنْتَ مِن رُوَّادِ عالمِ الملكوتِ .. فهو جَلَّ شأنه ينبِّهُكَ إِلَيْهِ برمزٍ وتأويلِ لايَلْتَقِطُه إلا أهلُهُ .. حتى لايكون فتنة على غيرِهم ...

فان كانت روحانيتك على درجةٍ من القُربِ لروحانيَّة رسول اللَّه على درجةٍ من القُربِ لروحانيَّة رسول اللَّه على .. وحبك له ظاهرٌ باطنٌ .. وتَسْتَمِدَّ مِن أنوارِ إيمانِهِ كما قُلْنَا .. فهو أَعْرَفُ الخَلْقِ بِرَبِّهِمْ وأعلاهُم فهمًا لكتابِ اللَّه تعالى بلا جدالٍ .. فهذا هُو القُرآن الذي أُنْزِلَ على قلْبهِ عَلَيْ ...

فكلما اقْتَرَبْتَ من أنوارِ رسول اللَّه ﷺ، كلما ارتقى فهمك لآياتِ

اللَّه تعالى ، وأمدَّكَ رسول اللَّه عَلَيْ اللَّه عَلَيْ اللَّه عَلَا مِنْهُ وكَرَمًا

ورَضِىَ اللّه تعالى عن " عمر بن الخطاب " الذى قرأ الفاتحة على المَلْدوغ فشفاه اللّه ... بينما المَلْدوغ نَفْسُه قرأ الفاتحة فلم يتِمَّ له الشِّفاء .. فينبّه على إلى هذا السِّرِّ الدّقيق بقوله " الفاتحة هي الفاتحة ... ولكن أين عمر !!! ... " وصدق رسول اللَّه .. أينَ روحُ عمر . !!!

وهذا يدُلُّكَ على أنَّ لروحانية القارئ للقرآن ، دورا هامًّا فى التقاطِ أنوارِ الآياتِ القرآنيةِ .. حتى وإن كانت ظاهرةً لعمومِ الخَلْقِ .. وكلهم مأمورون بتِلاوتِها والذِّكْرِ بِهَا .. ولكنْ كُلُّ روحٍ تأخُذُ على قَدْرِهَا .. وتسبحُ فى مستواها لاغير ...

يق ول تع الى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ قُلُوبٍ اللهِ اللهُ ال

وَإِلَى من يَظنُّون أَن تَدبُّر القرْآن يَكُونُ بالعقل ، والعلم ، والثقافة، وكثرة القيل ، والقال ... أُهْدِى هذِهِ الآية الشريفة .. ليتنبَّهوا إلى أن تدبُّرِ القرآن واستجلاءِ أنوارهِ وأسرارهِ .. إنَّمَا يَكُونُ بِالقَلْبِ ، وهداه ، وتقواه ، وحُبِّهِ للَّه ورسوله ...

وصدق اللَّه تعالى حيث يقول: ﴿ وَاتَّقُواْ اللَّهَ ۗ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ ﴾ (١)، وصدق رسوله ﷺ حيث يقول " مَنْ قَالَ فِي القُرْآنِ بِرَأْيِهِ فَأَصَابَ فَقْدْ أَخْطَأُ " حديث حسن ، رواه الترمذي والنسائي وابو داود عن "جندب "

<sup>(</sup>١) سورة محمد آية : ٢٤. (٢) سورة البقرة آية : ٢٨٢.

فليس الأمر بالرأىِّ ، والعقلِ ، والعلمِ ، وكفى ... بل بالتقوى .. ، والإيمان ، ونورانِيَّةُ الروح القريبةِ مِنَ اللَّه ورسولِهِ ....

وهل نورانِيَّةُ الرُّوحِ وفِراسةُ المُؤْمِنِ الذي ينظر بنور اللَّه لاتختصُّ إِلاَّ بِالأُمورِ الدُّنْيَويَّةِ الفانيةِ !! أمْ أنْ هَذِهِ الفِراسَةَ ، وهَذِهِ الحكمةَ تمتدُّ إلى فهم لآيات اللَّه تعالى ، وأنواره ، واسراره !!!

وسبحان من لاتنتهى عجائِبُهُ .. ولاتفنى خزائِنُهُ .. ولامانع لما يعطى...

وما قيل عن القرآن .. يُقَالُ قريبًا مِنْهُ عن أحاديث رسول اللَّه ﷺ ...

فالرسول ﷺ أفصحُ العربِ وأبلغُ البلغَاءِ .. ودانت لهُ المعانى ... وأوتى جوامِعَ الكَلِمِ ﷺ ...

ثم بعد ذلك ، يخاطب الصغير ، والكبير ، والأمى ، والمتعلِّم .. والأعراب ، وأهل الكتاب ... وهو خاتم المرسلين .. فأحاديثه يخاطب بها كُل أنواع البشر حتى يوم الدين .. فلابد أن تكون معانيها مناسبة لكل عصر.. ولكل قوم .. ولكل مؤمن .. ولكل مستوى روحي والحديث واحد ... وخذ منه من المعانى الظاهرة والرمزية ما شئت ...

وقد ذكرنا لك من قبل الحديث الشريف " مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُغَيِّرْهُ " .. وقُلْنا أنَّ الأمر هنا بالتغيير وليس بالاستنكار ، كما يفهم بعض الناس .. فالمطلوب التغيير ... والتغيير بالقلب ، لاشك يستلزم الدرجة الأقوى من الإيمان ...

كذلك قوله ﷺ: " لَقُنُوا مَوْتَاكُم .. لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّه " وهو صحيح رواه الخمسة عن " عائشة " وعن " أبي هريرة "وعن " أبي سعيد "... يختلف فيه الشُّرَّاحُ بينْ منْ يستَحْسِنُ التلقين وتلاوة القرآن على رأسِ الميِّت ، وبين من يستنكره ويقولون إنَّ الميِّت إذا مَات فقدِ انْقَضَى وانَتَهَى وليس لَهُ عِنْدَنَا إلاَّ الغُسْلُ والتكفين ، والصلاة ، والتشييع، والدَفن ...

ورسول اللَّه ﷺ أفقه الناس لغة .. ويعرف ﷺ الفرق بين الميت والمحتضر ... والحديث واضح " " لقنوا موتاكم .... "

فرسول اللَّه عَنها كلمة بمعناها الصحيح في الموضع الصحيح.. ولاتغنى عنها كلمة مرادفة أخرى .. وكثيراً ما يكون في كلامه على تورية لطيفة كما قال لأهل بيته قبل انتقالِه للرفيق الأعلى أنَّ أسبقهُنَّ إليْهِ في الدَّارِ الآخِرَةِ هي أطولهن يدًا ... وكان مقصوده على أطولهن يدًا في الكرم والجُودِ والعَطاء وهي بلاغة وتورية منه على ...

وهنا نقف عند نقطة لها أهميتها ....

تلك هي أن مجموع الأحاديث الواردة في الصحيحين البخارى ومسلم ، هو تقريبا ، حوالي الخمسة آلاف حديثٍ ، وذلك بحذف المكرر ، والمتشابه ، والذي رُوِيْ عن أكثر من سلسلةٍ ... ، فاذا جمعتها كُلَّها ، المكرَّرة وغيرها ، تجدها حوالي عشرة آلاف حديثٍ بالتقريب ، وهي ما أجمع عليه علماء الجرح والتعديل بأنها الأحاديث الحسنة الصحيحة على شروط الشيخين .. البخارى و مُسْلِم ... (ذكر البخارى حوالي سبعة آلاف حديث بما فيها المكرر ، وذكر مُسْلِم حوالي ثلاثة آلاف حديث بخلاف المكرر فيه) .

وجزى اللّه عنّا عُلَمَاء " الجَرْحِ والتّعْدِيلِ " خير الجزاء ، حيث وضعوا أساس أعظم علم للتمحيص والتدقيق والتحقيق لأحاديث رسول اللّه على ورِجال الرواية للأحاديث ... وصنفوا درجة الحديث ما بين الصحيح ، والحسن ، والمشهور ، والمتواتر ، والمرفوع ، والمرسل و... الخ ، ولكل من هذه التعبيرات درجة من درجات الصحة ...

صحيح أنَّ البخارى ومسلم والترمذى وابن ماجة والنَّسائى هم أوثق ما جُمِع َ مِنْ أحاديثِ رسولِ اللَّه ﷺ ... ولكن مقصودنا ألاَّ نحبسَ أنفسنا وعقولنا عليهِمْ .. لأن هذا تضييق لوسعة اللَّه عليْنَا ، وتركُ كذلك لما لايجوزُ ترْكُ مَا مَا الأحاديثُ ، يحُجَّ إِنَّ أنسَّهُ لَمْ يُسَدُّكُرْ فَي البخارى أو مسلم ... أو بحُجَّةِ أنَّهُ حديثُ ضعيفٌ مثلاً ...

فأنت لاتدرى سبب ضعف هذا الحديث .. ولاحتى معنى أنه ضعيف .. وهل يؤخذ به أم لا .. وما إذا كان هناك حديث ضعيف آخر بنفس المعنى !! كل هذا له علماؤه وأهله .. فرفضُ العمل بالحديثِ لِضعفهِ خطأ...

والعلماء يقولون مثلاً أنَّ الأحاديثَ الضعيفةَ يؤخذُ بِها في فضائل الأعمال ... ، وما أدراك أن تصنيف هذا الحديث أو ذاك أنَّهُ ضَعِيفٌ مثلاً هو

أُمرٌ مقصودٌ منَ اللَّه ورسولِهِ ، بحيث لايعملُ بِهَذا الحديث العامَّةُ والخاصَّةُ ... بل هو لأهْلِهِ فقَطْ .. الذين تلتقط روحانِيَّتهم .. روحانِيَّة هذا الحديث ....

فإن فى حديث رسول اللَّه ﷺ نورٌ من نور ذاته الشريفة .. وكُلُّ حديثٍ بنوره الخاصِّ .. وكُلُّ يأخُذُ مِنْ حديثٍ رسول اللَّه ﷺ على قدر روحانِيَّتِهِ هو ..

وكُلُّ ما أردتُ قَوْلَهُ بِحذرٍ وإيجازٍ هو أن أحاديث رسولِ اللَّه عَلَى التي لم تُذكر في البخارى و مسلم ، أو لم تصنَّف بالصحيح ، ولا بالحسن ليس لنا أن نتركها ولا نعمل بها .. ، ولاينبغي التضييق على عباد اللَّه ، بما ورد عن الشيخين فقط .. ، هذا مع التزام الحذر الكافي ، والحرص اللازم للبعد عن الأحاديث الموضوعة ... وما أقلَّها .. وما أسهلُ أنْ تُعْرَفَ لِمَنْ يتصدى لهذا الأمر ... وقد ألَّفَ فيها " السيوطي " اللآلئ المصنوعة في الأحاديث الموضوعة .... وغيره .

وليت علماء هذا الفَنِّ المبارك أنْ يجمعوا لنا خُطَبَ رسول اللَّهِ ﷺ كُلَّ صلاةِ جمعةٍ ، وكذلك أن يؤرخوا الأحاديث ، لِنَعْلَمَ السابقَ من اللاحق.. فإنى لم أعثر على هذيْن الأمرين ، فيما قرأت حتى الآن .. واللَّه أعلم ....

وأحاديث رسول اللَّه ﷺ .. هي الرُّكْنُ الثَّانِي من الشريعة بعد القرآن ، فهي التي تُفَصِّلُ ما أُجْمِلَ فِي كِتَابِ اللَّه .. وتبَيِّنُ دقائق الأحكام.. وكيفيَّة الأفعال ، وكذلك توضِّحُ ما يعيبُهَا ويُنْقِصُهَا .. أو يُفْسِدُها بالكُلِّية ...

فالتشريع أساسهُ كتابُ اللَّه تعالى وسنَّةُ رسولِهِ ﷺ ... والرسول ﷺ يأمرنا أن نحفظ حديثه ، وأن ننشره بين الناس ، ويدعو لمن يفعل ذلك في

أحاديث كثيرة .. ، ومنها " نَضَّرَ اللَّه امْرؤاً سَمِعَ مِنَّا شَيْئًا فَبَلَّغَهُ كَمَا سَمِعَهُ ، فَرُبَّ مُبَلَّغٍ أُوْعَى مِن سَامِعٍ " وهو صحيح ، رواه أحمد والترمذي وابن حبان عن " ابن مسعود" ...

كما يُحَدِّرُ رسولُ اللَّه ﷺ أشد التحذير ، ممن يتجرأ بالكَذِبِ على رسول اللَّه ﷺ حيث يقول " إنَّ كَذِبًا عَلَى لَيْسَ كَكَذِبٍ عَلَى رسول اللَّه ﷺ حيث يقول " إنَّ كَذِبًا عَلَى ليْسَ كَكَذِبٍ عَلَى أَحَدٍ ، فَمَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَّ النَّارِ " وهو صحيح ، ذكره البخارى ومسلم عن" المغيرة " .

وإذا كان اللَّه تعالى قد ذكر في آياته ، إكرامَهُ جَلَّ شأنُهُ للأبناءِ بصلاح آبائهم في أكثرَ من موضعٍ ... ونبّه على أن تقوى اللَّه تعالى وحسن عبادته .. يكون للذُرِيَّةِ منهما نفعٌ كبيرٌ .. وحصنٌ حصينٌ بصلاحِ الآباءِ .... فكيف بمن كان جَدُّهُمْ أعظمَ خَلْقِ اللَّه .. وسيِّدَ ولَدِ آدمَ .. وإمامَ الأنبياءِ والمُرْسلِينَ !!! ألا يكون لهم من اللَّه عناية ورعاية بتقوى جَدِّهِمْ .. وهو إمام المتقين .. وأعرفُ الَخْلقِ بِرَبِّهِ .. صَلَّى اللَّه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين !!!

# • أَلُّ بَيْتِ الرسُولِ

يجب أنْ نكون على يقينٍ بأن أوامرَ اللَّه تَعَالى لِلعباد ، وكذلك أوامر رسوله ﷺ .. ، إِنَمَا هي لمصلحتهم ، ولِمَا يُصلحُ أحوالهم فِي الدُّنيا والآخرة .... ، وتعالى اللَّه جَلَّ وعَلا أنْ تَكُونَ لَهُ مصلحة ولا منفعة لوكان كل خلقه على أتقى قلب عبد منهم .. أو أفجر قلب رجل منهم ...

ولكن اللَّه تعالى لايرَضَى لعباده الكفر ... ورحيم بهم .. ومتودد إليهم .. ولطيف بهم .. فاللَّه تعالى يحب عباده .. وعبيده ... وحتى من كفر منهم فإنَّ السماواتِ تَهْتَزُّ على من ظلمه ، ومن تكبَّر عليه ، أو عذَّبه ... على كفره ، وعلى جحوده ...

والآيات كثيرة في هذا السأن .. وكذلك الأحاديث النبوية الشريفة... بل إن اللّه تعالى يفرح بتوبة عبده التائب إليه ... ومن يقصده لايخيب أبدا .. ومن تقرّب إليه شِبْرًا من خَلْقِه .. تقرّب اللّه إليه باعاً .. ومن جاءه يمشى .. أتاه اللّه هرولة ... ويبدّل اللّه سيئاته حسنات ... وكذب من ادَّعى أنّه يعرِف فضل اللّه ، وكرمَه ، وجُودَه ، وإحسانه إلى خلقه .. جَل جَلال اللّه ...

ولكنَّ اللَّه تعالى يُبَيِّنُ لعَبِيدِه منافِع ، ومحاسِنَ ، وثوابَ ما يدعوهم الله مرة .. ، ومراتٍ لا يُبَيِّنُ ، ولايُوَضِّحُ لهم ذلك .. حتى يكونوا بين الخوف والرَّجاء ، وبين مقام العبودية للَّه تعالى .... وحتى يكونوا شهداء على أنفسهم .. ، ولايدَّعِيَ مخلوقُ ما ليس فيه ... فيعرف كل عبدٍ نفسه بين عابدٍ .. وزاهدٍ .. وصابرٍ .. وشاكرٍ ... ومحبٍ .. وعارفٍ للَّه تعالى ... وبين جاحدٍ .. وكافرٍ .. ومنافقٍ .. ومُراءٍ ... وأعمى لا يبصر نور اللَّه تعالى ...

ولو بيَّنَ اللَّه تعالى ثواب كل أمرٍ .. ومنفعة كل نهىً .. لما صار الأمر أُلُوهِيَّةً وعبوديةً ... ولاشُكْراً .. ولامحبةً .. ولاتعظيماً .. ولاتقديساً للَّه تعالى...

بل يصبح الأمر كله تجارة ... وطمعاً لاغير ... ، وهذا وإن كان فيه خير ... واللَّه يدعو إلى تجارة معه لاتبور ... إلا أنَّ الأعلى .. والأوفق لعظمة اللَّه تعالى هو التقديسُ والتسبيحُ والتعظيمُ والحبُّ للَّه تعالى ... لأن الحال الأول ، هو طلبُ للنفسِ ونعيمها في الآخرة .. والحال الثانى ، هو قصد وجه اللَّه تعالى ... وتعظيمه وتقديسه ...

كان لابد لهذه التذكرة القصيرة لتكون مدخلا لما نحن بصدده ....

يقول اللَّه تعالى : ﴿ قُل لَّا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي

ٱلْقُرْبَىٰ وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَّزِدَ لَهُ وَيهَا حُسَنًا ﴾(١) ، هكذا يقول اللّه تعالى لرسوله محمد على ...

ويقول تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذِّهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُرْ تَطْهِيرًا ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذِّهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ

وانظر إلى ما قيل على لسان الرسل ....

يقول سيدنا نوح عليه السلام: ﴿ إِنْ أُجْرِىَ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ۗ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ اللَّهُ اللَّهِ السلام: ﴿ إِنْ أُجْرِىَ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ السلام: ﴿ إِنْ أُجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ إِلَّا عَلَى اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللللَّ اللَّهُ الللَّهُ الللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلَّاللَّ اللَّهُ

ويقول سيدنا هود ، وصالح ، ولوط ، وشعيب عليهم السلام ﴿ وَمَآ اللَّهَ عَلَيْهِ مِنْ أُجْرٍ ۗ إِنْ أُجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ (٤) ولاتعليق لنا .. فالأمر أوضَحُ من أن يُوضَحَ ....

ويقول ﷺ ... " فَاطِمَةُ بِضْعَةُ مِنِّى ، يَقْبِضُنِى مَا يَقْبِضُهَا ، ويَبْسطَّنِى مَا يَقْبِضُهَا ، ويَبْسطَّنِى مَا يَبْسُطُهَا ، وإِنَّ الأَنْسَابَ تَنْقَطِعُ يَوْمَ القِيَامَةِ غَيْرُ نَسَبِى وَسَبَبِى وصِهْرِى " مَا يَبْسُطُهَا ، وإِنَّ الأَنْسَابَ تَنْقَطِعُ يَوْمَ القِيَامَةِ غَيْرُ نَسَبِى وَسَبَبِى وصِهْرِى " مَا يَبْسُطُهَا ، وإِنَّ الأَنْسَابَ تَنْقَطِعُ يَوْمَ القِيَامَةِ غَيْرُ نَسَبِى وَسَبَبِى وصِهْرِى " مَديث حسنٌ ، رواه أحمد والحاكم .

ويقول ﷺ " فَاطِمَةُ بِضْعَةُ مِنِّى ، فَمَنْ أَغْضَبَهَا أَغْضَبَنِى " صحيح رواه البخارى.

<sup>(</sup>١) سورة الشوري آية : ٢٣. (٢) سورة الأحزاب آية : ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة يونس آية : ٧٢ . (٤) سورة الشعراء الآيات: ١٢٧ ، ١٦٥ ، ١٦٥ ، ١٨٠.

ويقول ﷺ "فَاطِمَةُ سَيِّدَةُ نِسَاءِ أَهْلِ الجَنَّةِ ، إِلاَّ مَرْيَمَ بِنْتَ عِمْران " وهو صحيح ، رواه الحاكم عن " أبي سعيد " ..

ويقول لسيدنا على كرم اللَّه وجهه "فاطمة أحبُّ إِلَىَّ مِنْكِ ، وَأَنْتَ أَعَزُّ إِلَىَّ مِنْهَا " وهو صحيح ، رواه الطبراني عن " أبي هريرة ".

ويذكر "ابن عابدين الحنفى " فى حاشيته المشهورة قول سيدنا " عمر بن الخطاب " رَضِىَ اللَّه عنه أنَّهُ لَمَّا سمِعَ قول رسولِ اللَّه عمر بن الخطاب " رَضِىَ اللَّه عنه أنَّهُ لَمَّا سمِعَ قول رسولِ اللَّه عنه "إنَّ كُلَّ سَبَبِي وَنَسَبِي مُنْقَطِعٌ يَوْمَ القِيَامَةِ إِلاَّ سَبَبِي وَنَسَبِي ".. تزوج رَضِىَ اللَّه عنه " أم كلثومٍ بنتِ الإمام على " كرم اللَّه وجهه ليدخل في هذا النسب والمصاهرة ....

وهذا الحديث صحيح ، رواه الطبراني والحاكم والبيهقي عن "عمر بن الخطاب " ، كما رواه الطبراني في الكبير عن " ابن عباس " وعن " المسور " .. رَضِيَ اللَّه عنهم جميعاً ....

وتأمل هذه الأحاديث الشريفة ....

" إِنِّى تَارِكُ فِيْكُم خَلِيفَتَين: كِتَابُ اللَّه حَبْلُ مَمْدُودٌ مَابَيْنَ السَّمَاءِ وَالارض، وَعِتْرَتِى أَهْلُ بَيْتِى، وإنَّهُمَا لَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَّى يَرِدا عَلَى الحَوْضِ " صحيحٌ، رواه أحمدُ والطبراني عن " زيد بن ثابت "

" مَثَلُ أَهْلِ بَيْتِى مَثَلُ سَفِينةِ نُوحٍ: مَنْ رَكِبَهَا نَجَا ، وَمَنْ تَحَلَّفَ عَنْهَا غَرِق " وهو حَسَنٌ ، رواه البزار عن ابن عباس وعن ابن الزبير ، ورواه الحاكم عن " أبى ذَرِّ " ....

" مَـنْ كُنْـتُ مَـوْلاهُ فَعَلِـيٌّ مَـوْلاهُ "، وفـى روايـةٍ " مَـنْ كُنْـتُ وَلِيَّـه فَعَلِـيٌّ وَلِيُّـه " وهما حـديثان حـسنان ، رواهما أحمـد وابـن ماجـة والنَّسَائى والترمذى والحاكم عن " البرَّاء " ، وعن " بُرَيْدة "، وعن " زيد بن أرقم " ....

ومن خطبة لرسول اللَّه ﷺ يقول في آخرها: " وأهْلُ بَيْتِي، أُذَكِّرُكُم اللَّه فِي أَهْلِ بَيْتِي " صحيحٌ ، رواه مسلم عن " زيد ابن أرقم "

ويقول ﷺ .. " النُّجُومُ أَمَانٌ لأَهْلِ السَّمَاءِ ، وَأَهْلُ بَيْتِي أَمَانٌ لأَهْلِ السَّمَاءِ ، وَأَهْلُ بَيْتِي أَمَانٌ لأُمَّتِي" وهو حسنٌ ، رواه أبو يعلى في مسنده عن " سلمة بن الأكوع " .

ويقول " أَنَا دارُ الحِكْمَةِ ... وعَلِيٌّ بَابُهَا" وفي رواية أخرى " أَنَا مَدِينَةُ العِلْمِ وعَلِيٌّ بَابُهَا ، فَمَنْ أَرَادَ العِلْمَ فَلْيَأْتِ البَابَ " رواه الطبراني والحاكم عن " ابن عباس " وعن " جابر " رَضِيَ اللَّه عنهم ...

ويقول "الحَسَنُ والحُسَيْنُ سَيِّدَا شَبَابِ أَهْلِ الجَنَّةِ ... وأَبُوهُمَا خَيْرٌ مِنْهُمَا " وهو صحيحٌ ، رواه ابن ماجة والحاكم عن " ابن عمر " وعن " ابن مسعود "

ويقول "مَنْ أَحَبَّ الحَسَنَ والحُسَيْنَ فَقَدْ أَحَبَّنِي ، ومَنْ أَبْغَضَهُمَا فَقَدْ أَبْغَضَنِي" وهو حسنٌ ، رواه أحمد وابن ماجة والحاكم عن " أبي هريرة "..

ويقول "مَنْ أَحَبَّ عَلِيًّا فَقَدْ أَحَبَّنِي ، ومَنْ أَبْغَضَ عَلِيًّا فَقَدْ أَبْغَضَنِي" وهو صحيح ، رواه الحاكم . ويقول" كُلُّ بَنِي آَدَمَ يَنْتَمُونَ إِلَى عَصبَةٍ ، إِلاَّ وَلَدُ فَاطِمَةَ ، فَأَنَا وَلِيهُمُ وَأَنَا عَصْبَتُهُمْ" وهو حسنٌ ، رواه الطبراني في الكبير عن "فاطمة الزهراء".

ويقول " كُلُّ بنى أُنْثَى فَإِنَّ عَصَبَتَهُم لأَبِيْهِم مَاخَلا وَلَدُ فَاطِمَةَ ، فإنى وأنَا عَصْبَتُهُمْ وأنَا أَبُوهُم " وهو حسنٌ ، رواه الطبراني في الكبير عن " عمر " .

ويقول عليه أفضل الصلاة والسلام " قُولُوا اللَّهمُّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيم ، إِنَّكَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيم ، إِنَّكَ حَمِيدُ مَجِيدٌ ، اللَّهمُّ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى حَمِيدُ مَجِيدٌ ، اللَّهمُّ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إَبْرَاهِيم وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيم ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ " وهو صحيحٌ ، رواه البخارى ومسلم وابو داود وابن ماجة والنسائى .

ونستَجْلِي مِنَ الآياتِ والأحاديثِ التي ذُكِرَتْ أمورًا أهمها:

- إِنَّ اللَّه تعالى قد كَرَّمَ وطَهَّرَ وبَارَكَ عَلَى آلِ بَيْتِ رَسُولِ اللَّه ﷺ.
- إنَّ اللَّه تَعَالَى يَأْمُرُنَا بِحُبِّ ومَوَدَّةِ آلِ البيتِ ، بَلْ وَيَزِيدُ في نفس الآيةِ ،
   أن من يمتثل لهذا الأمر فإنَّ اللَّه تعالى سوف يزيد له فيها حُسناً ....
- تفرَّدَ آل بيت محمد عَلَيْ بِهَذِه الخُصُوصِيةِ (المودة في القُربي) دُونًا
   عَنْ سَائِر الأنْبِيَاءِ.
- يؤكد الرسول عَلَيْ محبته لابنته " الزهراء " رَضِىَ اللَّه عنها ولِوَلديها الحَسَنْ والحُسَيْنْ ونَسلِهُمَا.

- يبين الرسول أنه هو ﷺ عَصَبَتُهُم ... وأبوهم.. ووَلِيُّهُم ...
- يجمع الرسول عليه الصلاة والسلام بين محبة المؤمنين له ومحبَّتِهم لآل
   البيت الكرام .... ويوصى بآل بيته مودة .. وتكريمًا وتعظيمًا ....
- يعلمنا ﷺ كيف نذكرهم في كل صلاةٍ ... وغير صلاةٍ بجمعهم مَعَهُ في
   كل صلاة عليه ﷺ .

ونحن نعلم أن المقصود " بآل البيت " هم آلُ على ً .. وآل جعفر...، و آل عقيل ... ، وآل العباس وآل الحارث .. كما قالَ على الذينَ لا يجوزُ لهُم تَقَبُّلُ صَدقاتِ الناسِ ولا زكواتهم .....

ولكن رسول اللَّه ﷺ يولِي عِنَايَةً خَاصَّةً " بَآلِ فاطمة " رَضِيَ اللَّه عنهم عنها ... ويؤكد علينا حُبَّها وحُبَّ ذُرِّيَتِهَا إلى يوم الدين ، رَضِيَ اللَّه عنهم جميعاً

ولساداتنا الكرام في هذا الشأن رأى .....

 وأمرَهُ أَنْ يَلْحَقَ بِالحَجِيجِ ، ويتلو عليهم السورة ....

وهي لفتة كريمة ودودة من رسول اللَّه ﷺ إلى آل بيته المشرَّفِيَنَ بِه ، وتنبيهُ للمسلمين على قدرهم ومكانتهم .

وكيف يتصور أحدُّ أنَّ ذُرِّيَةَ رسُولِّ اللَّه ﷺ التي هِيَ من صُلْبه ودَمِهِ المباركِ لايكون فيهما ميزةٌ وإكرامٌ لهم .!!!

حتى العِلْمُ الحديث يثبت بما يسميه " هندسة الوراثة " ، أن الأجيال لابد وأن تحمل بصماتٍ وطبائع من الجدِّ الأول .. بما يسمونها علم الجينات ... والكروموسومات .. وخلافها ....

صحيح أنَّ اللَّه تعالى قد ضرب مثلا بسيدنا نوح وابنه .. ولكن ابن نوح كان كافرا باللَّه ... والكفر والعياذ باللَّه يقطع كل نسبٍ .. فلا وجه للمقارنة عندنا ....

وبعض العلماء يقولون أن "آل محمدٍ " هم كل تقى نقى ، استنادا إلى الحديث الشريف بهذا المنطوق ، والذى رواه الطبرانى فى الأوسط عن "أنس بن مالك ".. وهو حديث ضعيف ... واستنادا كذلك إلى الحديث الشريف "العُلَمَاءُ وَرَثَةُ الأنْبِيَاء " وهو ضعيف أيضا ، رواهُ ابن النَّجار عن "أنس " وكذلك ابن عدى فى الكامل ...

ولكننا لامانع أن نأخذ بهما تكريما للعلماءِ السائرين على نهج وسنة رسول اللّه على العلماء العالم يحمل دعوة الرّسُول ... ويدعو إلى ما كان يدعو إليهِ الرّسُولُ .. وهو أمين على الدعوة ... وقائم بإبلاغها للناس .. ، فلا مانع من أن يقال أنه يحمل من ميراثِ صاحب الدعوة ... فيكون من آله

وخاصته ... ، وهو فى هذه الصِفَةِ على قدر إخلاصِهِ ونِيَّتِهِ للَّه ورسولِهِ ... وإلاَّ فقد وحُبِّهِ للَّه ورسوله ... ، لا يبتغى بعلمه الدُّنيا ولا الفخر ولا الرِّياسة ... وإلاَّ فقد وقع فى هوى نفسه ... وأصبح من " أهل الدنيا " ... بل لنا أن نتوسع – وفضل اللَّه أوسع – فنقول إن كل داعٍ إلى اللَّه ورسوله هو من ورثةِ دعْوَةِ رسولِ اللَّه عَلَى ... سواء كان عالماً بكل أمور الدعوة أو كان على قدرهِ ... فى دعوته إلى أمر معين يُحِبُّهُ اللَّه ورسوله.

ورغم هذا فنحن نتحفَّظُ على قولنا هذا ... وعلى قول من أطلقوا وصف "آل محمد "، على كل من يدعو إلى اللَّه بدعوة محمد الله على الله على الله بدعوة محمد الله بدعوة الله بدعوة محمد الله بدعوة الله بدعوة

يقول ﷺ " سَلْمَانُ مِنَّا أَهْلَ البَيْتِ " وهو صحيحٌ ، رواه الطبراني في الكبير والحاكم في المستدرك عن " عمرو بن عوف " ....

والمقصود هنا هو سيدنا " سلمان الفارسيّ " رَضِيَ اللّه عنه .. وهذا تكريمٌ خاصٌ من رسول اللّه ﷺ له ، وهو الذي عاني ما عاني في سبيل الوصولِ إلى حيثُ كان رسول اللّه ﷺ ... لذلك َ ... ولحِكَمةٍ أخرى يعلمها اللّه ورسوله ، شرَّفَهُ رسول اللّه ﷺ بهذه " النسبة " .. وهي خاصة به ..

فاختصاص " سَلْمان الفارسيّ " بهذه النسبة ... وعدم إطلاقها على من هو مِثْلُهُ تقوىً وورعًا ، يجعلنا نقصر نسبة " آل محمد" على أهل بيْتِهِ

وعِتْرَتِهِ الشَّرِيفَة ... وهم الذين منعهم الرسولُ من قبول الصَّدقَاتِ (الزَّكَاة)... وجعل اللَّه لهم مصرِفًا آخر ، حيثُ يقولُ جَلَّ شَأْنُهُ : ﴿ وَٱعۡلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمۡتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي اللَّهُ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي اللَّهُ رَاّعَلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْ

فقد حدَّدَ اللَّه تعالى هذا الخُمْسَ مِنَ الغَنَائِمِ لرسولِ اللَّه ﷺ وله التَصَرُّفُ فيه لِذَوى القُرْبَى وغَيْرهِمْ ، كما تقتضى المصلحة...

ونَزِيدُ كذلك ، أَنَّهُ لولا أَنَّ المقصود "بآل محمد " هو صِلَةُ النَّسَبِ والمصاهرة .. لما تزوّج " عمر بن الخطاب " من بنت الإمام على كرَّم اللَّه وجههُ ، ليَدْخُلَ في هذا النَّسَبِ المُ بَارِكِ ... ، وكلنا نعلم من هو " عُمَرُ " تقوى ً ، وورعاً ، وفهماً لكِتَابِ اللَّه وكلام رسول اللَّه عَلَيْ ...

" وابو حامد الغزالى " وغيره .. يقولون أنَّ لِعَصَبَةِ رسولِ اللَّه ﷺ وابو حامد الغزالى " وغيره .. يقولون أنَّ لِعَصَبَةِ رسولِ اللَّه ﷺ - مهما نزلُوا - حقوقٌ على غيرهم من المسلمين في الاحترام والمحبَّة ، مستمدةٌ من حقوقِ جَدِّهِمُ الأعلى ﷺ .. ، حتى أنَّهُ يعتبر أنَّ مِن التكافؤ في الزواج أن يتزوج آل محمدٍ من آل محمدٍ ، فجدُّهُمْ واحدٌ .. ، ونورهم واحدٌ .. ، فلا يعلو بعضهم على بعض ...

ومن المُمْكِنِ أَنْ نجمع كُلَّ هذه الاجتهادات في التعريفِ معاً .. فنقولُ أن مقْصِدَ رسولِ اللَّه ﷺ بأن العلماء هم ورثة الانبياء .. لابد وأنهم العلماء باللَّه تعالى ... العارفون بجلاله وعظمته .. وليس العَالِمُ من قرأ عِلْمًا

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال آية : ٤١.

هنا وعِلْمًا هناك ، وحَفِظَهُ وقال به ، وقلبه خواء ... بل العالم هو الفقيه .. ، ولو كان فقيها حقاً ، لزهد في الدنيا ، وأقبل على اللّه تعالى بقلبه وروحه ... وصار للّه ولِـيًّا خالصا .. وسواء كان عالِمًا دراسَةً واجتهادًا ، أو جمعًا وسماعًا، فلابُدَّ أن اللّه يعلِّمُه بتقواه ، ويعطيه الحكمة من عنده ...

وهذا العلم .. وهذه التقوى .. وهذه الروحانية .. لاشك انها تجد تربتها وبذرتها في نَسْلِ رسول اللَّه ﷺ وآل بيته ... فإنَّ فيهِمْ من نور ذاته الشريفة ... فاللَّه سبحانه وتعالى يجعلهم أهل اختياره واجتبائه واصطفائه ..

وهذا مانجده في غالب من نعرفهم من العلماء الأولياء مثل الشاذلي... والبدوى .. والقناوى .. والمغربي .. والدسوقي .. والدباغ ... والنووى ... وغيرهم ....

وحتَّى منْ كان من العلماء ، ولا نعلَمُ فيه هذا الانتساب الشريف ، فإنَّكَ قد تجد له زلاتٍ في عِلْمِهِ غير هؤلاء .. ، لأن الغالب عليهم العقلانية والتجارة مع اللَّه تعالى ... ، وهو خير ، ولكن الأولون يغلب على كلامهم الروحانية والذوق المُحمّدى ... . وكلاهما خير ... وكلاهما له دورٌ يؤديهِ بين البشر...

ونشيرُ إلى نقطة أخرى ... تلك وهي أنَّ المعروف والمشهور أن العَصَبَةَ تحتسب من قبل الرجال ... وليست من قِبَل النِّساء ...

ولكنَّنَا نلاحظ أنَّ النُّورَ المُحَمَّدِىّ يأتى إلى خَلْقِ اللَّه أَيْضاً مِنْ قِبَلِ النِّسَاءِ، فكثيراً ممَّنْ كانت أمُّهُ مِنَ الأشْرافِ، وأبوهُ ليسَ مُنَسَّبًا ...، تَجِدُ فيهِ أثرَ النُّورِ المُحَمَّدِىّ على صاحبهِ أفضلُ الصلاةِ والسلام ...

وانظر أنت في سِيَرِ وتاريخِ آلِ البيتِ المُحَمَّدِيّ .. لتجدهم جميعاً

كانوا رضِىَ اللَّه عنهم علماءَ أتقياءَ ... وأئِمَّةً أعلامًا ومناراتٍ للَّهدى والنُّور.. والتاريخ يؤكد هذا ...

ونحن حين نُذكِّرُكَ بآلِ بيت رسول اللَّه ﷺ .. ماقصدنا إلا أنْ تقترب إلى اللَّه تعالى بحُبِّهِم .. والتودُّدِ إليْهِمْ بِالدُّعَاءِ .. وكثرةِ الصَّلاةِ على رسول اللَّه على معه أن يكونَ لَهُمْ فِي قَلْبِكَ من الوفَاءِ والتبجيل مايناسبهم ...

وكل ذلك إكرامًا لجدِّهم الأعلى وامتثالاً لأَمر المودةِ في القُرْبَي .. فإنَّ جَدَّهُمْ شفيعٌ لَهُمْ وولِيُّهُمْ وكَفِيلُهُمْ .

يقول ﷺ " أُوَّلُ مَنْ أَشْفَعُ لَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ مِنْ أُمَّتِى أَهْلُ بَيْتِى " وهو من حديث طويل ذكره الطبراني في الكبير عن " ابن عمر " ...

ويقول اللَّه تعالى ..﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَاهِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعً عَلِيمً ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللّهُ الللللَّهُ الللللللَّةُ الللللْمُواللَّهُولِي الللللْمُ الللللللْمُواللَّهُ اللللللّهُ الللللللللللللّهُ الللللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ اللل

فإذا كانَ اللَّه تعالى قد أكرم الأنبياء وجعلهُم ذُرِّيَةً بعضُهَا من بعض... وانتهت هذه الشجرة النَّبوِيَّة المباركةُ بمبعث رسولِ اللَّه خاتمِ الأنبياء والمرسلين ... وهو مصدر نورِهِم وهُدَاهُم ، أفتعجبُ أن يجعلَ اللَّه تعالى لهُ امتدادًا ، في ذُرِّيَتِهِ من هذهِ الأنوار الروحية ...

وتأمَّل في ردِّ الإمام عليِّ كَرَّمَ اللَّه وجْهَهُ عندما يسألونه هل

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية : ٣٣-٣٤.

خصَّكُمْ الرسولُ ، أنتم يا آلَ البَيْتِ بشيِّ .... فقال : " لا ، لَمْ يَخُصَّنَا بِشَيِّ، اللَّهمَّ إلاَّ فِقْهًا آتَاهُ اللَّه عَبْدًا مِنْ عِبَادِهِ فِي كِتَابِهِ " .. وهذا ما نُرِيدُ الوصولَ إلَيْهِ ...

فرسولُ اللَّه لم يخُصَّ آل البيْتِ بمزيدِ علْمٍ في الشَّرِيعَةِ والرِسَالةِ..، بلْ بلَّخَ الناسَ كُلَّهَا ، ودعَى خَلْقَ اللَّه كُلَّهُمْ بلا تَفْضِيل ...

ولكنْ كما يقولُ الإمام "فِقْهًا آتاهُ اللَّه عَبْدًا مِنْ عِبَادِهِ فِي كِتَابِهِ".. هذا ياسيدى أمرٌ آخر ... هذا رزقٌ من اللَّه إلى أصحابِهِ ... هذه روحانِيَّةٌ ونورٌ مِنَ اللَّه تعالى ، لأحبابه ، ومن يصْطَفِيهِ مِنْ خَلْقِهِ ...

فلا تَخلِطْ بين المعَنَيَيْنِ .. ولا يأتينا نِصْفُ متعلِّمٍ لِيَزْعُمَ أَنَّنَا قلنا أن رسول اللَّه قد فرَّقَ في دعوته بين آل بيتهِ وبين النَّاس ... ونعوذُ باللَّه من هذا الكلام وأمثالِهِ .. ونعوذ به تعالى من عمى الأبصار والبصائر.

وما ظنى إلاَّ أنَّ الذِينَ قَدْ يعترِضُون على مثل ما نقول ... ما كان اعتراضهم ، إلاَّ عَنْ جهلٍ بنور رسولِ اللَّه ﷺ ومقامِه بين خَلْقِ اللَّه تعالى جميعًا... ، ولو اقتربوا من روحانيته وأنوارِه عليه الصلاة والسلام ، لالتزموا جانب الحذر ، وجانب الأدب في الحديث عنه وعن آل بيْتِه ...

وماذا نستطيع أن نقول عن واجب الأدب مع رسول اللَّه عَلِيُّ ....

واستغْفِرُ اللَّه تعالى ، وأتوبُ إليْهِ ، مِنْ كُلِّ قَوْلٍ صَدَرَ مِنِّى بِقصْدٍ أو بغير قصدٍ ، وفيه ما لا يرْضَى عَنْهُ اللَّه ورسُولُهُ ...

ورَضِىَ اللَّه تعالى عن كل آل بيت رسول اللَّه إلى يوم الدين ، وعنَّا وعن عباد اللَّه الصالحين أجمعين ، من أهل السَّموات وأهل الأراضين ...

## • الأدب مع رسول اللَّه:

الأدَبُ هو حُسْنُ أداءِ حقِّ الغَيْرِ في معاملتهِ بما يناسبُ مقامَهُ وحاله....

فأنت إذا لم تعرف مقام من تعامله ، فلن تعرف حدود الاحترام الواجب عليك نحوه ... ، وكذلك إذا لم تراع حالته من رضا وغضب وظروف، فلن تعرف ما يناسب حالته في المعاملة.

هـذا تعريـف الأدب علـي إطلاقـه ... وواضـح أن لـه ظـاهرٌ وهـو المعاملة، وله باطنٌ وهو المحبَّةُ ، أو الاحتِرام ، أو الهيبة .... الخ.

فإذا كان الأدب هو مع رسول اللّه ﷺ ... ونحن لا نُدْرِكُ عُلُوً مقامِه وسُمُوّ درجته ، فكيف يتسنّى لنَا الأدب مع حضرته ﷺ ...

صحيحٌ أنَّ اللَّه جَلَّ وعلا قد علمنا ظاهر الأدب مع رسوله ...

فقال : ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصُوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُواْ لَهُ، بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ الْنَبِيِّ وَلَا تَجْهَرُواْ لَهُ، بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ الْعَمْلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ (١)،

وقـــال: ﴿ لا تَجْعَلُواْ دُعَآءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآءِ بَعْضِكُم بَعْضًا ﴾ (٢)،

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات آية: ٢. (٢) سورة النور آية: ٦٣.

وقال: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسۡتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمۡ لِمَا يُحۡيِيكُمۡ ﴾ (١)

وقال: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أُمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أُمْرِهِمْ ﴾ (٢)

وقال : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتَبِكَ تَهُ مُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ ) (")

وقال: ﴿ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتَ ٱلنَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَىٰ طَعَامٍ غَيْرَ نَنظِرِينَ إِنَهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَٱدْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَٱنتَشِرُواْ وَلَا مُسْتَغْنِسِينَ لِحَدِيثٍ ﴾ (')

وقال: ﴿ لَا تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (٥)

وقال : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاََحِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُهِينًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَذَابًا مُهِينًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ عَذَابًا مُهِينًا ﴿ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وقال: ﴿ لَا يَسْتَغْذِنُكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ أَن يُخْمِهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِٱلْمُتَّقِينَ ﴾ (٧)

وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقُولُواْ رَاعِنَا وَقُولُواْ ٱنظُرِّنَا وَالسَّمَعُواْ ﴾ (^)

(٨) سورة البقرة آية : ١٠٤.

<sup>(</sup>١) سورة الانفال آية : ٢٤ . (٢) سورة الاحزاب آية : ٣٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الاحزاب آية : ٥٦.(٤) سورة الاحزاب آية : ٥٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الحجرات آية : ١. (٦) سورة الاحزاب آية : ٥٧.

<sup>(</sup>٧) سورة التوبة آية : ٤٤ .

<sup>.</sup> 702

لذلك فقد كان صحابة رسول اللَّه ﷺ على هذه الأحوال من الأدب معه ...

- فلا يقدِّمون بين يديه بالكلام ، إلا إذا أذن لهم ..
  - ولا يرفعون أصواتهم في حضرته ﷺ .
- وحديثهم مع الرسول ﷺ محاط بالهيبة والجلال والوقار ...
  - ويلبون دعوته لهم ، حتى لو كانوا في الصلاة ...
  - وليس لهم اختيار مع أمره على .. فلا يراجعون أوامره .
  - وكانوا يصلّون عليه في حضرته .. وفي غيبته عنهم ...
- وكانت زيارتهم لبيوته ﷺ، على قدر الضرورة وبالدعوة منه..

وما كان أعظم أدب رسول اللَّه ﷺ معهم ... يباسطهم .. ويتواضع لهم ... ويشاركهم أفراحهم ....ويعزِّى مُصابهم ... ويفرِش ردائهُ الشريف ليجلس عليه أصحابه ، ويهاديهم ... ويقبل هداياهم .. ، ويجزيهم عنها بأفضل منها ..

وما كان أعظم حياءه على .. فَيُعَلِّم جاهلهم برفق ورحمة .. ويعفو عمن يخطئ في حقّه ... ويؤثِرُهم على نفسه في الطعام والشراب والكساء...، ويخفف عنهم جلال هيبَتِه ، فيجلس على الأرْض ويقول " إنَّما أنا ابن امرأة كانت تأكل القديد بمكّة " ... وما كان أشَدَّ تواضُعِهُ اللَّه على كانَ يَأمُرُهُم ألاَّ يقوموا له ، إذا دخل عليهم .. ، مع أمره لهم بأن يُنْزلوا الناسَ منازلَهُم ... ويقول" إنَّمَا أنا عبْد اللَّه ورَسُولُهُ ... "

ومع هذا ، فقد كان من الصحابة من يقبِّل يده الشريفة ... وكذلك قدمه الشريفة كما فعل " العاص بن الرّبيع " ... ولم يعترض رسول اللَّه على الله على المريفة كما فعل " العام بن الرّبيع " .... بل كان يقول " أخى .. لَعَمْرى "....

ومنهم من كان يتمسَّحُ بجسدهِ الشَّرِيفِ تَبَرُّكاً به ... ومنهُم من جمع عرقه المبارك ، ليتطيب به ، كأمِّ سليم ، ومنهم من استهداهُ عباءَتَهُ، لتكون له كفنا بعد موته ... ، ومنهم مَنْ شَرِبَ من دَمِّهِ الشريف بعد حجامةٍ له ﷺ ، وهو " عبد اللَّه بن الزبير " ، وكذلك "مالك بن سنان"... ومنه من شرب من بوله عليه الصلاة والسلام وهي " أم أيمن"... وما اعترض ﷺ على أحد من كُلِّ هؤلاء..

وعندما حج ّرسولُ اللَّه ﷺ حَجَّة الوداع ، أمر الحَجَّامَ فوزَّع شعره الكريم على الحاضرين ، حتى كان الصحابي يحتفظ بالشعرة والشعرتين في عمَامَتِهِ كما فعل سيدنا " خالد بن الوليد " رَضِيَ اللَّه عنه ... وكان لايقاتل في معركة إلاَّ بتلك العمامة ، ولهذا الأمرِ قصة معروفة في " موقعه اليرموك " فانظر إلى كُتُبِ التَّاريخ ..

ورسولُ اللَّه ﷺ ... لم يعترض على أى من الصّحابةِ الذين أظهروا حُبَّهُ بِهَذِهِ الكَيْفِيَةِ .....

نعم هولم يأمر بها ... ، ولكنه لم يَنْهَ عنها... ، بل هو الذي أمر الحَجَّامَ بإهداءِ شَعْرهِ للحاضِرين ...

ورسول اللَّه ﷺ يعرف قدر نفسه .. ، ولكنه يتواضع .. ، ويتخذ دائماً مقام العبودية فخراً له ... ، وقد خيّره اللَّه تعالى بين أن يكون نبياً ملكاً ،

وأن يكون نبياً عبداً ... ، فاختار على العبودية للَّه تعالى ...

ورسولُ اللَّه ﷺ يعرف أنَّ جاهَهُ عنْدَ اللَّه عظيم... وبه عَلَّمَ الأعمى أن يستشفع به عند ربِّه ، أن يعيد إليه بصره ، كما فى الحديث الصحيح الذى رواه الترمذي وابن ماجة والحاكم فى مستدركه عن " عثمان بن حنيف " ، حيث قال للأعمى قل " اللَّهم إنِّى أسألك ، وأتوجه اليك بنبيك محمَّد نبي الرحمة ، يا محمد إنِّى توجَهْتُ بك إلى ربِّى فى حاجتى هذه لتُقْضَى لِى ، اللَّهم فَشَفِّعهُ في " ،

وقد ردَّ اللَّه تعالى على الأعمى بصره ، ببركة هذا الدعاء ...

ويقول ﷺ " مَا اخْتَلَطَ حُبِّى بِقلْبِ عَبْدٍ إِلاَّ حَرَّمَ اللَّه جَسَدهُ عَلَى النَّارِ " وهـو صـحيحٌ ، ذكـره أبـو نعـيمٍ فـى الحليـة عـن " ابـن عمر " .... فهو ﷺ يعرف قدره عند اللَّه تعالى بلا شك ....

ويقول السَّمَاءِ ، ووزيرين مِن أهلِ السَّمَاءِ ، ووزيرين مِن أَهْلِ السَّمَاءِ ، ووزيرين مِن أَهْلِ الأَرضِ ، فوزيراى مِنْ أَهْلِ السَّمَاءِ جِبْرِيلُ وَمِيكَائِيلُ، ووزيراى مِنْ أَهْلِ الأَرضِ أبو بكرٍ وعمر " وهو حديثٌ صحيحٌ ، رواه الحاكم في مستدركه عن "أبي سعيد " ، كما رواه الحكيم عن "ابن عباس " .

فما ظنك بمن كان وزيراه جِبْرِيلُ وَمِيكَائِيلُ ....

إِنَّ علينا أَن نقرأ ونمحص وندرس سيرَتَهُ عَلَيْ ... وسير الصحابة رضْوان اللَّه عليْهِم ... لِنَتَعَلَّمَ كيف كانوا يتأدبون مع رسول اللَّه عَلَيْهِم ... لِنَتَعَلَّمَ كيف كانوا يتأدبون مع رسول اللَّه عَلَيْهِم وكيف كانوا يوقِّرونه ويحبُّونه ... ويحولون بينه وبين أَىِّ أَذَى قد يصيبُه في معركة أو غيرها...

ويحكى عن "عمر بن الخطاب " رَضِىَ اللَّه عنه .. أنَّ رجلا أتاه شاكيًا رسول اللَّه ﷺ، قائلا ألا تنصفنى يا عمر من صاحبك هذا ...، قال عمر : منْ .. ، قال : محمد .. ، قال عمر : أو قَدْ ظلمك ؟؟ ، قال : نعم .. ، قال : فانتظر حَتّى أُنْصِفَك منه ... ، ودخَلَ عمر بيته ، واستل سيفه ، وضرب عنق الرجل .!!

لاشك أنَّ " عُمَرَ " قد أدرك أنَّ الرَّجُلَ مِنِ المُنَافِقِينَ ، وأنَّ نفاقه قد ظهر علانِية .... ، وإلا لمَا اتَّهَمَ رسولَ اللَّه ﷺ بالجَوْرِ والظُّلْمِ ... ولمَا تحدَّثَ عن رسول اللَّه بهذا الأسلوبِ المستهتِر ..

وقد أجمع العلماء على أنْ من سبَّ رسول اللَّه ﷺ قد كَفَرَ واستُحِلَّ دَمُّهُ .. وحقَّ عليه القتل ...

ولاتحتجَّ على بالأعرابيِّ الذي قال لرسول اللَّه على "إعدِلْ يا محمد" فاحمرَّ وجهُ رسولِ اللَّه على "، وقال له " ويحك يا أعرابيُّ .. ومن يعدل إذا لم أعدل "، وقام الرسول على من مجلسه ..

ولاتقل لى أنَّهُ لم يقتل الأعرابي ... فهذا كان شأنُ رسول اللَّه عليهِ الصلاة والسلام .. العفوُّ والرحمةُ .. وقد كان يعرف المنافقين جميعا.. ولم يقتلهم .. ولم يؤذهم .. بل كان يستغفر لهم ، حتى أمره اللَّه تعالى ألاَّ يصلِّى عليهم .. ولايستغفر لهم ... ،

ورغم ذلك فقد ذكر "القاضى عبياض" فى " الشِفا" أن الرسول ورغم ذلك فقد ذكر "القاضى عبياض" في " الشِفا" أن الرسول الأشرف " و"ابن خَطَل" وجارِيَتَيْهِ وغيرِهم ممن كانُوا يسَبُّون الرّسول ، وكان يقول للصحابتِهِ من يكفينى عدُوِّى " .. وكان القتل للسَّبِّ والأذى ، وليس للشرك فقط

أمًّا أصحابه رَضِىَ اللَّه عنهم فقد كانت غيرتهم عليه شديدة .. ولا يتجاوزون عَمَّنْ أخطأ في حَقِّه ﷺ...

ومن المشهور عن " الإمام مالك الله عنه أنَّهُ كان لا يركبُ في طرقات المدينة المنورة ، ويقول رَضِيَ اللَّه تعالى عنه: أستحى من اللَّه أن أطأ تربة فيها رسول اللَّه عليها بحافر دابة ...

ولفتة دقيقة أذكرها هنا ، لتعلم نور أرواح هؤلاء القوم ، عليهم رضوان اللَّه علي قد جُعِلَ قبره الشريف في بيته ... ، بيت " السيدة عائشة " رَضِيَ اللَّه عنها ... ثم جُعِلَ قبر " أبي بكر " خلف وعند القدمين الشريفتين ... وكانت " السيدة

عائشة " لاتستتر منهما بنقاب ولاخمار .. ، وكانت تقول : إنَّمَا هُمَا زوجى وأبى .. ، فلما جعلوا قبر "عمر بن الخطاب " معهما .. استترت رضي اللَّه عنْهَا ....

فانظر وتأمل هذه الأرواح العالية .. والأدب الرفيع .. عسى أن تلتقط روحك بعض أنوار أرواحهم ....

هذهِ كُلُّها منْ مظاهِرِ الأدبِ الواجِبِ مع رسول اللَّه ﷺ... وللأدبِ كذلك باطنُ أَيْ أدبُ باطِنيٌّ .

يذكر البخارى ومسلم في حديث صحيح ، روياه عن أبي هريرة أنَّ رسول اللَّه على قال " بَيْنَمَا رجلٌ مِنْ بَنِي إسْرائِيلَ يَسُوقُ بقرةً إِذْ رَكِبَهَا ، فَقَالَ اللَّه عَلَيْ قَالَ اللَّه عَلَيْ : آمنتُ بِهِ أَنَا ، وأبو بكرٍ وعمر " .. وليسا في القوم ....

تأمَّل هذه الواقِعَة ... رسولُ اللَّه يؤمن لأبي بكرٍ ولِعمر .. وهما ليسا في القوم .. ومقصود " أبي هريرة " هو أن الرسول الله المن البي بكرٍ ولعمر مع غيابهما عن المجلس .... أليس هو يؤْمن للمؤمنين .!!

فانظر الى هذه الأرواح المؤتلفة على روح رسول اللَّه ﷺ حتى كأنهم روح واحدة .. غيابهم كحضورهم .. وموتهم كحياتهم ...

وصدق رسولُ اللَّه ﷺ حيثُ يقول " لاتسبُّوا أَصْحَابِي .. فلوْ أَنْفَقَ أَحَدُكُمْ مثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا ، ما بلغ مُدَّ أحدِهِم ولا نصيفَهُ ".

فالقضية إذا ليست قضية أفعال .. ولكن ما وقر في قلوبهم من إيمانٍ ،

وتصديق، ومحبة للّه، ولرسوله، قد ميَّزَهُمْ عمَّنْ تلاهم من قرون .. ولاشك أنَّ وجودهم وقربهم الماديّ من رسول اللَّه عَلَيْ والتَّشَرُّفَ برؤياهُ والحديثِ معه والتلقِّى منه .. والتشرُّفَ بملامسة جسده الشريف .. والتمتع بوجوده على بجسده ، وروحه ، ونفسه .. لاشك أنَّ هذا الشرف ، وهذه القوة الروحية لاتتكرر على مدى القرون ... ، اللَّهم إلاَّ منْ أكرَمَهُ اللَّه تعالى ، وافض عليه ما لانعلم من أفضاله وإنعامه .. ولاحرج على فضل اللَّه ....

وكان الإمام مالك رَضِىَ اللَّه عنه ، وغيره من المحدِّثِين .. لا يحدثون بحديث رسول اللَّه ﷺ ، إلاَّ وهم على وضوءٍ ، وفي زيهم الكامل وعليهم الهيبة والوقار ..

ويقول عبد اللَّه بن المبارك : أنَّ عقربًا قد لدغت الإمام مالك، وهو يحدث بحديث رسول اللَّه ﷺ، فما حرك ساكنا، وهو يتلون وجهه من الألم، حتى انتهى من الحديث وتفرَّقَ النَّاسُ..

ودعنا نتحدث دون ترتيب عن بعضِ أفعالِ الصحابةِ مع رسولِ اللَّه عَلَيْ وكذلك آل بيته وأصحابه .

يقول عمر بن أبى سلمة: لما نزلتْ ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرِكُرُ تَطْهِيرًا ﴿ وَذلك في بيت اللَّمِ سلمة " .. دعا رسول اللَّه ﷺ فاطمة وحسناً وحسيناً فجللَّهم بِكِساءٍ، و" على " خلف ظهره .. ثم قال "اللَّهم هَوُّلاءِ أَهْلُ بَيْتِي فَأَذْهِبْ عَنْهُم الرِّجْسَ وَطَهِّرُهُمْ تَطْهِيرًا ".

وكان سيدنا أبو بكر رَضِىَ اللَّه عنه يقول " ارْقُبُوا مُحَمَّداً فِي أَهْلِ بَيْـتِهِ " .

وفَرَضَ " عمر بن الخطاب " في العطاء " لأسامة بن زيد" أكثر مما فرض لابنه " عبد اللَّه " وقال له " كان زيدٌ أحبَّ إلى رسولِ اللَّه مِن أبيكَ ، وأسامةُ أحبّ إليْهِ مِنْكَ " .

ويذكر القاضى " عياض " فى كتابهِ المُوَثَقِ " الشَّفَا بتعريف حقوق المصطفى " .. أنَّ " أبا جعفرِ المنصور " الخليفة العباسى عندما زار روضة رسول اللَّه عنه " يا أبا عبد اللَّه السقبلُ القبلةَ وأدعو ، أم أستقبل رسول اللَّه على " إِنَّ فقال " الإمام مالك " " وَضِى اللَّه عنه " يا أبا عبد اللَّه أستقبلُ القبلةَ وأدعو ، أم أستقبل رسول اللَّه على إِنَّ فقال " الإمام مالك " " وَلِمَ تَصْرِفُ وجهك عنه ، وهو وسيلتك ، ووسيلة أبيك آدم عليه السلام إلى اللَّه تعالى يوم القيامة ؟ ، بل استقبلُه واستشفع به فيشفيّعهُ اللَّه ... " ، قال تعالى : ﴿ وَلَوْ أَنَهُم ۚ إِذَ ظُلَمُوا أَنفُسَهُم ۚ جَآءُوك فَاسْتَغَفْرُوا ٱللَّه وَاسْتَغَفْر لَهُمُ اللَّه عليه وسلم الرَّسُولُ لَوَجَدُوا ٱللَّه تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴿ ) ، وحرمته صلى اللَّه عليه وسلم حيًا كحرمته ميتاً ...

وعندما احتضر سيدنا " بلال بن رباح " نادت زوجته واحزناه ...

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية: ٦٤.

فقال بلال: بل وافَرَحاهُ .. غداً ألقي الأحِبَّةَ .. مُحَمَّدًا وحِزبه ..

ويروى "أبو القاسم القشيرى "أن "العمرو بن الليث "المشهور "بالصَفَّارِ " وهو من قوَّاد جيوش خُراسان قد رُؤىَ في المنام .. فسئل ما فعل اللَّه بك ؟؟ فقال .. غفر لي .. فقيل : بماذا ؟؟ قال : صعدتُ مرَّة ذروة جبلٍ، استشرف جنودى ، فأعجبتنى كثرتهم ، فتمنيت أنِّى حضرتُ رسولَ اللَّه عَلَيْ فأعنتُهُ ونَصَرْتُهُ ... فشَكَرَ اللَّه لي ذلك .. فغفر لي ...

ويقول " البَّراء بن عازب " رَضِىَ اللَّه عنه: " لقد كنتُ أريدُ أن أسأل رسول اللَّه ﷺ عن الأمر، فأُؤخَّرُ سِنِينَ من هيبته "..

ودعنى أحدثك عن نوعِيَّةِ هؤلاء الصحابة المباركين ... لتعرف أىَّ رجالٍ هُمْ .. ولماذا قال عنهم رسول اللَّه ﷺ " خَيْرُ النَّاسِ قرْنِى ثم الذين ولماذا قال عنهم رسول اللَّه ﷺ " خَيْرُ النَّاسِ قرْنِى ثم الذين عن يَلُونَهُم .. " إلى آخرِ الحديث الصحيح ، الذي رواه الحاكم والترمذي عن "عمران ابن حصين " ، وقد روى قريبا منه البخارى ومسلم وأحمد عن " ابن مسعود " وعن " عائشة أم المؤمنين " رَضِيَ اللَّه عنهم جميعاً ...

الصحابى الجليل " ثابت بن قيس "، استشهد فى موقعة اليمامة فى حرْبِ الرِّدَّةِ ، ورُؤِىَ فى المنام يقول لمن رآه ، أبلغ " خالد بن الوليد " أنَّ دِرْعى قد سَلَبَه فلان ، وخبَّأَهُ فى مكان كذا وكذا ، فاذهب وخذه منِهْ ، وابلغ " أبا بكرٍ الخليفة " بأن يبيع درعى هذا ، ويسدِّدَ ديْنِى وهو كذا لفلان عندى ، وأن عبدى فلان قد اعتقته...

وأبلغ الرائي " خالدً بن الوليد " .. ووجدوا الدرع كما وصف .. وأبلغ " أبا بكر الصديق " فسدد دينه ، واعتق عبده ... وصيَّةٌ بعد المَوْتِ ينفذها " أبو بكرِ الصديق" !!!

يقول " الإمام مالك " رَضِىَ اللَّه عنه : ما أعلم وصيَّةً أوصى بها صاحبها بعد موته ، قد أُمضِيَتْ غير هذه ...

فانظر - رحمك اللَّـه تعالى وإيانا - إلى أرواح هؤلاء الصَّحابة... فالحياة والموت عندهم سواء .. أحياء دنيا وأخرى ...

وكان رسول اللَّه ﷺ يقول عن سيدنا طلحة .. "طَلْحَةُ شَهِيدُ يَمْشِى عَلَى الأَرْضِ " وقال : "طَلْحَةُ مِمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ "، وهما حديثان صحيحان ، رواهما ابن ماجة والترمذي عن " معاوية " وعن " جابر " و " أبي هريرة " وغيرهم ...

فالأدَبُ مع رسول اللّه على يستلْزِم بالضرورةِ الأدَبَ مع آل بيته الكرام .. والأدَبَ مع صحابته الأبرار .. وتوقيرهم .. ومحبتهم .. ولايكون ذكرهم ، والحديث عنهم إلا بالتوقير والمحبة والاحترام .. ، ولاننظر إليْهِمْ على أنّهُم رجالٌ مثلنا .. أرواحهم كأرواحنا .. ونفوسهم كنفوسنا .. وعيوبهم كعيوبنا .. فهؤلاء قد فازوا بالتربية المحمديّة .. وتشرّفوا بالرؤية والصُحْبَةِ المُحمَّدِيةِ ، وتشبّعُوا بأنوارِ الوحْي على رسولِ اللّه على .. ونور ذاته الشريفة ، ونقلوا كتاب اللّه تعالى إلَيْنَا مِنْ رسولِ اللّه على أَفْقًا وكتابة .. وأوصلوا إليْنَا أحاديثه ، وأفعاله ، وسُنْتَهُ .. ونَشَرُوهَا على الأُمَّمِ .. وتركوا أموالهم وديارهم في سبيل اللّه ، وفي سبيل نصرة دينه .. وحاربوا على قلّ بعالى المربة على اللهم بها ، لولا نصر اللّه لهم .. فأى فضل أموالهم وديارهة ، نتحدث بها عنهم أكثر من ذلك .. رَضِيَ اللّه تعالى اللّه الله تعالى اللّه تعالى الله ت

عنهم أجمعين ، وعن عباد اللَّه الصّالحين ، ونحن معهم بفضل اللَّه تعالى ورحمته ، فضلاً منه وإحساناً ....

وان كنا قد تحدثنا عن ظاهر الأدب الواجب مع رسول اللّه ﷺ فإن الحديث عن الأدب الباطن معه عليه الصلاة والسلام أجَلُّ وأخطر .. ولا نهاية لدرجاته ...

فإنما يكون أدبك الباطن معه ، على قدر معرفتك ، وحبك لِباطن أنواره على الله على قدر إحْسَاسِك ، وشعورك ، ويقينك ، بسريان نوره عليه الصلاة والسلام في باطنك .. على قدر ما يكون أدبك معه ...

ولاتَظُنَّ أَنَّا قد جِئْنَا بغريبٍ ولاشاذٍ .. ، فأنت في كل صلاةٍ تصلى عليه صلاة الحاضر ، وتقول .. السلام عليك أَيُّهَا النَّبِيُّ ورحمة اللَّه وبركاته... ، وتأمل في اللفظ تفهم مقصودي ... فهل تخاطب غائباً أم حاضراً !!! .....

وإذا جاز لك أن تخاطبه ﷺ وأنت في الصلاة ... فهل يجوز أن تخاطبه في غير الصلاةِ !!... فتصلِّي عليه في حضرة شهوده ﷺ !!!..

ونمسك هنا عن الكلام ... فليس كل علم بالتعلم .. وليس كل رزق بالسعى إليه .. واللّه تعالى ، واللّه تعالى ، بالسعى إليه .. وهناك رزق يسعى إليه .. واللّه تعالى ، هو الرزّاق الفَتّاح العَلِيم ، وفضل اللّه واسِع .. وكرَمُه عظيم .. فاقصد وجه اللّه يُعَلِّمك .. ويفض عليك ويرزقْك .. ويبارك لك .. ويزكيك أنت ، وما تفعل ...

## • الفرح بمولده ﷺ:

بعد أن تعرضنا لنفحات أنواره ﷺ في الكون كله ، لنا ملحوظة صغيرة ....

فإن من أحبَّ شيئاً .. أكثر من ذكره .. وعظَّمَهُ .. وعظَّمَ آثاره .. وأكثر الحديث عنه .. ولا يجد مناسبة للتعبير عن هذا الحُبِّ إلاَّ اقتنصها...

ويوم مولد رسول اللَّه ﷺ .. إهتزَّ له ديوان كسرى ، وتحطمت بعض شرفاته ، وانطفأت نيران المجوس ، وحُجِبَ عن الشياطين الصعود إلى السموات لاستراق السمع ، كما جاء في القرآن الكريم ، وتقول السيدة " آمنة " أنَّها رأت بمولده نوراً ، أشرق بين المشرق والمغرب...

فهذا " محمدٌ " .. سيد ولد آدم ... وإمام المرسلين ... ونور هداية اللَّه تعالى .. وقد اكتملت الصورة المحمديَّةُ بين الروح النبوية العظمى ، وبين الذات الكاملة المطهَّرة ...

وفرحت بمولده ﷺ كُلُّ الأكوان .. ، فإنه رحمة اللَّهِ تعالى للعالمين.. وهو الذي كلَّمَتْهُ الجمادات والحيوانات ، كما تروى السيرة ... قبل البعثة وبعدها ...

وهو محل نظر اللَّهِ تعالى ، وعنايته ، منذ ولادته ﷺ .. فشَقَّ الملِكُ له صدره وهو طفلٌ ، كما نعلم ... ورعاه رَبُّهُ بالأَدَبِ ، وحَبَاهُ بالُخُلِق العظيم منذ الطفولة ...

ونحن المسلمون أتباع محمد رضي الناس حظاً من خيره، وأرفع الخَلْق ذكراً برسالته، وللَّه الحمد في الأولى والآخرة ...

وإظهار التعظيم لرسول اللَّه ﷺ أمرٌ ضرورى ، في حدود شرع اللَّه وما أمرَ به رسوله ﷺ ، بحيث لا نُفْرطُ ولا نُفَرّطُ ...

والسعادة والفرح بمولده على في قلب كل مؤمن يحب محمدا على ... ، وسواءً أظهر هذا الفرح أم لم يظهره .. فإنه في قلبه وروحه .. فرح بمحمد عليه .. ، نعمة اللّه العظمى عليه .. ورحمة اللّه المهداة إلينا ...

وإن تجاوز هذا الفرح والسرور قلب العبد المؤمن .. فجمع إخوانه وأحبائه .. وذكر اللَّه تعالى وصلَّى على نبيّه على نبيّه وأطعم الطعام للفقراء والمحتاجين ، ووسَّعَ على أهل بيته .. وتأسى بسيرته .. وذكر من كان ناسياً من المسلمين .. وجَمَعَ من كان ذاكراً .. وتعاونوا جميعاً على البر والتقوى... وصبغوا هذه الليلة بالذكر والصلاة على رسول اللَّه ، والأمر بالمعروف ، والنهى عن المنكر .. وأطعموا الجائع .. وستروا العارى .. وجعلوا هذه الليلة ليلة من أيام اللَّه تعالى .. بلا تجاوزٍ لأوامر اللَّه ورسوله.. ولا تَشَبُّه بغيرنا من الملل الأخرى .. ولا إطراءٍ خارجٍ عمَّا أُمِرْنَا به..

أفيكون هذا بدعة وضلالة ، ونِيَّةُ الناس وغرضهم هي التذكير باللَّه، ورسوله ، والتأسِّي بسيرته وأدبه . !!!

صحيح أن المطلوب من المسلم أن يكون هذا الفرح وهذا التأسى برسول اللَّه ﷺ، والذكر، وعبادة اللَّه تعالى في كل ليلة، وفي كل وقت...

ولكن إذا قَصُرَ جُهْدُ المسلمين عن هذا ، وجعلوا مناسبات روحِيَّةً،

يستزيدون فيها من العبادة والذكر ، وتعويض ما يفوتهم من ذلك في كُلِّ الأيام .. فهل نقول لهم ولا هذه !! ، لاتفعلوها فإنَّهَا مُنْكر .. واجعلوا يوم مولده كأى يوم من العام !!!

فبدلاً من أن نستزيد من هذه الإحتفالات ، ونجمع الناس لها .. وناخذ بأيديهم ، ونعلِّمَهُم ذِكْرَ اللَّه تعالى .. ونذكِّر ناسِيهم .. ونعين ضعيفهم.. ونُقَوِّى هِمَمَهُم ، ونزيد من حبهم للَّه ورسوله .. نقول لهم ، هذه بدعة فتفرقوا !!!

وهؤلاء الذين ينادون بأنها بدعة ، يطيلون فى خطبة الجمعة فى المساجد ، حتى يمَلَّ الناس ، فإذا سألتهم ، قالوا نحن نعلم أنَّ السنة الشريفة تأمُر بقِصَرِ الخطبة .. ولكن هذه فرصتنا ، فالناس لايحضرون المساجد إلاَّ يوم الجمعة ، فنحن نغتنم هذه الفرصة للدعوة والتعليم ...

ومعنى هذا انهم يخالفون سُنَّـة رسول اللَّـه الصريحة الواضحة بدعوى حرصهم على الـدعوة والإرشاد عنـدما رأوا ازدحام المـساجد بالمصلِّين يوم الجمعة ....

فإذا كانت هذه نِيَّتُهُمْ وقصدهم ومبدؤهم .. وهو الجمعُ على اللَّه .. والدعوةُ إلى اللَّه ... فليعمدوا إلى هذه الجموع في المولد ، وما شابهه ويطهروها من البدع والضلالات .. ويعلموا الناس دينهم ، وما يرضى عنه اللَّه ورسوله ...

والقائلون بأنها بدعة .. وكل بدعة ضلالة .. قد جانبهم التوفيق ... فإن المقصود بالبدعة الضالَّة هي ما كانت تَعَبُّدِيَّـةً ليس لها أساس

من الشرع .. وليست من جنس الأوامر الشرعية ..

وقد صنَّفَ عُلماء الفقه مفهوم البدعة إلى أربعة أقسام .. ما بين الحرام .. إلى المستحبِّ المطلوب .. وكُلُّها تحت مسمى البدعة ...

والاحتفال بالمولد النبوى الشريف ليس اختراعًا جديدًا لعبادة ، ولكنه إظهار لمَحَبَّةِ رسول اللَّه ﷺ ، وتذكير الناس به ، وتعظيم قدره ﷺ ، وشكر اللَّه على هذه النعمة العظمى بالزيادة في أوجه البرِّ والتقوى ...

وكم من بدعة ظهرت في الإسلام منذ عهد الصحابة، وما بعدهم ... ، وقيل عنها إنها بدعة حسنة ، باعتبار مسبباتها ، ونتائجها ... وعلى سبيل المثال :

- جمع القرآن وكتابته .. على عهد الصحابة .
- جمع الأحاديث النبويَّة وتصنيفها وتدوينها .. على عهد بعض
   الصحابة والتابعين ومن تلاهم.
- جمع المصلِّينَ قِيَامَ الليل في رمضان على إمام واحد ، وقال عمر
   بن الخطاب " نِعْمَتْ البدعة هذه " .
  - جمع الناس على صلاة التهجُّدِ في عَصْرِنَا ، والصلاة جماعة بها.
- ختم القرآن في صلاة القيام في رمضان ، والدعاء جماعة بعد ختمه...
- الدعاء جماعة ليلة القدر، وتأمين الناس على دعاء الداعى ...
   والعلماء لم يستهجنوا هذه البدع، ولم يرموها بالضلال والمنكر...،

فلماذا خُصَّ الاحتفال بالمولد الشريف بهذا الاتِّهام .. ، والعلماءُ يستطيعون أن يتخذوا منه منابر للدعوة والهدى !! فضلا عن إيقاظ هِمَمِ المسلمين ، وتَذَكُّرِ ناسيهم ، وإشاعة الفرح ، والسرور ، والروحانية في الأمة الإسلامية كلها !!

والقائلون بأن هذا الأمر لم يكن على عهد رسول اللَّه ﷺ ولا صحابته .. نشير لهم إلى أمرين:

الأول: أن رسول اللَّه ﷺ قال عن صومه يـوم الاثنين مـن كـل أسبوع " ذاك يَوْمُ وُلِدْتُ فِيهِ " ...

وقد خَصَّ رسول اللَّه ﷺ " يوم عاشورا " بالصوم ، وقال " ذَاكَ يَوْمُ نَجَّى اللَّه فِيهِ مُوسَى مِنَ الغَرَق " ...

وعن تعظيم يوم الجمعة قال على أن فيه تم خَلْقُ آدمَ عليْهِ السلام. فرسول اللَّه عليه يعتفل بهذه الأيام تعظيماً لشعائر اللَّه تعالى فيها ...

وتواضع رسول اللَّه ﷺ معروفٌ مشهودٌ به .. فما يدعو الناس للاحتفال بمولده ﷺ.. ولكنه يحتفل به وحده ... فيصومه .. ويذكُرُ أنه قد وُلِدَ فيه .. ويصوم ﷺ هذا اليوم .. ويتركك أنت وحبك له .. هل تجعل لهذا اليوم اعتباراً خاصاً عندك أم لا ...

تمامًا كما كان يأمر أصحابه بألاً يقوموا لمقدمه الله المعدمة المعدمة المعدمة المعدمة المعدمة المعدمة والسلام .. وكان "حَسَّان بن ثابت" ، يقوم لقدومه عليه الصلاة والسلام ..

ويقول "حَسَّان " رضى اللَّه عنه في حضرة الرسول ﷺ:

قِيَامِى للعَزِيزِ عَلَىَّ فَرْضٌ وَتَرْكُ الفَرْضِ مَا هُو مُسْتَقِيمُ عَجِبْتُ لِمَنْ لَهُ عَقْلٌ وَفَهْمٌ يَرَى هَذا الجَمَالِ وَلاَيَقُومُ

فلاشك أن لِصيام رسول اللَّه ﷺ، لهذه الأيام ، إشارة الى تعظيمه عليه الصلاة والسلام ، لسيرة وأحداث من سبقه من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام .. فإن عَظَّمْتَ أنت يوم مولده .. فما عليك من بأس .. وشكر اللَّه لك بلاشك .

## الأمر الثاني :

لقد كان حب الصحابة لرسول اللَّه ﷺ، يفوق الوصف والحدود وما كان يغيب عنهم ولايغيبون عنه ، لا حيًا ولابعد انتقاله إلى الرفيق الأعلى.

وحَيُّهُمْ كان على اتصال بمَيِّتِهِم ، وقد سبق أن ذكرنا لك أن أبا بكرٍ الصِدِّيق قد أنفذ وصية صحابي ، و قد أوصى بها منامًا بعد موتِهِ ، وأرواحهم معلَّقة باللَّه ورسوله .. ، فمن منهم كان محتاجاً للتذكير باللَّه ، وجمع إخوانه ليذكِّرهُم بِمَوْلِدِهِ عَلَيْ !!

أُولَئِك قومٌ كانت حياتهم كلها ذكر للَّه وصلواتٌ وقُرْبَى ... وهذا عصر ُ... ، وما نحن فيه عصر آخر ... ، ونحن في أشد الحاجة لِمَنْ يُذَكِّرُنا باللَّه ورسوله ....

أما الذي يتمثل بقول رسول اللَّه عَلَّ " لا تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَت النَصَارَى المَسِيحَ بنَ مَرْيَمْ " وقوله عَلَى " لا تَجْعَلُوا قَبْرى عِيدًا ". فقد خانه الفهم والتبس عليه الأمر ...

فمن احتفل بمولده ﷺ .. فما أطرى رسول اللّه كما أطرت النصارى المسيح بن مريم .. وما قد جعل قبره عيداً ...

فما قال مسلم منذ بعثته رحتى اليوم أن محمداً إله ، ولا هو ابن اللّه ، وما جعل صورة لمحمدٍ علّقها في منزله ، ولاركع ولاسجد له ... ، ولاذهب إلى قبره فسجد وركع له ... ، ولاذبح على قبره ... ، والحمد للّه رب العالمين ...

فالإسلام محفوظ باللَّه ، والإيمان في القلوب محفوظ بنور اللَّه تعالى في الفطرة عند المسلمين ..

وعلى العموم: فإن الاعتراض على إقامة المولد لم يحدث إلاً من بعض العلماء، في القرن الثاني عشر الهجرى، بينما الاحتفال به يقام من قبل ذلك بقرون وقرون، ولم يعترض عليه أحد من العلماء..، وهذا يلفت الإنتباه...

وقد ذكر "ابن تيمية الحَرَّانِي" في كتابه " اقتضاء الـصراط المستقيم" ما نَصُّهُ " وكذلك ما يحدثه بعض الناس إمَّا مضاهاة للنصارى في ميلاد عيسى عليه السلام ، وإمَّا محبة للنبي وتعظيماً له ، واللَّهُ قد يثيبُهُم على هذه المحبة ، والاجتهاد ، لا على البدع " ، ثم قال فتعظيم المولد ، واتخاذه موسمًا قد يفعله بعض الناس ، ويكون له فيه أجرُ عظيم، لحسن قصده ، وتعظيمه لرسول اللَّه على كما قدمته لك "...

وأول من جعل المولد النبوى احتفالا رسميا في دولته ، كان هو

الملك " المظفر أبو سعيد كوكبرى بن زين الدين على بن بكتكين ".

وهو أحد ملوك منطقة " إربل " ، وكان عادلا حكيما شجاعا ، وله دور مشكور في تعمير الحرمين الشريفين ، وتمهيد الطريق اليهما ، وهو الدي عَمَّرَ الجامع المظَفَّري بسفح " قاسيون" ، وأقام دورا للضيافة للمغتربين ، وافْتَكَ كثيرًا جِدًّا من أسرى المسلمين لدى الفرنجة ، ودفع عنهم فديتهم ..

والمؤرِّخون يجمِعون على صلاحِه وتقواه وعِلمِهِ.

وهو غير من ذكرهم " الذهبيُّ " في " ميزان الاعتدال " بنفس الاسم وهم :

- المظفّر بن أردشير الواعظ.
- المظفّر بن سهل المعروف بعابد الشطِّ .
  - المظفّر بن عاصم .

وكما أن بعض المُحْدَثِين لايوافقون على اقامة المولد النبوى، فكذلك الكثير من علماء المسلمين الأجلاء الأفاضل العارفين باللَّه تعالى في كافة الدول الإسلامية من المغرب إلى الهند يستحبونه، ويؤيدونه ...

ونحن مع جمهور العلماء .. لامع القِلَّةِ الشَّاذَةِ منهم ... ، فإنَّ الأُمَّةَ الإسلامِيةَ لا تجتمعُ على باطِلِ .. كما قال بذلك رسول اللَّه عَلَيْ ...

وكُلُّ اجتماعٍ على طاعة اللَّهِ تعالى ، وحُبِّ رسوله ﷺ ، فيه الالتزام بشرع اللَّه والسُنَّةِ وإظهار الفرح والسرور على المسلمين ، بما

يرضى اللَّه ورسوله .. فنحن نرحِبُ بِهِ سواءً كان مولد رسول اللَّه ﷺ أو مولد أحد من بيت النبوة أو أحد الأولياء الصالحين ....

فما قصد المسلمون بذلك إلاَّ وجه اللَّهِ تعالى و محبَّة رسولِهِ ومحبَّة آل بيتِهِ ، ومحبَّة الأولياء والصالحين ... وكُلُّ هذا للهِ تعالى .. فإن اجتمعوا على ذلك ، فيجب أن نستفيد من هذا الاجتماعِ ونزيدَ في الدعوةِ إلى الله .. لا أن نُفَرِّقَهُم إلى اللهو في الدنيا والانشِغال بالشهواتِ .

هذا بِشَرْطِ أن نجتنب البدع فيها ، وأن يكون رائد المحتفلين هو القرآن والسنة والذكر ، وإطعام الطعام .. كما أمر اللَّه ورسوله .

رزقنا اللَّه تعالى وإياك حسن الأدب .. وتمام التأدُّب مع رسوله ﷺ وآل بيته وصحابته أجمعين ... وعلَّمَنَا مِنْ فضْلِهِ حقَّ رَسُولِه عَلَيْنَا فِي التَّعْظِيمِ والتوْقِيرِ،

ورزقنا مِنْ جُودِهِ وإِحسَانِه حقيقة محبته ظاهراً باطناً ... وجعلنا وإياكم من خيار محبيه .. ومن أصدق مجيبيه .. وجعلنا جميعا في كِتَابِه صلاة ، وتسليمات ، وبركات ، ورحمات ، ورضوانًا .. ورضوانٌ مِن اللّه تعالى أكبر ، عليه وعلى آلِه وصحبه ، و كُلِّ ولِي ، وكُلِّ تقِي ، وكُلِّ مؤمِنٍ ومؤمنة .... والحمد للّه ربِّ العالمين ...حتى يرضى عنا .. فنكون ممن رَضِيَ اللَّه عنهم ورضوا عنه .. وذلك هو الفوز العظيم ....

وهذا الباب لانهاية للكلام فيه .. فنكتفى بهذه الإشارات .. غير نقطة أخيرة نشير إليها باختصار ألا وهي:

## • هيراث رسول اللَّه :

فلعل سائلاً يسألْ فيقول: إنّ رسول اللَّه ﷺ قد انتقل إلى الرفيق الأعلى ...، وصحابته . والتابعون .. وخير القرون قد أفْضوا إلى ربِّهم .. ، وآلِ البيتِ المُحَمَّدِيّ .. قد طال العهد بينهم وبين جَدِّهِم ... وازدادت الفتن .. وعمّ الفساد ... فأين نحن من هذه الأنوار .. وأين هذه الأنوار منا .. !!!

نقول وباللَّه التوفيق:

ما كان اللَّه تعالى لِيُخْلِىَ أكوانَهُ من ذِكرٍ له حقٍ .. وآيةٍ له بَيِّنَةٍ .. ولاتقوم السَاعَةُ وعلى الأَرضِ من يقول اللَّه ..

ويقول ﷺ: "أُمَّتِى أُمَّةُ مُبَارَكَةٌ ، لايُدْرَى أُوَّلُهَا خَيْرٌ أَوْ ... حديث حسنٌ ، رواه ابن عساكر عن " عمرو بن عثمان " مرسلا...

ويقول ﷺ: " لَنْ تَخْلُو الأَرْضُ مِنْ أَرْبَعِينَ رَجُلاً مِثْلُ خَلِيلِ
الرَّحْمَنِ: فَبِهِمْ تُسْقَوْنَ وبِهِم تُنْصَرُونَ ، مَا مَاتَ منهمْ أَحَدُ إِلاَّ أَبْدَلَ اللَّهُ
الرَّحْمَنِ: فَبِهِمْ تُسْقَوْنَ وبِهِم تُنْصَرُونَ ، مَا مَاتَ منهمْ أَحَدُ إِلاَّ أَبْدَلَ اللَّه
مَكَانَـهُ آخر " .. وهـ و حـديث حـسنُ ، رواه الطبرانـيّ فـي الكـبير عـن
" أنس " ... وفي رواية " ثلاثين رجلا " ،

وقال: "الأَبْدالُ فِي هَذِهِ الأُمَّةِ ثلاثُونَ رَجُلاً .. قُلُوبُهُمْ عَلَى قَلْبِ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلِ الرَّحْمَنِ ، كُلَّمَا مَاتَ رَجُلُ ، أَبْدَلَ اللَّه مَكَانَهُ رَجُلاً " وهو صحيح ، رواه أحمد في مسنده عن " عبادة ابن الصامت ".

فلا تخلو الأرض .. ولنْ تَخْلُو من مُوحِّدٍ .. وذا كرٍ للَّه تعالى .. وداعٍ إليه جَلَّ شأنه ....

وقد مَدحَ اللَّه هذهِ الأَمَّة بدعوتهم إلى الخير ونهيهم عن المنكر ، حيث قال جل شأنه : ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱللَّهِ ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ كُنتُمْ طَآبِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْم لَعَلَّهُمْ تَكَذَرُونَ فَي اللَّهِ ﴾ (١)

فقارئ كتاب اللَّه تعالى .. ، والناطِق بحديث رسولِه على ... ، ومعلم النَّاس الفقه والأحكام الشرعية ... ، وكل داعية إلى اللَّه ورسولِه .. ، وكل ناصح للَّه ورسوله .. ، وكل أمر بمعروف .. ، وكل ناه عن منكر ... ، كل هؤلاء هم حملة دعوة الإسلام ، ويتحدثون بميراث رسول اللَّه على اللَّه عن الإسلام خيْرًا ...

وكذلك كُلُّ تقىًّ نقىًّ عابدٍ مخلصٍ ذاكرٍ مسبحٍ للَّه تعالى .. هو من حَمَلَةِ ميراثِ نبوة ورسالة رسول اللَّه ﷺ ...

و الصِّنْفُ الأول: هم دعاةٌ علماءٌ بشريعة اللَّه وسُنَّةِ رسولهِ ،

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آية : ۱۱۰. (۲) سورة التوبة آية : ۱۲۲ .

و الصِّنْفُ الثاني : عُمالٌ بكتابِ اللَّه تعالى وسنة رسوله عَلِيُّ ...

وقد يجتمع الصنفان في رجل واحد ، فَيُتِمُّ اللَّه عليْهِ نعمته ظاهرةً وباطنةً ، فيكون عالِمًا بشرع اللَّه تعالى وعالِمًا به جَلَّ شأنه ...

وليس مقصودنا من هذا التصنيف .. أنَّ العابد الذاكر للَّه تعالى قد يكون جاهلاً بالأحكام ، بلْ كِلاهُمَا – الصِّنْفُ الأول والثانى – لابُدَّ ، وأن يكون عالمًا بحدود الحلال والحرام والسُنَّةِ النَّبَوِيَّةِ ، فلا يبتدع ولا يُفَرِّطُ .. ، ولكن مقصودنا أنَّ لِكُلِّ واحدٍ منهما رسالة ، يُتْقِنُها ، ويدعو إليْها .. فالعلماء بالشّريعةِ يُحَدِّتُونكَ بالأسانيدِ ويفَنِّدُونَ أقوالَ الأئِمَّةِ وتصانيفهم .. ويتحدثون بالآراء المختلفة وهكذا .... والعابدون الذاكرون قد لايكون لهم باعٌ في هذه المسائل ، وإنَّمَا هُمْ قائمون بدعوة النَّاسِ إلى ذكر اللَّه ، وتدبيةِ نفوسهم ...

وعلى أيَّةِ حالة فالصِّنْفانِ لابُدَّ ، وأن يكون لهما ميزانٌ ظاهرٌ .. فلايتَعَدُّون حدود اللَّه تعالى .. ولابد أن يكونوا زهادًا فى الدُّنْيا .. خالصين فى سلوكهم إلى اللَّه تعالى ... ولا بُدَّ أن يكونوا أسوةً حسنةً ... وقدوةً صالِحةً ...

فمن ادَّعى العِلْمَ ، ولمْ يَزْهَدْ فى الدُّنْيَا ، ولايرى أَنَّها لا تسوَى عِنْدَ اللَّه جناحَ بعوضَةٍ .. فَمَا هُو بِعالِمٍ ولافقيهٍ ومنْ ابتغى منهما السُّمْعَةَ والشهرَة فى الدُّنْيَا ، فما لهُ عِنْدَ اللَّه وزنٌ ولا قدرٌ ... فإنَّمَا هُوَ يُطِيعُ هَوى نَفْسِهِ لا غَيْر .. والأعْمَالُ بِالنِّيَاتِ كما قال عَلَيْ ، فمن كانت هِجرَتُهُ إلى اللَّه

ورسولِهِ فهجرَتُهُ إلى اللَّه ورسوله ، ومن كانت هِجْرَتُهُ إلى دُنْيَا يُصِيبُهَا او امرأَةٍ يَنْكِحُهَا ، فَهجْرتُهُ إلى مَا هاجر إليه ...

وما كان كُلُّ صَحابَةِ رسول اللَّه ﷺ حُفَّاظًا لِكُلِّ كِتَابِ اللَّه ، ولا كانوا كلهم يروون كل أحاديث رسول اللَّه ﷺ ... ولكِنَّهُم كانوا كلهم حافظين لحدود اللَّه وأحكامِهِ ، وعاملين بسنة رسوله ﷺ .. كل على قدرِ طاقته وفهمه ...

وعند جمع القرآن .. ما كانوا يكتبون آيةً إلا بشاهِدَينِ عَدْلَين .. حفظاً وكتابةً .. حتى كانت آخر سورة التوبة التي شهد بها " خزيمة " كما سبق ذكره من قبل ... رَضِيَ اللَّه تعالى عن ساداتنا الكرام البررة ..

وكان هذا الحرص نفسه في تدوين أحاديث رسول اللَّه ﷺ .. حتى أنهم وضعوا عِلْمًا جديدًا اسمه الجَرْحُ والتَعْدِيلُ ، وذلك لتوثيق

الحديث والحكم على صِحَّتِهِ ، ومدى عدْلِ الرُّواة ، وتسلسلهم ، ومن رواه لمن .. ومتى رواه .. ومتى قابله ... الخ ، ومن المعروف عن " الإمام البخارى" رَضِىَ اللَّه عنه أنّه كان لايُوَثِّقُ حَدِيثًا ولايُدَوِّنُهُ إلا بعد التوثيق الكامِلِ لمَثْنِ الحديث ، والتأكد من أن الرواة عُدُولٌ .. ثم بعد كل هذا يصلى ركعتى الاستخارة لتدوين ذلك الحديثِ ....

وكذلك كلَّفَ" الإمام على "كرَّم اللَّه وجهَه .. " أبا الأسود الدوَّلِي" ، ليضع قواعد النحو والصَّرْفِ للغة العربية ، تيسيرًا للأعاجمِ الذين دخلوا في الإسلام ، خِلالَ الفُتُوحاتِ الإسلامية وحفاظاً على كتاب اللَّه تعالى تلاوةً وكتابة ...

وبانتشار الصحابة في الأمصار المفتوحة بدأ ظهور علماء "الفقه " وبدأ تبويبه في نهضة عظيمة ... وظهر النبوغ في رجال الأمة الإسلامية ، ... وأسست المدارسُ والجَامِعاتُ ، وكانت بدايتها كلها في المساجد سواء في المدينة المنورة أو في العراق ، والشام ، ومصر ، والمغرب ، والأندلس..

وكان الذين يتعرضون للتدريس والتعليم يُجَازُونَ أولاً من مشايخهم في هذا الفن الذي يدرِّسُهُ كُلُ منهم لتلاميذه ... فهذا في تلاوة القرآن الكريم .. وهـذا فـي روايـة الحـديث عـن رسـول اللَّـه عَنِي الكيفة وأبوابه .. وآخر في اللغة وفنونها ... وكلهم يتصل بسلسلة مشايخه وأساتذته إلى رسول اللَّـه عَنِي .... فالقرآن وتلاوته إلى رسول اللَّه.. والأحاديث ورواياتها إلى رسول اللَّه .. والفقه وأحكامه إلى رسول

اللَّه ﷺ إمَّا قولاً .. وإمَّا فعلا .. وإمَّا تقريراً.. والتقرير معناه أن الرسول ﷺ رآه فأقرَّهُ ، ولم يعترض عليه ....

فالجميع شيخهم هو رسول اللَّه ﷺ ... ومنتهى علمِهِم إلى رسولِ اللَّه ﷺ ...

وهذا ميراثه ، الذي يعملون فيه وبه .. وكانوا –عليهم رِضْوانُ اللَّه – يروون الأحاديثَ النَّبَوِيَّةَ بأسانيدها .. فيقولون حدَّثنا فلان .. عن فلان .. عن فلان عن رسول اللَّه ﷺ ، أنه قال أو فعل كذا وكذا .

وفى نهاية القرن الثانى الهجرى .. وكان العالم الاسلامى قد توسّع واستقرَّت أركانه .. ، وازداد دخله وتوسَّع الناس فى معيشتهم ودنياهم .. فظهر من ينادى بالزهد ، ويتكلم فى المعارف الإلاهية والأمور التربوية النفسية ، والأنوار الروحية ، وكانوا ينتسبون فى شأنهم هذا إلى سلسلةٍ متصلةٍ إلى رسولِ اللَّه على من خلال " أبى بكر الصديق " و "على بن ابى طالب " و " سلمان الفارسى " وغيرهم من الصحابة ، فلما عرفوا بالزهد وكثرة الذّكر المجرد للَّه تعالى والورع والصّلاح .. وكان عهد الصحابة قد انقضى وكذلك التابعين ، فقد أطلق الناس على أصحاب هذا المنهج مسمى " الصوفية " ... إمّا نسبة إلى أهل الصُفّةِ زمن رسول اللَّه الذين كانوا شِبْه متفرغين للعبادة والجهاد مع رسول اللَّه النبية إلى الصفاء الروحى الذين كانوا يعيشون فيه ويتحدّثون عنه ... ، وإمّا نسبة إلى لباس الصوف الخشن ، الذي يُعتبرُ عنواناً ودليلاً على زهد لابسِه في الدنيا وزينتها ....

وكان بينهم الحكيم "محمد بن على الترمذى "، و "الحسن البصرى " و " جعفر الصادق" و " موسى الكاظم " و " ابن سيرين" و"حبيب العجمى" و"داوود الطّائى رفيق أبى حنيفة النعمان" و " والنون المصرى الأخميمي" و" الحارث المحاسبي " والإمام " القُـشيرى " و"معروف الكرخي " صاحب الإمام " أحمد بن حنبل " ...، وغيرهم ...

ثم ظهر من أعلامهم الإمام "الجُنَيْد" و" السُهرَوَرْدِى الكبير والصغير".. وبهما مع "السرَّاج الطوسى" بدأوا فى تدوين منهجهم ليكون موثقاً لهم .... رضِى اللَّه عنهم جميعًا

ثم جاء من بعدهم من شطح في كلامه ، وتحدَّث عمًّا يقولون عنه "وحدة الوجود" و " الحلول والاتحاد " ، وأمثال هذه الفلسفات ، التي كانت سمة عصرهم ، حيث ظهر عُلماء الكلام .. وأهل المناظرات والجدل... في كُلِّ نواحي الحياة الثقافِيةِ الإسلاميةِ آنذاك ..... ، مما حدا ببعض علماء عصرهم أن يحاربوا من شَطَحَ منهم ، وتعرض الكثير منهم لمحنٍ وابتلاءاتٍ ، حصاداً لكلامهم ، وفلسفتهم ، ورمزيتهم في التعبير ، وكناياتهم الخفيَّة في الحديث ..

فأخذ العلماء عاطلهم بباطلهم ، وهاجموا الجميع دون تفرقة بين الغَتِّ والثمين ، ولم يفرقوا بين طوائفهم ، وشاطحهم ، ومعتدلهم ..

وكان من المهاجمين لهم الإمام "إبن تيمية الحرَّاني ... ولكن تلميذه" ابن القيم "اعتدل في هجومه عليهم ..

وخصَّ من شطح منهم بالقول أو الفعل بالاعتراض عليه ، ووافق المعتدلين منهم ، ورأى أنَّهم هم أهل السنة والجماعة ...

ويذكر التاريخ مناظرةً مشهورةً بين " ابن تيمية الحرَّانِي الدِمَشْقِي " و" ابن عطاء اللَّه السكندري " بالقاهرة ... ، حيث كان اعتراض " ابن تيمية " على الانحرافات التي حدثت في بعض طوائف الصوفية ، وليست الصوفية نفسها ، وكذلك ليست كل طوائِفِها ... وأوْضَحَ " بن عطاء اللَّه " له فسادَ هؤلاء الشاطحين في أفعالهم ، أو أحاديثهم ، وبَيَّن "لابن تيمية " بعض مقاصد و رموز الصوفية في كلامهم ، وكيف أن لها مغزى شرعيًا صحيحا .. ، مما حدا " بابن تيمية " في النهاية بأن يسلم " لابن عطاء " بصِحَّةِ منهجه .. وتحفظ فقط على الشاطحين من الصوفية ...

وقد كان هذا اللقاء في أواخر سنيِّ حياة "ابن تيمية"، وبعد خروجه من السجن ... وراجع كتب التاريخ لمزيد من التفاصيل ...

وقد أنبتت هذه الطائفة عُلمًاء أجِلاًء ، في علوم الشريعة والحقيقة معاً ، "كابن دقيق العيد القوصى " ، و" العزّبن عبد السلام " ، و " ابن عطاء اللّه السكندرى " ، و " أبى الحسن الشاذلى " ، و " الإمام الرفاعى " ، و "السيد أحمد البدوى " ، و "أبو الحجاج الأقصرى " ، و "السيد عبد الرحيم القناوى " ، و " أبى العبّاسِ المرسى " ، و" إبراهيم الدسوقى " ... وغيرهم الكثير ...

وكذلك من أشياخ الأزهر القدامي والمحدثين ومن العلماء بالدولة الإسلامية ، ومنهم " ابن عابدين الحنفي الدمشقي " ، والإمام

"النـووى "، و "عمـر بـن الفـارض "والإمـام "الجـوينى "، والإمـام "مكين الدين الأسمر "، والإمام "الشعرانى "، والإمام "الفولى اليمنى"، والشيخ "أحمـد الـدردير "، ومـن المحـدثين مثـل الـشيخ "عبـد الحلـيم محمود"، و"إبراهيم ابو العيون "، و "محمد أبو العيون"، و"الجعفرى"، و"الشرقاوى"، و"الشبراوى"، و"ابن فتح اللّه"، و"السبكى"

ومن تركنا ذكرهم خوفا من الإطالة هم أضعاف من ذكرنا ....

ولكن لاحظ أن كل هؤلاء الورثة لابد وأن يكونوا مُجَازِين من أهل الإجازة... وبمعنى أدق .. فقد قلنا أن رواة الحديث وقارئ القرآن وأئمة الفقه و كل العلوم الشرعية ، كانوا دائما يذكرون نسبهم الروحى وسلسة أئمتهم حتى ينتهوا بها إلى سيدنا رسول اللَّه على ..

وكذلك هذا ما يجب في أهل الباطن وحملة الأنوار النبوية ومربيً الأرواح والأنفس .. فلا بد أن تكون لهم سلسلة تنتهي بهم إلى رسول اللَّه على ... بل ولا بد أن يكون لهم شاهدان عدلان على الأقل على صدق دعواهم ....

فليس كل من ادعى العلم نسلِّمُ لهُ بِعِلْمِهِ ... وليس كل من طلب الكلام في العلم نُسلِّمُ له بِعِلمِه وكلامِه دون سند له في علمه ...

والتربية الروحية شأنها خطير ... وخطرها جليل ... والخطأ فيها قاتل ومميت للنفس والروح .. فلا بد أن يكون لمُدِّعي هذا الأمر من ثبات وتثبُّتٍ لا يقبل الشك .. وليس بدعواه هو فقط بل بشهادة الشهود ...

وفى النهاية كُلُّ حسابه على اللَّـه تعالى .. وهـو أعلم بمـن اتقى... والإشارة تغنى عن العبارة ... وأهل هذا الفنِّ يفهمون ما أقصده .....

وقد عاصرنا بعضا منهم – من فضل اللَّه علينا – وكلهم رَضِىَ اللَّه عنهم قد ظهرت على أيديهم كراماتُ وفتوحات تؤيد صدق منهجهم ... وصدق انتسابهم الى جدِّهم الأعلى سيدنا رسول اللَّه ﷺ ... وهل هناك كرامةُ لِوَلِى ً أعظم من هداية اللَّه تعالى للخلق على يديه .. وتغيير قلوبهم إلى حب اللَّه ورسوله عليه الصلاة والسلام !!!

وكل هؤلاء القوم – كما سمعنا منهم أو قرأنا لهم – مذهبهم هو مذهب أهل السنة والجماعة .. وما كانوا يحيدون عن سنة رسول اللّه عليه الله عليه الملة ...

ثم تميَّز كُلُّ منهم بمنهج تربوى فيه ذكر اللَّه تعالى ، وتربية النفس ، وتقويتها ، وتنقيتها ، وتطهيرها من أدناسها ....

رَضِىَ اللَّه تعالى عنهم جميعا وعنا معهم .. وألحقنا بهم على خير بإذنه تعالى ...

كل هذه الأصناف التي ذكرنا ومن شابههم من الرجال .. هم من ورثة وحملة ميراث وأمانة سيدنا رسول اللَّه ﷺ ...

وقد كان لهذه الطرق الصوفية اليد الطولى فى نشر الإسلام فى الهند، وشرق آسيا، وأفريقيا ...، وجهاد السادة الأدارسة والسنوسية فى غرب ووسط افريقيا، وكذلك نشاط السادة القادرية .. مشهود له فى وسط وجنوب السودان، بما أقاموا من خلوات فيه، وكذلك خانقاوات للتعليم

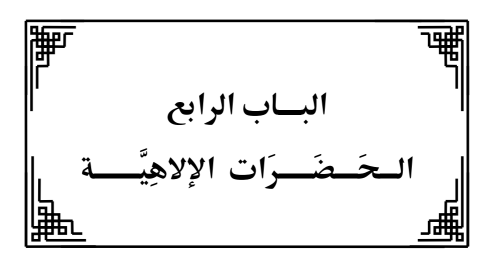
ونشر الدين وتعليمه ، وذكر اللَّه وعبادته ، وكذلك في محاربة المستعمرين الأجانب ، وكذلك كان لهم تاريخ مشرف في الحروب الصليبية على الشرق... وأرجع إلى كتب التاريخ لمعرفة التفاصيل لمن يريد المزيد ...

وإن كانت بعض هذه الطرق قد انحرفت قليلا عن مسارها الشرعى حديثا ... فان هذا لايدعونا الى تعميم الحكم على الجميع ...

وما الجهل الذى أحاط ببعضهم ، إلاَّ جزءٌ من الجهل والفساد ، الذى ظهر فى الأُمّة الإسلامية كلها .. وهم جزءٌ من الأُمّة يصيبهم ما أصابها ... ، وكما أن الإسلام برئ من هذه التجاوزات ، على مستوى الأمم والشعوب الإسلامية ... ، فكذلك الصوفية بريئة مما حدث لبعض طوائفها من انحراف ... فلا الإسلام نفسه مُتَّهم .. ولا الصوفية نفسها مُتَّهمة .. بل يوجه الإتهام لمن يقومون بالتطبيق ...

ولاتخلو الأرض .. ولن تخلو حتى قيام الساعة من أمثال هؤلاء الورثة .. إكراما لرسول اللّه على ... وتصديقا ، وتأكيدا لدوام رسالته .. وبركات أنواره ....، رَضِىَ اللّه عنهم جميعاً ... وألحقنا بهم نسباً وحسباً.. وأمدّنا بأمدادهم ، وأنوارهم ، وأسرارهم المستمدة كلها من أمدَاد وأنوار وأسرار صاحب الشريعة رسول اللّه على المبعوث رحمة للعالمين أجمعين...







#### • العضرة:

لا نريــد الــدخول فــى تعريفـات فلـسفية .... ولا أن نتَقَيَّــدَ بكلام غيرنا ....

لذلك نقول ببساطة ، أن الحضرة هي الحضور ... من حضر ... يحضرُ حُضُوراً .. فهو حاضرُ ونحن في حَضْرَتِهِ ...

والحاضِرُ هو ضِدُّ الغائب ... فَمَنْ حَضَرَكَ فأنت في حَضْرَته .. وإنْ كان العُرْفُ قد جرى على نسبتها إلى من هو أعلى مقامًا ... فتقولُ أنت في حضرةِ السلطان ، وليس السلطانُ في حضرتك ...

وباختصار .. فكلُّ حاضرٍ أعلى منك مقاما فأنت تكونُ فى حضرتِهِ ... وهى كذلك كلمة تعظيم .. فتقول حضرةُ السلطان .. وحضرةُ مولانا ... وهى بدلك إشارةٌ لطيفةُ إلى عظمة مَن تحفُهُ .. ذلك أنَّ عظمة وهيبة من نتحدَّث عنه تتجاوزُ شخصه وتعمُّ المجلِسَ كُلَّه .. وتُسيطِرُ على المكان الذي يُوجَدُ هو فيه ...

وهـذا التواجـدُ لمـن نعنـى فـى مكـانٍ مـا .. يجعـلُ للمكـانٍ والمجلِسِ صفاتٍ وخواصًا مستمدّة مـن صفاتهِ ... مـن عظمـةٍ أو كـرمٍ أو عِلْمٍ أو بأسٍ .. وغيرها ..

والغريبُ أن هذا الاحترام للسلطانِ ولحضرتِه ولمجلِسهِ يكون في حضور السلطانِ أو في غيابهِ ... فلو دخلتَ قاعةَ المُلْك، ولم يكن المَلِكُ حضور السلطانِ أو في غيابهِ ... فلو دخلتَ قاعةَ المُلْك، ولم يكن المَلِكُ حاضِراً فيها ، فلا يجوزُ لك أن تجلس على كرسيِّ العَرْشِ ، ولا يجوز لك أن تعبث بممتلكاتهِ في القاعةِ ... اللَّهمَّ إلاَّ في حدود ما أمر هُوَ ، وَسَمَحَ بِهِ ، لِحِكْمَةٍ هو يراها ...

و المُلـْك غـيرُ الحـضرةِ ... فالمُـلْك هـو كُـلُّ مـا بـسطَ المَلِـكُ سـلطانه عليــهِ .. ، وأنــت ملــزمُ بتطبيــقِ قوانينِــهِ وتــشريعاتِهِ فــى مملكتِهِ ... فلا بُدَّ من طاعتِهِ .... واحتِرام حُـدودِهِ ... فإن لم تفعل فقد دخلت تحت طائلة عقابه.

ولكن الحضرةَ غيرُ ذلك ....

فأنت فى الحضرة مطالب بالأدب العالى الذى يناسب حال المَلِكِ، حتى تنال رضاه عنك ومحبته لك ... وهذا يستلزم منك معرفة بصفاته وخُلُقِه .. فتعرف كيف تسترضيه إذا غضب .. ومتى وكيف تحادثه لتستجلب كرمه وإحسانه وعفوّه ... ومتى تُقْدِمُ ومتى تُحْجِمُ .. وهكذا.

فَمُجالَسَةُ الملوك يلزمها غير اتباع الأوامر والنواهي، الأدب العالى والذوق والحسُّ المرهف في حضرة المَلِك ...

والخطأ في حضرة الملك .. ليس كالخطأ بعيداً عن مجلسه ...، فإن الصغيرة قد تودى بصاحبها إلى الهلاك .. فإن السائر على قمة جبل لاتكون زلة قدمه كالسائر على الأرض ...

وكذلك أهل حضرة المَلِكِ يكونون هم أغنى الناس بعطاياه وهداياه ... ويكون لهم عند المَلِكِ كلمة وشفاعة في رعيَّته ... وكذلك يكونون على خطر عظيم خوفا من أية زلَّةٍ مهما صغرت ....

وخلاصة ما نعنيه ، هو أن أهل حضرة السلطان هم خلاصة قومه .. وأهل الثقة وأصحاب سِرِّهِ ، وموقع نظره وكرمه ، وهم كذلك أهل المعاناة مع أنفسهم وأرواحهم ، للوصول إلى الأدب العالى اللازم للحضرة ...

#### • العضرة المعمدية

هذا ما نعلمه وما جرى به العرف بين أهل الدنيا ....

وانظر إلى قوله تعالى: ﴿ يَنِسَآءَ ٱلنَّبِيّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُنيّنِةٍ يُضَعَفْ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ۚ وَكَابَ ذَالِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرًا مُنيّنِةٍ يُضَعَفْ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ۚ وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرًا اللهِ وَمَن يَقْنُتُ مِنكُنَّ لِلّهِ وَرَسُولِهِ، وَتَعْمَلُ صَلِحًا نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرّتَيْنِ وَأَعْتَدُنَا لَهَا رِزْقًا كَرِيمًا ﴿ يَنِسَآءَ ٱلنّبِيّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِن ٱلنِّسَآءِ ۚ إلنّ اللّهَ يَن النّبِي لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِن ٱلنِّسَآءِ ۚ إِن ٱتَقَيّتُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلّذِي فِي قَلْبِهِ مَرْضُ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبرَّجْنَ تَبُرُّجَ تَبُرُّجَ مَن ٱلصَّلُوةَ وَءَاتِينَ ٱلرَّكُوةَ وَأَطِعْنَ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ مَا الرِّحِسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَرَسُولَهُ وَاللّهُ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّحِسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمْ تَطُهِيرًا ﴿ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّحِسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمْ تَطُهِيرًا ﴿ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّحِسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهَرَكُمْ تَطُهِيرًا ﴿ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّحِسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهَرَكُمْ تَطُهِيرًا ﴿ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّحِسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمْ تَطُهِيرًا ﴿ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّحِسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهَرِكُمْ تَطُهِيرًا ﴿ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّحِسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمْ تَطُهِيرًا ﴾ (ا)

وواضحُ من هذه الآيات أنَّهُ وإن كانت هذه الآداب يجب أن تلتزم بها المرأة المسلمة على إطلاقها .. فلا تخضع بالقول ، ولا تتبرج ، ويجب أن تتقى اللَّه تعالى ، وأن تطيع اللَّه ورسوله ، ولكنها تَخُصُ أهل بيت رسول اللّه على بمزيدٍ من العناية والآداب، ويخبرهن اللّه تعالى ، أنَّهُن ّ لَسْنَ كعامَّةِ النِّسَاءِ . فإنَّهُن ّ أهل بَيْتِ ويخبرهن اللّه تعالى ، أنَّهُن ّ لَسْنَ كعامّةِ النِّسَاءِ . فإنَّهُن ّ أهل بَيْت

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية: ٣٠ - ٣٣

رسول اللَّه ﷺ ... ويَعِشْنَ في حضرته الدائمة المُنيرة بنور اللَّه تعالى ... لذلك فالثواب فيها مضاعف والتحذير أشدّ .. واللَّه سبحانه تعالى أذهب عنهن الرجْسَ ، وطَهَّرَهُنَّ تطهيراً إكراما لمعيَّة وحضرة رسولِهِ ﷺ ... ولذلك فَهُنَّ لَسْنَ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ ...

ويقول تعالى : ﴿ لَا تَرْفَعُواْ أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُواْ لَهُ مِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴿ ﴾ (١) .

ويقول: ﴿ لَا تَجَعَلُواْ دُعَآءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآءِ بَعْضِكُم بَعْضًا ﴾ (ً).

كل هذا من آداب الحضور في مَعِيَّةِ رسولِ اللَّهِ عَلَيْكُ ....

ونستطيع القول بأن المجالسين لحضرة عظيم من العظماء ، يلزمهم الأدب العالى المناسب لمقامه .. فضلا عن أن حواسَّهُم من سمع وبصر وعقال لابد وان تكون حاضرة ، لصاحب الحضرة ... أعينهم عليه ... وأسماعهم معه ... وعقولهم مع أحواله .. ولايصِحُّ ولايجوزُ لَهُم أنْ يَنْشَغِلُوا

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات آية : ٢ . (٢) سورة النور آية : ٦٣.

عنهُ بأى شاغل سِواه ، ولا أن يصرفوا أنظارهم إلى موجودٍ غيره ....

فإذا ذكرنا أن آل بيت النبى الله ولهن آداب خاصة .. وأحكام مخصوصة لحضور حضرته والله المريف بينهم ... فإن هذا ينطبق بلا شك على من فتح الله عليه ، وأكرمه برفع الحجب عنه ، واستشعر وجود أنوار رسول الله الله عليه ...

وقد سبق لنا القول بأنَّ نور محمدٍ عَلَيْ يسرى بالهداية في البشر أجمعين ... وأنَّه لا يصدر فعلُ يرِّ مِنْ مَخْلُوقٍ ، إلاَّ بسَرَيانِ نُورٍ مُحَمَّدٍ عَلَيْ فيه ...

فالذين يستشعرون هذا النور معهم ... ويتذوقون هذه المعانى العالية.. فهم فى الحقيقة يكونون فى أنوار الحضرة المحمدية .. وأسرار الحضور النبوى .. فيكون لهم أدبٌ خاصٌ فى مجالِسِهم وحديثهم ومعاملاتهم ... وعلى قدر حضورهم فى هذه المَعِيَّةِ المُبَارِكَةِ ... على قدر ما يكون سُمُوُّ أخلاقهم ... على قدر ما يكون سُمُوُّ أخلاقهم ، على قدر ما يكون حضورهم فى هذه وعلى قدر ما يكون حضورهم فى هذه المَعِيَّةِ المُبَارِكَةِ ... انظر إلى الواقعة المشهورة التى يذكرها كُتّاب السُّنةِ الشريفة ... حيث كان "أبو بكرٍ " جالسًا فى مجلس رسول اللَّه عَلَى.. فجاءَ رَجُلُ وسبَّ "أبا بكر " رضى اللَّه عنه .. و"أبو بكر "صامت لا يردُ ألى فلما ردَّ "أبو بكر" على الرجل قام ورك المجلس ، فلحق به "أبو بكر " ، سائلاً رسول بكر" على الرجل قام ورك المجلس ، فلحق به "أبو بكر " ، سائلاً رسول عنّاكَ وَأَنْتَ صَامِتُ فَلَمًّا رَدَدْتَ أَنْتَ ذَهَبَت المَلاثِكَةُ وحَضَرَ الشَيْطانُ وَلا أَبْكِلُ فَي مَجْلِس يَحْضَرُهُ الشَيْطانُ "...

فحضرةُ رسولِ اللَّهِ ﷺ .. هي النور .. والبرُّ .. والطاعةُ للَّهِ عَلِيْ .. تعالى.. والخير كُلُّه .. ولايكون فيها الشُّ .. ولايكون لإبليسَ فيها جلس...

فعبادُ اللّه تعالى الخالصين المخلصين .. يعيشون في حضرة رسول اللّه على .. تحيطهم أنوار النبوة والرسالة .. وأنوار الهداية والطاعات ... ومن هنا كان قول كثير من الصالحين أمثال " أبي الحسن الشاذلي "و"أبي العباس المرسى " وغيرهم ،" لو غاب عنى رسول اللّه على طرفة عين ما عددت نَفْسِي من المؤمنين" ...

وكلامهم هذا ، يلتبس على بعض الناس الذين يُحَجِّرُون تفكيرهم وحدود عقولهم بالماديَّاتِ ، وقوانين الأرض الماديَّة .. فهم يتصورون حضوراً عادياً كحضور البشر .. ويتساءلون كيف لايغيب عنه رسول اللَّه .. وأين هو من رسول اللَّه !!! مكاناً .. وعصراً ..!!

ولعل الأمر الآن قد وضح للقارئ ... ومقصود القائلين قد ظهر بهذا الإيضاح ... بل أنّنا مِن حَقّنا أن نتمادى في شرح هذا الأمر .. فلا نَحْصُرُ المعنى المقصود من ساداتنا أصحابِ هذه المقولة بما قد شرحناه ..

فما المانع أن يكون لحضور رسول اللَّه ﷺ حضوراً آخرَ غيرَ حُضُور أنوارهِ وأنوار هدايته ..!!

يقول ﷺ: "مَنْ رَآنِي فِي المَـنَامِ فَسَيَرانِي فِي اليَقَظَةِ وَلا يَتَمَثَّلُ السِّيْطانُ بِي"، وهو حديثُ صحيحُ ، رواه البخارى ورواه مسلم ورواه أبو داوود وكلهم عن " أبي هريرة ".

فإمكانية رؤية رسول اللَّه ﷺ يقظةً أمرُ قائمُ ومحتملُ بنصِ حديثِ الرسول ﷺ .. وهي بشرى منه ﷺ ما بعدها بشرى ...

ولسنا في احتياج إلى شرح ولاتأويل لهذا النّس الصّريح الواضح ... وقد ألّف الإِمام"جلال الدين السيوطى "رضى اللّه عنه الواضح ... وقد ألّف الإِمام"جلال الدين السيوطى "رضى اللّه عنه كتاباً باسم" تنوير الحَلَكِ في إِمْكَانِ رُؤْيَةِ النّبيّ والمَلَكِ"، يمكن للقارئ الرجوع إليْهِ .. و" الإِمام السيوطيُّ "حُجَّةٌ وتَبْتُ رضى اللّه عنه، ولاينْكَرُ عِلْمُهُ ولا فَضْلُهُ .. وقد أثبت في كتابه إمكان رؤية الملائكة والأنبياء يقظة ، وساق الكثير من الأدِلّة والبراهين على ذلك ...

ولاتنس أننا نتحدث عن مستوىً إيمانيً رفيع .. وأرواح عالية طاهرة .. صَفَتْ وَتَخَلَّصَت من حُجُبِ النفس ، وشهوات الدُّنيا .. واستنارت الأرواح بنور اللَّه تعالى ، فجازَ لها أن ترى ما لايراه غيرها ، من البشر العاديين ، الذين لايتورعون أن تنظر أعينهم إلى حرام .. لذلك فهم يتعاملون مع عوالم أخرى غير عالم الملك والشهادة ...

وقد رأى رسول اللَّه ﷺ نبى اللَّه "صالح" ونبى اللَّه الحرام .. كما " هود " على حمارين أشهبين ، يحُجَّان إلى بيت اللَّه الحرام .. كما رأى " موسى " عليه السلام ، قائما يصلى في قبره ..

ورسول اللَّه الصادق المصدوق لم يُسبِيِّنْ كيف رآهم .. بل ترك الكيفية لأهل مثل هذه الرؤى .. ولابد لكل مؤمن باللَّه ورسوله أن يُصَدِّقَ قوْلَ الصادق الأمين عَلَيْ .. ولا يَشُكُ في إثبات الرؤية له..

ويبقى على أهل هذه الرؤى أن يشرحوها ، لمن يستوعب عقله هذه التحليلات والتفسيرات .

فنحن نقبل مقولة ساداتنا الكرام على وَجْهَىْ تفسيرها .. وحسابهم على اللَّه تعالى ..

وكل ما أردنا قوله باختصار .. هو أنَّ رُوحَ رسول اللَّه ﷺ العالية القدر .. السامية المقام .. والتي هي ملئ الكون كُلِّه .. ومصدر النور للخلائق كُلِّها .. لها أن تتمثل لمن أكرَمَهُ اللَّه بِهَذا الشرف .. فيحظي بالرُّؤْيَةِ الشَّريفَةِ .. ورُبَّمَا بالحديث والخطاب أيضاً ..

ولسنا أولُّ مَنْ قال بِهذا الأمْرِ .. بلْ هُوَ مُتَواتِرٌ بِينِ الصَّالِحِينِ ، منذ عهد الصحابةِ رضوانِ اللَّه عليهم وحتى يومنا هذا ...

ومن وافقنا على ما نقول فقد أصاب حقَّ الحقيقة .. ومن أنكره علينا فحسابه وحسابنا على اللَّه تعالى ..

وخلاصة قولنا هذا هو أنَّ لروحِ رسول اللَّه ﷺ حضرةً عظيمةً في الكون كُلِّةِ، تسرى بها وفيها أنوار الهدايةِ، والتوحيدِ، والتعظيمِ، والتقديس لرب العالمينَ جَلَّ شَأْنُهُ..

وهـذه الحـضرة القائمـة ، تـسبح فيهـا الأرواحُ المُحِبَّـةُ لرسـول اللَّه ﷺ .. والتي تستمدُّ أنوارها من أنوار الحَضْرَةِ المُحَمَّدِيَّةِ ، والتي هي بدورها قبس من نور اللَّه تعالى ..

فمحمد ﷺ هورحمة اللَّه للعالمين بنص القرآن الكريم ... وهو

عَلَىٰ .. هداية اللَّه للعالمين .. وهو عَلَىٰ نور اللَّه للعالمين .. وهو عَلَىٰ قبل هذا وبعده ، عبْدُ اللَّه ورسوله .. وما ذكرنا في مدحه إلاَّ ما مدَحَهُ بِهِ ربُّ العِزَّةِ جَلَّ شَأْنُهُ ، بلا إفراطٍ ولا تفريطٍ .. صلى اللَّه عليهِ وعلى آلهِ وصحبهِ والتابعين وعلينا وعلى عباد اللَّه الصالِحين أجمعين ، من أهل السموات وأهل الأراضين ...

وحُضًارُ الحضْرَةِ المُحَمَّدِيَّةِ السَّنِيَّة يكتسبون أدباً عالياً.. وأخلاقاً سامية .. مِن هذهِ المَعِيَّةِ المُباركةِ .. فالأرواح تسقى بعضها بعضاً .. وتتآلف وتتوادُّ .. وما في الحضرة المحمدية إلاَّ أنوارُ النُّبُوَةِ والرسالة .. فروح رسول اللَّه عَلَيُّ تسقى جُلاَّسَهَا من هذين المعينين الصافيين .. فيصير جُلَسَاؤُهَا من حملة ميراث النبوة والرسالة .. فهم ينهلون من معين نور رسول اللَّه عَلَيُّ ، ثم يُشِعُونَ بدورهم على من حولهم من الخَلْقِ .. فيصير لكل روح منهم جلساؤها أيضاً ..

وحيث أن لكل روح طاقةً ... وقوّةً ... وصفاتٍ ذاتيةٍ لها .. لذلك يصبح لِكُلِّ روحٍ نوراً خاصًا بها ، يتلون بلون طباعها ، وطاقتها ، وقوَّتها ... ، مثلها كمَثَلِ القِنْدِيلِ المنيرِ فإِنَّ لونَ نورهِ يتلونُ بلونِ زُجَاجِهِ ...

والكُلُّ مصدره رسولُ اللَّه ﷺ ... وإن تَبَايَنُوا في الظَّاهِرِ، واختلفوا في الطَّاهِرِ، واختلفوا في المشارِبِ ... ، وتنوَّعُوا في الأنوار ... ولكنهم يجمعهم جميعا إطار شريعة رسول اللَّه ﷺ ... ويحيطهم سياجُ سُنَّتِهِ المباركة .. فهم جميعا يقتفون أثر قدم رسول اللَّه ﷺ .. ولايحيدون عنه قَيْد أنملة ..

ولعل السبب في هذا التنوع في المشارب والأنوار ، هو أن روح رسول اللّه على وهي الروحُ الأعظمُ ، قد حَوَتْ من الأنوار والأسرار ما

لاتستطيع روح أُخرَى أن تتحمله ... لذلك فَكُلُّ روحٍ تنهل على قدرها وعلى قدرها وعلى قدر ما هيأها اللَّه له ... فتتشعب أنوار النبوة والرسالة فيهم أجمعين..، فيصبح لكل منها نورٌ خاص بها ... ، ولكنه في الحقيقة مستمد من نور محمد على الجامع الشامل ...

ولأزيدك إيضاحا ....

انظر إلى عبادة رسول اللّه على ... قيامُ بالليل حتى تتفطَّرَ قدماه الشريفتان ... أدنى من ثلثى الليل .. ونِصفَهُ .. وتُلُثَــهُ ... وأذكارُ فــى الصَّبَاحِ.. وأذكارُ في الضُّحى .. وأذكارُ وتسبيحُ بالعَشِىِّ .. وأذكارُ وتسبيحُ العَشِىِّ .. وأذكارُ وتسبيحُ عند كل حالة من قيام ، وقعود ، ونوم ، واستيقاظ ، وسعى .. ورضا ، وغضب ، وشكر ، وخوف ، ورجاء .. وصحة ومرض .. ، وغنى وحاجة..، وغيرها .

وفى كل حالة من هذه الحالات تجد لرسول اللَّه ﷺ دعوات شتى .. وتسبيحات متنوعة ...

ولايستطيع عابدُ - مهما بلغ في عِبَادَتِه - أن يتمثل بجميع ما كان يفعله رسول اللَّه عَلَيْ أن نجتنب ما نهانا عنه .. وأن نكلُفَ مِنَ الأَعمال ما نطيق .. أي أن نأخذ من أعمال البرِّ قدر ما نستطيع ...

هذا من جهة الأعمال والأفعال .. وناهيك بأخلاق رسول اللّه ﷺ سمواً وعلواً .. ومن منا يستطيع أن يتخلق بخلقه ، من قال عنه ربه ﴿ وإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيم ﴾ .. !!

فكلُّ يَأْخُذُ من هذا الأخلاق على قدرهِ هو .. من كرم .. ، وحياء ... ، وصبر .. ، وعفو .. ، وسماحة .. ، وفتوة .. ، وحلم .. ، ورحمة .. ، وصبر

وشكر ... ، وغيرها من حسن الخلق ...

وكُلُّ عملِ بِرِّ .. وكل فعل خيرٍ .. فإن رسول اللَّه ﷺ قد قام به على الكمال والتمام كما يُحِبُّ اللَّه تعالى ... وكُلُّ خُلُقٍ سَنِىً قد اكتمل فى رسول اللَّه ﷺ .. وما فى رسول اللَّه ﷺ .. وما فى رسول اللَّه ﷺ الايكتمل فى غيره ، بل كل من سواه يأخذ منه على قدره .. سواءً كان نبياً أو مُؤْمِنًا ...

فمن تَمَيَّزَ من البشر بِكَثْرَةِ الصلاةِ مثلاً .. فقد استمدَّ من رسول اللَّه فقد أنوار الصلاة .. ومن تميز بكثرة التسبيح والتقديس للَّه تعالى ، فقد استمدَّ مِنْ رسولِ اللَّه عَلَى بعض هذه الأنوار .. ومنْ تَمَيَّزَ من البشرِ بكثرةِ الصيام .. أو بقيام الليل .. أو بحسن الدعوة إلى اللَّه تعالى .. فقد أخذ من هذه الأنوار في رسول اللَّه عَلَى ..

لذلك تتفاوت الأنوار وتتميز في ورثة رسول اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه الله على على على على قدر ذاته وأعماله وأحواله .. ولكنَّهَا كُلُّها مُجْتَمِعَةً تصير إلى نور محمد الأنوار ...

وقد سبقت الإِشارة إلى أنَّ النُّورَ العادى تراه أنْتَ شفافاً لا لون له .. ولكنه إذا مَرَّ خِلالَ المنشور الزجاجي ، خرجت منه أنوار ذات ألوان مختلفة منها الأصفر ، والأحمر ، والأخصر .. فإذا عدت وجمعتها معا عادت نورًا لالون له ... فافهم رَحِمَك اللَّه ...

## • وهنا لفتةٌ دقيقةٌ نذكرها ...

فمن المعلوم أن أعمالَ البِرِّ في الدنيا .. تترجم يوم القيامة إلى أنوار لأصحابها ، كما ورد في القرآن الكريم ...

وكذلك من المعلوم أنَّ لِكُلِّ عملِ بِرِّ وفعل خيرٍ .. ثوابٌ محددٌ في الجنة .. وقد وردت بهذا المعنى أحاديثٌ نبويَّة كثيرة، تبين ثواب هذه الأعمال .. فمن قال لا اله إلا اللَّه ، كان له كذا وكذا ، ومن قال سبحان اللَّه والحمد للَّه ، فله في الجنة كذا وكذا ، ومن صام .. ، ومن صلى .. ، ومن تزكى .. ، ومن تصدق ... وانظر إن شئت إلى كتاب " المتجر الرابح في ثواب العمل الصالح" لمؤلفه " الحافظ الدمياطي " رضى اللَّه عنه ..

إِذاً فالجَنّة تعمرُ و تتسِعُ وتتفرعُ ثِمَارُهَا بأفعال البِرِّ من العِباد ... ويبنى اللَّه فيها الغُرَفَ والقُصُورَ على قدر أفعال العباد الصالحة ...

ومَـنْ أكثـر فعـلا للـبر .. ومَـن أتمُّ عمـلا بالـصالحات مـن رسُـولِ اللّه عَلَيُّ !!! ومَنْ مِنَ العِبَادِ أو الأنبياء مِثْلُهُ عَمَلاً وخُلُقًا !!

فمن يكون له في الجنة مثل محمد على البال إنَّ كُلَّ نعيمِ الجَنَّةِ هو ثمرة لأفعالِ رسولِ اللَّه على الجامعة الشاملةِ لعبادةِ اللَّه تعالى حقَّ عبادته ..

فالجنة كُلتُها وما فيها من نعيمٍ هي من نور أفعالِ رسول اللَّه عَلَيْ .. ، ثم يأتى بعد ذلك كل ُ نبى ، وكُل مُؤمِنٍ ، وكل عابدٍ ، ليأخذ قدرًا من هذا النعيم الذي أساسه وأصله هو عبادة رسول اللَّه محمد عليه الصلاة والسلام ..

وانظر إلى ما اكرم اللَّه به نبيه في مضاعفة أجر الأعمال وأوجه البرِّ ...

يـضاعف الثـواب للعـاملين يـوم الجمعـة .. وفـى رجـب .. وفـى شعبان .. وفى رمضان .. وفى العشر من ذى الحجة .. وفى أيام التشريق .. وفى الحج يلم الله القدر التى هى خير من ألفِ شهرٍ ..

وكُلُّ هذا الإكرام من اللَّه تعالى هو إكرامٌ لرسوله محمد في .. ولأمة محمد في .. فإن كانت حياة رسول اللَّه في الدنيا قصيرة بالنسبة لطول حياة غيره من الأنبياء .. فقد بارك اللَّه له في حياته .. وفي أعماله .. وجعل كل ليلة قدرٍ تساوى ما يزيد عن الثمانين عامًا من حياة البشر ..

ويقول الأجرِ مثل أجور من وعا إلى هدى كان له من الأجرِ مثل أجور من تبعه ، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئا " ... وهو صحيح رواه أحمد ومسلم وأبو داوود والنسائي والترمذي وابن ماجة ، وكلهم عن أبي هريرة .

ومعنى هذا الحديث أن كل فعل برِّ يقوم به من تبع محمدا على فله أجره من اللَّه تعالى ، وكذلك يكون لرسول اللَّه على مثل نفس الأجر ،

فأي أجر وأى ثوابٍ يكون لرسول اللَّه ﷺ ... !!!

وكل هذا الإكرام من اللَّه تعالى ، ترجمته ونتيجته أَنْ تَتَسِعَ الجَنَّةُ وتتنوع أَنْوَارُها ويزداد جمالها .. وتعمُّر بالنَّعِيمِ ثوابًا من اللَّه تعالى لرسوله على .. ومن تَبعَهُ في بعض أفعالِهِ فلهُ في الجَنَّةِ نصيبُ ، على قدرِ عمله من نصيب إمامِهِ وقدوتهِ على ..

فإذا سَمِعْتَ أَيُّهَا القارئ الكريم مِن بعض الناس مَنْ يقول إنَّ الجنَّةَ قد خلقت من نور الرسول على المقولة .. فلا تتعجَّلُ وتستَنْكِرَ هذه المقولة .. وقد عرضنا عليك وجها من أوجُه شَرْحِهَا .. بالعقل والمنْطِق الذي تدين به .. وما أسرفنا وما غالينا .. وما شطحنا ولا تجاوزنا كلام اللَّه وحديث رسوله ...

ونعود إلى حديثنا .....

يقول ﷺ "مَا مِنْ أَحَدٍ يُسَلِّمُ عَلَى ً إِلاَّ رَدَّ اللَّهُ عَلَى ً رُوحِى حَتَى أَرُدَّ عَلَيْهِ السَلام " رواه أبو داوود عن " أبي هريرة " ..

فإذا صليت أنت على رسول اللّه وردَّ عليك السلام .. ألا يكون هذا حضورًا منه والله إلى الوالية والتكون أنت في حضرته ، وأنت تصلى وتسلّم عليه ..!! فكيف يكون الحال وأنت وكُل المسلمين تقولون في وقت كل صلاة في التشهد في الفرائض والسنن "السلام عليك أيها النبي ورحمة اللّه وبركاته" ...! ألا يعني هذا حضوراً روحياً دائماً لرسول اللّه والكل يسلم عليه سلام الحاضِر ...!!

فإن شئت أن تعرِفَّ حَقَّ الحقيقة ..

فاعلم أنَّك وكُلُّ الكَوْنِ في حضرة رسول اللَّه ﷺ ... ولاتعجب من هذا القول رحمك اللَّه ...

فقد سبق القول بأن رسول الله هي ، يمثل جانب الخير والنور والهدى من رب العالمين للعالمين .... بينما يمثّل الشيطان جانب الشر والغواية للعالمين ، وأوائل جنوده النَّفْسُ والهوى ... والشيطان يسيح في الكون .. ويحضر كل مجلس .. ويوسوس لكل مخلوق .. ولاينزجر إلا بذكر اللّه تعالى وحضور الملائكة في هذه المجالس ...

وضدُّ هذا الظلام هو نور محمد ﷺ .. أفلا يكون من العدلِ والصواب أن يملاً نوره ﷺ كل الكون .. ويكون حضوره واجبا ، ليكون في مواجهة الشرِّ والظلام !!

ونحن نتحدث إلى من سَمَت أنفسهم بأنوار أرواحهم إلى عوالم الجبروت والملكوت .. ولسنا نتحدث إلى من حبس نفسه في إطار عالم الملك والشهادة ، فيظن أن حضرة رسول اللَّه على هي حضورُ مادي بحيث يرى كل الحاضرين صورة ويسمعون صوتا .. فهذا أمر غيرُ واردٍ لدينا ، فإن الشيطان لايُرى بالعين .. والملائكة لاتُرى بالعين .. فنحن نتحدث عن عوالم النفس والروح فلا يختلط كلامنا في ذهن القارئ ...

ولكى أزيدك إيضاحاً لِبَعْضِ خصائص درجة قدر رسول اللَّه الرفيعة العالية .. فاعلم أن رسول اللَّه ﷺ قد وُلِدَ في الثُّلث الأخير من ليلة الاثنين كما هو معروف .. وهذا وقتُ مباركٌ في السماء والأرض ، وفي الحديث الشريف أنَّ اللَّه تعالى ينزل إلى السماء الدنيا في الثلث الأخير من الليل ،

فيقول هل من مستغفر فاغفر له ، هل من تائب فأتوب عليه ، إلى آخر ما ورد في الحديث الصحيح الذي ذكره مسلم وأحمد عن" أبي سعيدٍ " و" أبي هريرة " معًا ...

ونحن لانزيد على كلامنا حرفاً واحدًا حتى لايُساء فهمه ... ولكنى أطلب من القارئ أن يتنبَّه إلى بركة ساعة مولده عليه الصلاة والسلام ...

ويقول ﷺ "إنَّ فِي الجُمْعَةُ لَسَاعَةً لا يُوَافِقُهَا عَبْدُ مُسْلِمٌ وَهُو قَائِمٌ اللَّهِ فِيهَا خَيْرًا إلاَّ أَعْطَاهُ إِيَّاه "حديثُ صحيحٌ ، رواه عن " يُصلِّى يَسْأَلُ اللَّه فِيها خَيْرًا إلاَّ أَعْطَاهُ إِيَّاه "حديثٌ صحيحٌ ، رواه عن " أبى هريرة " مالك ومسلم والنسائي وابن ماجة وأحمد ... وفي روايةٍ أخرى لم يذكُر في الحديث " وهو قائم يصلِّى " ...

وأيًّا مَا كانت أقوالُ شُرَّاحِ هذا الحديث ، واجتهادهم في تعيين هذه الساعة المباركة فنحن نقول لقد كان رسول اللَّه على يخطب الجمعة.. ويدعو في الخطبة الثانية منها .. أفلا تفتح أبواب السماء لدعاء رسول اللَّه على هذه الساعة !!! أو لا تكون هذه ساعةً مباركةً يستجيب اللَّه تعالى لِكُلِّ داعِ فيها !!!

فإن قلت أنَّ الحديثَ الشَّرِيفَ يدْكُرُ أنَّهُ لا يوافقها عبد مسلم، وهو قائم يصلى ، ووقت الخطبة ليس وقت صلاة .. فنقول لك أنَّ رسول اللَّه على قد أخبرنا أيضاً أن المنتظر للصلاة كمن هو في الصلاة .. ولذلك نَهَى رسول اللَّه عن اللغو والكلام لمن

يحضر خطبة الجمعة ، بل وقال عليه الصلاة والسلام أنَّ مَنْ عَبَثَ بالحصى فقد لَغَيى ، وأنَّ من قال لجاره ، والإمام يخطب الحصى فقد لَغَى .. وهذا معناه الحضور التام ، والإنصات للخطبة ، وعدم الانشغال بغيرها كأنّه في الصلاة ..

واعلم أنَّهُ كما تدور ساعة الثلث الأخير من الليل على البلاد والقارات، ففى وقت تكون فى مصر بعد ساعة .. وقك المغرب بعد ساعة أخرى، وهكذا .. فكذلك تدور ساعة الجمعة المستجابُ فيها الدعاءُ فى الأقاليم والبلدان ..

وحتى بعدما انتقل رسول اللَّه ﷺ إلى الرفيق الأعلى ... فإن بركة هذه الساعات ظلت في الكون تدور فيه كيفما يشاء اللَّه تعالى ...

كذلك ليلة نزول القرآن قد جعلها اللَّه تعالى ليلة القدر .. وشرَّفَها وأعلى ذكرها وبارك فيها.

وما ذكرنا لك هذه المعالم الروحية إلا لِتَتَنَبَّهَ إلى عظمة رسول اللَّه ﷺ وإكرام ربِّهِ جَلَّ وعَلا لَهُ .. فساعة مولده ساعة مباركة .. وساعة دعائه ساعة مباركة .. وليلة نزول القرآن عليه ليلة مباركة .. وكل ما يتصل برسول اللَّه ﷺ من قريبٍ أو بعيدٍ هو مبارك ميمون ، وله عند اللَّه سِرُّ وخصوصية ..

واللَّه تعالى أعلى وأعلم مهما قلنا واجتهدنا ..

ونحن نكرر ونقول أن رسول اللَّه ﷺ هو عبد اللَّه ورسوله.. وما تجاوزنا حقه في المَدْحِ والإطراء .. بلْ إِنَّنَا لا نُوَفِّيهِ

حَقَّهُ العظيم .. ولا قدره الجليل عند اللَّه تعالى .. ولكنَّهُ ﷺ العبد الكامل .. وخير خلق اللَّه تعالى..

فانظر أنت إلى ما مَيَّزَ اللَّه بِهِ بعضَ خَلْقِهِ مِنَ الملائكة وغيرهم ... ثم اعلم أن رسول اللَّه ﷺ أعلى منهم قدراً .. وأعظم ميزة ... وكل ذلك من فضل اللَّه تعالى عليه .. وإكرامه له ...

تقول السيدة عائشة عن رسول اللَّه ﷺ.. "كان يرى بالليل فى الظُلْمة كما يرى بالنهار فى النهار فى ا

ويقول ﷺ "إنَّ اللَّه تَعَالَى خَلَقَ خَلْقَهُ فِى ظُلْمَةٍ ، فَأَلْقَى عَلَيْهِمْ مِنْ نُورِهِ ، فَمَنْ أَصَابَهُ مِنْ ذَلِك النُّورِ يَوْمَئِذٍ اهْتَدَى وَمَنْ أَخْطَأَهُ ضَلَّ " مِنْ نُورِهِ ، فَمَنْ أَصَابَهُ مِنْ ذَلِك النُّورِ يَوْمَئِذٍ اهْتَدَى وَمَنْ أَخْطَأَهُ ضَلَّ " وهو صحيح ، رواه ابن عمرو ، وذكره أحمد في مسنده ، والحاكم في مستدركه ، وكذلك الترمذي ..

ولاشك أنَّ كُلَّ مَنْ أَصَابَهُ نُورُ اللَّه تَعَالَى، قَدْ اهْتَدَى عَلَى قَدْ اهْتَدَى عَلَى قدر ما أصابه من هذا النور، فَتَفَاوَتَتْ الأَقْدارُ منذ ذلك العهد، وظهر التَّابع والمتبوع، وأهل النبوة وأهل الرسالة، وأهل الولاية، وأهل التقوى، وأهل الإيمان .. واللَّه سبحانه وتعالى يخلق ما يشاء ويختار، ويرزق من يشاء بغير حساب، ويجتبى إليْهِ منْ يُحِب ويرضى، ولا معقب لحكمه جَلَّ شأنه ..

ولأزيدك تأكيداً أنك تعيش في حضرات روحية لا تدركها ، إلا إذا فتح اللَّه عليك ، وخرجت من نطاق ماديتك وبشريتك ومنطقك المادي

الترابيِّ، أَذْكُرُ لك لَفتةً دقيقةً ...

يقول تعالى : ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَاتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ - وَلَكِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ أُ إِنَّهُ مَا عَفُورًا ﴿ يُسَبِّحُهُمْ أَ إِنَّهُ مَا كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴿ ﴾ (١) .

والآية معناها واضح … كُلُّ مخلوقٍ للَّه تعالى يُسبِّحُهُ جَلَّ وعَلا ، ونحن لا نَفْقَهُ هَذا التسبيحَ ولانفهمه .. وابن آدم على إطلاقه جاهل بهذا التسبيح .. ومقصِّرُ في تسبيحه هو للَّه تعالى ، فمرَّة يذكره ، ومرة ينساه .. واللَّه سبحانه حليم على جهلنا ، وغفور لتقصيرنا ....

ثم يتساءل العلماء ويختلفون .. هل هذا التسبيح من الكائنات هـو بلسان " الحال " أم بلسان " المقال " . !!!

والتساؤل نفسه لامجال له ، ولامعنى لمناقشته ... فما هو الحال وما هو المقال !! فهل كل تسبيح للّه تعالى لابد وأن يكون بلسان وشفتين ، وكلام ككلامنا ، وأصوات كأصواتنا !!! وإذا كان لبعض الكائنات لسان وشفتان ، فإن هذا ليس للجماد ولا للسموات ولا للأرض ... وحتى ما كان له لسان وشفتان فنحن لانفهم كلامهم ، إلا إذا علّمنا اللّه تعالى كلامهم ...

يقـول سـيِّدنا "سـليمان "عليـه الـسلام: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عَلَيْهُا ٱلنَّاسُ عَلَيْهُا ٱلنَّاسُ عَلَيْهُا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية: ٤٤. (٢) سورة النمل آية: ١٦.

فما تكَلَّمَ "سليمان "مع الهدهد، ولا فَهِمَ كلام النملة، إلاَّ بما عَلَّمَهُ اللَّه من منطق الطير وغيره، فَلِكُلُّ أُمَّةٍ من الأمم المخلوقة لغةٌ وحديثٌ وكلامٌ وتسبيحٌ من جنس كلامهم ..

أمًّا أن نتصور أن كُلَّ مُسَبِّحٍ للَّه تعالى لابد وأن يسبِّحَ باللغة العربية ، وبكلام تسمعه آذاننا ، فهذا تصور مردودُ على صاحبه .. ولامعنى أبدًا لمناقشة لسان الحال ولسان المقال ، فنزيد القارئين حيرة وتساؤلاً ...

ورسول اللَّه محمد عَلَيْ رُوِى عَنْهُ أَنَّهُ قد خاطب الضبَّ، والغزالة، والجمل، والشجر، والحجر، وغيرهم .. وما هذا إلاَّ بعلمٍ من اللَّه تعالى علَّمَهُ إيَّاه.

وكيف قال الضبُّ لرسول اللَّه ﷺ " أشهدُ أنَّكَ عَبْدُ اللَّه ورسُولُهُ " !!! ومن أدرى الضبَّ بذلك ، وهو يعيش في الصحراء والرمال، ولا يعاشر الإنس !!!

ومَنْ أعلَمَ جِذْعَ النخلة الذي كان في مسجد رسول اللَّه ﷺ .. وكان يستند إليه في خطبته قبل صنع المنبر ، وصار للجذع خوار سمعه المصلون .. حتى ضَمَّهُ رسول اللَّه ﷺ وكأنَّهُ يطمئِنُهُ ويحنو عليه !!!....

وكيف باضت الحمامة وكيف نسج العنكبوت على غار " ثور " ، بعد أنْ دَخَلَهُ رسول اللَّه ﷺ خلال الهجرة ، تعْميَّةً للكفار عن مكان رسول اللَّه عليه الصلاة والسلام .. وحماية له . !!! وهل تبيض الحمامة وينسج العنكبوت ، إلا في مكان يكون منعزلاً عن الإنسان ، وبعيداً عن الحركة أماناً لهما !!!

ألا يَدُلُّ كُلُّ هذا -وغيره كثير وكثير - على أنَّ نُبُوَّةَ محمد ﷺ ورسالته معلومة للخلائق كلها ، من أرض وسماء ومخلوقات في البرارى والصحارى ، لم تصلها الرسالة على لسان مُبَلِّخ ولا نَاقِلِ !!

فإن قلنا لك أن لرسول اللّه ، محمد الله حضور وحضرة في الكون كله ، تشعر به المخلوقات جمعاء ، وتتأثر بأنواره وأنوار روحه العليّة ، عَجِبْتَ وتعجَّبْتَ من قولنا ، والآيات كلها أمامك تُحلَدِّ تُكَ وَتُعرِّفُكَ وتشهد بذلك .!! وأنت غافل عنها ...

فافتح رحمك اللَّه وإِياًنا - بصرك وبصيرتك .. وتنبَّه إلى هـذه المعانى ، التى ما ألَّفْنَاها ولا استحدثناها .. بل هـى موجـودة أمامـك ، ومـسطورة فـى بطـون المراجـع والكُتُـبِ .. وطـوبى لمـن يتأمَّل .. ويتفَكَّر .. ثم يتدبَّر .

ومن هذه الحضرة المحمديّة .. وهذا الحضور النبوى .. تلتقى أرواح المؤمنين بروح رسول اللّه على الرواح المؤمنين بروح رسول اللّه على قدره وقدر روحه ونفسه ، فيُعلِّمهُم ... ويُهذّبُهُم .. ويأخذ بيد من يحب منهم، ويجيز على مَنْ هو أهلاً للإجازة بالإرشاد والدعوة إلى اللّه تعالى ... وسبحان الفتاح العليم .... وسيرُ الصالحين مليئة بهذه الأخبار الروحانية العالية .. إمَّا يقظةً وإمَّا مناماً ، وقد ذكر طرفا منها الإمام الحكيم " محمد بن على الترمذي " في كتابه الجليل " بدْوِ شأن أبي عبد اللّه الترمذي " ، وكذلك الشيخ " عبد العرب المغربي " ، وكذلك الشيخ " عبد العزيز الدباغ المغربي " ،

وآخر من قرأتُ له في هذا الشأن هو الشيخ " محمد عبادة بن صالح الحسيني العدوى " في كتابه" البرهان والتأييد في علم التوحيد " والذي ألَّفَهُ عام ١٣٧١هـ/١٩٥١م وَ نُشِر بالقاهرة ..

و كُلُّهـم ذكـروا بعـضاً مـن هـذه الـرؤى يقظـة ومنامـاً .... رَضِـيَ اللَّه عنهم ...

فحديثنا ليس فلسفة نظرية .. بل هو واقع ٌ تؤيده الوقائع .. ولكنها لمن كان له قلب ٌ أو ألقى السمع وهو شهيد ....

• فتح اللّه علينا وعليك .. وأفاض علينا وعليكم من نور نبيه ها يجعلنا أهلا للانتساب لحضرته العلية .. وحضوره السنى .. ورزقنا الأدب اللازم لهذه الحضرة المباركة ، وجمعنا على رسول اللّه علي يقظة ومناماً .. حالاً ومآلا .. صلّى اللّه عليه وعلى آله وصحبه والتابعين وعلينا وعلى عباد اللّه الصالحين أجمعين ، من أهل السموات ، وأهل الأراضين ....

### العضرات الإلمية :

سبق القول بأن معنى توحيد اللَّه تعالى وتقديسه ، هو أَنَّهُ لاموجود بحقٍ إلا اللَّه تعالى ... فهو واجبُ الوجودِ بلا علةٍ ولاسببٍ ، جَلَّ وعَلا ... وكل ما سواه مفقود .. وكل ما سواه له وجود عارض ، له بداية وله نهاية ... وكل الذى فوق التراب .. تراب ...

وقلنا كذلك أن أفعال اللَّه تعالى تظهر في الكون بمخلوقاته ... فالأفعال تنسب إليهم .. وحقيقتها من اللَّه تعالى... كما قلنا ان هذه الأنوار ، إنَّمَا هي نتيجة لتجليات صفات اللَّه تعالى على الكون كله .. فجعل اللَّه تعالى هذه الدنيا هي عالم الأسباب والنتائج ... واللَّه سبحانه هو مسبب الأسباب وواهب النتائج ... فهذا يرزق ذاك .. وهذا يقْتُل ذاك .. واللَّه في الحقيقة هو الرزاق ... وهو المحيى المميت ....

وقلنا كذلك أنَّ لِكُلِّ صِفَةٍ مِنْ صِفَاتِ اللَّه تعالى أنوار وأسرار وجنود وحضرة وتجليًّات ... وأن هذه التجليًّات على قلوب العباد وأرواحهم تكون هي المسببات الدافعة لأعمالهم .. وكُلُّ نَفْسٍ وروحٍ منهم تلتقط من هذه الحضرات ما يناسبها في كل وقْتٍ وفي كل حال ..

فأفعال العباد، إِنَّما هي نتيجة لتجليَّات الحق سبحانه وتعالى عليهم .. وحضرات الأفعال هي نتيجة لحضرات الصفات والأسماء الإلاهِيَّة ...

كما أنّنا نَعْلَمُ أنّ صفات اللّه تعالى لاتتعطّلُ ولاتَتوقّف أبدًا .. مع ملاحظة أنّ أسماء اللّه تعالى وصفاته ، غير محصورة في التسعة والتسعين اسما المذكورة في حديث " أبي هريرة " رَضِيَ اللّه عنه ، وَحَسسّنُوه ، اللهذي رواه إبن حبّان والترمذي والحاكم والبيهقي ، وَحَسسّنُوه ، وهناك روايتان أخْريَتَان : رواهما " أبو هريرة " أيضاً ، وذكرهما الحاكم وأبو نعيم وأبو الشيخ وإبن مردويه وابن ماجة ، وذكر فيهما الإسماء التالية والتي لم ترد في ما رواه أبو هريرة في الرواية الأولى.. ومنها :

| المنيب     | الكافي   | الأحد    | الفرد    |
|------------|----------|----------|----------|
| الدائم     | الصادق   | الجميل   | المحيط   |
| العلاَّم   | الفاطِر  | الوتر    | القديم   |
| الشاكر     | المالك   | الأكرم   | المليك   |
| ذو المعارج | ذو الطول | الرفيع   | المدبّر  |
| البرهان    | الكفيل   | الخلاَّق | ذو الفضل |
| العالِمُ   | الأبد    | السامع   | الربُّ   |
| الوتر      | القديم   | التـامُّ | المنير   |
| البَارُّ   | الراشد   | المعطى   | القائم   |
| القاهر     | المبين   | النصير   | البديع   |
| الكافي     | الحافظ   | ذو القوة | الواقى   |

ومن أسماء اللّه تعالى المتداولة بيننا: الشافى ، الستَّار ، العاطى ، المنعم ، الجابر ، الناصر ، الرازق ، المحسن ، والجوَّاد .. وغيرها ...

كما أن قول اللَّه تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسَمَآءُ ٱلْحُسَنَىٰ ﴾ دليلُ على على إطلاق أحسنِ الأسماء على اللَّه تعالى .. فالأسماء الدالَّة على الكَمَالِ في أيَّة صِفَةٍ ، تليق بجناب اللَّه تعالى ، فلا مانع من إطلاقها على الذات الإلاهية ...

وقولُه ﷺ: "اللَّهمَّ إِنِّى أَسْأَلُكَ بِكُلِّ إِسمٍ هُ وَلَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، أو أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابٍ مِنْ كُتُبك، أو عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِك، أو اسْتَأْتُرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الغَيْبِ عِنْدَكَ " يدلُّ على أن أسماء اللَّه تعالى أو اسْتَأْتُرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الغَيْبِ عِنْدَكَ " يدلُّ على أن أسماء اللَّه تعالى ليست كلها معلومة لدينا ، فإن منها ما استأثر اللَّه بِهِ في علمه ، ومنها ما اختصَّ بِهِ عبْدًا من عباده ، ومنها ما أنزل في كتاب من كتبه ، لِذلِك الإحاطة بحضرات فالإحاطة بأسماء اللَّه تعالى وصفاته مستحيلة ، وكذلك الإحاطة بحضرات هذه الأسماء والصفات مستحيلة ، وكل مخلوق يأخذ منها على قدره ، ولايحيط بشيئ من علم اللَّه تعالى إلا بما يشاء هو ، جَلَّ شأنه ...

وتنبَّه إلى أنَّ هَهِ الحه المخلوقات والأكوان .. من الأفلاك إلى فقط .. بيل تهمل كيل المخلوقات والأكوان .. من الأفلاك إلى الحوت في قياع البحر، إلى البوحش في الفيلاة ، إلى الجبال والمشجر والسحاب والرياح وجميع المخلوقات .... فاللَّه تعالى قيد تجلى للجبل وجعله دكًا .. ومِنَ الحِجارَةِ ما يهبط من خشية اللَّه ، ويسبح الرعد بحمده ... ، والنجم والشجر يسجدان ، وإنْ مِن شيئ إلاَّ يُسَبِّح بحمده جَلَّ شأنه ...

كل مخلوق كما قلنا يلتقط من هذه الحضرات ما يناسب طبعه

وخِلْقَتَهُ وحاله ونفسه وروحه .. وينتقل من حضرة إلى حضرة .. وتصدر منه الأفعالُ بما يناسب وجوده في كل حضرة ...

# يقـــول تعـالي ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ - ﴾ (١) ..

فطبيعة المخلوق .. وروحه ونفسه وأدبه ينقله من حضرة إلى حضرة، فتصدر منه الأفعال بما يناسب أنوار هذه الحضرات ... وكل هذه الحضرات مجموعة في الحضرة الكبرى الشاملة الجامعة .. وهي حضرة "الفردانِيَّة" العظمي، وفيها ومنها تنبعث الحضرات الأخرى ..

ومن ساداتنا من يسمى الحضرة الجامعة حضرة "الواحدية" ولكنّى أميلُ إلى إطلاق مسمى "الفَرْدانِيَّة " لأسباب كثيرة لامجال لذكرها هنا...

وهناك نوع من الحضرات العليا .. ذات التنزيه الخالص للله تعالى .. فالقدوس .. والرحمن مثلاً ، هي من الحضرات التنزيهية العظمي ، الشاملة داخلها للكثير من الحضرات ، ومن دخل في أنسوار هذه الحضرات ، فإنّه يخرج من دائسرة الأكوان كلّها ، ويسمح مغيباً في الأنسوار الإلاهية على قدر ما تلتقط روحه ... ، وربما تذهل نفسه وجوارحه عن أفعاله ، حيث يتولى اللّه رعايته وتسديده ، وهو في هذا الحال فيحفظ عليه شرعه وشريعته ...

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية: ٨٤.

ونزيد أن حقيقة كل حضرة من حضرات الأسماء والصفات ليست قاصرة على أنوار هذه الصفة فقط ، ولكن المبتدئ في أول حالة يَظُنُها كذلك ، فإذا ثبت وتعمق ، وأراد اللَّه له المزيد – وهذه أرزاق من اللَّه تعالى لعباده – رأى داخل حضرة الصفة الواحدة ، أنواراً تأتى من الحضرات الأخرى والصفات المتباينة .

يقول تعالى : ﴿ وَأَمَّا ٱلْغُلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَآ أَن يُبَدِلَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفُرا ﴿ فَأَرَدُنَآ أَن يُبَدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِّنْهُ لَرُهُمَا طُغْيَنَا وَكُفُرا ﴿ فَأَرَدُنَا أَن يُبَدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِّنْهُ وَكُوٰةً وَأَقْرَبَ رُحُمًا ﴿ ﴾ (١).

فالأمر بالقتل قد صدر إلى العبد الصالح من باب الرحمة بالوالدين، وكذلك رحمة بالغلام فمات قبل أن يصبح مُكَلَّفاً ...

والبلاء يُصَبُّ على المؤمن فيُثابُ عَلَيْهِ .. غفْراً للذنوب ورفعاً للدرجات ..

وظاهرُ الأعمال في الحالتين القُوَّةُ والبطش ... ومصدرها الرحمة والشفقة ...

ويقول تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوٰةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾ (١) وصدق اللّه تعالى، فإنَّ القِصَاصَ بما فيه من ظاهر العنف والألم، لهو كفَّارَةٌ للذنب كما قال جمهور العلماء ... فقد استوفى الدين حَقَّهُ ممن أقيم عليه الحد، وصارت له بذلك حياة كريمةٌ في الدار الآخرة، ولو لم يقم عليه

<sup>(</sup>١) سورة الكهف آية : ٨٠ ، ٨١ . (٢) سورة البقرة آية : ١٧٩ .

هذا القصاص لَعُذِّبَ بِهِ في الآخرة ....

• وبعض العلماء يُقَسِّمُ أسماءَ اللَّه تعالى إلى أربعة أقسام:-

الأول: مَا دَلَّ على الـذَّات ... مثـل: الـرحمن .. الحـيّ .. القهَّـار .. القيوم ... الخ .

الثاني: مَا دَلَّ على الصِّفاتِ ... مثل: القوى .. القادر .. اللطيف... الودود ... الخ.

الثالث: مَا دَلَّ على الأفعال ... مثل : المصور .. الخالق .. البارئ .. المنتقم ... الخ .

الرابع: مَا دَلَّ على التنزيه ... مثل: العزيز .. القدوس .. السلام .. العليّ ... الخ.

• وبعض العلماء يُصَنِّفُهَا إلى ثلاثة أقسام:

الأول: الأسماء الجلالية ... وهي الدالَّةُ على القوة والبطش والجبروت وغيرهم .

الثاني : الأسماء الجمالية ... وهي الدالَّةُ على الرحمة والفضل والجود.. وغيرهم .

الثالث: الأسماء الكمالية ... وهي الدالَّةُ على التنزيه والتقديس .

وأيًّا ما كانت هذه التصانيف الوضعية بمسمَّيَاتِها ، فهي لاتفيدنا في مجال حديثنا هذا ، فإن اهتمامنا بالمعنى والجوهر ، واللَّه سبحانه وتعالى له الجلال كله ... والجمال كله ... والجمال كله ...

وحتى من يتكرّم اللَّه عليه من عباده فيصفه بصفةٍ من صفاته العليَّةِ كالمؤمن .. والولى .. والرؤوف .. والرحيم .. فشتّان ما بين معنى هذه الصفات اذا ما اطلقت على المخلوق ، وبين معناها اذا أطلقت على الخالق جَلَّ وعلا ... فكُلُّ على قدره ... والمخلوق عَبْدُ مهما سَمَا وعلا ... واللَّه جَلَّ وعلا ليس كمثله شيئُ وهو العلى العظيم ..

• ونعود إلى حديثنا فنقول إن كُلَّ الكون وكائناته هم في حضرات الأفعال والصفات والذات ... سواءً أدركوا هذا أم لم يدركوه ... فاللَّه سُبْحانَهُ وتعالى هو القيوم المهيمن على أجسادهم وأنفسهم وأرواحهم .. وكُلُّ شَيئٍ عنده بمقدار .. عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال .. سواء منكم من أسرَّ القول ، ومن جهر به ، ومن هو مستخف بالليل ، وسارب بالنهار ... فالجميع في قبضة اللَّه تعالى .. ، والكلُّ تحت عظمة سطوته وقهره جَلَّ شأنه العظيم ..

وغفلة الناس عن هذه الحضرات - رغم وجودهم فيها وسيطرتها عليهم - أمرُ ليس بالعجيب ... فإنَّ العقل للإِنسان هو وسيلة الإدراك والمعرفة .. وما خلق اللَّه تعالى خَلْقاً أحباً إلَيْهِ من العقل ، كما ورد في الحديث الشريف .. ولكِنَّهُ وإنْ كان وسيلة للإدراك والمعرفة إلاَّ أنَّهُ أيضا حجابُ بين العبد وبين ربِّهِ ..

ذلك أنه بالعقل يهتدى الإنسان إلى ربّه خالق السموات والأرض ... وبالعقل يكون التدبّرُ والتفكُّرُ فِى اللّه تعالى .. وأهل التدبّر والتذكّر محمودون من اللّه تعالى ... ولكن هذا التدبّر

والتفكّر إذا حُجِّر على قدر العقل فقط .. وبتفكيره ومنطقه المادى ، فقد قَصَّر صاحبه فى حقّ اللَّه تعالى .. وصار عقله حجابًا له عن ربه .. فاللَّه سبحانه وتعالى لايَحدُّه عَقْلُ ولامنطقُ .. وما عرفه مخلوقُ حقّ معرفتهِ .. ولاذكره حقّ ذكره ، ولاقدر اللَّه حقّ قدره... جَلَّ جَلالُ اللَّه ...

فأنت إذا عرفت اللَّه بعقلك .. فلن تعرفه إلاَّ على قدر عقلك أنت .. أما اذا عرفت اللَّه تعالى باللَّه .. فحينئذ ينوِّرُ اللَّه عقلك، ويزيده اتساعاً وإدراكاً ، بما لاحدود عليه منك ..

ولــذلك فهنــاك فــرق بــين الــشهادة والــشهود ... فالــشهادة بالبـصر.. وترجمانهـا العقــل لمـا يــرى البـصر.. أمـا الـشهود فبالقلــب والفــؤاد ، وترجمانهمـا البـصيرة والـروح ... وقــوانين البـصيرة والـروح ، غير قوانين العقل والمنطق.

ولكن اعلم أنَّ هناك فرق بين حجاب العقل عن اللَّه تعالى ... فالأول تعالى ... فالأول عن اللَّه تعالى ... فالأول حجاب نوراني فيه بعض المعرفة والجهاد والتفكر ... أما الثاني فهو حجاب ظلماني من الأكوان والأغيار ....

ففرقُ بين جهل وجهل .. وفرق بين علم وعلم ...

واعلم كذلك أن حضرات الأفعال .. هي حُجُبُ عن حضرات السفات هي أيضاً حُجُبُ عن حضرات الصفات هي أيضاً حُجُبُ عن حضرات الله الذات ... وكما سبق القول بأن حضرات الأفعال .. تعيش

فيها ببصرك وحواسًك ... وحضرات الصفات تحضرها بقلبك.. أما حضرات الذات فلا تحضرها إلاً بروحك ....

والسياحة في هذه الحضرات السنيَّة .. منها ما هو مكتسب بجهدك وذكرك .. ومنها ما هو موهوبٌ من اللَّه تعالى بفضله وكرمه ... والفضل كله للَّه تعالى في الحالتين ، فما التوفيق والهدى إلا من اللَّه تعالى ...

وأمَّا المُكْتَسَبُ بالجهد، والذكر، والإخلاص للَّه تعالى، والتفكر والتدبر.. فان الكسب فيه يكون على قدرك .. وعلى قدر جهدك ..

أمَّا الموهوب من اللَّه تعالى فهو هدية من اللَّه جل شأنه على قدر ما يطيقه الموهوب له .. وعطايا الملوك اكبر وأجَلُّ وأعظم من طلب العبيد وأمانيهم .

ورغم جهدك ومجهودك وإخلاصك للله تعالى ، فإنك لاتتعدى حضرات الأفعال والأسماء ... أمَّا حضرات الصِّفات فلا تسبح فيها إلا بفيض اللَّه عليك ، وإكرامه لك ، وإعداده لقلبك ، فإن القلوب بين إصبعين من أصابع الرحمن .. ولامالك للقلوب إلا اللَّه تعالى .. فهو الذي يطَهِّرُهَا وينيرها ويهديها وينزل السكينة فيها ...

فحضورك حضرات الصفات هو حضورٌ جَبْرىٌ من اللَّه تعالى على قلبك .. وبهذا الحضور تتفتح بصيرتك ، ويستنير فؤادك ، فتتلقَّى من هذه الحضرات النورانية ....

فالذاكِرُ للَّه تعالى بلِسانِهِ باسم من أسمائِهِ تعالى، مهما السنخرق في هذا السذكر.. فإنه لايتعدى حضرات الأسماء

والأفعال ... ولاينتقال إلى حضرة الصفة لهذا الاسم ، إلا إذا نقله الله عالى إليها فضلاً وكرماً ... وحيننذ يسكت لسانه .. ويسكن قلبه ولاينشغل إلا بنورانية هذه الصفة .. ولايستطيع الخروج منها بإرادته... فلا الدخول فيها بإرادته ، ولا الخروج منها بإرادته ...

وتنَبَّه - رحمك اللَّه وإيَّانا - إلى أن السابح في حضرات الصفات.. ليس بالضرورة أن يعلم بسبحاتِه هذه ... فالحدود والفواصل بين هذه الحضرات ليست كما يتصورها العقل البشرى .

ولكنه يجد أثراً ومذاقاً لهذه الصفة في قلبه وروحه .. ويشعر بسعادة غامرة قد لايدرى لها سببا مادياً عقلياً ... وتتأثر نفسه وأفعاله بأنوار هذه الصفة فتفيض عليه .. ويتبدَّلُ خُلُقُهُ إلى ما يناسب هذه الصفة وخصوصِيّاتها ...

• وليس كل مستغرق في أنوار صِفَةٍ مِثْلَ الآخَرْ .. بل كُلُّ على قدره .. وعلى قدر ما كتبه اللَّه تعالى له ..

وقد ينتقل من صفة إلى صفة .. ومن حضرة إلى حضرة .... فينهل من هذه ومن تلك .....

وتكون المعاناة الكبرى لمثل هؤلاء، هي لحظة انتقالهم من حضره إلى حضرة ... فقد يكون انتقاله من صفة جمالية ، إلى صفة صفة جلالية .. مثل انتقاله ، من صفة المودَّةِ والرَّحمة ، إلى صفة الكبرياء والعظمة والقهر .. فتجهدُ روحه جهداً شديداً ، لتباين أنوار هذه الصفات ، وتنوُّع مذاقها ، وأثرها على القلب والنفس ، وكذلك

على الجسد، ثم على ما يصدر منه من أفعالٍ تناسب أنوار هذه الصفة ....

فتراه في لحظة يصول ويجول باللَّه تعالى .. وفي اللحظة التي تليها منكسراً ضعيفاً وَجِلاً ...

فهو بين قوله تعالى: ﴿ أَلَا بِذِكِرِ ٱللَّهِ تَطْمَبِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴿ أَلَا بِذِكِرِ ٱللَّهِ تَطْمَبِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ وَبِين قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ ﴾ (٢)...

واللَّه تعالى هو الذى أضحك وأبكى .. وهو جَلَّ شأنه أمات وأحيا.. وهو المُعِزُّ المُذِلُّ ، وهو تقدَّسَتْ ذاته الودود الرحيم .. ذو البطش الشديد ... فما جمع الأضداد فى صفاته إلاَّ الحق جَلَّ وعلا .. والعبدُ قائم على أمر سيِّدِه ومولاه ... ومن كان له اختيار مع اللَّه تعالى فما دخل بعد فى مقام العبودية ... وما ارتقى بعدُ إلى مقام الإحسان .. فى مقام العبودية أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُ مُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ اللَّهُ مَن أَمْرهِمْ ﴾ (٣)

فـصاحب الـصفة الواحـدة هـو صـاحب " تمكـين " ، وذلـك باعتبـارِ ثباتـهِ علـى صِـفةٍ واحِـدةٍ ... وصـاحب الـصفات المتباينـة هـو صـاحب " تلـوين " كمـا قلنـا سـابقاً .. وذلـك باعتبـار سـياحتهِ بـين عِـدّةِ

<sup>(</sup>۱) سورة الرعد آية: ۲۸. (۲) سورة الأنفال آية: ۲.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب آية: ٣٦.

صِفاتٍ وقد يتلوَّنُ المُتَمَكِّنُ .. كَمَا يَتَمَكَّنُ المُتَلَوِّنُ ... وفي الحالتين يجب أنْ يكون ظاهِره ثابتاً راسخاً ... وصاحب " التكوين " في الحالتين السابقتين هو أعلاهما درجة ومشرباً ...

وصاحب التكوين - لأزيدك إيضاحاً - هو المقصود في الحديث الشريف " فَاإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الذِي يَسْمَعُ بِهِ ، وبَصَرَهُ الذي يُبْصِرُ بِهِ ، ويَدَهُ التِّي يَبْطِشُ بِهَا ، ورجْلَهُ التي يَمْشِي بِهَا ، وإنْ سَأَلَنِي لأُعْطِينَهُ وإنْ استَعَاذَنِي لأُعِيدَنَّهُ " .. وقد سبق ذِكْرُ هذا الحديث ...

ومِنْ أخطر ما يعانى السالك إلى اللّه تعالى فى هذه المرحلة ، حِيرته بين الإطلاق والتقييد ... فمرة ينظر إلى أفعال العباد فيرى فيها الخير والشر ... فينسب الخير إلى اللّه تعالى ، وينسب الشرّ إلى الخلق ونفوسهم .... ، ثم ينظر إلى العباد فيراهم قوالب مُجَوَفَة ، لاحول لهم ولاقوة .. ويرى اللّه تعالى فعالاً فيهم كما يريد .. فينسب الأفعال كلها للّه تعالى ، إيمانا ويقينا بقدرة اللّه وسلطانه ... ولكن أدبه مع اللّه تعالى يمنعه من أن ينسِب أفعال العباد من الشرّ إلى اللّه تعالى ﴿ إِن اللّهَ لَا يَأْمُنُ اللّهَ عَالى الشَّر منهم ، أدباً مع اللّه تعالى ...

ولايزال في هذه الشِدَّةِ والحِيرة .. لايطمئن إلى حكمهِ الأول ، ولا إلى حكمهِ الأول ، ولا إلى حكمهِ الثاني .. حتى يتفضل اللَّه تعالى عليه ، فيلهمه نور سرِّ القَدرِ في الأكوان .. فيهدأ ويطمئن و ينتقلَ من هذه الشدة القاتلة ....

وكذلك هو بين الخوف والرجاء .. والهيبة والأنس ... من اللّه تعالى .. والخوف والهيبة يأتيان العبد من الصفات الجلالية ... والرجاء والأنس يأتيان العبد من الصفات الجمالية ، فلا يَقِرُّ له قرار ولاتهداً لَهُ نفسٌ

ولاروح .. حتى يتفضل اللَّه عليه ، فتأتيه البشرى من اللَّه سبحانه وتعالى فيفرح بفضل اللَّه ورحمته ...

ومن بُشِّرَ من اللَّه تعالى فلم يفرح ولم يقبل هذه البشارة .. فقد أساء الأدب مع اللَّه ... ، وكذلك من لم يُبَشَّرْ من اللَّه تعالى .. ففرح واطمئن .. فقد أساءَ الأدب مع اللَّه تعالى .

ومرة أخرى ، أذكّر بأننا نتحدث عن صفوة عباد اللّه المحسنين ، الدين تعلقت قلوبهم بعرش الرحمن ... وهامت أرواحهم إلى اللّه تعالى محبّة وشوقاً ... ، فهم غير ناظرين إلاّ إلى اللّه ، ولايرجون من سواه مدحاً ولايخافون ذماً ، ولاتفتنهم البشرى ولايغرُهم باللّه الغرور ... فهم مع اللّه حيث يُقِيمهُم ... سَلّمُوا أمورهم إليه ، ووجّهُ وا وجوههم إليه ، وألجأوا ظهورهم إليه ، وخرجوا من حولهم وقُوتِهم ، إلى حولِ اللّه وقوّتِه ، فدخلوا في مقام العبودية صادقين ... رضى اللّه عنهم وعنا بهم أجمعين ....

والحديث في هذه المعاني لايؤدي الغَرَضَ على الحقيقة .. فإنَّمَا هي مذاقات ومشارب وأنوار إلاهية على الأنفس والقلوب والأرواح ... واللغة وبيانها قاصران عن إيضاح المعاني والتعبير عنها .. ولكننا أردنا فقط أن نشير إليها قدر ما نستطيع ، واللَّه سبحانه وتعالى يمنُّ على من يشاء بالفتح والنور والهدى ، فيدرك ما أردنا الإشارة إليه ، وعجزنا عن التعبير عنه...

وكل ما ذكرناه آنفاً كان عن حضرات الأفعال والأسماء

والـصفات .... أمَّا حـضرات الـصفات القدسـية والتنزيهيـة المطلقـة ... فهذه نحن أعجز وأقل من أن نتحدث عنها حتى ولا بالإشارة... والذين سبقوا بالكلام في هذا الأمر ما زادونا إلاَّ حِيرةً .. وجهلاً ...

ومن ذا الذى يتحدث عن قدس اللَّه الطاهر المطهر ... ومن ذا الذى يتحدّثُ عن عوالم النور والضياء والجمال المطلق ... ومن ذا الذى يتحدّثُ عن الكبرياء والعظمة والجلال المطلق !!!

إنما قال كل قائل على قدره .. وعلى قدر طاقات روحه وإتساعها ... فما أغنوا ولا أشبعوا ... بل ما شرحوا ولا أوضحوا ..

وسبحان ذى العِزَّةِ والجبروت .. والملك والملكوت .. والعظمة والكبرياء ..

وصلى اللَّه تعالى وسلم وبارك على نبينا محمد حيث يقول "سُبْحَانَكَ لا أُحْصِى ثَنَاءً عَلَيْكَ ، أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ "... جَلَّ اللَّه .. وعَزَّ جاهُهُ .. وتباركت أسماؤه ...

وهـذه التجليّات العليا القدسية .. لاتلتقطها إلا الأرواح العليّة السامية، والروح من أمر ربى ... وهو أعلم بها .. وهى أعلم باللّه تعالى من النفس والقلب والفؤاد والعقل وكُلِّ هؤلاء ...

وللروح مقاييسُ تُخالفُ ما دَرَجنَا عليها وعلمناها بالبصر والتبصُّر ... والعقل والمنطق .. ولايحدُّها زمان ولامكان ...

فسبحان من يتجلى عليها بعظمته وأنواره وأسراره حيث لامكان ولاخلق ولا أكوان ...

ومن يصطفيه الله تعالى ويكرمه بالمثول فى هذه الحضرات القدسية السنيَّة، يُعينه عليها .. ويُعينه على استقبال بعض أنوارها وأسرارها ولايرى الحاضر فيها إلاَّ ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾(١)، ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴿ ﴾(١)، ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنتَهَىٰ ﴿ ﴾(١)

والذى تَصِلُ درجته إلى هذا الشرف الأعلى .. إنما يكون سيره فى اللَّـه تعالى ، ووجـوده وفـاؤه فـى اللَّـه تعالى ، ووجـوده وفـاؤه فـى اللَّـه تعالى ...

- فهناك سائر سالك إلى اللَّه باللَّه ... وهو المستعين بأوامره ونواهيه جَلَّ وعلا ...
- وهناك سائر سالك إلى اللَّه على اللَّه ... وهو القاصد وجه اللَّه تعالى لا يحيد ...
- وهناك سائر سالك إلى اللَّه في اللَّه ... وهو المستنير بنور اللَّه تعالى .. والغارق فيه ...

والأولُ يعيش في عوالم الملك بالأوامر والنواهي من حضرات أسماء اللَّه تعالى ....

(٣) سورة النجم آية: ٤٢.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية : ١١٥ . (٢) سورة القصص آية : ٨٨ .

والثاني يعيش في عوالم الجبروت الأدني وحضرات أفعال الله تعالى ....

والثالث يعيش في عوالم الجبروت الأعلى مع أنوار تجليات صفات اللَّه تعالى ....

أما الرابع فهو يعيش مع عوالم الملكوت الأعلى وأنوار التحليات الإلاهية عليه ....

والفروق بينهم ليست كبيرة في اللفظ .. ولكنها عميقة المعنى ... مختلفة المذاق ....

والأول ... سالك ً إلى اللَّه تعالى خالصا لوجهه الكريم .... والثانى ... عارف باللَّه جَلَّ شأنه ، وخبير بالنفوس ومكائدها .... والثالث ... ذاهل عن الأكوان ، يضنيه الشوق ويقتله الوصل ... والرابع ... كامِل .. ويكمِّل غيره ، وعلى قدم نبيه عَلَيْ ...

وأهل هذه الحضرة السامية العليَّة .. لايستغرقهم الحضور أكثر من لحظاتٍ بزماننا وتوقيتنا على الأرض ... ولكنَّها عندهم لاتُقاس بهذا الزمن .. فليس عندهم زمان ولا مكان كما سبق القول .

وانظر إلى رسول اللَّه ﷺ ليلة الإسراء والمعراج حيث رأى قوماً يزرعون فى يوم، ويحصدون فى يوم، وكُلَّما حصدوا عاد كما هو، وهم أهلُ الجهاد فى سبيل اللَّه، كما ورد فى الحديث الشريف .... وما لبث رسول اللَّه ﷺ فى هذه الرؤية يومين، بل حدثت كل هذه الرؤى والأحداث، ورجع رسول اللَّه ﷺ إلى مكانه، وكان مازال دافئاً ....

واللَّـه سبحانه وتعالى الـذي يطـويَ المكـان لِمَـنْ يحـب مـن

عباده ، قادرٌ جَلَّ شأنه على أن يطوِى الزمان كذلك .. فيقدِّمَهُ ويؤخِّرَهُ بقدرته جَلَّ وعلا ...

ومهما حاولنا الشرح والإيضاح فلن نستطيع تبيان هذه الأمور التي لاتخضع لبيان ولا لغة ...

والإشارة لأهلها .. تغنى عن العبارة ....

ومن أهل هذه الحظوة السامية ، والإنعام السنِي .. يكون " المحدَّ ثُون " والذين قال فيهم رسول اللَّه ﷺ " لَقَدْ كانَ في الأُمَمِ قَبْلَكُم مُحَدَّتُون .. الخ " وقد سبق ذِكرُ هذا الحديث الشريف ...

ولاتظن أن هذا الحديث للمُحدَّثينَ يَكُونُ بكلمات وحروف وألفاظ ... ولكنها أنوار لها معانى ، تنتقل إلى قلب وروح المُحَدَّثِ .. فيعِيَ الحديث ويدرك المعنى ...

وهو غير " النفث في الروع " فان الأخير خاصٌ بالأنبياء عليهم الصلاة والسلام .

يقول ﷺ "إِنّ روح القُدُسِ نَفَتْ فِي رَوْعِي أَنَّ نَفْسًا لَينْ تَمُوتَ حَتَّى تَسْتَكُمِلَ أَجَلَها ، وَتَستَوعِبَ رِزْقَها ، فَاتَّـقوا اللَّه وَأَجْمِلوا فِي الطَلب " .

رواه أبو نعيم في الحلية عن " أبي أُمامة " ....

فالنفث في الروعِ .. هو غير الحديثِ .. وكلاهما غير الوحى .... بل والوحي كذلك أنواع ...

فَوَحْيُ الأنبياء .. هـو وَحْي خاصٌ للأنبياء والرسل صلوات اللَّه

عليهم أجمعين ... وعادة ما يكون بنزول المَلـَكِ على النبيّ ، وسماع صوته ... بكيفية لاندركها ....

ويقول تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِىَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ ۚ إِنَّهُ عَلِيًّ حَكِيمٌ ﴾ (١).

وقد أوحى اللَّه تعالى إلى ﴿ أُمِّر مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ ۖ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَمِّ ﴾ (٢) وأمُّ موسى ليست بنبي ولا رسول.

﴿ وَأُوحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّخْلِ أَنِ ٱتَّخِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا ﴾ (") فهناك إذا:

وحيُّ خاصٌ لِلأَنْبِيَاءِ والرُّسُل ...

ووحيٌّ لِغَيْرِ النَّبِيِّ أو الرسول ...

ونفث في الروع ...

وحديث .... وفيه المُحَدِّثُ .. وفيه المُحَدَّثُ ...

وهؤلاء كلهم .. هم غير أهل السكينة ... وأهل الإلهام ... وأهل الخواطر ...

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى آية : ۱۰ . (7) سورة القصص آية : ۷ .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل آية: ٦٨.

• وفي كيل طبقة من هذه الطبقات تجدد داخلها درجاتٍ ومراتب ... ، والنياس يتفاوتون في أرزاقهم من البصحة ، والمال ، والبنين ، والعقل ، والحكمة ، وكُلِّ نِعَمِ اللَّه عليهم ، ومنها هذه الدرجات الروحية ، حتى وإن كانت كُلُّ طَبَقَةٍ منهم تتميَّزُ بميزةٍ خاصَّةٍ بهذه الطبقة ، إلاَّ أنَّ التفاوتَ يظَلُّ قائماً بين أصحاب الطبقة الواحدة ، وتحت نفس المسمى ....

ولذا فقد يتعرَّف بعضهم على بعض ، وقد لا يعرفون البعض وهو منهم كذلك ... بل قدْ يُنْكِرُ بعضهم على بعض .. لِبُعْدِ البَوْنِ بين ما فيه هذا وما فيه ذاك ... فإنَّ من في أسفَلِ الدَّرجِ لا يرى من هُو في أسفَلِ الدَّرجِ لا يرى من هُو في أعلى الدَّرجِ ، وكذلك لاتساع سبحاتهم في الصفات والأسماء المتباينة ، وحيرتهم بين الإطلاق للَّه تعالى ، والتقييد لخلْقِه جَلَّ شَأْنُه .. ، وهم في ذلك تحت القانون الإلهى ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ آ إِلَّا بِمَا شَآءَ ﴾ ...

كُلُّ هـذا فـضلاً عـن أَنَّهُـم مـشغولون باللَّـه تعـالى لابخلْـقِ اللَّـه وأكوانه، فلا يلتفتون، إلى هـذا ولاذاك، إلاَّ ما يهيئ اللَّـه لهـم معرفته...

ولكن العارف باللَّه الكامل .. الثابت على قدم رسول اللَّه ، يكون مؤهلاً لمعرفتهم والائتناس بهم ... فهو قد مرَّ بأحوالهم ، وذاق مشاربهم ، خلال زمن تربيته واستكماله ، لما صار إليه من فضل اللَّه تعالى عليه ... ، كما أنسَّهُ قد يكون له معهم شُغْلٌ وأوامرٌ وعلاقة

ما ، كَيفَمَا يُرِيدُ اللَّهُ سبحانه .

ويقول جَلَّ شَأْنُهُ: ﴿ وَٱجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ۞ ﴾ ("). ويقول: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَنمِهِمْ ﴾ (ا). وواضح من هذه الآيات المباركة:

- \* أَنَّ الإمامة والريادة لأهل الخير والصلاح مستَحَبَّة عند اللَّه تعالى .
- \* أنَّ الإمام الداعي للخير في الدنيا ، مسئول عمن اتبعه يوم القيامة.
- \* أنَّ الهدى كله من اللَّه تعالى .. للإمام وأتباعه .. ، ومن لم يكتب اللَّه له هدى منه - والعياذ باللَّه - فلن يجدى معه ولى ولامرشد ولا إمام ..

\* أَنَّ للَّهِ تعالى فى خلقه أَئِمَّةً داعين إليه ، عارفين باللَّه تعالى \* أَنَّ للَّهِ من غيرهم ، وهم الخبراء الحكماء الدالُّون على اللَّه باللَّه ، السائرون بعباد اللَّه إليه ....

يقول ﷺ "حَبِّبُوا اللَّه إلى عِبَادِهِ يُحِبُّكُم اللَّه" وهو السَّعين " أبي مسحيحٌ ، رواه الطبراني في الكبير ، وكذلك النضياء عن " أبي أمامة" ...

(٣) سورة الفرقان آية : ٧٤ . (٤) سورة الإسراء آية : ٧١ .

۳۳۱

 <sup>(</sup>١) سورة الفرقان آية: ٥٩.

وَدَقُقُ في معنى هذا الحديث الشريف .... فليس فيه الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ولكنَّهُ أمرٌ من رسول اللّه على الخلق على مَحَبَّةِ رَبِّهِمْ .. وهل يكون هذا إلا بتعريف الخلق بصفات اللّه تعالى وتذكيرهم برحمته .. ولطفه .. وودّه .. ورأفته .. وعفوه .. وفضله ... وستره .. وقريه .. وإحسانه .. وجوده .. وكرمه .. وعظمته .. وقدسه .. ونوره وكماله وجلاله وجماله !!!

وهل يدعو إلى هذا إلاَّ مَنْ كان عارِفاً باللَّه تعالى .. متذوقاً سَابِحاً في أنوار هذه الصفات السنية القدسية المطهرة !!!

وهذا شأنه غير شأن الداعي إلى اللَّه تعالى ، بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، بالترغيب والترهيب .

وكلاهما خير ... وكلاهما مطلوب .. ولكن لكل منهما وسائله.. وخزائنه .. ونتائجه ...

• والأنوار الإلاهية ، والتجليّات الربّانِيّة ، والحضرات القدسية ، يكون لها على النفس والروح ثِقلٌ مادى يسرى أثره إلى الجسد ، ويختلف قوة وضعفًا وزمنًا .. وهو في هذه الحالة لا يَشعُرُ شُعورًا كامِلاً بما هو فيه من حياتِه العاديّة .. بل تراه كالمبهوت .. يميل للعزلة عن الخلق .. دائم الصمت .. طويل الحزن .. غريبا عن الخلق ، لايسايرهم ، إلاّ على قدر الضرورة ..

وهو عادة لايعرف سبحاته ولا أين استغراقه .. إلاَّ بعد أن يعود الى ما كان فيه .. فيجد في قلبه وروحه ونفسه معانِ وإدراكاتٍ جديدة يستتبعها

تغيير في خُـلُقِهِ وأدبه مع اللَّه تعالى ومع عباد اللَّه ...

فهو كالغواصِّ في البحر يجمع الصدف ولايعرف ما فيه ، إلا بعد أن يعود إلى الشط ... ذلك أن هذه السبَحاتِ هي للقلب والروح .. والتجليَّات إنَّما تكون عليهما .. فيطبع سبحانه وتعالى فيهما ما قضاه أزلاً .. حتى إذا قضى اللَّه تعالى أمره ، ظهر الأثر على الجوارح والحس والشعور ...

ولأقرب لك المعنى أقول ..

عندما نادى " عمر بن الخطاب " رضى الله عنه ، وهو يخطب الجمعة بالمدينة المنورة " الجبل يا سارية الجبل " فى القصة المعروفة عنه، سأله الصحابة بعد الخطبة ماذا فعلت وماذا قلت ، فقال رضى اللّه عنه "ما أدرى ولكنّى أبصرت سارية وجيشه ، والعدوُّ يلتف حولهم ، ورأيت أنَّ منجاتهم إلى الجبل فناديت " ...

" فعمر " لايدرى كيف جاءته هذه الرؤيا .. ولاكيف ينادى على "سارية " من المدينة ليسمعه وهو خلف أرض العراق ..!! ما كان هذا بعقله ولا تفكيره ...

و" أم موسى " عليه السلام ... ما كانت لتلقى وليدها فى اليم بين الأسماك والوحوش البحرية والأمواج والتيارات المائية وغيرها .. وهى فى كامل وعيها الدنيوى ... ولذلك بعد أن فعلت ذلك – وحياً من السماء – وعادت إلى منطقها وشعورها البشرى المعتاد .. يقول القرآن الكريم : ﴿ وَأَصْبَحَ فُؤَادُ أُمِّ مُوسَى فَرِغًا أَإِن كَادَتُ لَتُبْدِك بِهِ لَوَلَا

أَن رَّبَطْنَا عَلَىٰ قَلْبِهَا ﴾ (١).

فهى قد أنفذت أمر اللَّه إليها ، بإلقاء إبنها في النيل ، دون تفكير ولاتدبُّر بل بالأمر والوحى .. حتى وإن كان يخالِفُ العَقْلَ البشرى ..

فوقت إتصال الأنوار الإلاهية بالقلب البشرى ، يكون وقتاً عصيباً بالنسبة للجسم .. وتتفاوت هذه المعاناة على قدر هذه التجليَّات ، وكذلك على قدر تحمُّل الجِسم المادى .... يقول تعالى : ﴿ وَلَا تَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُرَ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُرُ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ الْحَقَّ وَهُوَ ٱلْعَلَى الْحَبِيرُ ﴿ وَلَا تَنفَعُ السَّفَا اللَّهُ اللَّهُ الْحَقِيرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَبِيرُ ﴿ وَلَا اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ ا

ولذلك فإن الذين يُصَنِّفُونَ عِبَادِ اللَّه .. ، فيقولون هذا في مقام كذا ، وذاك في مقام كذا .. قد جانبهم التوفيق ، وما حكموا إِلاَّ بما علموا ، من ظواهرهم ومظاهرهم التي يرونها منهم ..، وهي ليست مقياساً صحيحاً للحكم والتصنيف .

وأصحاب هـذه الـسَبَحَات نـادراً مـا يتحـدثون عنهـا، وإنْ تحـدثوا فرمـزاً وإشارة ... ومـا استفادوه مـن هـذه الفيوضات لاينقـل إلى غيرهـم مـن تلاميـذ بـالكلام والحـديث، بـل تفـيض بهـذا قلـوبهم وأرواحهـم، فتتلقـى هـذه الفيوضات الأرواح التـى تحـبهم، والقلـوب التـى تتـبهم الخالـصة التـى تتـبهم الخالـصة

<sup>(</sup>١) سورة القصص آية : ١٠.

للَّـه تعالى ورسوله والسارية بين أرواحهم .. والأَبُـوَّةِ والبُنُـوَّة الروحية التي جعلها اللَّـه بينهم ... ولايـورِّثُ المـورث إلا ورَّتَـتَهُ وأهـلَ بَيْتِـهِ .. وقد يتصدق على من يحب ...

فالـذين وقعُـوا فـى هـذا التجـاوز فـى التـصنيف لعبـاد اللَّـه ، هـم الـذين حَـدَّدُوا مواصـفاتٍ للبـوارق واللوامـع والأحـوال والمقامـات حـسبما سمعـوا ، وظنـوا أنَّهُـمْ فهمـوا وأدركـوا .... أو حـسبما ذاقـوا وعرفـوا علـى قـدرهم .. فوضعوا القواعـد والأسـس علـى قـدرِ مـا رأوا وذاقوا ... وحسابهم على اللَّه ....

ونحن ما قصدنا من حديثنا في هذه الأمور إلا لفت النظر إلى الجانب الروحي العظيم القدر ، الخطير الأثر في عالم الأرواح والأجساد .. وحتى يخرج الناس من ماديَّتهم وقوانينها .. إلى قوانين اللَّه تعالى ، وَسَعَةِ رحمته ، وعظيم مَنِّهِ وفضْلِهِ ... وحتى يتنافس المتنافسون ... ويفرح الفارُّون إلى اللَّه ورسوله .. وتنبيها لهم لما قد ينتظرهم من أنوار وتجليًات ، إذا أخلصوا للَّه تعالى في سيرهم وسلوكهم... وألا تلتبس عليهم أحوال غيرهم ، من المخلِّطين وأصحاب البدع والرياضات ....

وكل ما قلناه ونقوله إنَّما هـو على قـدر ما علمنا ... وما أقلَّهُ وما أصغره .. بـل إنَّهُ واللَّـه إلى الجهـل ، أقـرب منـه إلى العلـم.. وكـل ما نقـول ، وما نفعـل لايـسوى عنـد اللَّـه جنـاح بعوضـة .. وما حجَّرْنا فضل اللَّـه الواسـع علـى عبـاده .. ولا ألزمنـاهم بكلامنـا.. ولاحبـسناهم علـى عِلْمِنَـا ... بـل ْللَّـه تعـالى الأمرُكُـلُهُ .. والحُكْمُ كُـلُّهُ .. ولا يُـسْأَلُ علـى عِلْمِنَـا ... بـل ْللَّـه تعـالى الأمرُكُـلُهُ .. والحُكْمُ كُـلُهُ .. ولا يُـسْأَلُ

عمَّا يفعل .. وليس كلام أحد من خلقه حُجَّة عليه سبحانه .. وهو الفعَّالُ لما يريد ولامعقِّب لحُكْمِهِ جل وعلا ...

وكما أن حضرات اللّه تعالى لاتنتهى .. فكذلك الكلام عنهالاينتهى .. وعجائبها لاتنقضى ، وكُلُ من ذاقها وتشرف بها أدلى بدلوه .. وتحدث عما رأى وكابد... ولاحاكم على الجميع إلا أحكام الشريعة المحمدية .. والحقيقة النبويَّة .. وكل من يخالفها قيد أنملة فلا نسمع له ... والشريعة هي باطن الحقيقة ، وليست الحقيقة هي باطن الحقيقة ، وليست الحقيقة هي باطن الشريعة كما يقولون .. فكل حقيقة يصل اليها العبد إن لم يكن لبُّها ومنبعها الشريعة فلا يُعْتَدُّ بها .. فكل أمرٍ باطني يأتيك .. وكل معنى باطني تصل إليه ، إن لم يكن مؤكداً ومؤيداً بأحكام الشريعة فلا وزن له ....

وإلى من يتحدَّثون في هذا الأمر .. نقولُ لهم أنَّ ظاهِر ما فَعَلَهُ العبدُ الصالحُ بقتل الغلام كان مخالفًا للشرع .. وهو ملتزم بالحقيقةِ كما يقولون ، ولولا أنَّهُ صَدَرَ إليهِ أمرُ باطِنيّ بالقتل ...

إذا فالحقيقة عنده كان باطنها الشرِيعة .. فالأمرُ صدرَ إليهِ بالقتل ، وهذا هو الشريعةُ في باطن الحقيقة .. هذا ما قصدنا ....

ونكتفى بما قدمنا فى هذا الحديث، حتى لانطيل على القارئ، وما لم نذكره أضعاف أضعاف ما ذكرناه، وعلى اللَّه القبول والنفع، بما نعلم لكاتبه وقارئه ....

واستغفر اللَّه وأتوبُ إليهِ من كل قول يخالف شرعَهُ وسنَّة رسوله والمعفرة والعفو، عن كل معنى فهمه قارئ ، يخالف ما رجوت أن يصل إليه رمزاً أو إشارة، ويكون فيه ما لايرضى عنه اللَّه ورسوله ... فما قصدنا إلاَّ وجه اللَّه تعالى ورضاه ... ، وما رجونا إلاَّ محبَّة رسوله ولله وشفاعته .

## • الحب الإلمي :

وَرَدَ الحُبُّ الإِلهي في القرآن الكريم على صورتين ...

الأولى: حُبُّ اللَّه لعباده ...

والثانية : حُبُّ العباد للَّه تعالى ...

ومن الآيات الدالَّة على حُبِّ اللَّه لِعِبَادِهِ:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴿ ).

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ مَحِبُّ ٱللَّهَ المُتَعَالَةِ اللَّهَ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّ

﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾ (٣).

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴿ ﴾ (١٠).

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ ﴾ (٥).

﴿ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلصَّبِرِينَ ﴿ فَٱللَّهُ مُحِبُّ ٱلصَّبِرِينَ

ومن الآيات الدالة على عدم حب اللَّه لبعض عبيده وأفعالهم:

﴿ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَحُبُّ ٱلْفَسَادَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ ﴾ .

(٤) سورة آل عمران آية : ١٥٩ .

(٨) سورة البقرة آية: ١٩٠.

٣٣٨

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران آية: ١٤٦.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية : ١٩٥

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران آية: ٧٦.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة آية: ٤٢.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة آية: ٢٠٥.

- ﴿ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ ﴿ ﴾ (١).
  - ﴿ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلظَّامِينَ ﴿ ﴾ (٢).
- ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴿ ﴾ (").
  - ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ خَوَّانًا أَثِيمًا ﴿ ﴾ (١).
    - ﴿ إِنَّهُ رَلَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ إِنَّهُ رَلَّا يُحُبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ (٥).
    - ﴿ إِنَّهُ وَ لَا يُحُرِبُ ٱلْمُسْتَكِيرِينَ ﴿ ﴾ (١).

ومن الآيات الدالة على حب العباد للَّه تعالى:

- ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرْ ﴾ الله
  - ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُّ حُبًّا لِّلَّهِ ﴾ (^).
  - ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ۗ ﴿ اللَّهُ بِقَوْمٍ عَجُبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ۗ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

• والحُبُّ هـ و الميل الطبيعـي من المحِبِّ إلى المحبوب،

(١) سورة البقرة آية: ٢٧٦.

(٣) سورة النساء آية : ٣٦ .

(٥) سورة الأنعام آية: ١٤١.

(٧) سورة آل عمران آية: ٣١.

(٩) سورة المائدة آية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران آية : ٥٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء آية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٦) سورة النحل آية: ٢٣.

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة آية: ١٦٥.

والأئتناس به ... ، بحيث لايجد سعادته وراحته إلاَّ بمعرفةٍ .. أو وصل .. أو المتلاك للمحبوب ...

الحـب يلزمـه مُحِـبُّ ومحبـوب .. فالمُحِـبُّ بـدون المحبـوب .. ناقصٌ .. مغتربٌ .. وحيدٌ ...

والحب مكانه القلب كما نعلم ... والقلب محل التقاء النفس بالروح .. لذلك يأتي الحب على أنواع :

- حُبُّ نفسيُّ ماديُّ أو معنويُّ ...
  - حُبُّ قلبيُّ نفسي...
  - حُبُّ قلبيُّ روحيّ ...
- والأول حُب نفسى مادى أو معنوى ... مثاله الحب بين العوام ... فالنفس تميل إلى قضاء شهوتها ولذتها .. ووسيلتها في ذلك الجسد ... فتتعلق النفس بالمحبوب ، حيث تقضى حاجتها منه، وتنال بذلك سعادتها ...

وكذلك تتعلق النفس بما يرفع شأنها بين الناس، فتحب الرياسة والجاه والسلطان والمال والعلم أيضا .. وبهذا تنال شرف الرياسة بين الخلق ...

- والثانى: حُبُّ قلبى نُفْسى ، اختلطت فيه بعض أنوار السروح بالنفس فاعتدلت الأخيرة .. وتعلَّقَتْ بالمحبوب من باب الأنس ، والتالف ، والمماثلة ، والتجانس ، وصارت سعادتها في التشبُّه والتخلُّق بأخلاق وصفات المحبوب والأنس به ..

- والثالث: حُبُّ قلبيُّ روحيُّ ، طَغَتْ فيه أنوار الروح على القلب.. في الثالث في المُّهَا الريَّ والسُقيا وزيادة الأنوار والتجليات عليهما ...

والحُبُّ لايكون لمجهول تماماً .. بل لابد من نظر أو سماع بداية .. فيتكونُ في الخيال صورةُ لما رأى أو سمع ... وتَدْفَعُهُ هذه الصورة المتخيَّلة إلى استجلاء الحقيقة فيما سمع أو رأى .. وبذلك يحدث التعلُّقُ .. والشوق ... فاذا اقترب منه المحبوب ، فوجده كما كان يتصور في خياله ، ازداد له حباً ... وكان الوصل له شفاءً وسعادة ... فينشأ فيه بعد ذلك الاشتياق ...

إذاً فالحـب ميـلٌ وطلـبٌ لـشيِّ لـيس بـالمعلوم كليـةً ولا بالمجهول كليةً ...

ويليه الشوق إلى المحبوب للارتواء منه والراحة والسعادة معه ... وهو منه بعيد ....

وَيَلِيهِ الوصل بالمحبوب لتمام سعادته.

وَيَلِيـهِ الاشـتياق للمحبـوب .. ويكـون فـى حالـة القـرب ، وبعـد الوصال ...

والعشق هو شدة الحب ... والوَلَهُ هو شِدَّةُ العِشْق ..

ومن كان الوَصْلُ له دواءً وشِفَاءً .. فإنَّ هذا لِنَقْصٍ فيه أو في محبوبه ... فان المحب الصادق لايشبع .. ولايزيده الوصل إلا اشتياقًا وحُبًا ... فهو لا محالة مقتول بين البُعْدِ والهَجْرِ بِشَوْقِهِ .. وبين القُرْبِ والوَصْلِ باشتياقه ...

- لذلك نحن نقول لمن يقول أنه شرب كأساً من الحب فاطفأت ظماه وسعد بها وارتوى واكتفى ... يا مسكين .. ما عرفت الحب ولا المحبين ...

فواللَّـه لوشـرب المحـب بحـاراً تلتهـا بحـارً مـن المحبـوب .. مـا ارتوى .. ولا اكتفى ...

فإذا تكلمنا عن الحب الإلهي وتعلُّقِ الروح به سُبْحَانَهُ .. فماذا نقول .. !!!

لقد ضرب اللّه لنا في حياتنا أمثلة لكل شهوة ولذة ترتوى بها النفس وتسعد بها .. والدنيا ترابية فانية .. ناقصة لا أمان لها ولا فيها .. ولكن اللّه تعالى يقرب إلينا المعانى العلويّة السامية حتى ندركها بأرواحنا العالية ...

راحة النفس في الدنيا .. بالأمن والأمان ... واللَّـه تعالى هـو المؤمن .. السلام ...

وسعادة النفس في الدنيا .. بدوامها بالشراب والطعام ... وفي الجنة طعام وشراب ...

وسعادتها في الدنيا .. بالزواج والنكاح .. فجعل الحُورَ العين في الجنة ....

وسعادتها في تمام صحتها وأُنسها .. وجعل نعيم الآخرة ليس فيهِ نصبٌ ولا لُغُوب ...

وراحتها في حب الامتلاكِ والغني .. فأغناها اللّه في الجنة ومَلّكَهَا من نعيمه ... فكل شهوة لها في الدنيا ... وعدها اللَّه بمثلها في الآخرة .... وكل ما تكرهه في الدنيا ... أمَّـنَهَا اللَّه منه في الآخرة ...

ولكن ما أبعد الفرق بين سعادة النفس في الدنيا الفانية الزائلة .. وبين سعادتها في الآخرة .. وبما وعدها اللَّه به ، من نعيم مقيم من أنوار اللَّه تعالى الدائمة العليَّة .... فنحن إذا تكلمنا عن الحُبِّ للأنْفُسِ .. وكان هذا الحُبُّ لمخلوقٍ أيًّا كان ... وهو ترابيُّ فانٍ .. ما بين زوجة .. أو ولد .. أو أي حُبِّ دُنيوي ... وما يجده المحب من لوعة وشوق يعذبُهُ ويضنيه ، وبين وَصْلٍ يُسْعِدُهُ .. ورضاً من المحبوب يرضيه وينعِّمُهُ .. ولكِنَّهُ في النِّهايَةِ حُبُّ ليس بالمُطْمَئنِ إليْهِ .. ومحبوبُ فان مآلهُ إلى تراب .

فكيف إذا تعلقت النفس والقلب بالجمالِ كُلِّهِ .. والكمالِ كُلِّهِ .. والكمالِ كُلِّهِ .. والطُهْرِ كُلِّه والعظمة كلِّها .. والأزلية المطلقة .. والأمن والأنس الدائم .. والسلام الذي ليس بعده خوف ولانصب !!!

يقول تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآ وَكُمْ وَأَبْنَآ وُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَأَبْنَآ وُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمُولُ الْقَرْفَتُهُمُوهَا وَجِّرَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضَوْنَهَا وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمُولُ وَيَسُولُهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّىٰ يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴿ فَي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّىٰ يَأْتِ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ (ا)

فاللّـه سبحانه وتعالى ضرب لك مثلا لحبك وسعادتك بما وبمن تحب فى الدنيا ، ولكنه يرفعك من الترابية الفانية .. إلى الأنوار القدسية الخالدة الخالية من كل عيب.. الكاملة فى صفاتها وسعادتها ...

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية: ٢٤.

وهذا التعلق للأرواح بربِّها وحبها له ، قد نشأ منذ أن خلقها اللَّه تعالى وخاطبها " ألست بربكم " يوم العهد والميثاق الأول ...

واللَّـه سبحانه وتعالى كلامه منَـزَّهُ عن الصوت والحرف والكلمة بمفهومنا ... فالكيفية مجهولة ، ونحن نسلم بها إيماناً وتصديقاً ...

ولكنَّ اللَّه تعالى الجميل .. خالق النعيم .. ورب النعم .. فيه الجمال كله والجلال كله .. والكمال كله .. فاهتزت الأرواح طَرَبًا وسعادة بهذا النداء العلوى المقدس .. فبدأ عندها الحب والشوق ، وتمنى الوصال والسقيا من هذه الأنوار القدسية والجمال الأبدى ....

ثـم كانـت الحجـب فـى الـبرزخ .. وفـى الأرض .. فـصارت الأرواح أشـد شـوقاً ومحبـة للَّـه تعـالى ... وعلمـت الـنفس معنـى الحُـبِّ والأُنس والسعادة ...

ولكن النفس لها وجه إلى الروح أو القلب .. ولها وجه إلى الجسد الترابي .. فجعلت النفس تبحثُ عن سعادتها .. ووسيلتها في ذلك الجسد ... وتفكيرها محصور في عالم المادَّة ، التي تعيش فيها... فبدأت تُمَارِسُ ألواناً من الحُبِّ بحواسِّ الجسدِ ومشاعره ، لِمَا ومَنْ حوله من الكائنات ..

ولكنها في النهاية سوف تَجِدُ أَنَّ حُـبَّهَا للدنيا وما فيها هو كالسراب .. وما فيه من حقيقة ولا خلود ...

فإذا ارتفعت النفس بأنوار الروح ، ومالت عن عالم الجسد .. بدأت تبحث عن سعادتها بالأنس والائتلاف بالأرواح الأخرى المتشابهة معها ... وظهر نوع من الحب أسمى من الأول ، لخروجه من عالم المادة ...

فإذا ما كشفت الروح عن بعض حُجُبِهَا .. وصُقِلَت النفس بأنوارها .. علمت النفس حقيقةً أنَّهُ لامحبوب يستحق المحبة .. وتجد به سعادتها وسلامها وأمنها .. إلا اللَّه تعالى .. الجمال والجلال والكمال المطلق .. وجَلَّ جلال اللَّه ، وعز جاهُهُ ، وتقدست أسماؤه وصفاته ....

● وللحب الإلاهي درجتان .. كما أن للعبودية درجتان ....

فالعبودية إما أن تكون " عبودية افتقار " وهى التى تكون بين الخوف والرجاء .. وإما أن تكون " عبودية اختيار " .. وهى التى تكون لعظمة اللَّه تعالى وتقديسه ومَحَبَّتِهِ ..

وكذلك الحُبُّ للَّه تعالى ....

فإما أن يكون حباً للَّه تعالى ... لِما يتفضل اللَّه به تعالى على عباده مِن نعم وأفضال ...

وإما أن يكون حُبًّا لجميلِ صفاتِهِ .. وطُهْرِ قدسه .. وعظيم كمالِهِ .... والفرق بينهما واضح ... فان الأول معلول .. وللنفس فيه نصيبٌ وطلبٌ ... أمَّا الثاني فهو حب تنزيه للروح وبالروح .

والأول للعموم .. والثاني للخصوص النادر ... والنادر لاحكم له .. ولايقدر عليه كل البشر ..

ولـذلك يخاطـب رسـول اللَّـه ﷺ عمـوم المـسلمين والمـؤمنين

ويعلمهم حب اللَّه وحب رسوله ، بقوله ﷺ "أَحِبُّوا اللَّه تَعَالَى لِمَا يَعْدُوكُمْ بِهِ مِنَ نِعْمَةٍ ، وَأَحِبُّونِي لِحُبِّ اللَّه ، وأَحِبُّوا أَهْلَ بَيْتِي لِحُبِّي" يَعْدُوكُمْ بِهِ مِنَ نِعْمَةٍ ، وَأَحِبُّونِي لِحُبِّ اللَّه ، وأَحِبُّوا أَهْلَ بَيْتِي لِحُبِّى" وهو صحيح ، رواه الترمذي والحاكم في مستدركه عن " ابن عباس " .

فرسول اللَّه عَلَيْهِم .. ونِعَمِهِ عَلَيْهِم .. ونِعَمِهِ عَلَيْهِم طاهرةً وباطنةً .. ويدعوهم إلى محبة اللَّه تعالى صاحب الفضل والمِنَّةِ عليهم ... ، تَمَامًا كَما يدعوهم إلى العمل الصالح ، والترغيب فيه بحسن عليهم ... ، تَمَامًا كَما يدعوهم إلى العمل الصالح ، والترغيب فيه بحسن الجزاء من اللَّه تعالى ، ويخوِّفهم بعذابه وعقابه .. ، وهذا حال عموم الخلق ... يرجون ويرهبون ... ويتاجرون وينتظرون المكسب والربح ... فحببهم اللَّه تعالى إلى ذلك .. وبشرهم بأنها تجارة لاتبور أبداً ...

أما الحب الخالص للَّه تعالى .. ولكماله ولجماله ولعظمته .. فذلك تجده مُغَلَّفًا بالإِشارةِ إليْهِ ، لايدْرِكُهُ إلاَّ من شاء اللَّهُ تعالى لهُ أن يلتقط هذا المعنى السامى والإحساس العالى ...

يقول الله جَمِيل يُحِبُ الجَمَال " وهو صحيح رواه مسلم والترمذي عن " أبي امامة "، والطبراني عن " أبي امامة "، والحاكم عن " ابن عمر " وغيرهم ..

وَمَنْ مِنَ الخَلْقِ لا يُحِبُّ الجمال!! ومن منهم لا يُحِبُّ الكمال!!

• ومن خواص المحبين أن يعللوا أفعال محبوبهم بأحسن تعليل ... ويقبلون منه كل ما يقول ويفعل .. فهو عن محبوبه راضٍ دائماً .. وفي شوق إليه مستمر .. وللَّه سبحانه المثل الأعلى .. فمن أحب اللَّه تعالى ، رَضِيَ بِكُلِّ قضائه وقدره ... لا استسلاماً لقضائه وحكمه .. بل رضًا ومحبةً .. وما

رأى في قضاء اللَّه تعالى إلاَّ الجمال والكمال .. فكان من العبد الشكر والرضا بأفعال ربِّهِ ....

يقول تعالى : ﴿ رَّضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (١) .

ويقول: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِيَ ٱلشَّكُورُ ﴿ ﴾ (٢).

ومَنْ أحب اللَّه تعالى .. أحب عِباده .. وأحب خَالَقه .. وأحب خَالَقه .. وأحب خَالَقه .. وأحب كُلَّ شيئٍ يُذكِّرُهُ بِمَحْبُوبِه .. هُو يُحِب ُ ذِكْرَ اللَّه تَعَالَى .. وكل ويُحِب كُلَّ مَنْ أَحَب اللَّه تعالى من الصالحين وعباد اللَّه ... وكل ما في الكون يذكره بِمَحْبُوبِهِ .. وَبِعَظَمَتِهِ .. وصِفَاتِهِ .. لذلك تَراهُ مُنْفِعِلاً بِالكون وبالمَحْلُوقَات .. ويرى فيهم أثرَ مَحْبُوبِه ، وقدرته ، ولطفه ، وصفاته العلية كلها ....

ويحق عليه قول ربنا: ﴿ فَأَيِّنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾ (٣) .

أى ترى أثراً لِقُدْرةِ اللَّه .. ورحمةِ اللَّه .. ولطفِ اللَّه .. وصفات اللَّه جمعاء ...

فإذا رأيت الآثار .. فكأنك أَدْرَكْتَ الصِّفَات .. وإذا عشت في الصِّفَاتِ .. فأنت في حضرتها .. وكذلك حضرة صاحبها جَلَّ وعَلا ...

سورة البينة آية : ٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية : ١١٥ .

- والآية الكريمة التي ذكرناها الحين: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمٍ تَحُبُّهُمْ وَسُحِبُّونَهُرَ ﴾ .. فيها صنفان من أهل المحبة الإلاهية ...

الأول: مُحِبُّ للَّه تعالى ...

الثاني : محبوب عند اللَّه جَلَّ شأنه ...

والأول: صاحب جهدد .. وسعي .. وتَقَرُّب .. وانتظارٍ وَتَرَقُّب ... والثانى : صاحب رضًا .. وإشراق ... وإنعام سنى عليه من اللَّه سبحانه ... فإنْ صار العبد ممن يحبهم ويحبونه .. فذلك من درجات الكمال ....

وقد سبق ذكر الحديث القدسى أنَّ اللَّهَ تعالى إذا أحب عبداً صاريده التي يبطش بها ... الى آخر هذا الحديث ...

وهذا معناه أنَّ اللَّه تعالى يُلْقِى على من يحبه من الخلق بعض صفاته العلية ، على قدر ما يطيق هذا العبد ... فَيَتَخَلَّقُ بعض صفاته العلية ، على قدر ما يطيق هذا العبد ... فَيَتَخَلَّقُ بصفات سيده التى هى للتخَلُّق ... ويزداد حباً وتقديساً لِصفات سيده التى هى للتعلُّق ... وصارت له عند اللَّه كرامة وإكراما .. فاذا سأل اللَّه تعالى .. أعطاه من فضله .. وقضى حاجته ...

وعلى الجانب الآخر فان العبد إذا وصل الى هذه المرتبة السنِيَّة .. فإنَّهُ يستحى من اللَّه تعالى حقَّ الحياءِ .. ويغلبه أدبه على حاله وحاجته .. فلا يطلب من اللَّه ، إلاَّ ما يرضى اللَّه. ولا يسأل اللَّه الأشياءَ ، إلاَّ إذا عرف أنَّهُ مأذونٌ له بالسؤال ، ويحقق قوله

تعـــــالى: ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (١) .. فمشيئة اللَّه تعالى .. وبتوجيه اللَّه تعالى .. وبتوجيه اللَّه تعالى له ...

ولاتقل لى كيف ... فنحن نتحدث عن أهل الدرجات العليا عند اللَّه تعالى .. أهل الإحسان وأهل الرؤيا .. وأهل السكينة .. وأهل التأييد ...

يقول رسول الله ﷺ "مَنْ أَحَبُّ لِلَّهِ، وَأَبْغَضَ للَّهِ، وَأَبْغَضَ للَّهِ، وَأَبْغَضَ للَّهِ، وَأَعْطَى للَّهِ، وَمَنْعَ للَّهِ، فَقَدْ اسْتَكُمَلَ الإِيمَانَ " وهو صحيحٌ، رواه أبو داوود والضياء عن " أبى أمامة " ...

ومن استكمل الإيمان فقد أتقنه وأحسنه .. ودخل في مقام الإحسان.. ومقام القُرْبَةِ إِلَى اللَّهِ جَلَّ شأنه .. الذين يقول اللَّهُ فيهم ﴿ لَهُم مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ۚ ذَٰ لِكَ جَزَآءُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾(٢) .

ولعل سائلاً يسألُ لماذا لم يظهر هذا الحُبُّ الإلاهي مع الصحابة و التابعين ولماذا لم يتحدَّثُوا به ..!!

أمًّا الجواب عن الشِقِّ الأول ...

فانظر إلى أفعال الصحابة رضى اللَّه عنهم وحبِّهم لرسول اللَّه ﷺ وحبِّهم للجهاد لإعلاء كلمة التوحيد،

<sup>(</sup>١) سورة التكوير آية: ٢٩. (٢) سورة الزمر آية: ٣٤.

وانظر للمهاجرين كيف تركوا أموالهم وديارهم ..

وانظر الى الأنصار كيف أحَبُّوهُم وبذلوا لهم أموالهم وديارهم ... وانظر كيف كانوا يفدون رسول اللَّه ﷺ بأرواحهم وأنفسهم ، في الغزوات وغيرها ..

وانظر كيف كانوا يتدافعون ، لينالوا من بركته عليه الصلاة والسلام ، ومن آثاره وآثار جسده الشريفة ، من شعيرات أو قُلامَةِ ظُفْرٍ أو قطعةٍ من ثوبٍ أو غيرها ...

وكيف كانوا يلجأون إليه عليه الصلاة والسلام ، في كل شئونهم ، لجوء الإبن إلى أبيه .. والمُحِبِّ إلى حبيبه ، شوقًا ولهفة واعظاماً وإكباراً .... في حياته وبعد انتقاله للرفيق الأعلى ....

وانظر إلى ما ذكره المؤرخون وأصحاب السِيَرِ عن الصحابة والتابعين، وكيف كان حبهم لرسول اللَّه ﷺ ومنها على سبيل المثال لا الحصر:

يقول "السمهودى "في وَفَا الوَفَا "لَمَّا قَدِم "بلال "رضى اللَّه عنه ، من الشام ، لزيارة رسول اللَّه عَلَيْ أتى القبر الشريف ، فجعل يبكي عنده ويمرغ وجهه عليه " ...

ويـذكر "ابـن عـساكر" في تحفته " قـال علـي إبـن أبـي طالـب: لمَّا رُمِسَ رسـول اللَّـه ﷺ جـاءت فاطمـة رضـي اللَّـه عنها فوقفت علـي قـبره ﷺ وأخــذت قبـضة مـن تـراب القـبر، ووضـعت علـي عينهـا وبكت"...

ويذكر الحافظ " الزبيدى " في شرح الإحياء (الجزء العاشر) ، أنَّ السيدة عائشة رضى اللَّه تعالى عنها ، عندما حضرتها الوفاة ، دعت بخرقة من قميص رسول اللَّه على وقالت " ضعوا هذه على صدرى ، وادفنوها معى ، لعلى أنجو بها من عذاب القبر" ....

وذُكِر فى كتاب كشف الأستار عن زوائد البزَّار (الجزء الأول) أن " أنس بن مالك " رضى اللَّه عنه ، كانت عنده عُصَيَّةٌ لرسول اللَّه عَلَيُّ فلما مات ، دفنت عصاه بين جيبه وقميصه ....

وذكر الحافظ الزبيدى في " الإتحاف " (الجزء العاشر) بأنَّ " معاوية بن أبي سفيان " كان يختفظ في خزانته بقميص لرسول اللَّه على وقُرَاضَةٍ من شعره وأظفاره ، فأمر عند وفاته بأن يجعلوا كُلَّ هذا في كفنه ، وعلى جسده مباشرة ....

ويـذكر "ابـن كـثير" فـى البدايـة والنهايـة (الجـزء العاشـر) أن الإمـام "أحمـد بـن حنبـل" كـان يحـتفظ بـشعيرات لرسـول اللَّـه ﷺ مصرورة فى ثوبه ...

ويذكر الذهبيّ في كتاب السير (الجزء الحادي عشر). قول " عبد اللّه بن أحمد بن حنبل": رأيت أبي يأخذ شعرة من شعر النبي في فيضعها على فيه ويُقبِّلُها ، ويضعها على عينيه ، ويغمسها في الماء ويشربه ويستشفى به ...

وقد قال " ابن تيمية " في كتابه " اقتضاء الصراط المستقيم " ما نَصُّهُ : فقد رَخَّصَ أحمد بن حنبل ، وغيره في التمَسُّحِ بالمنبر ، والرمانة التي هي موضع مقعد النبي عَلَيْ ويده .

وراجع كتاب " المقالات السنيَّةِ " للحافظ المعاصر " عبد اللَّه الهرَرِى" ، وكذلك مؤلفات الحافظ المعاصر " الغُمَارى المَغْرِبِي " ، وكذلك أمهات الكتب والمراجع التي صدرت في القرون الهجرية الأوائل بعد القرن الثالث ....

وذكر "ابن كثير " في موسوعته البداية والنهاية -الجزء السابع - ما رواه البيهقي بإسنادٍ صحيح قال: "أصاب الناس قحط في زمان عمر بن الخطّاب ، فجاء رجل إلى قبر رسول اللّه على فقال يا رسول اللّه استسق لأُمَّتِكَ فإنَّهُم قد هلكوا "، فرأى الرجل رسول اللّه على في المنام وقال له "أقرئ عمر السلام وأخبره أنَّهم يسقون ، وقل له عليك الكيس الكيس "فأتى الرجل "عمر "فأخبره فبكي "عمر "وقال: "يارب ما ءالوا إلا ما عَجَزْتُ "

وهذا الصحابي هو " بلال بن الحارث المزني "

وقد ذكر مثله في " فتح البارى – الجزء الثاني "وقد رواه "ابن أبي شيبة "عن " أبي صالح السمَّان "عن " مالك البزار "خازن "عمر بن الخطّاب ".

وقد ذكر القِصَّة " سيف بن عمر " عن " سهل بن يوسف السلمى " عن " عبد الرحمن بن كعب بن مالك " ، وزاد عليها أن ذلك كان عام الرمادة ، في أواخر عام ١٧ هـ ، وبداية عام ١٨ هـ ، وأنَّ "بلال بن الحارث المزنى " قال لعمر بن الخطاب" أنا رسولُ رسولِ اللَّهِ إليك ، يقول لك رسولُ اللَّهِ عَلَى ذلك ، فما شأنك "

فدعا عمر إلى صلاة الاستسقاء ... واستغاث بالأمصار للعون بالمؤونة ...

وذكر "الحافظ بن الجوزى" في كتاب" الوفا بأحوال المصطفى " .. عن "أبى بكر المِنَقِّرى "الرواية التالية ، وكذلك ذكرها الحافظ "الضياء المقدسي" :

قال المِنَقَرى: كنت أنا والطبراني وأبو السيخ في حرمِ رسول اللّه على ، وكنّا على حالة ، فأثّر فينا الجوع ، وواصلنا فما أكلنا ، فلما كان وقت العشاء حضرت قبر النبي على فقلت : يا رسول الله .. الجوع .. الجوع .. وانصرفت .. والطبراني جالسٌ ينظُرُ في شيئ .. فحضرَ عَلَوِيٌّ ، ومعه غلامان ، ومع كُلِّ غُلامٍ زنبيلٌ فيه طعام.. فجلس وأكلنا .. وترك ما تبقى منّا ...

فلمَّا فرغنا قال العَلَوِيُّ " ياقوم أشكوتم إلى رسول اللَّهِ عَلَيْ ؟؟ فانى رأيت رسول اللَّهِ عَلَيْ في المنام، فأمرنى أن أحمِل بشئ إليكُم " ..

فهل تدلُّ كل هذه الروايات وأمثالها إلاَّ على شِدَّةِ الحُبِّ لرسول اللَّه ﷺ وشِدَّةِ الحُبِّ للَّه تعالى!!!

فكل هذه الوقائع وغيرها صدرت منهم من باب الحُبِّ والمحبَّةِ .. وليست من باب الأمر والنهي .. ولامن باب العبادة وانتظار الجزاء ...

أما لماذا لم يتحدث الصحابة والتابعون عن هذا الحب

الإلاهي .. وهو الشِقُّ الثاني من السؤال .. فالجواب عنه ..

أنهـم كلـهم كـانوا كـذلك .. فمـع مـن يتحـدثون .!! ولمـن يشرحون !!! وكلهم أصحاب حب ومذاق ورؤية وإحسان !!! ..

ولم يكن في ذلك الزمان مجالس متخصصة في تفسير اللّه القرآن.. وأخرى في الفقه .. وغيره .. بل كان همهم ذكر اللّه تعالى.. ومجالس علم يتذاكرون فيها حديث رسول اللّه ويجمعون الحديث .. ويدوّنونه ويوثّقونه ويستنبطون الأحكام، ويجيبون كل سائلٍ عن مسألتِه .. وجُلُ الصحابة قد انتشروا في الأمصار يجاهدون في سبيل اللّه ...

وما ظهر تنوع المدارس والمجالس ، إلا " بعد أنْ صَنَفَ " أبو حنيفة" والإمام "مالك " رضى اللّه عنهما ، أسس علم الفِقْه .. وكان ذلك في أواخر القرن الثاني الهجرى .. ، وتبعهما " الشافعي " و "ابن حنبل" وغيرهم ... وبدأت مصنفات الحديث النبوي تظهر كذلك .... وبدأ تنوّع المجالس مع بداية القرن الثالث ... ومن أوائل من تكلم في هذا الفن .. الإمام الحكيم "الترمذي" رضى اللّه عنه .. وكذلك " أبو طالب المكي "

## - ونعود إلى حديثنا فنقول:

إن المحبوب عند اللَّه تعالى وعند رسوله .. لا يعلم أنَّه محبوب .. اللَّهمَّ إلاَّ إذا بُشِّرَ بذلك ... فمَنْ بَشَّرَهُ اللَّهُ ورسوله بهذا المقام .. فليس له أن ينكره ... ومنْ لمْ تَصِلْهُ البُشْرَى .. فليس له أن يتطلع الى هذه المرتبة ....

ولنا في صحابة رسول اللَّه ﷺ الأسوة والقدوة ... فلا شك

أنهم خيار خلق اللَّه تعالى ، وخير القرون ... ومنْ بَشَرَهُم رسول اللَّهِ عَلَيْ بِأَنهم من أهل الجنة ، فقد سُعِدُوا وفازوا .. وليس لهم أن يردوا هذه البُشْرَى ، بدعوى التواضع أو إنكار الذات .. أو الخوف من اللَّه تعالى .. فهذه عَطِيَّةٌ وهَدِيَّةٌ من المَلِكِ .. وليس من الأَدَبِ رَدُّهَا ... ومن لم يبشر بها .. فليس له أن يدّعيها .. وَحُقَّ له أن يتطلع إليها ...

وأما قول سيدنا "أبى بكر الصديق "رضى اللَّه عنه: "لو أن إحدى قدمى داخيل الجنة ، والأخرى خارجها ما أمنيت مكر اللَّه " فهذا قول - إنْ صحَّ عن "أبى بكر الصديق " - فلا يحمل أبدا على معنى المكر ، الذي يفهمه الناس ..

فاللَّهُ تعالى ليس "بماكر" .. فإن المكر من الصفات الذميمة.. وحاشى للَّهِ تعالى أن تُنْسَبَ إِلَيْهِ ... ولكنَّ المكر الذى نَسَبَهُ اللَّهُ تعالى إلى نفسه في القرآن الكريم ، هو غير المعنى الذى نفهمه وإنَّمَا يمكُرُ العبيد بأنفسهم .. ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾ (١) .. كما قال القرآن الكريم ..

وذلك قريب من قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ﴿ وَأَكِيدُ كَيْدًا ﴿ وَأَكِيدُ كَيْدًا ﴿ وَالْكَانِ كَيد كَيْدًا ﴿ وَمَا كَانَ كَيد كَيْدًا ﴿ وَمَا كَانَ كَيد اللَّهُ تَعَالَى ، إِلاًّ عَينَ كَيدهم لأنفسهم بجهالتهم وكفرهم ...

 <sup>(</sup>۱) سورة فاطر آية: ۶۳ .
 (۲) سورة الطارق آية: ۱۵-۱۹.

هـذا عـن المحبـوب عنـد اللَّـهِ تعـالى ... أمَّـا المُحِـبُّ للَّـهِ تعـالى، فقـد يعلـم ويـشعرُ بحربِّهِ للَّـهِ تعـالى ولِرَسُـولِهِ ... إذا عـرف كيـف لايُخْسِرُ الميزان ...

ومقصودنا بالميزانِ هنا .. هو ألا يخلط بين قيامه للّه تعالى بما يجب، وبين ميل قلبه وروحه وذاته للّه ولرسوله .. صحيحٌ أنَّ في كِلا الأمرين خير .. ولكنْ لِكُلِّ منهما أدبُ وحالٌ مع اللّه تعالى ....

ولكننا نتساءل وماذا يفيده أن يعرف أولا يعرف!!! إنما هو خاضع للَّه سبحانه في كل أحواله .. وراضٍ بكُلِّ تجليات مولاه عليه .. فيُقيمُه حيث يُقيمه ...

- وحقيقة الحُبِّ أنَّهُ هَدِيَّةٌ مِنَ اللَّهِ تعالى للعبد .. فهو في الحقيقة لايستطيع أن يصنعه أو يقصده ، فيحقِّقَه لنفسه وذاته ... بل هو واقف مع ربِّهِ في مقام العُبُودِيَّة .. مستشرف لأنواره وتجليَّاته وصدقاته وإحسانه .. مفتقراً .. خاضعاً راضياً ...

والمولى جَلَّ وعلا يقول: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ ﴾.. فَمَنْ جَاءَ إِلى اللَّهِ تَعَالَى بنفسه وما فيها من هوى واختيار ... فما وقف موقف الفقراء ولا المحتاجين ولا المساكين ...،

ومن جاءه جَلَّ وعلا بعمله وحسناته معتمدًا عليها .. فقد مَنَّ على اللَّه بعمله وبرِّه .. وهذا منه سبحانه حقًا ويقيناً ... وما جاءه مفتقراً ....

أما من جاءَ هُ سبحانه قاصداً وجْهَهُ .. منتظراً عطاياه وهداياه وفضله ورحمته بتسليم مطلق .. ورضاً كامل ، مُسبِّحاً .. مُقَدِّساً

عظيم صفاته .. متعلقاً بها .. دائراً في كمالها .... فقد عَرَّضَ نفسه للنفحات .. ولخزائن الملك الوهاب ...

والمحب دائماً ذاكرٌ لحبيبه .. يشعر به في غيابه .. فما بالك إذا كان المحبوب لا يغيب .. وحضراته لاتنقضي ... وصفاته تملأ الأكوان!!!

والمحب غيورٌ .. يغارُ على من يحب .. فلايسمح لمن لايعرفه حق المعرفة أن يتحدث عنه .. فقد يصدر في حديثه نقصٌ لايليق بمحبوبه .. أو لايستطيع أن يوفيه حقَّهُ من الإجلال والتعظيم ...

لذلك فالمحب يغار على حبيبه مِمَّنْ جَهِلُوهُ .. ويغارُ عليه كَدُلك مِمَّنْ جَهِلُوهُ .. ويغارُ عليه كذلك مِمَّنْ يُحِبُّونَه .. أمَّا إن كان حبهم لحبيبه كحُبِّهِ هوله .. حينذاك يَأْتَنِسُ بهم .. ويميل إلَيْهِم ... ويشكو بعضهم إلى بعض ... ويناجى بعضهم بعضا على ذكر حبيبهم ....

- والحقيقة أن كُل ّ خَـلْقِ اللَّهِ محبوبون مـن اللَّه تعـالى .. فكـل صـانع يُحِـبُ صـنعته .. واللَّه سـبحانه وتعـالى بلطفه ورحمته ونِعَمِـهِ يـدعوهم الى خَيْـرَى الـدنيا ونِعَمِـه يـدعوهم الى خَيْـرَى الـدنيا والآخرة .. ويـرزقهم على كفرهم وجحـودهم وإشراكهم .. فان رجعـوا اليـه فـرح بهـم وغفـر لهـم .. فمـا أبعـد العبـاد عـن ربهـم إلاَّ الحُجُـب الظلمانيـة والنورانيـة ... فاذا ما بـدأت هـذه الحُجُـب فـى الـزوال ، وازدادت معرفـة العبـد بربيّه ... فلابُـد أنْ يُحِبَّـه ... وعلـى قـدر معرفتـه بربيّه سبحانه على قدر ما يكون حُبُّهُ لسيده ...

فما عرف اللَّه تعالى منْ لمْ يُحِبَّهُ .... وما أَحَبَّهُ منْ لَمْ يَعْرِفْهُ ....

وما نبت شوقٌ في قلب العبد إلى اللَّه تعالى إلاَّ من باب بعض معرفته بربِّهِ جَلَّ وَعَلا ... ومَا كَان اشتياقٌ مِنَ العَبْدِ إلى ربِّهِ إلاَّ بعد أن ذاق من أنوار جماله وجلاله وكماله ... وانتشى بها .. وغاب فيها .

وخلاصة ما نقول أنَّ المُحِبَّ لِلَّهِ تعالى .. غارقٌ فى أنواره تعالى وأنوار صفاتِهِ وأسمائِهِ ... لايقع نظره من الكون كله إلاَّ ويرى فيه للَّه تعالى أثراً ، وحكمة ، ولُطفًا ، وقدرة ...

يُحْيِيهِ إِشْرَاقُ الأَنْوارِ عليه ، ويقتله حِجَابُ الأكوانِ وغيرها عن اللَّه تعالى ... غير طالب لدرجة ولامرتبة ... يضيقُ بِجَسَدِه وَنَفْسِهِ ، لأَنَّهُما له سِجْنٌ عن الملكوت الأوسع ...

أُنْسُهُ بِاللَّهِ تعالى ... مستوحشٌ منْ كُلِّ مَنْ وَمَا سِواهُ ... متذللٌ على الأَعْتَابِ ... إِنْ قُرِّبَ تَأَدَّبْ ... وإِنْ أُبْعِدَ تَقَرَّبْ ... وبين الوَصْلِ والبُعْدِ لاَيَهْداً وَلاَيطْمَئِنُ .. ولايرتوى من فضل اللَّه تعالى ...

## الشعر في الحب الإلاهي:

الشعر في اللغة العربية هو أرقى تعبيرٍ عن الإحساس والوجدان ، فاللغة العربيةُ تعتزُّ بالشعر وشعرائها ، وتتغنى بأشعارها ...

وقولُ الله تعالى: ﴿ وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُرِنَ ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴿ وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَبِعُهُمُ ٱلْغَاوُرِنَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴿ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴿ وَأَنْهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَانْتَصَرُواْ مِنْ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَذَكَرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱنتَصَرُواْ مِنْ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَذَكَرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱنتَصَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَصَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيَّ مُنقلَبٍ يَنقلِبُونَ ﴿ )، بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيَّ مُنقلَبٍ يَنقلِبُونَ ﴿ )، إِنَّ اللهُ وَفَرِ وَغِيرِهُم ، مِمَّا إِنَّمَا يَتَحَدَثُ عِن شَعْراء الصَنعَة مِن مدحٍ وهجاءٍ وفخرٍ وغيرِهم ، مِمَّا كان عليه العرب آنذاك والذين كانوا يقولون " إِنَّ أَبلغ الشَعْر أَكذَبه ".

ورغما عن ذلك ، فقد استثنت الآية الكريمة من الشعراء أولئك الذين آمنوا منهم وعملوا الصالحات.

أمَّا قوله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَّمْنَهُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِى لَهُ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَكُرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ﴿ وَمَا عَلَّمْنَهُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِى لَهُ ۚ إِنَّ هُو إِلّا فِي عَنْ سيدنا رسول اللّه ﷺ هذه الصناعة والفن ، ذلك لأن انبهار العرب ببلاغة القرآن الكريم جعلت بعضهم يتهم القرآن بأنه قول شاعرٍ مبدعٍ عظيم ، حيث كان الشعر كما قلت عندهم هو أبدع ما يقال في اللغة العربية ..

 <sup>(</sup>۱) سورة الشعراء آية : ۲۲۲ - ۲۲۷ .

فنفى الله تعالى عن رسوله هذا الاتهام ، وبين سبحانه أنّه قرآنٌ كريمٌ ، ليس بالشعر ... وأنّ رسوله هذا الاتهام ، وبين سبحانه الشعر ... فما أنّه هذا القراءة ، ولا الكتابة ، ولا فن الشعر...

وما علَّمه إلاَّ من عنده تعالى .. وما أقرأه سبحانه إلاَّ ما شاء له من الآيات والذكر الحكيم ِ....

يقول ﷺ " إِنَّ مِنَ البَيَانِ سِحْرًا ، وإنَّ مِنَ السُّعْرِ حِكماً "، رواه أحمد في مسنده وأبو داوود عن " إبن عباس ".

ومنـذ القـدم ، والـشعراء يتغنـون بالحبيـب ... ويعـبرون عمـا فـي قلوبهم من شوق ولهفةٍ بالشعر ...

وقد كان الشعراء زمن رسول اللَّهِ عَلَى يَبَارُونَ فَى مدحه، والدفاع عن الإسلام، والرَّدِّ على المشركين، وكان رسول اللَّهِ عَلَى يستمع إليهم، ويدعو الناس إلى استماعِهم، ويكرِّمُهم بالعطايا والهباتِ ويدعو لهم .... وكان يضع الحسان بن ثابت "كرسيًا يجلسُ عليهِ في المسجِدِ، وهو يقولُ شِعره.

وممن أنشد الشعر بين يدى رسول اللَّهِ اللَّهِ وفي مسجده وفي غيرِ مسجده ، "حَسَّان بن ثابت " و "عبداللَّه بن رواحة" و"كعب بن زهير " و "العباس بن عبد المطلب "و "عمرو بن سالم الخزاعي " و " فُضَالةُ الليثي " و "العبّاس بن كرداس " ، "كُلَيْبُ بن أسيد الحضرمي " و "مالِكُ بن النمْط " و " قُرَة بن هُبَيْرة "

و"قِيَلَة بنت الحارث " أخت " النضر بن الحارث ".

وممن رثا رسول اللَّهِ ﷺ من الصحابة شعرا بعد انتقاله إلى الرفيق الأعلى – وهم أكثر مِنْ أنْ يُحْصَوا :-

"أبوبكر الصديق" و "عمر بن الخطاب " و "عثمان بن عفّان" و "على بن أبى طالب "، و" السيدة فاطمة الزهراء " و"السيدة صفية بنت عبد المطلّب " و "أبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلّب " ...

وانظر إلى سير الصحابة لتعرف المزيد...

وميزة الشعر هي القدرة على التعبير المعجز المقتصر للمعانى العريضة .. ، وكذلك موسيقاه الداخلية والخارجية وما يحتويه من فنون التعبير من تورية .. واستعارات وكنايات وغيرها . كل هذا فضلاً عن تَقَبُّلِ الناس للشعر والتغني به ، مما يؤثِّرُ في الإحساس والوجدان والقلب والروح .. ويجعله محبوباً ، سريع الانتشار بين الناس ..

وقد جرى أهل العشق الإلاهي على هذا النمط .. وانتَحَوا هذا المنحى .. فصارت لهم خزائنهم الشعرية ... وثروتهم الروحية ...

ويلجـأ شعراء هـذا الفَـنِّ إلى رمـوز وإشـارات متداولـة بيـنهم فـي أشعارهم حتى لايدركها إلا أهلها وأصحابها ...

وجميعهم تقريباً يتحدثون عن "ليلى " ... وإشراقها .. وحجابها .. وبرقعها .. وخمارها .. وعيونها .. وسهم لحظها ... وشرابها .. وكأسها .. ووصلها .. وهجرها ....

وهم في كل هذه العبارات يشيرون إلى الأنوار الإلاهية. والإشراقات العالية .. وحضرات الأسماء والأفعال والصفات والذات.. وما يمُرُّ بهم من حالات الحضور ، والغيبة عن الأكوان .. ويصفون إحساسهم ومشاعرهم ، خلال كل هذه المراحل ...

ولايخلو بعض شعرهم من "شَعْحٍ " عندما يغلبهم حال من هـذه الأحـوال ، فيـستغرقون فيـه .. فتـضيق بهـم أنفـسهم وذواتهـم .. فينطلقون بأرواحهم ، متحررين من قيودهم ...

فلا يخلو شعرهم من بعض المبالغة ، على قدر ما يشعرون به ....

وقد يكون سبب هذه المبالغة والشطح ، هو عجزهم عن التعبير الدقيق ، لتصوير ما هم فيه ، وما يكابدونه ويعانونه ....

وجمال الـشعر عموما فـى صُـوَرِهِ وكناياتـه واسـتعاراته ... فهـذا الأمر لايؤخذ عليهم ، ممن يستشعر ، ما هم فيه ...

ولايجوز لنا أن نأخذ شعرهم على ظاهر معناه .. بل كما قلنا إنما هى كنايات واستعارات ... ولذلك وقع الكثير في سوء فهم أشعارهم ، وحملها على محمل بعيدٍ كُلَّ البُعْدِ عن مقصد من يقولونه ...

والشعر عموما هـو مَلَكَـةٌ فـى الـنفس المرهفـة الحـساسة ، تليهـا قدرة على التعبير الموسيقي المنتظم...

فليس كُلُّ من قرأً شِعرًا يستطيع أن ينظِمَهُ ، وليس كُلُّ من قرأً شِعرًا يستطيع أنْ يفهَمَهُ ... فلا يجب أن يكون حكمنا على الشعر حكمًا عقلانيًا محضًا .. بينما هو أصله ومصدره الإحساس والشعور ....

- أما لماذا يلجأ هؤلاء الشعراء إلى هذه الكنايات والاستعارات بالذات وهي أمثال " ليلي" .. والخمر .. والكأس .. وغيرها !!

- نقول أن كل مُحِبٍ في الكون مهما كان مستوى حُبِّهِ مادياً أو معنوياً - هو في الحقيقة ما أحب ً إلا وجهاً من أوجه خلق اللَّه تعالى .. وفيه أثرُ قدرته وأثر عظمته جَلَّ شأنه ...

وكل خلق اللَّه تعالى لايصلون الى الكمال .. ولابد أن يكون فيهم نقص ما ... – وان لم يكن فيهم نقص جدلاً – فإنهم فانون .. ترابيون..

والكمال كله للَّه تعالى ... وما كَمُلَ منْ خلقه إلا محمدٌ عَلِي ....

وقد جرى عُـرْفُ النـاس وقـانون الطبيعـة البـشرية ، علـى أن يكـون بـين الرجـل والمـرأة جذبـة طبيعيـة ، واحتيـاجٌ شـديدٌ ، يـتم بهمـا لقاؤهمـا .. ولـو لم يـتم هـذا الالتقـاء لانتهـت الحيـاة البـشرية .. وفنـى الجنس البشرى كله ...

فهذه العلاقة هي أصل الحياة على الأرض ... وفيها الأخذ والعطاء .. وفيها السالب والموجب .. وفيها الفعل والانفعال.. وفيها التكامل والتوازن .... فالشاعر عندما يلجأ إلى الرمز بليلي وغيرها .. فما هذا إلا تعبير منه عن شوقه وانفعاله .. وسكنه ... وأنسه .. وغير ذلك مما يجرى على ألسنة المحبين ...

وكذلك ما يكون في المرأة من جمال .. ودلال .. وحجاب.. ونقاب ٣٦٣ وغيرهم ، يساعد الشاعر على استعارة هذه المسميات لِمَا يمرُّ به من حَجْبٍ وَمَحَبَّةٍ وغيرهما .

ولو سمعنا شاعراً رجُلاً يَتَغَزَّلُ في رجلٍ مثلِهِ لاستهجناه، وعِبْنا عليه شعره!!!

وكذلك شعر الشعراء عن الخمر والكأس والشراب ....

فالخمر يصل بالشارب إلى السكر .. والنشوة .. وينسى ما هو فيه من أحواله ... وما يعانيه في واقعه ... فالخمر يذهب العقل .. ويطيش بالفؤاد ...

وما علم الشعراء مُسْكِراً آخر غير الخمر يفعل بهم هذا ... وهم ما أرادوا من تشبيهاتهم هذه ، إلا أن يوصلوا للقارئ والسامع مدى نشوتهم .. وغيبتهم بالأنوار عما هم فيه من واقعهم ... وهم ما شربوا الخمر ولامدحوها كما يفهم بعض الناس ....

وهذا ليس دفاعاً عنهم .. ولكنه فهمٌ وإدراك لما قصدوه .. وهم ما مدحوا إمرأة .. ولاشكروا في الخمر المعروف ... إِنَّمَا هو خيال الشعراء وإحساسهم .... وأسلوب تعبيرهِم رمزاً وكنايةً لا غير ....

وعلى العموم لَوْ خَلا شعرهم من هذه المشبهات لكان أفضل لهم .. بدلا من تحمُّلِهِم لغمز الغامزين .. وقدح القادحين ...

ونختتم كلامنا بشعر "لبيد "وبيت الشعر الذي كان يتمثل به رسول اللَّه على كثيراً ويقول أنَّهُ أصدق ما قاله الشعراء .. ألا وهو:

أَلا كُلُّ شَيْئٍ مَا خَلا اللَّهُ بَاطِلُ ٠٠. وَكُلُّ نَعِيمٍ لا مَحَالَةَ زَائِلُ

فسبحان من حياة كُلِّ شيئٍ بتسبيحه ... ودوامُ كُلِّ حَى ً بِتَقْدِيسِهِ سبحانه وتعالى لانحصى ثناء عليه ... وله الحمد في الأولى والآخرة والحمد للَّه رب العالمين

فقد عَرَجُنَا في ملكوتِ السموات والأرض .. وسمَوْنا عن عـوالم الحُجُبِ ... وسبَحْنَا في ملكوتِ السموات والأرض ... وتعرَّضْنَا لِنَقْحاتِ الـلَّـهِ تعالى الحُجُبِ ... وحُضْنَا في عوالم أسمائِه وصفاتِهِ ... وطفْنَا حَـوْلَ أنـوار وأنواره ... وخُضْنَا في عوالم أسمائِه وصفاتِهِ ... وطفْنَا حَـوْلَ أنـوار رسول الـلَـه عَيْلٌ ... محاولين جاهدين أن يكون لنا شرف الانتهال من هذا المعين الذي لاينضب ... عسى أن يكون لقارئه دليلا له إلى ربِّـه ... وعسى أن يكون لقارئه دليلا له إلى ربِّه ...

ويعلم اللَّهُ أنَّنَا ما قصدنا إلا وجه اللَّه تعالى فيما كتبنا.. ولولا الأمر ما سَطَرْنَا منه حَرْقًا ... واللَّهُ على ما أقولُ وكيلٌ ...

راجياً عفو اللّه عن ننوب نعلمها ولانعلمها .. مِنْ فعل ، أو قول أو نيّه لاتُرْضي اللّه ...

تائباً إليه سبحانه .. عن كل ما سواه ....

نادمًا مستغفراً عن كل لحظة شُغلِنًا عنه بغيره جَـلَّ شـأنه .... ومستجيرًا به سبحانه عن كل قاطع عنه سواه ...

معترفًا مُقِرًّا له سبحانه وتعالى بجهلى وتقصيرى وعجزى وظلمى وغفلتى ...

غير يائس من رحمته التى وسعت كل شئ ... وغير قانط من فضله الذى غمر كل شبئ ...

قصدتُ وجهك العظيم ... ورجوت فضلك العميم .. بِحَقِّ صفاتك العظمى ... وحَقِّ طَهْرِ قَدْسكِ الأقدَس .. ونسور العظمى ... وحَقِّ طَهْرِ قَدْسكِ الأقدَس .. ونسور نبيك الأعظم ..

أن تجذبنى إليك جذبة لا أفيق منها حتى ألقاك .. وأن تُمِـدَّني بأنوار ذاتك القدسية وأنوار حبيك النبوية ..

تنیر بها ذاتی ونفس وروحی .. وأنْ تجعلنی نورا بین خلقك و عند موتی .. وفی قبری .. وعند حشری ..

وفى معيَّتِكَ ومَعيَّةِ رسولك عليه الصلاة والسلام ، وألاَّ تحجبني عن مقام كرَّمتَهُ فيه .. وأنعمت عليه به ..

يا أعظم من سُئلِ .. ويا أكرم من أجاب ..

ولك الحمد في الأولى والآخرة .. ولك الحكم والبك يرجع الأمسر كله .. والبك المنتهى ولاحول ولاقوة إلاّ بك ..

وأشهد ألا إله إلا اللَّه وأن محمدا رسول اللَّه و الحمد لللَّه رب العالمين .

عبد الله / ملح الدين القوصي



الجنوء الثالث الجنوء الثالث



# محتويات الكتاب

| صفحة: ٢١  | لاً : تقديم هام                        | أو  |  |
|-----------|----------------------------------------|-----|--|
| ۲ ۳       | السير والسلوك                          |     |  |
| ٣٦        | الصادقون والصدِّيقون                   |     |  |
|           |                                        |     |  |
| صفحة: ٣٤  | يـــاً: الباب الأول: الإحسان           | ثان |  |
| ٤٥        | الإحسان والعبودية                      |     |  |
| ٥٢        | الصادق والصــــدِّيق                   |     |  |
| ٦٧        | الكون وعوالمه                          |     |  |
|           | عالم الملك                             |     |  |
|           | عالم الجبروت                           |     |  |
|           | عالم الملكوت                           |     |  |
| صفحة: ۱۰۷ | تـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ثال |  |
| 115       | النور                                  |     |  |
| ١٢٣       | الكشف                                  |     |  |
| 176       | الاستدراج                              |     |  |
| 1 7 £     | الفتح                                  |     |  |
| 1 £ 7     | الرؤية                                 |     |  |

| صفحة :١٦٥    | رابع الباب الثالث: حول نُبُوَّةِ رسولِ اللَّه عَلَيْنَ |
|--------------|--------------------------------------------------------|
| 179          | كان خلقه القرآن                                        |
| 1 7 7        | القُرآن                                                |
| ١٨٦          | التكوين                                                |
| 197          | النبوة والرسالة                                        |
| ۲۲.          | الأنوار المحمدية                                       |
| ٧٤.          | آل بیت الرسول                                          |
| 707          | الأدب مع رسول الله                                     |
| 777          | الفرح بمولده عطيان                                     |
| <b>7 V o</b> | ميراث رسول الله                                        |

| صفحة :۲۸۷                                     | خامسًا: الباب الرابع: الحضرات الإلاهية |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------|
| 4 % 9                                         | الحضرة                                 |
| 797                                           | الحضرة المحمدية                        |
| <b>* 1                                   </b> | الحضرات الإلاهية                       |
| **^                                           | الحب الإلاهي                           |
| 409                                           | الشعر في الحب الالاهي                  |

## صَدَرَ للمؤلف

## أولا : المؤلفات

## ١ – أركان الإسلام (دليل العبادات)

1974م طبعة أولى

جماد ثانی ۱٤۲۸هـ يونيـه ۲۰۰۷م طبعة خامسة

موافقة الأزهر برقم ٥٤٨٦ بتاريخ ٢٠٠٤/١٠/٢م

#### ٢ – قوا عد الإيهان(تهذيب النفس)

طبعة أولى محرم ١٣٩٧هـ أغسطس ١٩٩٠م

طبعة رابعة غرة جماد ثاني ١٤٢٩هـ يونية ٢٠٠٨م

موافقة الأزهر برقم ٥٤٨٣ بتاريخ ٢٠٠٤/١٠/٢م

#### ٣– مقدمة أصول الوصول

طبعة أولى شعبان ١٤١٦هـ ینایر ۱۹۹۲م

طبعة رابعة رمضان ١٤٢٥هـ نوفمبر ٢٠٠٤م

## 2 – أنوار الإحسان (أصول الوصول)

رمضان ۱٤۱۸هـ ینایر ۱۹۹۸م طبعة أولى

طبعة ثانية غرة جماد ثاني ١٤٢٩هـ يونية ٢٠٠٨م

موافقة الأزهر برقم ٥٤٨٥ بتاريخ ٢٠٠٤/١٠/٢م

#### ٥ – محمد نبي الرحمة

ربیع أول ۱٤۲٤ هـ مایو ۲۰۰۳م طبعة أولى

صفر ۱٤۲۸ه طبعة خامسة مارس ۲۰۰۷م

موافقة الأزهر برقم ٥٤٨٤ بتاريخ ٢٠٠٤/١٠/٢م

و في طبعته الثالثة قدم له فضيلة شيخ الجامع الأزهرو نشره مجمع البحوث الإسلامية

## ٦ - معمد مشكاة الأنوار (قطوف معمدية)

غرة ربيع أول ١٤٢٨هـ مارس ٢٠٠٧م طبعة أولى

طبعة ثانية غرة رجب ١٤٢٨هـ يوليو ٢٠٠٧م

## ثانيا : الشعر

## ١ – ديوان الأسير

طبعة أولى جماد آخر ۱۶۱۱هـ يناير ۱۹۹۲م موافقة الأزهر برقم ۲۰۷۰ بتاريخ ۲۰۰٤/۸/۱۰م

| <b>٦- ديوان العتيق</b><br>طبعة أولى                     | المحرم ١٤١٦هـ     | يونية ١٩٩٥م  |
|---------------------------------------------------------|-------------------|--------------|
| <b>۳- ديوان الطليق</b><br>طبعة أولى                     | رمضان ۱٤۱۹هـ      | يناير ١٩٩٩م  |
| <b>2 - ديوان الغريق</b><br>طبعة أولى                    | شوال ۱٤۲۰هـ       | ینایر ۲۰۰۰م  |
| <b>0 - ديوان الرفيق</b><br>طبعة أولى                    | المحرم ١٤٢٢هـ     | مارس ۲۰۰۱م   |
| <b>٦ - ديوان المقيق</b><br>طبعة أولى                    | رمضان ۱٤۲۲هـ      | نوفمبر٢٠٠١م  |
| <ul> <li>٧-ديوان العقيق</li> <li>طبعة أولى</li> </ul>   | المحرم ١٤٢٣هـ     | مارس ۲۰۰۲م   |
| <ul> <li>٨ - ديوان الوثيق</li> <li>طبعة أولى</li> </ul> | رمضان ۱٤۲۳هـ      | نوفمبر ۲۰۰۲م |
| <b>٩ - ديوان الرَّحيق</b><br>طبعة أولى                  | غرة المحرم ١٤٧٤هـ | مارس ۲۰۰۳م   |
| <b>۱۰ ديوان البريق</b><br>طبعة أولى                     | غرة المحرم ١٤٢٥هـ | فبراير ٢٠٠٤م |
|                                                         |                   |              |

#### ١١– ديوان ألفية محمد ( صلى الله عليه و سلم )

طبعة أولى غرة ربيع أول١٤٢٥هـ أبريل ٢٠٠٤م

طبعة ثانية غرة جماد ثاني ١٤٢٩هـ يونية ٢٠٠٨م

#### ١٢ – ديوان محمد الإمام المبين ( صلى الله عليه و سلم )

رمضان ۱٤۲٥هـ نوفمبر۲۰۰٤م طبعة أولى

#### ١٣ - ديوان العشيق

طبعة أولى غرة رمضان ١٤٢٦ هـ أكتوبر ٢٠٠٥م

#### ١٤ – ديوان الرشيق

طبعة أولى غرة رمضان ١٤٢٧ هـ سبتمبر ٢٠٠٦م

## ١٥- ديوان الرقيق

طبعة أولى غرة شهرالنور ربيع الأول ١٤٢٨هـ مارس ٢٠٠٧م

#### ١٦– ديوان المفيق

غرة رمضان ١٤٢٨هـ سبتمبر ٢٠٠٧م طبعة أولى

#### ١٧ – ديوان العريق

غرة المحرم ١٤٢٩هـ يناير ٢٠٠٨م طبعة أولى

## ١٨ – ديوان الفريق

طبعة أولى يوم المولد ربيع أول ١٤٢٩هـ مارس ٢٠٠٨م

## ثالثًا: الأوراد والأذكار

### أ–الحضرة

طبعة أولى ٤ ديسمبر١٩٩٤م رجب ١٤١٥هـ

طبعة ثامنة وعشرون غرة ربيع أول ١٤٢٩ هـ مارس ٢٠٠٨ م

## ب-راتب الاسم الأول

٤ ديسمبر١٩٩٤م طبعة أولى رجب ۱٤۱۵هـ

ربیع أول ۱٤۱۸هـ يوليو ۱۹۹۷م طبعة رابعة

#### ج-راتب الاسم الثاني

طبعة أولى رجب ١٤١٥هـ ٤ ديسمبر ١٩٩٤م طبعة خامسة ربيع أول ١٤٢١هـ يونيو ٢٠٠٠م

#### د–راتب الاسم الثالث

طبعة أولى رجب ١٤١٥هـ ٤ ديسمبر١٩٩٤م طبعة خامسة ربيع أول١٤٢٢هـ يونيو ٢٠٠١م

## رابعا : الصوتيات :

مجموعة كبيرة من تسجيلات صوتية و إنشاد في حب الرسول صلى اللَّهُ عليه وسلم والعشق الإلاهي ووصف حالات ومقامات أهل الله الروحية.

#### مواقعنا:

WWW.ALABD.COM, WWW.القوصى.COM,

WWW.ALASHRAF-ALMAHDIA.COM

E-mail: alabd@hotmail.com

## رابعا : الصوتيات

| الديوان     | القصيدة             | رقم<br>الشريط |
|-------------|---------------------|---------------|
| الأسير      | مكشوفة الأسرار      |               |
| العتيق      | الافضال–الغوثية     | تابع ٣        |
| الأسير      | آل البيت<br>ياسادتى |               |
| الأسير      | الحسينية            |               |
| الطليق      | النفيسية            |               |
| الأسير      | الزينبية            | ٤             |
| الأسير      | الفاطمية            |               |
| الطليق      | الزينية             |               |
| الطليق      | السكينية            |               |
| الأسير      | العيونية            |               |
| العتيق      | الختام-             |               |
| العنيق      | الغوثية             |               |
| العتيق      | الرجاء-             |               |
| العنيق      | الغوثية             |               |
| العتيق      | الحجاب-             | ۵             |
| ,           | الغوثية             |               |
| العتيق      | الغوثية-            |               |
|             | الأفضال             |               |
| العتيق      | أفديه روحى          |               |
|             | (جزء)               |               |
| حديث للمؤلف |                     | 1             |
| الغريق      | العهد               |               |

| الديوان | القصيدة                             | رقم<br>الشريط          |
|---------|-------------------------------------|------------------------|
| الطليق  | الطور                               |                        |
| الطليق  | المعراج                             |                        |
| الطليق  | السلطان                             | 1                      |
| الأسير  | مرآة قلب                            | ,                      |
| الأسير  | الظلال                              |                        |
| العتيق  | أفديه روحى                          |                        |
| الطليق  | لا أبالي                            |                        |
| الأسير  | صلوا عليه                           |                        |
| العتيق  | أحبك<br>يارسول الله                 | r                      |
| الطليق  | ربی                                 |                        |
| الأسير  | سبحانك                              |                        |
| الطليق  | أحب محمدا                           |                        |
| الطليق  | لا أبالي                            |                        |
| الأسير  | صلوا عليه                           |                        |
| الأسير  | صلي عليك<br>الله (ياسيد<br>السادات) | ا<br>م <del>ک</del> رر |
| العتيق  | الختام-الغوثية                      |                        |
| الطليق  | أحب محمدا<br>(جزء)                  |                        |
| الأسير  | ذكر الحبيب                          |                        |
| الأسير  | ياسيد السادات                       | ٣                      |
| العتيق  | الختام-الغوثية                      |                        |

| الديوان     | القصيدة            | رقم<br>الشريط |
|-------------|--------------------|---------------|
| الغريق      | البرزخ             | 17            |
| ـؤلف        | حديث للم           | ,,            |
| ؤلف         | حديث للم           |               |
| الغريق      | النور              | 1 £           |
| الرفيق      | الرفيق             | , 2           |
| الرفيق      | الأحوال            |               |
| ة           | الحضر              |               |
| الرفيق      | الأدب              |               |
| الأسير      | إهداء الأسير       | 10            |
| العتيق      | إهداء العتيق       |               |
| الطليق      | أحب محمدا          | 11            |
| الرفيق      | إشهدوا             | , ,           |
| الرفيق      | الفداء             |               |
| الرفيق      | النجم              | 17            |
| الطليق      | العضو              | , ,           |
| الطليق      | النفيسية           |               |
| الأسير      | الزينبية           |               |
| الرفيق      | الحبيب             |               |
| الرفيق      | الفداء             | 18            |
| دعاء للمؤلف |                    |               |
| الرفيق      | ليلى               |               |
| الرفيق      | الحصاد             |               |
| الطليق      | أحب محمدا<br>(جزء) | 19            |
|             |                    | l .           |

| الديوان     | القصيدة       | رقم<br>الشريط |
|-------------|---------------|---------------|
| الطليق      | أحب محمدا     | تابع ١        |
| بيح-        | توحید– تس     |               |
| وات         | ذکر– صل       |               |
| العتيق      | الغوثية-      |               |
| رحتيق       | الأفضال       |               |
| الطليق      | لا أبالي      | v             |
| الأسير      | سيد السادات   | ,             |
| الأسير      | رسـول الله    |               |
| - 17 71     | أحب           |               |
| الطليق      | محمدا(جزء)    |               |
| الأسير      | سبحانك        |               |
| الغريق      | المولد(الرشد) | ٨             |
| ۇلف         | حديث للم      |               |
| الغريق      | الرؤيا        | ٩             |
| الأسير      | ليلة القدر    |               |
| الغريق      | الحديث        | 1.            |
| الغريق      | الرؤيا        | ,,,           |
| الأسير      | یا سادتی      |               |
| الطليق      | النفيسية      |               |
| الغريق      | الكوثر        | 11            |
| الطليق      | أحب محمدا     |               |
| حديث للمؤلف |               |               |
| ؤلف         | حديث للمؤلف   |               |
| الغريق      | الغريق(السر)  | 15            |
| الغريق      | الحي          | ,,            |
| دعاء للمؤلف |               |               |

| الديوان           | القصيدة           | رقم<br>الشريط |
|-------------------|-------------------|---------------|
| الرفيق            | الفداء            | تابع          |
| الرفيق            | الحرم             | 5 5           |
| الطليق            | لا أبالي          |               |
| الطليق            | النفيسية          | ۲۰۰۳          |
| الطليق            | الزينية           |               |
| الرفيق            | الجلالة           | ٢٠٠٤          |
| الحقيق            | حبيب الله         |               |
| الحقيق            | محمد              | 50            |
| الأسير            | سبحانك            |               |
| العتيق            | نبى الرحمة        | 51            |
| الأسير            | الحسينية          |               |
| العقيق            | رحماكا            | ۲۰۰۷          |
| الوثيق            | رسولَ الله        |               |
| الطليق            | أحب محمدا         | ۲۰۰۸          |
| الأسير            | الظلال            |               |
| الوثيق            | رسـول الله        | 59            |
| العقيق            | العبد             |               |
|                   | خذ بیدی           |               |
| محمد              | (د.عبدالعزيزسلام) | 5.1.          |
| الإمام<br>المبين  | خذ بیدی           |               |
| المبين            | (إبراهيم شهاب)    | 5.11          |
| ظمى"              |                   |               |
| مختارات من العشيق |                   | 5.15          |
| <u>دری</u>        |                   |               |

| الديوان | القصيدة         | رقم<br>الشريط |
|---------|-----------------|---------------|
| الرفيق  | الرضا           | ٢٠            |
| الغريق  | الرؤيا          | ٤٠٠           |
| الغريق  | الكوثر          | <b>v··</b>    |
| الغريق  | المولد          | ۸۰۰           |
| الرفيق  | ليلي            | 9             |
| الرفيق  | الحصاد          | 1             |
| الرفيق  | الرضا           | 11            |
| الحقيق  | حقيقتى          | 15            |
| الحقيق  | شيخى            | 18            |
| العقيق  | المبشرات        | 12            |
| العقيق  | الجوار          | 10            |
| العقيق  | الخاتم          | 17            |
| العقيق  | هویتی           | 10            |
| العقيق  | القاسم          | 18            |
| العقيق  | حامل النعلين    | 19            |
| الطليق  | أحب محمدا       |               |
| الغريق  | جزء من (المولد) |               |
| الطليق  | جزء من (الطور)  | 5             |
| الغريق  | جزء من (الحديث) |               |
| الغريق  | جزء من (الحي)   |               |
| الأسير  | یا سید          |               |
| J       | السادات         | 51            |
| الرفيق  | الفداء          |               |
| الرفيق  | الحبيب          | 55            |

| الديوان       | القصيدة                 | رقم<br>الشريط |
|---------------|-------------------------|---------------|
| الوثيق        | التاج الأعظم            | ۲۸۰۰          |
| الوثيق        | العبد                   | 19            |
| الوثيق        | البزوغ                  |               |
| الوثيق        | الشروق                  | ۳۰۰۰          |
| الوثيق        | الإمام(الإعداد)         | ۳۱۰۰          |
| الرحيق        | الجمال                  | ۳۲۰۰          |
| الرحيق        | الإهداء                 | ۳۳۰۰          |
| البريق        | الحسين                  | ۳٤٠٠          |
| البريق        | الشرح                   | 70            |
| البريق        | الحراب                  | ۳۱۰۰          |
| البريق        | القبة الخضراء           | ۳٧٠٠          |
| البريق        | الجمع الأعظم            | ۳۸۰۰          |
| البريق        | حبيبى                   | ٣٩٠٠          |
| البريق        | أمِّي                   | ٤٠٠٠          |
| البريق        | المعبد                  | ٤١٠٠          |
| البريق        | أشهد                    | ٤٢٠٠          |
| الإمام المبين | الوشاح                  | ٤٣٠٠          |
| الإمام المبين | السُّلم                 | 22            |
| الفية         | مشكاة الأنوار           | ٤٥٠٠          |
| محمد          | الخضر                   | 21            |
| الفية         | الإهداء                 | 40            |
| محمد          | القدس                   | ٤٧٠٠          |
| الإمام المبين | البيان<br>(ثلاثة أجزاء) | ٤٨٠٠          |

| الديوان                                     | القصيدة                                          | رقم<br>الشريط |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------|
|                                             | "مقتطف<br>فی حب رسو                              | 5.12          |
| الرفيق                                      | الجلالة<br>(إبراهيم شهاب)                        | 5.15          |
| مقتطفات<br>من الحضرة                        | صلوات "المن-<br>الصمد- الأوفى"<br>(إبراهيم شهاب) | 5.10          |
| قصيدة<br>غلاف كتاب<br>محمد<br>مشكاة الأثوار | يا رسول الله<br>(دعبدالعزيزسلام)                 | ۲۰۱٦          |
|                                             | نور من ن<br>(مـدوح سـ                            | r.1v          |
| المفيق                                      | صلواتى-<br>الصلاة الآمنة                         | 5.14          |
| ( <del>zze</del> w                          | البلسم (مدوح                                     | 1.19          |
| العريق                                      | صلاة السحرة<br>و صلاة الطهور                     | 5.5.          |
| العقيق                                      | مقتضى الذات                                      | ٢١٠٠          |
| العقيق                                      | الشهود                                           | 55            |
| العقيق<br>العقيق                            | رحماکا<br>تهانینا                                | 58            |
| الوثيق                                      | حالی                                             | ٢٤٠٠          |
| الوثيق                                      | البيعة                                           | ۲۵۰۰          |
| الوثيق                                      | الفلك                                            | <b>51</b>     |
| الوثيق                                      | ربيع النور                                       |               |
| الوثيق                                      | الثلث                                            | 74            |

| الديوان       | القصيدة                    | رقم<br>الشريط |
|---------------|----------------------------|---------------|
| العشيق        | جبل النور                  | ٤٩٠٠          |
| العشيق        | النجم الثاقب               | ٥٠٠٠          |
| العشيق        | ظل النور                   | ٥١٠٠          |
| العشيق        | الميراث                    | ٥٢٠٠          |
| الرشيق        | الفيض                      | ٥٣٠٠          |
| العشيق        | النجى                      | ۵٤٠٠          |
| العشيق        | ሄ ሄ                        | ۵۵۰۰          |
| العشيق        | تقديم                      |               |
| العشيق        | المؤتمن                    | ٥٦٠٠          |
| العشيق        | الهجرة                     | ۵۷۰۰          |
| الإمام المبين | الرجاء                     |               |
| الرحيق        | الكتاب                     | ٥٨٠٠          |
| الحقيق        | الدائرة                    | ٥٩٠٠          |
| الرشيق        | صلوات الأعلى               | 1             |
| الحقيق        | الساقية                    | 11            |
| الرفيق        | الضيف                      | 15            |
| الطليق        | لبيك                       | 18            |
| الطليق        | الزينية,الأربعون,<br>القدس | 12            |
| الرشيق        | تقديم ، مولاي              | 10            |
| الرشيق        | من أنفسكم                  | 11            |
| الرقيق        | علمنى الحمد                | 10            |
| الرقيق        | الصمد                      | 1             |
| الرقيق        | الصلوات الأوفى             | 19            |

| الديوان | القصيدة      | رقم<br>الشريط |
|---------|--------------|---------------|
| الرقيق  | الصور        | <b>v</b> ···  |
| المفيق  | الحلاج       | ۷۱۰۰          |
| المفيق  | الخليل       | ٧٢٠٠          |
| المفيق  | العطايا      | ٧٣٠٠          |
| المفيق  | الهيمان      | ٧٤٠٠          |
| المفيق  | آمنة النور   | ٧٥٠٠          |
| المفيق  | العروج       | ٧٦٠٠          |
| المفيق  | العباس       | <b>vv··</b>   |
| المفيق  | إبليس يشهد   | ٧٨٠٠          |
| العريق  | يوسف الصديق  | ٧٩٠٠          |
| الأسير  | الرحيل       | ۸۰۰۰          |
| الفريق  | من الروح     | ۸۱۰۰          |
| العريق  | حب النبي     | ۸۲۰۰          |
| العريق  | لمن الخيار!! | ۸۳۰۰          |
| الفريق  | لقنت شيخي    | ۸٤٠٠          |
| الفريق  | و الضحى!!    | ۸۵۰۰          |
| الحضرة  |              |               |

حفلات دار الاوبرا المصرية بألحان وانشاد حسام صقر و فرقة الانشاد الدينى بالأوبرا

- مسرح الجمهورية نصف شعبان 1257هـ
- السرح الصغير بالأوبرا رمضان ۱۲۲۷هـ
  - بيت السحيمي ١٤٢٧هـ

- مسرح المنسترلي ١٤٢٧هـ
- مـسرح الجمهوريـة رأس الـسنة الهجرية ١٤٢٨هـ
  - مسرح الجمهورية ربيع اول ١٤٢٨هـ
- مسرح سيد درويش بالأسكندرية ربيع أول ١٤٢٨هـ
- مسرح الجمهورية ربيع أول ١٤٢٩هـ
  - مسرح نجم ربيع أول ١٤٢٩هـ

و فيها تم إلقاء و انتشاد مقتطفات شعرية من ( اشهدوا– المولد – صلاة اللواء - صلاة الميزان - خنذ بيدى -صلاة الإمام – أحب محمدا– الفداء – حامل النعلين - صلاة حراء- صلاة الدهــر – قـصيدة الـشهود– رسـول الله يا نعم الولى..... - صلاة البشارة – قصيدة الحرم – قصيدة النجيى- صلوات عظمي - صلاة الكـــوثر – لا أبــالى - صــلا ة السدرة...وغيرها).

و للمؤلف ما يزيد على ثلاثمائــة شريط صوتى مسجلة على محى زمنى يزيد على الثلاثين عامًا تتناول موضوعات متنوعسة وكلسها منهجها حب رسول الله صلى الله عليه وسلم من خلال فهم راق مُقَـرُب لـسننه القوليـة والفعليـة والتقريريةولأحواله صلى الله عليله وسلم وذلك في مناسبات مختلفة مثل الحج والاحتفال بالمولىد النبوى في شهر ربيع النور وموالد آل البيت وشهر رمضان العظم وغيرها من مناسبات لقائه بأبنائه.

وقد تناولت الأحاديث جوانب من حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم . كما تناولت بعض أحاديثه الشريفة بالشرح والبيان وقصدت بعض الأحاديث إلى بيان آداب الصحبة وسلوك للربحين وتناول بعضا الآخر بعض الجوانب الإجرائية للأنشطة للتنوعة من الخضرات والموالم والأذكار والموائم وما إليها حيث يحعو التثنيخ دائما إلى الترتيب وحسسن الإدارة في الأعمسال جميعها مع الحفاظ على المظهر الجيد

و غَالَبُ أحاديثه عن جوانب وأسرار نبوة رسول الله صلى الله عليه وسلم والروحانيات العالية في عالم الملكوت وأسراره... وكذلك استجلاء الكثير من المعانى الروحية العالية في شرح كثير من الآبات والأحاديث النبوية... ويمكن الاطلاع على بعضها بالتخول إلى موقع الشبكة الدولية " النت " للاطلاع على أنشطة الأشراف المهدية من احتفالات وحضرات وموائد احتفالا بأل البيت والمناسبات الدينية ... والأنتشطة الثقافية والتشعربة والدينيسة والإجتماعيسة بسأجهزة الإعلام المختلفة من صحافة وإذاعة وتليفزيون كما أقيمت عدة حفلات لأشعاره على دار الأوبرا المصرية ... هذا فضلا عن أن غالب شعره قد أنشده المنشدون

المصربون وغير المصربين... وكلها وقف لله تعالى....

من هذه الأحاديث :

- حديث روحانية رسول الله في الكون.
  - حديث السير والسلوك.
  - حديث التوحيد ورسول الـــــُّـه.
- حديث التوحيد وآداب السلوك.
  - حديث الـمـوت والأرواح.
  - حديث الاسراء والمعراج.
    - حديث العبودة.
    - حديث أنوار النبوة.
  - حديث آداب مجلس الذكر
- حديث الأربعاء ١٤١٨هـ (مجموعـة أحاديـث عن أنوار نبوة سيدنا رسول اللـه ﷺ).
  - حديث النصف من شعبان ١٤٢٤هـ
  - حديث رأس السنة الميلادية ٢٠٠٤م
    - حديث دعوة الى اللـه.
    - حديث مائدة الرحمن ١٤٢٧هـ.
- حدیث الحج لعام ۱۵۲۷هـ الثلاثاء آذو الحجة.
- حدیث الحج لعام ۱۶۱۷هـ الخمیس ۸ ذو الحجة.

## مواقعنا

## WWW.ALABD.COM,

## .com القوصى.com

## WWW.ALASHRAF-ALMAHDIA.COM

E-mail: alabd@hotmail.com

رقم الإيداع: ٢٣٨٦ / ١٩٩٨

الرقم الدولى: 3-5490 ISBN 977-19