# الإسلام

شريعة وطريقة وحقيقة

الجزء الثاني

قواعد

الإيمان

(تهذیب النفس)

إعداد

صلاح الدين القوصي

الطبعة الرابعة غرة جماد ثاني ١٤٢٩هـ / يونية ٢٠٠٨م

وقف للَّه تعالى لا يباع



### بسم الله الرحمن الرحيم

نموذج رقم ۱۷

MISS

AL-AZHAR

ISLAMIC RESEARCH ACADEMY

GENERAL DEPARTMENT

For Research, Writting & Translation

30 % 30 % 30

للبحوث والتاليف والترجية

30. 37

السيد/ مِلاح الدسم الْعَوْمِي ....

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته \_ وبعد :

فبناء على الطلب الخاص بنحص ومراجعة كتاب: قو عد الريما بم (بهريب لندي)

نفيد بأن الـكتاب المذكور ليس فيه ما يتعارض مع العقيدة الاسلامية ولا مانع من طبعت على نفقتكم الخاصة .

مع التاكيد على ضرورة العناية التامة بكتابة الآيات القرانية والاحاديث النبوية الشريفة .

والله المصوفق ،،،

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته ،،،

مدير عسام ادارة البحوث والتساليف والترجمسة

> تحريرا في / / ١٤ هـ الموافق ح/ / / ٢٠ يكيم

> > عرناني

مجمع البحوث الاسك الادارة العصامة

What I had the state of the sta





الحَمْدُ السَّمِ المُسْتَدِقِّ لِجَمِيعِ المَحَامِدِ وَالسَلْامُ عَلَى إِمَامِ كُلِّ شَاكِرٍ وَحَامِدٍ وَالسَلْامُ عَلَى إِمَامِ كُلِّ شَاكِرٍ وَحَامِدٍ وَالسَلْامُ عَلَى إِمَامِ كُلِّ شَاكِرٍ وَحَامِدٍ وَكُلِّ عَابِدٍ

سُبْدَانَ ربِّی ذِی العِزةِ والجَبَرُوتِ وَالمَلْكِ وَالمَلْكِ وَالمَلْكُوتِ وَالْعَظَمَةِ وَالْكِبْرِيَاءِ



# إلهكا

لقط ألفت فهضا الكتاب
إبتغاء و كم الله الكريم و مرضاته
و قط أفه حيث كقف الماصة مني المه و رسوله
صلخ الله عليه و سلم

المؤلف



### النهر

إنك تعلم أنى ما كتبت كتابى

هذا إلا لضعف قوتى وقال خيلتى فى اللخاق
بركب مجادك الصالخين ومحسى أن يكون لقارئ خيراً مما هو
لكاتبى . اللَّهم فزكِّ وطِهِّره و إقبل منك إليك و إجعال خالصاً لوجهك
الكريم و إنفى بى كل من قصدك مخلصاً ، وصل وسلم وبارك
على سيدنا محمد عبدك وخبيبك ونبيك وعلى
الله وصخبى و التابعين ومحليا ومعلى
ألى وصخبى و التابعين ومحليا

المؤلف



# قال رسول اللَّه عَلَيْ عندما سأله سيدنا جبريل عن الإيمان:

"الإيمان أن تؤمن باللَّه وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر و تؤمن بالقدر خير ه و شره "

متفق عليه

وقال عليه الصلاة و السلام:

"ليس الإيمان بالتمنى و لا بالتحلى و لكن هو ما وقر في القلب و صدقه العمل"

رواه الديلمي

صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم



# مختويات الكتاب

| • | تقديم                                                                                                          | 10         |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| • | الباب الأول: عالم الشهادة وعالم الغيب                                                                          | 49         |
| • | الباب الثانه : الجسد و النفس و الروح                                                                           | ٦٧         |
| • | الباب الثالث : الإيمان                                                                                         | 117        |
| • | الباب الرابع : الإِيمان بالـــــُـــن تعالىٰ                                                                   | 177        |
| • | الناب الخامس : الإيمان برسول اللَّـــــ اللَّـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                               | ۲٠٧        |
| • | الباب السادس : تربيخ النفس                                                                                     | 700        |
| • | الباب السابع : أَد اب الإِيمان                                                                                 | ٣١٥        |
| • | الباب الثامن : ذكر اللَّه تعالله                                                                               | 409        |
| • | اللَّهُ : معال السَّم : اللَّهُ على ال | <b>490</b> |





### ئےدیے

# بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ١

وَالْحَمْدُ بِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ الْعَالَمِينَ ... وَالْعَالَمِينَ ... وَالْمَحْدِنِ الْعَالَمِينَ ... وَالْمَالِكِ الْدِى دَحَا الأَرْضُ وَالْأَقَالِيمَ ... وَأَحِيا العَظَامُ وَهَى الرَّحِيمِ ﴿ الَّذِي دَحَا الأَرْضُ وَالْأَقَالِيمَ ... وَأَحِيا العَظَامُ وَهَى الرَّحِيمِ ... الَّذِي لِيسَ لَه مَنازِع فَي رَميم ... ، ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ وَلا مشير ولا وزير ولا معين... ، بل كان قبل العلك ولا شريك ولا قرين ولا مشير ولا وزير ولا معين... ، بل كان قبل العوالم كَلِها أجمعين وهو المحيط بجميع السلاطين والشياطين والمالككة والخلق أجمعين وهو العون على الأبعدين والأقربين .. والوجهة للأجناس المختلفة أجمعين.. و ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ بالإقرار ، ونعترف بالتقصير ، ونستغفرك من الذنوب ونتوب إليك ... ونشهد أن لا اله ونعترف بالتقصير ، ونستغفرك من الذنوب ونتوب إليك ... ونشهد أن لا اله على كل عادت الدنيا والدين ... يا هادى الضالين لا هادى غيرك... حاجة من حاجات الدنيا والدين ... يا هادى الضالين لا هادى غيرك... ﴿ اَهْدِنَا الصِّرَاطَ اللَّمُسَّتَقِيمَ ﴿ صَرَاطَ اللَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴿ الْمَنْتُوبُ وَلَا الْفَالِينَ عَلَيْهِمْ فَيْرِ الْمَنْتُوبُ وَلَا الضَّالِينَ ﴿ الْمَنْتُوبُ وَلَا الضَّالِينَ فَي الْمَنْتُوبُ وَلَا الضَّالِينَ فَي الشَالِينَ اللهِ وَلا الشَالِينَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴿ الْمَنْ اللَّهِ وَلَا الْضَالِينَ فَي الشَالِينَ اللَّهُ مَنْ الْمَالِينَ اللَّهُ الْمَنْ الشَالِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ السَّالِينَ اللهُ وَلِينَ اللهُ وَلا اللهُ ا

أشهد أن لا إله إلا اللَّه وحده لا شريك له .. له سُبُحات الفردانية ومُلْك الربوبية .. وعظمة الألوهية والصفات القدسية .. والأسماء العلية ..، هـ و الحيُّ القيـ وم الـذي لا تدركه العقـ ول ولا الأفهـام .. ولا الكـشوف والأسرار ولا الأنوار.. ، ولا تأخذه سنة ولا نوم، توحيده هو له التوحيد الـسالم مـن الغـير والحجـاب والفـرق والـسوى.. ، الـذي وسـع كرسـيه

السموات والأرض.. وأمره بالكاف والنون .. وإذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون ... ، ولا يؤدُه حفظهما.. دبَّرَ الوجود.. وغمر بالجود .. ولا تحيط به الحدود.. ، وهو سبحانه العلى العظيم.. ، كرَّم النشأة البشرية .. وأبطن الأسرار المخفية في باطن غيب الأحدية .. ، وأظهر الأنوار الجلية في ظاهر المُحَمَّدِيَّة ... صلى اللَّه تعالى على هذا النبي المتوَّج بمقام الأكملية على سائر البرية ، وسلَّم عليه سلام الخصوصية في حضرة الربوبية .. صلاة .. وسلاماً يـدوم نورهما أبـدا .. ولا ينقطع ثوابهما سرمدا...

وأشهد أن محمدا رسول الله .. ، النبي المصطفى الحبيب الشفيع الرسول، صاحب لواء الحمد والحوض والكوثر ... ، من سبّح الحصى في يديه والحجر ... ، وكلمه الجمل والضبُّ والشجر ... ، ونبع الماء من بين إصبعيه وتفجَّر ... ، وانشق له القمر ... ، شرح اللَّه له صدره .. ، ووضع عنه وزره ... ، ورفع له ذكره ... ، فهو الفاتح لما أغلق ، والخاتم لما سبق ، والناصر الحق بالحق .. ، علّمه ربُّه وأدَّبه .. وأراه من آياته الكبرى .. ، فكان شاهداً .. ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجا منيرا .. ، فلا يهتدى حائر إلا بأنواره .. ولا يؤمن إلا بإيمانه .. أُذُنُ خير للعلم يؤمن باللَّه ويؤمن للمؤمنين ، ورحمة للذين آمنوا .. ، ورحمة للعالمين ... ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وأصهاره وأنصاره وحزبه وأزواجه وذريته وأحبابه ، صلاة يكشف لنا بها عن علمى الفناء والبقاء .. ، ونرتقى بها إلى مقام الشهود الأرقى ، ما تزاحمت أرواح أهل الفوز والفلاح على مشاهدات أنوار تجليات جمال جلال حضرة الكريم الفتاح ..

ورضى الله تبارك وتعالى عن ساداتنا ذوى القدر الجلى ، أبى بكر وعمر وعثمان وعلى ، وعن سائر أصحاب رسول الله أجمعين ، وعن التابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين من أهل السموات وأهل الأراضين ...

وعن كل وارثٍ لنور رسول اللَّه ﷺ وكل من دلَّ على اللَّه وأرشد إليهِ...

فهذا الكتاب هو حديث طويل بينى وبين نفسى ظل حبيسا فيها قرابة العشرين عاما .. فلما أراد اللَّه تعالى أن ينقل هذا الحديث إليك صاحبت بداية كتابته وحتى نهايتها أمور وشئون تناسب ما جاء فيه عن الإيمان والنفس والروح وأسرارها ..

وقد أحسست بثقل الأمر ماديا ومعنويا منذ البداية .. وازداد هذا الإحساس كلما حاولت التوفيق بين ما جاء فيه وبين بعض المراجع التي تَعَرَّضَتْ لقضية من قضاياه المعروضة .. ، ذلك أن غالب من كتبوا فيها تناولوها من زوايا مختلفة ... فمنهم من أغرق في المنطق والفلسفة.. ومنهم من استند إلى غيبيات وروحانيات عالية المفهوم صعبة الإدراك ... ومنهم ومنهم من اكتفى بجمع آراء غيره ممن سبقوه وعرضها كما هي ... ومنهم من عرض تجربته الخاصة وتشدَّد في الدفاع عن وجهه نظره ... ، وكُلُّهُم على صواب .. فإن الأمر ليس بالهيِّن ..

وصعوبة الأمر تتركز في أنَّ الإيمان غيبي .. ومحله القلب .. والمقصود بالقلب الروح أو النفس .. وكلاهما من عالم الغيب .. ومجال عالم الغيب وقوانينه تختلف تماما عن مجال وقوانين عالم الحس والإدراك المعروفة لنا ..

فنحن إذا تكلمنا عن قوة البصر في الإنسان مثلا .. فإن حدوده وقوته معروفه ومسببة بالأسباب .. فالعين لا ترى في الظلام .. ولا ترى ما خلف حائط ولا ما بعُدَ عنها بأميال .. ، ولكننا إذا تكلمنا عن قوة الإبصار في النفس، تبادرت إلى ذهننا أسباب البصر المادية وتصورنا أن حدود الرؤية للنفس هي مثل حدود رؤية البصر ... وهذا قياس فاسد تماما ...

لأن قوانين عالم الغيب وأسبابه تختلف تماما عن قوانين عالمنا المدرك بالحواس ، فالنفس لا يمنعها جدار ولا مسافة عن الرؤية ... ، فهذا عالم بقوانينه وذاك عالم آخر بقوانينه أيضا المختلفة تمام الاختلاف .. ، ألا ترى إلى السمك في المياه وكيف يموت إذا خرج إلى الهواء .. وأنت لا تستطيع العيش تحت الماء .. فهذا عالم له قوانينه وأجهزته اللازمة للعيش فيه .. وذاك عالم آخر له قوانينه وأجهزة المعيشة الخاصة به..

والخلط بين العالمين لا يفيد لتباينهما تباينا كبيرا ...

والغرض من هذا الكتاب هو إيضاح الأسلوب الإسلامي لتربية النفس وتبديل أخلاقها إلى الأخلاق الإسلامية المحمودة مع ما يستلزمه ذلك من الإيمان الصادق باللَّه تعالى .. وهذا هو بيت القصيد.. فالإسلام بلا إيمان هو جسد بلا روح .. بلْ إن حقيقة الإسلام هي الإيمان ...

لذلك جاء هذا الكتاب في تسعة أبواب:

**الباب الأول**: منها شَارِحٌ معنى عالم الملك والشهادة .. وعالم الغيب والملكوت .. ، لأن الإيمان كله بالغيب فكان لابد من إلقاء الضوء على هذين العالمين .

والباب الثاني : هو المدخل إلى تركيب الإنسان وقواه الداخلية الغيبية..، وقد تعرَّض للعلاقة بين الجسد والروح ومحل الإدراك في الإنسان .. ومحل التكليف والمجاهدة والإدراك الحقيقي ... وكيفية التعامل مع عوالم قوى الإدراك والغيبيات .

والباب الثالث: جاء بعرض مبسط للمفهوم العام للإيمان .. ودور الروح فيه وأثره على الجسد وأهميته للإنسان .

والباب الرابع: هو شرح مبسط لمعنى توحيد اللَّه تعالى ... والفرق بين معنى أسماء اللَّه الحسنى وبين صفاته .. وتجلياته وأنواره .

والباب الفامس: جاء مكملا لشطرى الإيمان .. اعنى التعرض لمعنى الرسالة المحمدية .. وأهمية أنوار النبوة للمؤمنين .. ولماذا كان حب اللَّه ورسوله فرضاً لا يستهان به .

والباب السادس: شَرَحَ الأسلوب الإسلامي في تربية النفس وتغيير صفاتها، وتَعَرَّضَ لمكارم الأَخلاق المحمودة .. ولصفات النفس البشرية الحيوانية ووجوب التخلص من صفاتها الذميمة .

والباب السابع: هو استكمال لأخلاق الإيمان في النفس بالآداب الشرعية بين الإنسان ونفسه .. أو بينه وبين الله تعالى ومخلوقات الله جَلَّ شأنه ...

والباب الثامن: أوجز معنى ذكر اللَّه تعالى وفنونه وألوانه ، وكيف أنَّه يكادُ يكون الطريق الوحيد للإيمان وصدق التوجُّهِ إلى اللَّه تعالى .

والباب التاسمُ: هو تتِمَّةُ لأمور وصفاتٍ أخرى جُمِعَتْ مِنْ وصايا وأحاديث رسول اللَّه ﷺ لتتم بها الفائدة بإذن اللَّه ...

فأنت ترى أن كُلَّ بابٍ من أبواب الكتاب هو المفتاح لما يليه .. وأَوَّلُهُ مُرْتَبِطٌ بآخره .. ولا أَظُنُّ أَنَّ قِرَاءةَ بَابٍ منفصل عمَّا قبله يؤدى الغرض المطلوب ...

وأسلوب الكتاب كله يميل إلى المنطق المعتدل وأسلوب التفكير العادى، فلم يَخُضْ فى روحانيات غير مفهومة .. ولم يلجأ إلى الفلسفة والمنطق ... ولكنه حديث بينى وبين القارئ على قدر الهدف المطلوب... لذلك قد تتكرر فى أبوابه بعض الأحاديث النبوية أو بعض العبارات بذاتها أو بمعناها، وذلك عن قصد حتى لا يضيع منا تسلسل الحديث أو للتأكيد على معنى بعينه .

ولم يسمح الوقت بتخريج بعض الأحاديث التي وردت في الكتاب

كما أن بعض الأحاديث قد ذكرت بمعناها دون التقيد بألفاظها في مجال الاستشهاد على معنى خاص ولكن من أراد تخريجها فعليه الاطلاع على كتب الأحاديث الصحاح فهى كلها منها ...

والكتاب في إجماله مختصر كل الاختصار ، وبه بعض عبارات هي اقرب إلى الإشارات ...، فمن أدركها فهو الخير، ومن لم يدركها فلن تنقص من استفادته شيئا ...

وبعد.. فإنى أسأل اللَّه تعالى ألا أكون قد تعرضت فى هذا الكتاب إلى ما لا يجب أن أتعرض له ، أو أكون قد خلطت بين الإفراط والتفريط .. وأسأله تعالى المغفرة للخطأ والزلل والنسيان .

ورضى اللَّه تبارك وتعالى عن شيخى وأستاذى صاحب الفضيلة العارف باللَّه تعالى

### الشيخ محمد إبر الهيم أبو العيون

الذى كان يُلَقَّبُ بمعلم الأولياء والذى أحاطنى بعنايته ورعايته من قبل وخلال وبعد كتابة هذا الكتاب ... وعن سائر أشياخنا الذين تعرضوا لقضاياه بالكلام أو الكتابة .

وصلى اللَّه وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه

### صلاح الدين القوصلا

المحرم سنة ١٤١١ - أغسطس سنة ١٩٩٠

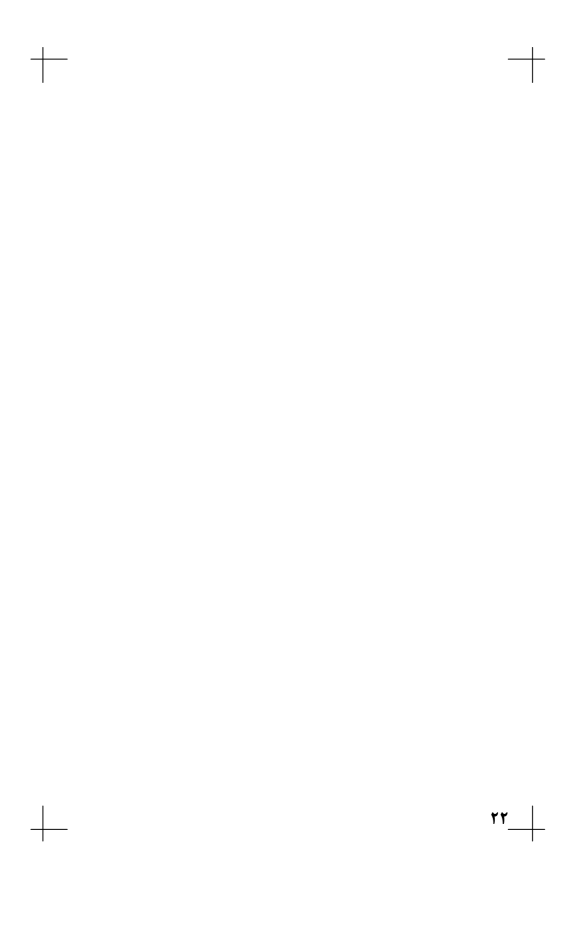
# بسم اللَّـــ الرحــمن الرحيم

أستسمع القارلي الكريم في أن أصدر هذا الكتاب بكلمات مباركة مقتطفة من أقو ال صاحب الفضيلة الشيخ العارف بالله تعالي

السيد/

معمد إبر الهيم أبو العيون

الوكيل الأسبق لكلية أصول الدين عليه رضو إن اللَّه



تَعَرِّفُ إِلَى رَبِكَ ، و استَهْدِهِ يَهُدكُ ، ولا تَـعَذِرنَ نَفَسُكَ إِن نَسِيتَ ، فَنَسِيانَكُ نَسِيانَ الْحَقِّ بَغَفَلَةَ الباطِلَ .. ، تَخَلَّ عَنَ اللَّعْيَار ، وعَنَ نَفُسُكَ ، يَجْلِ اللَّهُ بَصِركَ ، وينوِّر بَصِيرتك ، ويهد قلبك ، ويـجعلك نوراً مهتديا هاديا .

تُبُ إِلَى ربك ، و استغفره مما تقول ومما يعجبك من نفسك ، فما إلى غرور منك بها ، العجابك بفالعرِّ وإن كان هو الهادي لها إلى غرور منك بها ،

اسجد لربك ، و استغفره من أحسن أعمالك ، وتب إليهِ من خير ما تَـعُدُه خير ا ، وسر إليهِ به ، وتحليه فتوكل وإياه فارجُ و اطرح كل عمل .

الحمل محمل المتزودين ، و الجعل زادك تقو أه ، و عليه فا جعل المتمادك ، و الحلم أنه كما قال رسول الله الله الله الله الله الله أن يدخل أحدكم الجنة بعمله ، قالو ا ولا أنت يا رسول الله !! قال ولا أنا إلا أن يتغمدنه الله برحمته " .

ربنا تحليك توكلنا ، وإليك أنبنا ، وإليك المصير ، ورحمتك رجونا يا أرحم الراحمين .

نستغفرك ، ونستغفرك من أستغفارنا ، ونتوب إليك من توبخ الناكسين ، ونسألك تخقيقا بالتوبخ التلاع أنت التائب فيها عملا عبادك ، فقد قلت أن اللَّه "يحب التو أبين ويحب المتطهرين" .

ذكِّرنا بك ، وزكِّنا فلا خير من تشاء ، وقربنا إليك درجات، و إرفعنا إليك بالقربات ، ووفقنا لعز إئم الأمور ، و إجعلنا للمتقين إماما.

اللَّهِم (هدنا لأحسن (لأخلاق لا يهدينا لأحسنها إلا أنت، و اصرف عنا سيئها لا يصرف عنا السوء سيئها الا أنت .

اللَّهم أرنا إياك فى كل شئونك ، و اهدنا إليك بأصناف هد ايتك حتى لا نشغل عنك بشلاء غيرك ، وحتى لا يضيع من وقتنا ولا عملنا ولا شأن من شئوننا أنت العلم بل منا ، حتى لا يضيع من ذلك مثقال ذرة ولا أقل لغيرك ، وحتى لا يكون شأننا إلا ابتغاء وجهك الكريم فى كل شأن .

تغمّدنًا بر عمتك ، و (هدنا بتوفيقك ، وأعدنا بك منك سبخانك لا نحصلى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك .

الخفر لنا وسامحنا وتُب علينا ، ربنا الخفر لنا ولإخو إننا الخين سبقونا بالإيمان ولا تجعل فلا قلوبنا لخلاً للخين آمنو ا ، ربنا إنَّكَ رءوف ُ رحيم.

اللهم المعلنا فلا كتاب نبيك المصطفلا فلا صلاة وسلاما وبركات ورحمات ورضو إنا أكبر ، منك عليل وعلينا بل ، حتلا تبعلنا فلا حضرت ورخو إنا ولا تحبينا فلا حضرت نور أكو إننا، ولا تحبينا عن مكان كرَّمْتَهُ فيل ، ولا تحرمنا صلة أنعمت بها عليل ، بجالهل العظيم يا رب العالمين .

يا من رفعت درجات المهتدين ، وزدت العلماء العاملين ، وسقيت من معين معارفك عبادك العارفين المخلصين ،

زحنا بك علما ، وإليك (هتداء ، وفيك فناء ، وبك بقاء ، وكن لنا ، أحخلنا برحمتك فلا عبادك الصالحين المقربين الذين تسقيهم من أَجَلُّ شَرَ إَبِ ، الذلا قلت فيل : ومز أجل من تسنيم ، عينا يشرب بها المقربون .

اللَّهِ جَعَلَت نبيك ﷺ هو الدالِحَ الله الله و الشفيع لحيك ، السَّائِين السَائِين السَّائِين السَّائِينِين السَّائِين السَّائِين السَّائِين السَّائِين السَّائِين السَّائِين الس

على قدم الاستقامَة على صراطك المستقيم ، الموصل إلى أعلى درجاتك يا على يا عظيم ، بجاهل العظيم .

وزده صلاة وتسليما ورعمات وبركات وإيانا فلا جالها وفلا مهيته، ولا تقطعنا عنك ولا عن مدد من أمد ادك ولا من أمد اده طرفة عين ولا أقل من ذلك ، يا علاً يا قيوم لا إله إلا أنت سبانك إنلا كنت من الظالمين .. لا إله إلا أنت سبانك إنلا كنت من الظالمين.

رب أنّه مَسَّنِه الضُّرُّ وأنت أرحم الراحمين ، رب أوزعنه أن أشكر نعمتك الته أنعمت علهً وعله و الدّهَ وأنْ أَعْمَلَ صَالِحًا ترضاه وأصلح له فه ذريته إنّه تبت إليك و إنّه من المسلمين .

يارب .. (جتمعنا عليك فلا بيت من بيوتك .. يا من لا تُعللا أكو إنك من ذكر لك حق .. و آية لك بينة .. وشهادة ناطمة بك لك الك أقبلنا جميعا ولا تقطعنا عنك بقاطع ، ولا تحرم منا أحد [ ..

هب مسيئنا لــمحسننا .. وهبنا جميعا لوجهك الكريم وإحسانك القديم وشفيعك المشفع .. نبيك العظيم سيدنا محمد ..

وصلاه وسلم وبارك عليه وعلاه أله وأصابه أجمهين.

نكن ومن أحبَّنا ومن أَحَبَنْنَاهُ وأصحاب الحقوق تحلينا ومشايخنا وذولاه أرحامنا وإخواننا وأخواتنا وأزواجنا وذرياتنا ومن يرضيك أن نديحو لهم ومن كتبت لهم السعادة السابقة يا رب العالمين .

ربنا هب لنا من أزو إجنا وذربتنا قرة عين و إجعلنا للمتقين إماما، سبخانك لا نخصلا ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك.

سبخانك .. من سَكَتَ وأَنْصَتَ وَتَلَـقُلا وتبصَّر .. مَلَأْت قلبل إيمانا وعبر الويمينا ، ومن نطق فبك نطق ، وإياك سَبْغَ وإياك ذَكَرَ .. وقد قلت فاذكرونلا أذكركم، واشكروا للا ولا تكفرون .

اللَّهم قنا الكفر .. وأطلق ألسنتنا وجوارخنا وقلوبنا وبحوالمنا بحق الذكر .. ولذكر اللَّهُ أكبر ، و إذكرنا فلا خضرتك .

اللَّهم طِهر ما نصنع، اللَّهم ابعثنا إليك بعث الإجابة و الاستجابة للإسلام و الإحسان على مراتع القبول، وإلى جنات عدن السلام والله عضرتك العلية وإلى مقعد صدقٍ عندك يا مليك يا مقتدر.

سبخانك لو نطق العالمون منذ خلقتهم إلى الأبد ما سبخوك عق تسبيخك ولا ذكروك عق ذكرك .

سبخانك لو العتبر المهتبرون ، و اتعظ المتعظون ، وخشعت القلوب ، وتلقت اللهندة ، وثبّت فيها ما تُلُقِلاً .. ما عرفك عارف حق معرفتك .. وما قدرو الله حق قدره ..

ولكنك بتنزلك .. بتفضلك قبلت إلحتر إف المهترفين وتفضلت فأجبت دلحوة الدالحين .. وركَيْتَ لحمل الهاملين ، وضالحمت أجور المتقربين .

اللَّهم فزدنا من فضلك ، وأغرقنا فيل ، أفننا فيك ، وأبقنا بك و إجعل كل منا لك عبد الشكور ا ، و اجمعنا فلا حضرتك التلا لا أول لها ولا أخر.. يا أول يا أخر يا ظاهر يا باطن .. ولا تخرمنا من أنو ارها شيئا إنك أنت الوهاب الكريم .

وزد اللَّهم نبيك صلاة وتسليما وبركات ، وإيانا ببركاته وعبادك الصالحين .

و الصلاة و السلام عليه ورحمه الله وبركاته ، الصلاة و السلام عليك أيها النبلا ورحمة الله وبركاته ، السلام عباد الله السلام علينا وعلا عباد الله السلام علين ، أشهد ألا إلا إلا الله وحده لا شريك له، وأنَّ محمداً عبده ونبيه ورسوله .

اللَّهم صل على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد ، كما صليت على سيدنا إبر الهيم وعلى آل سيدنا إبر الهيم ، وبارك على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد ، كما باركت على سيدنا إبر الهيم وعلى آل سيدنا إبر الهيم في العالمين إنك حميد مجيد .

يا أصحق القائلين .. أطلق ألسنتنا بأحب ما تحب إليك فلا كل شأن ، ويا من نهيتنا عن اللغو ، طهر قلوبنا وألسنتنا وجو ارحنا وكل أكو إننا من كل ما لا تحب ولا ترضلا ، و إنظر إلينا نظرة محبتك ورضو إنك الأكبر ، و إجهلنا من أحبابك يا رب العالمين .

والصلاة والسلام على أشرف النلق سيدنا محمد وعلى آلل وأصخابل أجمعين ، اللهم صل على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد كما صليت على سيدنا إبراهيم وعلى آل سيدنا إبراهيم وعلى السيدنا براكت على وبارك على سيدنا محمد ، كما باركت على سيدنا إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد.

ولقد وصينا الذين أوتوا الكتاب من قبلكم وإيًاكم أن اتقوا اللّه .

و السلام محليك ورحمة الله وبركاته .







يقول اللَّه تعالى فى كتابه الكريم فى سورة الرعد: ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَالسَّهَدَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ۞ ، ويقول فى سورة الملك : ﴿ تَبَارَكَ الشَّهَدَةِ ٱلْمُلْكُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَى ءِ قَدِيرُ ۞ ، ويقول جَلَّ شانه فَي بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَى ءِ قَدِيرُ ۞ ، ويقول جَلَّ شانه فسى سورة يسس : ﴿ فَسُبْحَانَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ عَلَىٰ كُلِّ شَى ءِ وَإِلَيْهِ تَرْجَعُونَ ۞ ﴾

فمن الواضح أن هناك عالمين مختلفين: الأول هو عالم الشهادة، والثانى هو عالم الغيب ..، واللَّه جَلَّ شأنه بيده الملك والملكوت وعالِم الغيب والشهادة.

فعالم المُلْكِ هو عالم الشهادة..، وعالم الملكوت هو عالم الغيب..، وسوف نتعرَّض بإيجازِ لِكُلِّ منهما .

## ● عانم الملك أو عانم الشفحاكة

يُعرَفُ عالمُ الشهادة بأنَّه جميع الموجودات في الكون التي يمكن أن تدركها بحواسك المادية، وهي كما هو معلوم: السمع، والبصر، واللمس، والذوق، والشم ... فكل ما تراه ببصرك مجردا أو مستعينا بآلة مكبرة كالميكروسكوب أو التلسكوب .. وكل ما تسمعه بأذنك مجردة أو بجهاز كالراديو مثلا يعتبر من الموجودات المادية التي هي جزء من عالم الشهادة أو عالم الملك كما يطلق عليه أحيانًا.

وقد اتسعت المعرفة بعالم الشهادة في عصرنا الحديث، وذلك بعد اختراع الأجهزة والمعدات التي ساعدت هذه الحواس على إدراك ما لم يكن من الممكن إدراكه بها مجردة من قبل..، فالجراثيم تلك

الكائنات المتناهية في الصغر لا ترى بالعين المجردة، ولكن يمكن رؤيتها باستخدام الأجهزة الحديثة المخصصة لهذا الغرض...

والأكثر من هذا أنَّ هُنَاكَ نُجوما تراها الآن تلمع في السماء ولكنها في الحقيقة قد فنيت منذ زمن بعيد وهي غير موجودة حاليا، ولكن شعاعها الذي أرسلته إلينا منذ كانت موجودة ما زال يصل إلى الأرض قاطعا المسافة بين هذه النجوم والأرض في مئات أو آلاف السنين ولم يصل إلى الأرض أو أعيننا إلا اليوم، بينما أصله ومصدره قد باد وفني ..

وعلى العكس من ذلك فإن هناك نجوما قد ولدت وتكونت منذ زمن وهى الآن موجودة فعلا ولكنها لا ترى من على الأرض لأن أشعتها التى ترسلها ما زالت فى الطريق إلينا بسرعة ثلاثمائة ألف كيلو متر فى الثانية .. ولم تصل بعد إلينا !!! ولكن العلماء بأجهزتهم الخاصة قد أثبتوا فناء الأولى ونحن نراها ووجود الثانية ونحن لا نراها.

ومقصود كلامنا أنَّه ليس من الضروري أن تدرك عيناك كل الموجودات..، بلْ هناك موجودات تحتاج إلى أجهزة خاصة لرؤيتها .. وكذلك ليس كل ما تراه هو موجود فعلا وقت رؤيته .

ومرة أخرى يتكرر الأمر في السمع . فالخفاش مثلا يرسل ذبذبات عالية التردد من موجات فوق صوتية وبها يستعين على الطيران حيث يرسل هذه الذبذبات ويستقبلها بعد اصطدامها وانعكاسها إليه بالحوائط والحواجز التي حوله فيعرف بعدها عنه فلا يصطدم بها.

والدلفين . هو حيوان بحرى ضخم كالحوت - يستخدم لغة خاصة قوامها إرسال ذبذبات عالية التردد في الماء والهواء وبها يتفاهم مع بني حنسه .

وهاتان الظاهرتان لم تدركهما أسماع البشر العادية .. ولكن الأجهزة التي صممت لهذا الغرض تستقبلهما وتسجلهما أيضا ...

وسبحان الذي أعطى كل شيئ خلقه ثم هدى ...

ويقول اللَّه تعالى فى سورة الأنعام: ﴿ وَمَا مِن دَآبَّةٍ فِى ٱلْأَرْضِ وَلَا طَتِهِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمُ أَمَّنَالُكُم ۚ مَّا فَرَّطْنَا فِى ٱلْكِتَنبِ مِن شَى إِ ۚ ثُمَّ اللَّهِ مِن شَى إِ ثُمَّ اللَّهُ مَا فَرَّطْنَا فِى ٱلْكِتَنبِ مِن شَى إِ ثُمَّ اللَّهُ مَا فَرَّطْنَا فِى ٱلْكِتَنبِ مِن شَى إِ ثُمَّ اللَّهُ مَا فَرَّطْنَا فِى ٱلْكِتَنبِ مِن شَى إِ ثُمَّ اللَّهُ مَا فَرَّطْنَا فِى ٱلْكِتَنبِ مِن شَى إِ ثُمَّ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا فَرَّطْنَا فِي اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا فَرَّطْنَا فِي اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن الللَّهُ مِنْ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللْمُنْ مِن اللَّهُ مِن الللَّ

كذلك أنت ترى النحل في حركة دائبة وكل من في الخلية يؤدى دوره في دقة متناهية امتثالا لأمر الله تعالى: ﴿ وَأُوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ ٱتَّخِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ النَّحْلِ أَنِ ٱتَّخِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ النَّحْلِ أَنِ ٱلثَّمَرَاتِ فَٱسۡلُكِى سُبُلَ رَبِّكِ ذَٰلُلاً ۚ كَنْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا ثُمُّ كُلِى مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِ فَٱسۡلُكِى سُبُلَ رَبِّكِ ذَٰلُلاً ۚ كَنْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابُ مُعْتَلِفٌ أَلُوانَهُ وَلِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ أَلِنَ فِي ذَٰلِكَ لَالْيَةً لِقَوْمِ مِن عُلَلِ النَّكُلُ اللهُ ال

وأنت لا تسمع النمل يتكلم ولا تعرف كيف ينظم النحل خلاياه وأعماله وواجباته .. وكذلك أنت لا تفهم لغة الطير ...

ولكنَّ نبى اللَّه سليمان عليه السلام قد علمه اللَّه تعالى هذه اللغات فسمع النملة وفهم كلامها وقال ( النمل – ١٩) : ﴿...رَبِّ أُوزِعُنِيَ أَنَ

# أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِيٓ أَنْعَمْتَ عَلَىَّ وَعَلَىٰ وَالدَكَ... ﴾

ويقول القرآن الكريم على لسان سيدنا سليمان(النمل – ١٦):

﴿ ... وَقَالَ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِّمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ ... ﴾.. وقد كلمه الهدهد وأنبأه بخبر ملكة سبأ كما روت قصتها سورة النمل في القرآن الكريم ...

ويقول سيدنا عبد اللَّه بن عباس رضى اللَّه عنه فى شرح الآية الكريمة التى تشير إلى أمم الحيوان والطير .." وإن فيهم لابن عباس مثلى" .. يقصد أن فيهم علماء أيضا وأن أفراد كل أمّة منهم يتفاوتون فى الجهل والعلم .

ومن المتواتر عن رسول اللَّه الله الله الجمل، وكلمه الذئب وكلمه الضب. وحن إليه جذع النخلة الذي يستند إليه في مسجده الشريف في خطبة يوم الجمعة، وسمع له أنين ونحيب كما ذكر في الصحيحين (البخاري ومسلم) وذكره ابن كثير في البداية والنهاية باب دلائل النبوة، وكل هذا كان بخاصيَّةٍ خاصة وإكرام مخصوص من رب العالمين لمن يصطفى من أنبيائه ورسله ومن يشاء من عباده .. فلا حرج على فضل الله .

وليس الأمر قاصرا على الحيوان والنبات ..، فاللَّه جَـلَّ شأنه يقول (الرعد-١٣): ﴿ وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعْدُ كِمَدِهِ ـ وَٱلْمَلَيْ ِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ ـ ... ﴾

إذاً الرعد مخلوق .. يسبح اللَّه تعالى . وتعريف الرعد أنَّه مجرد صوت ... ينتج من التقاء السحاب المحمل بالشحنات الكهربية السالبة والموجبة، فينتج البرق اللامع نتيجة للتفريغ الكهربي بين السحب، يحدث الرعد نتيجة لهذا التفريغ الهائل الكم والحجم.، فالرعد لا يزيد عن الصوت العادى .، مثله مثل أى طرقة على الباب أو أى صوت آخر

ناتج عن أي مسبب ..

وقياسا عليه يكون كذلك نبض القلب فى الجسد، فإنك تسمعه بأذنك المجردة أو بالجهاز الطبى الخاص .، فهل يجوز لنا أن نقول إن نبضات القلوب تسبح الله تعالى مثل الرعد وكلاهما صوت!!

أقول نعم . فأى صوت كان هو مخلوق يسبح الله تعالى، شأنه شأن أى مخلوق آخر، وسبحان سامع كل صوت، وسابق الفوت، ومن لا يشغله شأن عن شأن .

فمن الواضح أن هناك مخلوقات تراها .، ومخلوقات تراها وتسمعها .، ومخلوقات تسمعها دون أن تراها .، وكل هذا إذا اضفنا إليه الجمادات يسمى بعالم المُلْك أو عالم الشهادة .

فالجماد ساكن لا ينمو، ولكن قد يتحرك بنفسه كالشمس والقمر .، وقد يتحرك بغيره كباقى الجمادات ...، والنبات له نمو وحركة فى اتجاه وكذلك له واحد وله حياة وموت، والحيوان له نمو وحركة فى كل اتجاه وكذلك له حياة ونمو وموت...

## ● الإحراك في كاتات عانم الشفاحة

يقول جَلَّ شأنه في سورة الإسراء: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَاتُ السَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ ۚ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمَّدِهِ وَلَا كِن لَّا السَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ ۚ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمَّدِهِ وَلَا كَن تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُم ۗ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴿ وَهُولَ في سورة التغابن : ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۖ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ التغابن : ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۖ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمَٰدُ ۗ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴿ ﴾.. فاللَّه سبحانه وتعالى يبين لنا الْحَمَٰدُ ۗ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾..

أنَّ كل من وما في الأرض والسماوات يسبحه جَلَّ شأنه .. ويقول في سورة البقرة : ﴿ ... وَإِن مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَمَا ٱللَّهُ لِمَا يَشْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَمَا ٱللَّهُ لِمَا يَشْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَيقول ( سورة الأعراف - ١٤٣) : ﴿ ... فَلَمَّا جَلَّىٰ رَبُّهُ وَلِلَّهُ مِلْمَا عَلَىٰ صَعِقًا أَ ... ﴾ ، وذلك عندما طلب سيدنا موسى رؤية ربِّه جَلَّ وعلا، فلمَّا تجلَّى اللَّه تعالى عندما طلب سيدنا موسى رؤية ربِّه جَلَّ وعلا، فلمَّا تجلَّى اللَّه تعالى بالكيفية التي تليق بجلاله على الجبل الصخر الشديد البأس فجعله دكاً.. ولم يحتمل هذا الجبل التجلي الإلاهي .

ويقول عن جبل أحد" إنَّه يحبنا ونحبه" كما رواه البخارى، عندما صعد عليه رسول اللَّه على ومعه أبوبكر وعمر وعثمان فاهتز بهم الجبل خاطبه الرسول على بقوله" اسكن أحد إنما عليك نبى وصديق وشهيدان".

فالرسول ﷺ يكلِّمُهُ الجبل، والجبل يُحِبُّهُ، والحجارة تهبط من خشية اللَّه، والجبل يندك من التجلي الإلاهي عليه.

بلْ وأكثر من هذا نرى في القرآن الكريم إشارات ومعان دقيقة يهبها اللَّه تعالى لمن يشاء من عباده فهما وذوقا وعلما وادراكا وذلك لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد .

ويقول اللَّه تعالى فى الحديث عن آلِ فرعون بعد غرقهم فى سورة الدخان : ﴿ فَمَا بَكَتُ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظَرِينَ ﴿ الله الله عَالَى الله عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظَرِينَ ﴿ الله الله عَلَيْهِمُ الله عَلَيْهِمُ الله عَلَيْهِمُ الله عَلَيْهِمُ الله عَلَيْهِمُ الله عَلَيْهِمُ الله عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُومُ عَلَيْهُمُ عَلّهُ عَلَيْهُمُ عَلَّا عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَل

والذى يبكى في موقف معين يكون قادراً على الرضا في موقف مغاير .. فإذا لم تبك السماء والأرض على آل فرعون نظرا لكفرهم

وإلحادهم، فلعلها تبكى وتحزن على موت الصالحين المؤمنين، ويؤكد هذا المعنى قول رسول الله وهو يحدث أصحابه عن ضمة القبر للميت عقيب الدفن، فيروى الإمام أحمد في مسنده أنَّ رسول اللَّه على قال "إن للقبر ضمة لو سلم أو نجا منها أحد لنجا سعد بن معاذ".

ولقد قال شارحو هذا الحديث – واصفا – إن ضمة القبر للمؤمن بأنها كحنان الأم على ولدها بعد طول غيابه حبا وشوقا إليه، وضمة القبر للكافر تختلف فيها أضلاعه من شدة الضم ومن كراهية الأرض له.

فالأرض تحنو .. وتغضب .. وتبكى .. وهى فوق ذلك شاهدة يوم القيامة على أعمال العباد الصالحة وغير الصالحة .

ويخاطب الله سبحانه وتعالى الأرض والسماء حيث يقول في سورة فصلت ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَى ٓ إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ هَا وَلِلْأَرْضِ ٱتَٰتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَاۤ أَتَيْنَا طَآبِعِينَ ﴿ ويقول (في سورة هود - ٤٤): ﴿ وَقِيلَ يَتَأْرُضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَسَمَآءُ أَقَلِعِي ... ﴾ والجبال تسبح مع سيدنا داود عليه السلام(سبأ-١٠): ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا دَاوُردَ مِنَّا فَضَلا لَّ يَحْبَالُ أَوْنِي مَعَهُ وَٱلطَّيْرَ وَٱلطَّيْرَ وَٱلطَّيْرَ وَٱلطَّيْرَ وَٱلطَّيْرَ وَالْكَالِدَ الله ويقول (في سورة يس - ٣٨): ﴿ وَٱلشَّمْسُ جَرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا أَ ... ﴾ فالواضح أن الجمادات تسبح الله تعالى .. وتحس وتدرك .. وتبكى .. وتخشى الله تعالى .

ويقول تعالى (فى سورة الرحمن-٩) : ﴿ وَٱلنَّجَمُ وَٱلشَّجَرُ وَٱلنَّجَمُ وَٱلشَّجَرُ وَٱلنَّجَمُ وَٱلشَّجَرُ يَسَجُدَانِ ۞ ﴾ والنجم هو النبات الذى ليس له ساق، فالنبات يسبح ويسجد للَّه تعالى وقد أثبت العلماء مؤخرا أن له شعورا كذلك . وهو كائن حى بلا شك .

والحيوان قد خلقه اللَّه تعالى على درجة ثابتة من العلم والتسبيح له جَلَّ شأنه .. وهو بالطبع يُحسُّ وَيَعِى .. انظر إلى قصة الفيل في جيش أبرهة عندما أراد ان يهدم الكعبة .. لقد برك الفيل في وادى يسمى بوادى محسر .. حسر الفيل وبرك وأبى أن يتقدم لبيت اللَّه الحرام فإذا وجهوه وجهة أُخْرَى قام يهرول .. فإذا وجهوه إلى الكعبة أبي المسير وبرك . إنَّه يعقل ويعرف ما هو مقبل عليه، ويعرف حرمة بيت اللَّه تعالى، فإن قلت لى إنَّه لا يعقل ولا يفهم ولكنه أمر اللَّه أقعده في مكانه، قلت لك فما بالك في ناقة رسول اللَّه عندما وصل مهاجرا إلى المدينة المنورة وأهل المدينة يتسابقون إليها ويمسكون بخطامها، يريدون المنورة وأهل المدينة رسول اللَّه الله ماذا قال لهم الرسول ؟؟ قال المنورة فإنها مأمورة "أي مأمورة بالمكان الذي سيحل فيه رسول اللَّه، فكانت تمشى وتتلفت يمينا و يسارا، وكأنها تتأكد من المكان، ثم بركت فكالمكان الذي أراده اللَّه تعالى، أمام بيت أبي أيوب الأنصاري، وذلك كما رواه البيهقي وابن إسحاق وغيرهما، أليس هذا إدراكا منها .

فأنت ترى أنك محاط بموجودات لا نهاية لها ولا حصر لأنواعها ولا حد لتنوعها ما بين أفلاك وجماد وحيوان ونبات وأصوات ومخلوقات تناهت في الكبر والضخامة ومخلوقات تناهت في الصغر والدقة، وكلها تشعر وتحس وتسبح اللَّه تعالى وتسجد لنور وجهه الكريم وكُلُّ قد علم اللَّه

صلاته وتسبيحه .. وكيف لا وهو جَلَّ شأنه الذي خلقها وعلمها وهداها لصلاتها وتسبيحها . وسبحان الذي أعطى كل شيئ خلقه ثم هدى .

ويبقى من خلق اللَّه تعالى ابن آدم، تارة يذكر اللَّه تعالى، وتارة ينساه ويغفل عنه، إنَّه كان ظلوما جهولا، ظالم لنفسه، ساهٍ عن ربه، جهولا بعظمة اللَّه وجلاله، إلا من رحم ربى وهداه إلى ذكره وشكره وحسن عبادته، ولا حول ولا قوة الا باللَّه العلى العظيم ..

فعالم السهادة أو عالم الملك هو كل هذا الكون العظيم والموجودات التى تشاهدها بعينك المجردة أو بصنعة تعينها على الرؤية.. والتى تسمعها بأذنك المجردة أو بآلة تزيد قدرتها على السمع .. أو تدركه بأية حاسة من الحواس كأن تتذوق الملح في ماء البحر أو تشم الطيب في الهواء .

يقول تعالى فى سورة آل عمران: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَحْنَفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ ﴿ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي الْلَمْتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِتَبِ مُّبِينِ ﴾ ويقول ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِتَبِ مُّبِينِ ﴾ ويقول فى سورة يونس: ﴿ ... وَمَا يَعْزُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّقْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْبَر إِلَّا فِي كِتَبِ مُّبِينٍ ﴾ ويقول فى سورة يونس: ﴿ ... وَمَا يَعْزُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّقْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَي اللَّهُ رِزْقُهَا وَلَا أَلْ أَلْ رَضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي حِتَبٍ مُّبِينٍ ﴿ ﴾ ، وكيف لا .. ويَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي حِتَبٍ مُّبِينٍ ﴿ ﴾ ، وكيف لا .. واللّه تعالى هو قيوم السموات والأرض .. والقائم على كل نفس .. والمدبر لهذا الكون العظيم، فسبحان من لا يشغله شأن عن شأن، ولا

تأخذه سنة ولا نوم جَلَّ جلال اللَّه ..

والعجيب أن كل هذه الموجودات على تنوعها وعظمتها وقوتها .. كلها مسخرة بأمر اللَّه لك أنت أيها الإنسان .

يقول اللَّه تعالى فى سورة البقرة: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِى الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسۡتَوَىٰۤ إِلَى ٱلسَّمَاۤءِ فَسَوَّلَهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَهُوَ الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسۡتَوَىٰٓ إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَسَوَّلَهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ عَلِيمٌ اللهِ ، ويقول فى سورة النحل (الآيات ١٦-١٦):

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ۖ وَٱلنُّجُومُ مُسَخَّرَتُ اللَّهِ الْمَرِهِ عَ اللَّهُ اللْمُعُلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

ذلك أنك أنت الخليفة في الأرض، والخليفة له السيطرة وله الانتفاع بما استخلف فيه، وذلك إذا أحسن القيام بواجبات خلافته وحافظ على حدودها وآدابها ...

يقول تعالى (البقرة -٣٠): ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّلَكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ .. فإن شئت قمت فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ... ﴾ ، فأنت الخليفة في الأرض .. فإن شئت قمت

بالخلافة كما يجب .. وان شئت ضيعتها.

فالإنسان إذا ليس على درجة واحدة، بلْ هو يتراوح ما بين أحسن تقويم .. وأسفل سافلين، وكم بين هاتين الدرجتين من درجات . وكم فيها من صفات يرتفع الإنسان بها إلى أحسن تقويم أو ينزل إلى أسفل سافلين .

وحيث إننا نرى الصورة البشرية واحدة لا تتغير، فكل إنسان له نفس الجسد المشابه للآخر بوجهه .. وعجزه .. ويديه .. ورجليه إلى آخر الصورة الآدمية، فيكون من البدهي أنَّ المقصود بأحسن تقويم وأسفل سافلين أنهما درجتان ليستا من الصورة البشرية المادية .. ولكنهما صورتان معنويتان لنفس الصورة البشرية الموحدة، أي إن هناك صفات معنوية غير مرئية تضاف إلى الصورة المادية أو تنزع منها فترفعها إلىأحسن تقويم أو تنزل بها إلى أسفل سافلين .

ويؤكد هذا المفهوم الاستثناء المذكور في الآية الكريمة "إلا الذينَ آمَنُوا وعَمِلُوا الصَّالِحاتِ" فهؤلاء مستثنون من الارتداد إلى أسفل سافلين .. والسبب أنَّهُم آمَنُوا .. وعملوا الصالحات ..

وعلى هذا يكون الارتداد إلى أسفل سافلين إنَّمَا هو على قدر درجة كفر الإنسان أو مستوى أفعاله من المعاصى الكبائر أو الصغائر ...

اللَّهم يا عظيم الشأن يا ساطع البرهان .. إنى وجهت وجهى .. اللَّهم يا عظيم البيك وألجأت ظهرى إليك .. رهبة ورغبة إليك ..

آمنت برسولك الذي أرسلت .. وكتابك الذي أنزلت .. لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك ..

# - كَافِفَ إِلْحُسِنَ فَيْ إِلْأَرْضِ

الخلافة للإنسان على الأرض لا شك فيها .. ولكن الإنسان بطبيعته البشرية الطينية ضعيف ..، فهو لن يخرق الأرض ولن يبلغ الجبال طولا.، ولن يطير في الهواء كالطير السابح بها، ولن يقوى على الحديد الذي فيه بأس شديد .. هو محدود الطاقة، فكيف تتسنى له الخلافة في الأرض ...

من المنطقى البدَهِى أن يكون الخالق العظيم رب كل هذه الموجودات قد أمده بسر من عنده تعالى وهيأه لهذه الخلافة، ولابد أن يكون هذا السر مميزاً لابن آدم عن بقية الموجودات، يقول تعالى فى سورة الإسراء: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَهُم مِنَ الطَّيِّبَتِ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقَنَا تَفْضِيلاً ﴿ فَ مُرَلِ الطَّيِّبَتِ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقَنَا تَفْضِيلاً ﴿ فَ اللّهُ وَالطَّيِّبَتِ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقَنَا تَفْضِيلاً ﴿ فَ اللّهُ وَالطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقَنَا تَفْضِيلاً فَ اللّهُ وواضح أن هذا التفضيل ليس مطلقا .، وبالتالى فإن الخلافة عن اللّه تعالى ليست مطلقة ... ذلك أن طاقات الإنسان محدودة مهما اتسعت، ولا يستطيع البشر مهما علا قدرهم أن يدركوها كلها فلابد أن يكون هناك فرق بين العبودية والألوهية .. عبودية الإنسان الخليفة .. وألوهية الخالق جَلَّ شأنه .. فليس كل إنسان بشرى هو الخليفة الكامل للَّه تعالى في الأرض، بلْ إن فليس كل إنسان بشرى هو الخليفة الكامل للَّه تعالى في الأرض، بلْ إن حظه من هذه الخلافة إنَّما يكون على قدر إيمانه وعمله الصالح..

ومن البدهي على هذا الأساس ألا يكون الكفار والملحدون الذين يصفهم الله تعالى بأنهم كالأنعام بلْ هم أضل .. هم خلفاء الله في الأرض ..

ورغم ذلك فإننا لا ننكر أن من هؤلاء الكفار الذين هم في أسفل سافلين قد يكون لبعضهم أثر في هذه الخلافة التي ذكرت في القرآن الكريم .. فإن الإنسان مكرم مهما كانت درجته .، فقد نفخ اللَّه تعالى فيه من روحه جَلَّ شأنه وكرم صورته .. ولقد كان رسول اللَّه الله الذاراي جنازة مؤمن أو كافر تمر عليه يقوم واقفا، كما رواه البخاري ومسلم" إذا رأيتم الجنازة فقوموا لها حتى تخلفكم أو توضع"، كما كان ينهي عن التمثيل بجثث القتلى من الكفار .. وذلك احتراما للصورة البشرية وما فيها من نفخة الروح الربانية .

ولكن مقصود كلامنا هو أن الخلافة في الأرض لها درجات لا نهاية لها . وهي ما بين أحسن تقويم وأسفل سافلين.، وأن هذه الخلافة تستلزم وجود صفات معنوية في الإنسان تقل وتزيد حسب درجة خلافته أو العكس بمعنى أن تكون خلافته على قدر ما فيه من هذه الصفات، وإن هذه الصفات المعنوية إنما هي درجة إيمانه بالله تعالى ومستوى طاعته لأوامره جَلَّ شأنه، أو هي بإختصار درجة معرفته بالله تعالى .

فالخليفة الكامل في الأرض يمده الله بلا شك بقوى وصفات من عنده تعالى تجعله قادرا على الانسجام والتآلف مع الموجودات الأخرى، وأول هذه الصفات هي قدرة الإنسان على رؤية هذه الكائنات وسمعها والتفاهم معها وفهم أسرارها واستجلاء معالمها وعوالمها الظاهرة والباطنة، وأعلى هذه الصفات هي تسخيرها والتآلف مع باطنها وحكمة وجودها وإدراك صلاتها وتسبيحها.

فإن قلت إن العلماء الكفار قد يستجْلُون بعض أسرار هذه الكائنات الموجودة، نقول لك شتان ما بين علم الكفار بهذه الأمور، وبين ما نقصده من علم المؤمنين بتجليات اللَّه تعالى في هذه الكائنات ...

ولقد قال عفريت من الجن لسيدنا سليمان عليه السلام

(النمل-٣٩) عندما طلب إحضار عرش بلقيس ملكة سبأ: ﴿ ... أَنَاْ ءَاتِيكَ بِهِ عَبَلَ أَن تَقُومَ مِن مَّقَامِكَ مَن وذلك بخاصية قد خلقها اللَّه تعالى في الجن .. ولكن الذي عنده علم من الكتاب وهو من البشر ويقال إنه وزير سليمان قال له (النمل -٤٠): ﴿ ... أَنَاْ ءَاتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرَفُكَ ... ﴾ ، أى في لمحة واحدة، وكلاهما صاحب قدرة .. ولكن وزير سليمان عنده سرُّ خاص .. فشتان ما بين الاثنين وشتان ما بين الاثنين وشتان ما بين الطرفتين ..

وعلى أية حالة فإن العالم الكافر بالله قد يستجلى سر صنعة الله تعالى فى موجوداته بسر قد أودعه الله فيه من أسرار الخلافة أيضا .. وهو العلم مثلا .. والله تعالى يقول (الإسراء ١٨-٢١) : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ وَيها مَا نَشَآءُ لِمَن نُريدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ وَجَهمَّ يَصْلَلْها الْعَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ وَيها مَا نَشَآءُ لِمَن نُريدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ وَجَهمَّ يَصْلَلْها مَذْمُومًا مَّدْحُورًا ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْاَحْرَةَ وَسَعَىٰ هَا سَعْيَها وَهُو مُؤْمِنُ فَأُونَتِكَ كَالاً نَعْدُ هَتَوُلاَءِ وَهَتَوُلاَءِ مِنْ فَأُونَتِكَ كَالله فَي سَوْرَا ﴿ يَكُلا نَعْدَ هُمْ مَنْ كُورًا ﴿ يَكُلا نَعْدَ هُمْ الله عَلَى بَعْضَ فَطَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضَ وَلَلاَ خِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلاً ﴿ قَ هُمْ عَنِ ٱلْا خَرَةِ هُمْ عَنِ ٱلْا يَعْضَهُمْ عَنْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى العارفين به هم عَناه بالله تعالى العارفين به هم الذين يخشونه، وعلى قدر علمهم بالله على قدر ما تكون خشيتهم .

فليس العلم كله واحدا .. صحيح أن العلم كله من اللَّه يوزعه

حسب طاقة خلقه وعلى شاكلتهم، فهو للكافر والمؤمن، كل على قدره وعلى قدر ما هيئ له .. ولكن العلم بالله .. فهذا عزيز المنال .. ولا يمنحه الله تعالى إلا لمن يحبه ويصطفيه، ولذلك شرط الله تعالى له شرط الله تعالى له شرط التقوى فقال (البقرة - ٢٨٢) : ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللهَ ۖ وَيُعَلِّمُ كُمُ ٱللهُ ﴾، كما وصف العبد الصالح في سورة الكهف بقوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنَ عِبْدِنَا وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّدُنّا عِلْما هِ فَقَد حاص سبقت لهذا العبد الصالح رحمة خاصة من الله تعالى، تلاها علم خاص من لدنه تعالى .

فهناك علم ليس هو بالتحصيل ولا بالكسب ولا بالدراسة، ولكنه بتقوى اللَّه تعالى للعبد، وهذا حدِّث عنه ولا حرج، امّا العلم الأول المكتسب فهو ظاهر من الحياة الدنيا فقط.. ولكن العلم الثاني هو ظاهر وباطن وسبحان المعطى الوهاب.

ولنضرب مثلا مبسطا للحالتين، مريض عرض على طبيبين أحدهما طبيب دنيوى عقلانى والآخر طبيب أخروى عقلانى، فالأول يصف الدواء ناظرا إلى خواصه فى محاربة الجراثيم وأثره فى جسم المريض، فإن شفى قال شفاه دوائى .. وإن فشل وصف له علاجا آخر والتمس الأعذار لفشل العلاج الأول .. أمّا الطبيب المؤمن فإنه يصف الدواء عارفا بمقوماته وخصائصه فى محاربة الجراثيم، ولكنه ناظر ومتأكد من أن الشفاء من الله تعالى، فإن نجح العلاج قال شفاه الله لإيمانه بأن الشفاء من الله وليس من الأسباب، وإن فشل وصف له العلاج الثانى، وقال له الله هو الشافى وليس الدواء، فالطبيبان كلاهما قد أخذ بالأسباب، ولكن الأول ناظر إلى الدواء .. والثانى ناظر إلى رب الدواء..، متمثلا قول رسول الله هو يقول لأصحابه "داووا مرضاكم الصدقة"، كما رواه الديل عن ابن عمر، وهنا العجب فأى أثر بالصدقة"، كما رواه الديل عن ابن عمر، وهنا العجب فأى أثر

للصدقة إلى فقير محتاج على مريض يعانى من علة نزلت بجسده !!! ولكنه الإيمان وسر قدرة اللَّه تعالى .

فانظر رحمك اللَّه كيف يربط سيدنا رسول اللَّه ﷺ في أذهان الناس الصلة بين الماديات والروحانيات، بين الصدقة وفعل الخير وما يقاس عليهما وبين العلل وأسبابها المادية ..

وما نريد ان نصل إليهِ – وقد أطلنا في مقدمته – هو أن عالم الملك أي عالم الشهادة، وما فيه من كائنات يستلزم لإدراكه ومعرفته أن يكون الإنسان في أحسن تقويم، أو على الأقل في تقويم حسن، فيجب ان تكون حواسه حسنة وأهم من ذلك ان يكون إدراكه حسنا.

وأهمية الإدراك هو أنَّهُ المترجم الحقيقى لكلِّ الحواسِّ من نظر وشم وسمع وخلافها، فالعين مثلا هي آله تطبع فيها الصور فقط، بلْ وتكون الصورة مصغرة ومقلوبة على الشبكية ولا يتجاوز طولها المليمترات فقط، ولكن الإدراك هو الذي يترجم هذه الصور إلى حجمها ووضعها الطبعي الحقيقي وألوانها الطبعية ثم معرفة مسميات أصحابها ..

ونفس الوضع بالنسبة لباقى الحواس المادية، فهى أنَّما تنقل إلى المخ إشارات فقط لا فيها لون ولا رائحة .. امّا تعريف وتمييز هذه الإشارات وتعبيرها فهذا من شأن الإدراك الذي هو في المخ كما يقولون..

فإذا تمادينا في تساؤلنا عن دور المخ، فإننا نجده لا يزيد عن خلايا حية ذات تركيب خاص وبه إشارات كهربية لا غير .. صحيح أن فيه مراكز أعصاب خاصة بكل حاسة، فالبصر له مركز .. والسمع له مركز .. والسمع له مركز .. والشم له مركز وهكذا .. ولكن يظل السؤال أين المترجم لهذه الإشارات !!! إنّك لو شرحت مخ أي إنسان لن تجد به مكتبة فيها مراجع عن الألوان، ولن تجد به مراجع عن الأصوات، ولا الروائح .. ولن تجد إلا كتلة من الخلايا .. فأين الإدراك .. وأين التمييز .. وكلي في الأعراك .. والتمييز .. والتحديد المناه عن الخلايا .. فأين الإدراك .. والتمييز .. والتحديد الأعراك .. والتمييز .. والتحديد المناه عن الخلايا .. فأين الإدراك .. والتمييز .. والتحديد المناه عن الغلوان التمييز .. والتحديد المناه عن الغلوان التحديد المناه عن الغلوان التحديد المناه عن الغلوان التحديد المناه عن الغلوان التحديد المناه عن الغلوان النه الغلوان المناه المنا

والعجب أنك لو كنت مستغرقا في عمل ما، وطرق أحدهم عليك الباب، فإنك قد لا تسمعه وتعلل ذلك باستغراقك في ذلك العمل ..وهذا صحيح، ولكن السؤال هو: أين كان سمعك وأنت مستغرق في عملك بيدك وعينك وليس بسمعك ؟؟ أليس أذناك هما أذناك سواء عند استغراقك في عمل أو عدم استغراقك فيه ؟، فلماذا لم تسمع الطرق على الباب!!

كذلك قد تصاب بجرح في معركة .. ولكنك لا تشعر بالجرح ولا بألمه إلا بعد انتهائها !! أين كان احساسك خلال المعركة !!! هل تغير فيك شيئ من الناحية الحسية أثناء وبعد المعركة !!! بالطبع لم يتغير شيئ مادى .. ولكن في الواقع إن الذي تغير بالفعل هو إدراكك أو تمييزك أثناء وبعد المعركة .. وأثناء استغراقك في عمل ما، فمن الواضح أنَّ مُعَوَّلَ الأمر كله على الإدراك.. وليس على الأعين ولا الآذان ولا الحواس، وسبحان من يقول في سورة وليس على الأعراف - ١٧٩): ﴿ ... وَهَلُمْ أَعَيُنُ لاَ يُبْصِرُونَ بِهَا ... ﴾ ويقول في (سورة الأعراف - ١٩٨): ﴿ ... وَتَرَنَّهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴿ ... صُمُّ اللَّهُمْ عُمَى فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ فِي الكافرين في سورة البقرة - ١٢١ بأنهم : ﴿ ... صُمُّ اللَّهُمْ عُمْى فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ فِي فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ فِي الكافرين في سورة البقرة - ١٢١ بأنهم : ﴿ ... صُمُّ اللَّهُمْ عُمْى فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ فِي الكافرين في سورة البقرة - ١٢١ بأنهم : ﴿ ... صُمُّ اللَّهُمْ عُمْى فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ فِي اللَّهُمْ لَا يَعْقِلُونَ فِي الكافرين في سورة البقرة - ١٢١ بأنهم : ﴿ ... صُمُّ اللَّهُمْ عُمْى فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ فِي اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَهُمُ اللَّهُمُ ال

ومعنى هذا أن الكفار لهم آذان ولكنهم لا يسمعون بها، فكأنما ليس لهم آذان .. وكذلك ليس لهم أعين وليس لهم لسان .. لأنهم لا يسمعون كلام اللَّه .. ولا يرون آياته .

إذا من هو الأعمى ومن هو البصير؟! لا شك أن البصير هو المؤمن والأعمى هو الكافر.

ومن هو السامع ؟! إنه المؤمن والأصم هو الكافر.

ومن هو المتكلم ؟! إنه المؤمن والأبكم هو الكافر . بلْ من هو الحي ومن هو الميت ؟! .

فالكفار أمواتً .. بل هم في القبور .. أي قبور أنفسهم المادية ..

وخلاصة القول أن المستجلى لعالم الملك والشهادة ومخلوقات اللَّه وآياته في خلقه لا بد من أن يكون ذا إدراك سليم، فإذا نقص إدراكه عن الكمال نقصت مشاهداته ونقص علمه ونقصت خلافته في الكون بنفس المقدار .. فلا يرى من عالم الشهادة ولا يفهم من عالم الملك، لأنه لا يستجلى آيات اللَّه فيه إلاَّ على قدر إدراكه ..

أمّا كيف يكون إدراكه حسنا ومتكاملا فذلك ما سنتعرض له فيما بعد بإذن اللَّه تعالى .

### ● عانم الغيب أوالملكوت :

خلصنا فيما سبق إلى أن عالم الشهادة هو كل ما يدرك من الموجودات بالإدراك المعتدل والحواس السليمة غير المعتلة بمرض مادى أو معنوى ..

وتعريف عالم الغيب هو بالتالي كل موجود لا يدرك بالحواس السليمة والإدراك المعتدل.

وهناك تعاريف كثيرة لعالم الغيب أو الملكوت كما يطلق عليه، ولكنى حريص على ألا أنقل إليك التعبيرات المعقدة، القديمة أو المحدثة ..

لذلك نقول ببساطة أن عالم الغيب هو كل موجود غاب عنك .. كل ما غاب عنك فهو غيب .. كل ما خفى عليك فهو غيب ..

نقول هذا التعريف على إطلاقه .. ثم نأتى بعد ذلك إلى التفصيل..

إذا كنت في مكان ما وحدث حادث في مكان آخر بعيد عنك ... فهذا البعد بينك وبين الحادث قد جعله بالنسبة لك غيبا .. فأنت في القاهرة لا تعرف ما يحدث في الإسكندرية وقت وقوعه ... اللَّهم إلا إذا استعنت بأجهزة كالراديو أو التليفزيون تنقل إليك ما يحدث من على البعد وفور وقوعه .. وذلك أنَّها تلغى المسافة بين مكان الحدث ومكانك فتراه وتسمعه وقت حدوثه وكأنك معه ..

إذا فالذى يجعل الأمر غيبا بالنسبة لك هو وجود حاجز بينك وبين ما يحدث، وهذا الحاجز هو بعد المسافة أو وجود حائل سميك بينك وبينه كالجدار مثلا، فإنه يمنعك أن ترى ما يحدث خلفه، فيصبح كل ما يحدث خلف الجدار هو غيب بالنسبة لك ..

ونفس الأمر يتكرر مع الزمن .. ذلك أن ما سيحدث في الغد هو غيب بالنسبة لك والسبب هو أن الزمن حائل بينك وبين الغد ... فإذا جاء الغد وأصبح الزمن بينك وبينه صفرا أي صار المستقبل الذي كنت تنتظره حاضرا وحدث الحدث وشاهدته فإنه لم يعد غيبا .، فما سيحدث في الغد هو غيب اليوم ..، وما سيحدث الآن هو غيب الأمس، وهكذا مع مرور الزمن تجد أن كل غيب زمني لا يصير غيبا .، فكلما حان وقته حدث وصار حاضرا .. فمثلا إذا كانت المرأة حاملا فهي لا تدرى أحملها مؤنث أم مذكر .. فهو بالنسبة لها غيب ... حتى إذا حانت ساعة الوضع وبمجرد نزول المولود ومعرفة نوعه صار الغيب حاضرا ..

وعلى هذا يكون الحاجز الثاني بينك وبين الغيب هو عنصر الزمن. والحاجز الأول كما قلنا هو عنصر المسافة .

ومما سبق نستطيع القول بأن الغيب أنواع ...

فمنه غيب موجودات غابت عنك لأنك لم تستطع إدراك وجودها بحواسك السليمة وإدراكك السليم المعتدل ..، ولكنك قد ترى هذا الغيب إذا استعنت بأجهزة حديثة ساعدت إدراكك كاستخدامك مثلا لجهاز أشعة سينية لترى ما في عظام الإنسان داخل جسمه، أو جهاز تليفزيون أو هاتف ينقل إليك الصورة أو الصوت فور وقوعه .

وهناك غيب أحداث، وهو ما يكون الحاجز بينك وبينه هو حاجز الزمن .. كأحداث الغد مثلا بالنسبة لليوم ..

وباختصار يكون الأمر عنك غيبا لوجود حائل بينك وبينه .. إمّا حائل رمن وإمّا حائل مسافة ..

وتلاحظ أن الحالتين السابقتين يكون الغيب فيهما نسبيا ..، بمعنى أن ما يكون غيبا في لحظة لا يصير غيبا في لحظة تالية ..، وذلك متى انعدم حاجز الزمن أو حاجز المسافة ..، لذلك فهو غيب نسبى وليس

مطلقا ..، أي ليس غيبا دائما ..

فإذا عرفنا الغيب النسبى بأنّه ذلك الغيب الذى لا يصير غيبا بانعدام المانع بينك وبين مشاهدته أو سماعه ... فعلى هذا يمكن تعريف الغيب المطلق بأنّه ذلك الحادث أو المخلوق الذى يظل الحاجز بينك وبينه مستمرا .. ولا يمكنك بجهاز أو بصنعة ما أن تراه أو تسمعه أو تحس به بحواسك الخمسة المعروفة وإدراكك المعتدل كما قلنا .

فهذا النوع أو هذه الدرجة من الغيب هي غيب مطلق بالمفهوم العام..

فعلى سبيل المثال نحن نعلم أنَّ الجن عالم موجود، وكائنات مخلوقة وذلك بنص القرآن في سورة الحجر -٢٧: ﴿ وَٱلْجِاآنَّ خَلَقَنَهُ مِن قَبِّلُ مِن نَّارِ السَّمُومِ ﴿ اللَّهَ مُومِ الْجِنِ وَٱلْإِنسِ إِنِ السَّمُومِ ﴿ اللَّهَ مُومِ اللَّهِ الرحمن -٣٣: ﴿ يَهَ عَشَرَ ٱلْجِنِ وَٱلْإِنسِ إِنِ السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ … ﴾، وفي سورة السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ … ﴾، وفي سورة الأحقاف -٢٩: ﴿ وَإِذْ صَرَفُنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواْ أَنصِتُواْ أَنسِ الى آخر مثل هذه الآيات في كتاب اللَّه الكريم .. وهناك سورة كاملة تتحدث عنهم وهي سورة الجن ..

فالجن إذا مخلوق وموجود .. ويعيش بيننا ومعنا على الأرض ... ولكنك لا تستطيع أن تراه ببصرك المجرد، ولا باستخدام جهاز خاص كما ترى الجراثيم بالميكروسكوب مثلا ... لذلك يظل الجن غيبا عليك حيث أنك بحواسك وإدراكك المعتدل لا تستطيع أن تراه ... وذلك لأنك أصلا غير معد لرؤيته ...

فإن قلت إن بعض البشر قد رأوا أو سمعوا الجن ... قلنا لك إن هذا وضع خاص بالنسبة للجن أو الرائي أو السامع أو لكليهما ...

فإما أن يكون الجن قد نزل بخواصه الخلقية حتى يستطيع البشر أن يراه أو يسمعه ..، وهذه خاصية عنده .. قد خلقها اللَّه تعالى فيه لا تنكر ... فالجنى قادر على أن يتمثل في صور مادية شتى تدخل حينئذ في مجال إدراك البشرى فيسمعه ويراه ...

والاحتمال الثاني هو أنَّ اللَّه تعالى قد وهب ذلك الإنسى قدرة غير عادية، لسبب لا نعرفه بحيث يدرك الجن ويتعامل معه

وقد كان الجن في الجاهلية تتعامل مع الكهنة وسدنة الأصنام وتكلمهم .. وذلك بعد بعثة رسول اللّه في ... حيث كانت تقعد في السماء مقاعد للسمع تسترق أخبار الملائكة، فلما بعث رسول اللّه في أُرْسِلَتْ عليها الشهب فاحرقت، ولم تعد تقعد مقاعد الاستماع تلك في السموات، وذلك إكراما لرسول اللّه في، وحتى لا تسترق السمع إلى آيات القرآن، وهي تنزل من السماء، فتسبق به إلى الكهنة، كما كانت تفعل، واقرأ سورة الجن في القرآن الكريم فإن فيها تفصيل ذلك ..

وكان نبى الله سليمان يخاطب الجن ويحكمهم ويؤدبهم ..، وقد روى مسلم عن أبى الدرداء رضى اللّه عنه، أنّه قد أمسك رسول اللّه بعنى في مسجده وأدّبه وقال إنّه كاد أن يربطه في سارية المسجد ليلعب به الصبيان، لولا دعوة نبى الله سليمان عليه السلام ..، والمعنى أنّ نَبِي اللّه سليمان قد طلب من اللّه تعالى ملكا لا ينبغي لأحد من بعده، وأنّ اللّه حكّمة في الإنس والجن والطير .. فرسول اللّه على ترك لسيدنا سليمان هذه الخاصية والحكم على الجن أدبا مع الله تعالى، لتتم دعوة سليمان، أي ملكا لا ينبغي لأحد من بعده ..، وذلك مع قدرته لتتم دعوة سليمان، أي ملكا لا ينبغي لأحد من بعده ..، وذلك مع قدرته على تأديبه والحكم عليه..

ومقصودنا باختصار هو أن الإنسان ببشريته المعتدلة وإدراكه وحواسه السليمة لا يدرك الجنى لا بصنعة ولا بغير صنعة .. ولا بجهاز ولا

بغير جهاز، اللَّهم إلا بأمر اللَّه تعالى وهو استثناء خاص ...

وعلى هذا يكون عالم الجن هو غيب مطلق لأنه يظل غيبا عنك دائما ...

ونفس الأمر بالنسبة للملائكة .. وما أكثر عددهم وأنواعهم ودرجاتهم، ولكنهم يظلون دائما في عالم الغيب، لا يدركون بحيلة ولا جهاز ولا آلة .، ولكن يمكن إدراكهم بالاستثنائين السابقين، وهو تمييز الله تعالى لعبد من عباده بقدرته على رؤيتهم وسماعهم .، أو بتنزل الملك عن ماهيته ليدخل في دائرة إدراك الإنسان .

وقد رأت الصحابة رضوان الله عليهم سيدنا جبريل عليه السلام في صورة الصحابى دحية الكلبى ... كما رأته في صورة رجل جاء يسأل رسول الله على عن الإسلام والإيمان والإحسان كما في الحديث المشهور .، ففي هذه الحالة تمثل سيدنا جبريل عليه السلام بصورة آدمى .. شديد بياض الثياب .. شديد سواد الشعر لا يُرى عليه أثر السفر ..

كما كان بعض الصحابة تسمع سلام الملائكة عليهم، كما سمع بعض الصحابة صوت الملائكة في غزوة بدر وهي تقول" اضرب حيزوم"، "أقبل حيزوم"، سمعوا صوتا ولم يروا صورة .، وحيزوم هذا اسم ملك من الملائكة . وقد رواه مسلم، عن"ابن عباس" رضي الله عنه .

روى البيهقى عن"ابن عباس بن عبد المطلب" أنّه قد أرسل ابنه"عبد اللّه ابن عباس" إلى رسول اللّه الله في حاجة، فوجد عنده رجلا، فرجع، ولم يكلمه من أجل مكان الرجل، فلقى العباس رسول اللّه فأخبره بذلك فقال: ورآه ؟؟، قال نعم، قال أتدرى من ذلك الرجل؟ ذاك جبريل، ولن يموت حتى يذهب بصره ويؤتى علما.

ولم يرى جبريلَ عند رسول اللَّه في ذلك المجلس إلا ابن عباس، فهذه خصوصية له، وصدق رسول اللَّه، فإن ابن عباس لم يمت حتى

كان حبر الأمّة وقد ذهب بصره كما أخبر ﷺ.

وهكذا يظل عالم الملائكة من الغيب دائما أبدا لا يدرك بالحواس المادية البشرية ذات الإدراك المعتدل .. وذلك باستثناء من خصَّهُ اللَّه تعالى من خلقه بشيئ من هذه القدرات ..

ألا ترى إلى قوله تعالى فى سورة فصلت: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدِمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَلَا تَحْزَوُا بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ فَيَ الْحَيَوٰةِ اللَّهُ نَيَا وَفِي ٱلْاَحْرَةِ اللَّهُ نَيَا وَفِي ٱلْاَحْرَةِ اللَّهُ نَيَا وَفِي ٱلْاَحْرَةِ اللَّهُ نَيَا وَفِي ٱلْاَحْرَةِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ نَيَا وَفِي ٱلْاَحْرَةِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ نَيْهِ مَا تَشْتَهِى آنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهُ عَوْنَ شَيْهُ

تقول الملائكة للمؤمنين، نحن أوليائكم في الحياة الدنيا ... وهذا يدل على أن البُشرى لهم إنَّمَا تكون وهُم في الحياة الدنيا ..، فالملائكة تتولاهم وتطمئنهم على آخرتهم وما فيها من نعيم .

ولا مجال للقول بأن هذه البشرى إنّما تكون فى الآخرة وبعد الموت ... وذلك لأن المؤمن بعد الموت قد عرف مكانه ودرجته كما هو معروف، وتمت دنياه وأدبرت عنه واستقبل آخرته وعرف ما له وما عليه، فأية بشرى تكون له حينئذ من الملائكة، وكيف تكون البشرى بأنّهُم أوليائهم فى الحياة الدنيا وقد سبقت وانتهت!!

إنّ هذه الآية الكريمة، والشيئ بالشيئ يذكر، قريبة الشبه في دقة معناها بقوله تعالى في سورة ابراهيم – آية ٢٧: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِيرِ وَ عَناها بقوله تعالى في سورة ابراهيم أَلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ وَيُضِلُّ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴿ ﴾ ، فإن من المعروف أنَّ الفتن الظَّلمِينَ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴿ ﴾ ، فإن من المعروف أنَّ الفتن

في الدنيا كثيرة ويتعرض لها الخلق أجمعون ومنهم الذين آمنوا، ولكن الله تعالى يثبتهم بالقول الثابت فى فتن الدنيا .. وهذا أمر منطقى ..، ولكن نحن نعلم أن الآخرة ليست بدار فتن ولا امتحان، فكيف يكون التثبيت من الله فيها !!

نُجِيبُ بأنَّه من المعروف أيضا أنَّهُ ليست هناك فتن بعد الموت إلاَّ في سؤال الملكين في القبر، وهو صحيح، وقد تواترت به الأحاديث الشريفة ..، فيكون المعنى حينئذ واضحا وهو أن اللَّه تعالى يثبت الذين آمنوا عند هذا السؤال في القبر .. والقبر هو أول مداخل الآخرة.

وخلاصة القول هو أن عالم الملائكة هو من عالم الغيب المطلق كعالم الجن الغيبي.

ثم نأتي إلى أمر عجيب ...

تمعن في الآيات القرأنية التالية:

فى سورة الصافات: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَفَى سورة الله عمران-٣٠: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّخَطِّنَا ... ﴾ وفى سورة الفرقان: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلَنَهُ هَبَاءً مَّنْثُورًا ﴿ وَفَى سورة فاطر - ١٠: ﴿ ... إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَأَلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُهُ مَ ... ﴾ وفى سورة الكهف - ٤٩: ﴿ ... وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا مَا ... ﴾

ويقول بعض المفسرين بأن المقصود من الكلم الطيب هو قول لا إله إلا الله ... وأيًا كان المعنى المقصود منه فما يلفت نظرنا هو التعبير بالصعود والرفع .. والحضور .. فمن المعروف أن الصعود والرفع لا يكون

إلا لمخلوق .. لكائن يصعد ويهبط ويحضر ويغيب، وقول اللَّه تعالى : "وَاللَّه خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ" ..، إذا فُهمت على إطلاقها تحسم الأمر تماماً بأن أعمال العباد هي مخلوقات ..، لها كيان وصعود وهبوط وحضور وغياب، وهذا بصرف النظر عن نوع هذه الأعمال . سواء أكانت معصية أم طاعة ..، فالفعل قائم بذاته ..، هو عمل مستقل ..، فقتل الكافرين في الحرب فرض جهاد يُدخِل الجنة .. وقتل المؤمنين لأى سبب غير شرعي كبيرة يوجب دخول النار، والفعل واحد، هذا قتل وهذا قتل، ولكن الذي صَيَّر هذا عبادة وصَيَّر هذا من الكبائر هو النِيَّة التي في القلب.

فالفعل مخلوق مجرد لا هو طاعة ولا هو معصية ..، وهذا الفعل أنت قد أوجدته بقوتك التي خلقها اللَّه فيك، ولذلك فهذه الأعمال منسوبة إليك بالإضافة وليست بالخلق .. فأنت لم تخلقها، فخالقها هو اللَّه تعالى ولكنها وجدت عن طريقك وبسبك ..، وطالما أن الأفعال مخلوقة ولها كيان، فلابد من أن تكون مسبحة للَّه تعالى عارفة به، فإن كل المخلوقات تسبح بحمده جَلَّ شأنه العظيم.

والمقصود من نسبة الأفعال إليك نسبة إضافة أنها مثل ولدك الذى من صلبك ... فهو منسوب إليك بلْ ويحمل صفاتك ... فأنت قد أوجدته بعملك المشترك مع أمه التي ولدته ... فهو منسوب إليكما.. نسبة إضافة... ولكن الذى خلقه وصوره ونفخ فيه من روحه هو اللَّه تعالى ... فابنك منسوب إليك إضافة ومنسوب إلى اللَّه خلقا وإنشاء ... ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ هَا مَن رَفِعَ اللَّهُ عَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ وَمَن اللَّهُ عَلَق مِنَ اللَّهُ عَلَي عَلَيْ مَن اللَّهُ عَلَيْ مَن اللَّهُ المعنى حيث يقول في سورة النساء -١٧١ : ﴿ ... إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى اللَّهُ المعنى حيث يقول في سورة النساء -١٧١ : ﴿ ... إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى اللَّهُ المعنى حيث يقول في سورة النساء -١٧١ : ﴿ ... إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى اللَّهُ المعنى حيث يقول في سورة النساء -١٧١ : ﴿ ... إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى

فالخلق كلمة من كلام اللَّه تعالى الذى هو صفة من صفاته .. واللَّه جَلَّ شأنه منزه عن الكلام باللسان والشفتين ككلام البشر تعالى اللَّه عما نقول علوا كبيرا.

فمقصود قولنا هو أن نصل إلى أن جميع أفعال العباد من خير وشر وطاعة ومعصية هي مخلوقات قائمة بذاتها لها كيان ووجود وتسبيح للَّه تعالى على الدوام، شأنها شأن باقى المخلوقات ...

وقد قيل إن العبد المذنب إذا تاب وصحت توبته من معصية فعلها.. فإن الله تعالى بجوده وكرمه وفرحه بعبده التائب يجعل تسبيح هذا الفعل الذى تاب منه – والذى هو مخلوق كما قلنا ويسبح الله – فى صحيفة العبد التائب.. ويظل هذا الثواب من تسبيح المعصية المخلوقة فى كتاب صاحبها حتى يرث الله الأرض ومن عليها.

يقول تعالى فى سورة الفرقان: ﴿... فَأُوْلَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَتٍ ﴾

وهذا الذي ذكرناه هو عالم آخر من عوالم الغيب والملكوت..

ونأتى إلى عالم آخر شأنه أعجب ..، نعيشه ولا نعيشه ..، ونراه ولا نراه ... ذلك هو عالم الرؤيا أو المثال كما يطلقون عليه ...

فمن المعروف أنَّ النائم يفقد إدراكه بحواسه، ولا يميز ما حوله وهو نائم، فهو لا يرى ولا يسمع ولا يستخدم حواسه البشرية ولا يدرك ما حوله ولا ما يصدر منه هو نفسه ..، لذلك فالنوم ناقض للوضوء لأن النائم لا يدرى ماذا خرج منه .. ورغم انعدام هذه الحواس والملكات .. فإنه يرى رؤى فيها أحداث منطقية وغير منطقية .، ويطير في الهواء، ويزيد طوله ويقصر ..، ويرى أشياء لا صلة لها بالقوانين الأرضية البشرية ... والأعجب من هذا أنه قد يرى أحداث في منامه ثم تحدث كما رآها

تماما، أو بتفسير رموز قد رآها، وهو ما يسمى عند أهل هذا العلم بالتعبير أو التأويل.

ولنا هنا أن نتساءل أسئلة هامّة:

الأول: أين ومتى وكيف رأى النائم هذه الرؤيا بينما عيناه مغلقتان وهو لا يرى ما حوله ولا يسمع ولا يحس بما يحيط به فى مكان نومه ؟ فكيف رأى وسمع وأحس ؟.

الثانى: ما يراه فى منامه ثم يتحقق بعد استيقاظه كما رآه أو بتحريف بسيط .. ما معناه !!! وأى ارتباط بين الأحداث التى رآها فى المنام والتى حدثت حقيقة !!!

الثالث: لماذا يرى النائم رموزا في رؤيا تحتاج إلى تأويل وتعبير ولا يرى الأمور بمقاييسها في الدنيا ؟

لا يتسع المجال هنا لشرح هذه التساؤلات ... ولكن سوف يأتى إيضاح بعضها في الفصول القادمة بإذن اللَّه

ولكنا نلقى بعض الضوء على هذا العالم العجيب .. فنقول وباللَّه التوفيق إن الرؤيا حق معلوم .. ومتواتر بين الناس ..، يقول فيما يرويه البخارى عن أبى هريرة رضى اللَّه عنه "ذهبت النبوة ولم يبق إلا المبشرات .. قيل وما المبشرات يا رسول اللَّه .. قال هى الرؤيا الصالحة يراها المؤمن أو ترى له" كما قال في فيما رواه ابن ماجة عن" أم كرز" ورواه الطبرانى عن" حذيفة"

ورؤيا الأنبياء هي وحي من اللَّه تعالى، فسيدنا إبراهيم رأى في المنام أنه يذبح ابنه إسماعيل فقام لينفذ ما أُمر به مناما .. حتى تصل القصة إلى آخر قوله تعالى في سورة الصافات : ﴿ وَنَندَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرُ هِيمُ

﴿ قَدْ صَدَّقْتَ ٱلرُّءْيَآ ۚ إِنَّا كَذَالِكَ خَجْزى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴿ ..

ورسولنا طل ستة أشهر قبيل البعثة يرى الرؤيا فتأتى مثل فلق الصبح، أى تحدث بلا تأويل أو تعبير، ويقول في الحديث المتفق عليه" إن رؤيا المؤمن جزء من ستة وأربعين جزءا من النبوة .."، ولأهل العلم والمعرفة تفسيرات كثيرة لحكمة هذا التقسيم النبوى بأنّها جزء من ستة وأربعين جزءا .

وقد رأى سيدنا يوسف بن يعقوب عليهما السلام رؤياه التى قصها اللَّه علينا فى القرآن الكريم وهو غلام صغير، وتحققت بعد بضع وعشرين سنة أو أكثر (سورة يوسف -٤) : ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأَبَتِ إِنِي رَأَيْتُ مُ لَا عَشَرَ كَوْكَبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِى سَنجِدِينَ ﴿ ﴾، أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِى سَنجِدِينَ ﴿ ﴾، وتحققت رؤياه وهو فى كمال رجولته بعد أن أصبح عزيز مصر : ﴿ وَرَفَعَ أَبُويُهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُّواْ لَهُ مُ سُجَدًا وَقَالَ يَتَأْبَتِ هَاذَا تَأُويلُ رُءْيَنَى مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقَّا وَقَدْ أَحْسَنَ بِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ وَجَاءَ بِكُم مِّنَ ٱلْبَدُو مِن بَعْدِ أَن نَزَعُ ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِ وَجَاءَ بِكُم مِّنَ ٱلْبَدُو مِن بَعْدِ أَن نَزَعُ ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِ وَجَاءَ بِكُم مِّنَ ٱلْبَدُو مِن بَعْدِ أَن نَزَعُ ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِ وَبَالَانَ رَبِّي لَطِيفُ لِمَا يَشَاءُ ۚ إِنَّهُ هُو ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَهُ وَالْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴿ وَهُ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ (يوسف-١٠٠).

وعزيز مصر قبل ولاية سيدنا يوسف – ولم يكن مؤمنا – رأى سبع بقرات سمان يأكلهن سبع عجاف .. وسبع سنبلات خضر .. وأخر يابسات فكان تأويل سيدنا يوسف لها بسبع سنوات من الخير والرزق الوفير وسبع سنوات من القحط .. إلى آخر القصة المذكورة في القرآن.

وصاحبا سيدنا يوسف في السجن – ولم يكونا مؤمنين – رأى أحدهما أنه يعصر خمرا .. ورأى الأخر أنه يحمل فوق رأسه خبزا تأكل الطير منه .. فكان تأويل سيدنا يوسف لهما بأن الأول سوف يصير ساقى الملك .، أمّا الثاني فسوف يصلب فتأكل الطير من رأسه ..

إذا فالرؤيا الحق قد تكون لنبى .. وقد تكون لغير نبى .. وقد تكون لمؤمن .. وقد تكون لغير مؤمن ..، والرؤيا الحق قد تحتاج إلى تعبير وتأويل .. وقد لا تحتاج وتأتى كفلق الصبح ..

ويأتى قول اللَّه تعالى فى سورة الأنفال: ﴿ إِذْ يُرِيكَهُمُ ٱللَّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلًا وَلَا عَلَى مَنَامِكَ قَلِيلًا وَلَا وَلَا عَلَى اللَّهُ مَرْ وَلَا كَنَا اللَّهَ وَلَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَلَا كَنَا اللَّهُ فِي سَلَّمَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمًا اللَّهُ عَلَيمًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ تعالى .

وقد كان رسول اللَّه ﷺ إذا أصبح يسأل أصحابه إن كان أحدهم ... قد رأى رؤيا في ليلته تلك .، وكان ﷺ يفسرها لهم أو يؤولها لهم ... وكذلك كان يفعل أبو بكر رضى الله عنه .. والروايات عنه كثيرة في هذا الشأن ..

والرؤيا درجات وليست درجة واحدة .. فقد كان رسول اللَّه على يوصى أصحابه بأن من رأى منهم رؤيا تحزنه فعليه أن يستعيذ باللَّه من الشيطان، ويتفل على يساره ثلاثا، ويتحول إلى الجنب الاخر .. ويقول لهم إنَّمَا هي من الشيطان ..، كما ورد في حديث أبى قتادة رضى اللَّه عنه والمتفق عليه .

وقد كان سيدنا خالد بن الوليد رضى اللَّه عنه كثير التفزع والأرق فى منامه فأوصاه والله بأن يقول إذا وضع جنبه للنوم" أعوذ بكلمات اللَّه التامات من غضب اللَّه وعذابه ومن شر عباده ومن همزات الشياطين وأعوذ بك رب أن يحضرون" .. وقد روى مثله الإمام النسائى .

وعندما قصَّ عزيز مصر رؤياه على حكماء مصر، قالوا له إنما هي أضغاث أحلام وما نحن بتأويل الأحلام بعالمين ..

فالرؤيا درجات ثلاث .. رؤيا حق .. ورؤيا من الشيطان .. ورؤيا أضغاث أحلام .

ثم إن الرؤيا الحق لها درجات كثيرة، ما بين أن تأتى كفلق الصبح أو تأتى بتأويل وتعبير لرموزها، وهذا علم كبير له متخصصون فى قواعده وأصوله، وقد برع فيه كثير من التابعين، كسيدى جعفر الصادق وتلميذه ابن سيرين وغيرهم ..

ولسنا في معرض الحديث عنه لذاته، ولكن من الواضح أن هذه الرؤى لها عالم خاص .. بأشكاله ورموزه وقوانينه ..، وذلك لأن الإنسان لا يرى إلا ما هو موجود . إلا ما هو مخلوق فعلا ..، فذلك أمر بدهي .، ولكن المشكلة في كيفية حدوثه أو وجوده وكيفية رؤيته .،

بلْ حتى الخيال والوهم الذى تتوهم فيه صورا شتى من محض خيالك وتصوراتك .، هذا الخيال لولم يكن موجودا – مهما كانت غرابته فى نظرك – أقول لولم يكن مخلوقا وموجودا فعلا بكيفية ما لما استطعت أن تتخيله .

فكل ما تراه أو تتصوره هو موجود فعلا ..، وإلا فكيف ترى العدم ؟! العدم لا يُرَى ..

وسوف نفصل هذا الأمر عند الكلام عن النفس بإذن اللَّه تعالى .

ونريد أن نشير إلى حقيقة أخرى .. وذلك أن الإنسان وهو نائم .. وعندما تغيب حواسه البشرية ومدركاته المادية .. ولا يعى ما حوله من الماديات.، فإنه وهو في تلك الحالة يستطيع أن يرى ويسمع ويدرك بكيفية خاصة غير بصره وغير سمعه وإدراكه بمنطقه المعتاد .

وهذا الأمر ليس له إلا تفسير واحد ..، ذلك ان الإنسان في داخله قوى أخرى غير مرئية تستطيع أن ترى وتسمع وتدرك بغير الأذن والعين البشريتين وبغير الإدراك المعتاد ..،

بلْ والأكثر من هذا أن ما يراه في منامه فهو يتذكره بعد يقظته ... ويقصه عليك كأنه يراه ... فلابد إذا ان تكون هذه القوى الخفية فيه مشتركة بين النوم واليقظة ...

فهى فيه وهو نائم .. وهى فيه وهو يقظان ..، ولكنه لا يدركها ولا يتعامل معها إلا وهو نائم .. فاقد الحس الحيواني البشرى ..

وتلك هي النفس أو الروح - ولنتجاوز الآن عن اسمها الحقيقي - وسوف يأتي بيانها مفصلا فيما بعد بإذن اللَّه ...

هذه النفس أو الروح تستطيع بطاقاتها أن تتصل بعوالم أخرى مثل عالم الرؤيا وتقابل الأموات وتتحدث معهم وتتزاور معهم أو يتزاورون معها...

وقد قيل إن هذه الطاقة الخفية في الإنسان إذا سَبَحت خلال نومه في الأرض ولم تتجاوزها، فإنّها لا ترى إلا أضغاث أحلام ..، وإذا سبحت في السموات، ولكن دون العرش –أقصد عرش الله تعالى– فإنّها ترى الرؤيا برمز وتأويل .. أمّا إذا وصلت إلى العرش فرؤياه حق بلا تأويل..

وقيل أيضا إن الرؤيا التي تكون كفلق الصبح إنَّما هي من اللَّه ... والتي تكون ذات رمز وتأويل فهي من الملائكة المختصين بعالم الرؤيا... وإذا كانت أضغاث أحلام فهي من النفس أو الشيطان ...

وباختصار فإن عالم الرؤيا أو عالم المثال كما يقولون، هو عالم غيبى كامل بمقوماته ورموزه وأسراره، ولا يمكن الاطلاع عليه بالحواس البشرية من سمع وبصر، وكم ترى نائِمَيْن متجاوِرَيْن: أحدهما يرى فى منامه عكس ما يراه الآخر ...، هذا فى نعيم وذاك فى هم مقيم .، وهذا

يرى بليل وذاك يرى بنهار .. ولا تتداخل رؤيتاهما فيما بينهما ..، وسبحان الخالق البارئ المصور عالم الغيب والشهادة .

أمّا السبب في أنّك لا ترى عالم المثال وأنت يقظان، فذلك لأن بينك وبينه حجابا لا يرفع إلا بنومك ... ونومك ما هو إلا إلغاء لحواسك البشرية المادية ... وهذا الحجاب هو في الحقيقة بين النفس أو الروح وبين جسدك المادى والبشرى ..

وعلى العموم فهذا عالم ثالث من عوالم الملكوت ...

وهل هناك عوالم أخرى غيبية !!؟

لو أردت أن تحصى مثل هذه العوالم الغيبية لما استطعت.. لا أنت ولا غيرك.

انظر وافهم رحمك اللَّه ..

لقد رأى رسول اللَّه ﷺ ليلة أسرى به أقواما يعذبون ..، وأقواما يغذبون ..، وأقواما يغذبون ..، وأقواما يغدبون ..، فرأى أهل الزنا .. وتاركى الصلاة .. والنمامين والمغتابين .. وآكلى الربا .. وعذابهم وشقاؤهم ..، والمجاهدين في سبيل اللَّه رآهم يزرعون في يوم .. ويحصدون في يوم .. وكلما حصدوا عاد كما كان..

أين وكيف تظن أن رسول اللَّه على قد رأى كل هذا ؟؟!!

وهل ظل رسول الله ﷺ يومين ليرى من يزرع في يوم ويحصد في يوم . أم أن الزمن قد اختلفت مقاييسه في تلك اللحظة ؟!

أليست هذه عوالم أخرى من عوالم الغيب.

وأين أنت من أحاديث عذاب القبر ونعيمه، كما وردت عن رسول الله الله عنداب القبر تسمعه كل البهائم والخلائق ما عدا الإنس

والجن ..، عذاب ونعيم في القبور قبل يوم البعث وقبل دخول الجنة والنار ..

أليس هذا عالم آخر من عوالم الغيب ؟!

وأين تلك الأرواح التى قبضها اللَّه عندما جاء أجلها ؟، أين أرواح الموتى من المسلمين والكافرين ؟ فلا هى فى الدنيا .. ولا هى فى الآخرة !! صحيح أنَّها قد أشرفت على الآخرة بتركها الدنيا ..، ولكن يوم البعث لم يحن بعد .. ولم يحاسب الناس ولم يدخلوا الجنة أو النار ..

فهذا عالم آخر من عوالم الملكوت .. لا هـو مـن الـدنيا ولا هـو مـن الآخرة وفيه نفحة من العذاب ..

ويقول البلاء لينزل من القضاء إلا الدعاء ... وإنَّ البلاء لينزل من السماء فيقابله الدعاء صاعدا إلى السماء (أى دعاء العبد لربه) فيعتلجان إلى يوم القيامة (أى يتصارعان) ولا يصل البلاء إلى صاحبه ببركه دعائه... أو كما قال ولا عديث السيدة عائشة الذى رواه الحاكم والبزار.

ويا سبحان اللَّه .. هذا ينزل .. وهذا يصعد .. ويتعاركان ..

أليس هذا عالم آخر من عوالم الملكوت ؟؟!!.

ومهما نعد ونحصى فإنما ذلك على قدر إدراكنا وعقولنا ..، وعلى قدر ما علمنا، ولكن حقيقة الأمر أنَّهُ لا يعلم جنود ربك إلا هو .. وما هي إلا ذكرى للبشر ..

وعلى هذا فمن الممكن أن نقول أن عالم الملكوت هو عالم الأرواح والنفوس المجردة .. بينما عالم الملك هو عالم الماديات .



# موكن إلياب الأول

فإذا أردنا إيجاز ما قدمنا في نقاط صغيرة لقلنا ما يلي:

- ●عالم الملك والشهادة: هـوكل ما تدركه بحواسك البشرية السليمة وإدراكك المعتدل، وهـو عالم له مادة ومقدار وتحدُّهُ المسافة والزمن.
- ●عالم الغيب والملكوت: هو كل ما لا تدركه بالحواس البشرية وهو عالم الأرواح والنفوس المجردة وهو ليس مادة ولا مقدارا ولا تحده مسافة ولا زمن.
- ●الأفلاك والجماد والطير والنبات والحيوان لها إحساس وإدراك ومعرفة بالطائع والعاصي ويسبحون اللَّه تعالى.
- ●عندما ينام الإنسان ويفقد القدرة على استخدام حواسه البشرية تنشط عنده قوة خفية أخرى يطلع بها على بعض عوالم الملكوت.
- ●الغيب درجات ... منه النسبى ومنه المطلق .. وكلاهما محجوب عنك بحجاب ماديّ أو معنوى (المسافة والزمن أو صفاتك البشرية النفسية)
- كل ما تراه أو تتخيله أو تراه في منامك هو صور لموجودات ومخلوقات كائنة بكيفية ما في عوالم خاصة بها
- ●من عوالم الملكوت عالم يسمى بعالم المثال وهو ليس له مادة ولكن له مقدار، تماما مثل الصورة في المرآة، فالصورة لها مقدار في المرآة ولكن ليس لها مادة.
- ●خلافتك في الأرض قد تكون في درجة أحسن تقويم وقد تكون

في درجة أسفل سافلين .. والدرجات بينهما لا تعد ولا تحصي .

#### \*\*\*

اللَّهم إنّا نسألك علم المؤمنين .. ويقين العارفين .. وزدنا بك علما وإليك اهتداء .. سبحانك لا نحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك.

وصلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





توصلنا في الباب السابق إلى أنَّ الإنسان يتكون من الجسد والنفس أو الروح وهو تلك القوة الخفية فيه والتي يتعامل بها مع عالم الغيب كما يظهر هذا من خلال نومه مثلا ، أمَّا الجسد فمعلوم أنَّه يتعامل مع عالم الملك والشهادة بحواسِّه المعروفة وإدراكه المعتدل.

ونريد الآن أن نلقى نظرة مبسطة على الإنسان.. هذا المخلوق ذي القدرات العجيبة الذي يرى في منامه كما يرى في يقظته.. خليفة الله في الأرض..

ويقول تعالى فى سورة المؤمنون: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينِ ﴿ ثُمَّ جَعَلَنَهُ نُطْفَةً فِى قَرَارٍ مَّكِينِ ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلْمُضَغَةَ عِظَمَا فَكَسَوْنَا ٱلنُطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضَغَةَ عِظَمَا فَكَسَوْنَا ٱلنُطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضَغَةَ عِظَمَا فَكَسَوْنَا ٱلنُطْفَة عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضَغَة عِظَمَا فَكَسَوْنَا ٱلْغِظَمَ لَحَمَّا ثُمَّ أَنشأَنَنهُ خَلَقًا ءَاخرَ فَتَبَارِكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّه

وَعَلَّمَ ءَادَمُ ٱلْأُسْمَآءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَيْكَةِ فَقَالَ أَنْكُونِي بِأَسْمَآءِ هَتَوُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَآ إِلَّا مَا عَلَمْتَنَآ الْإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ قَالَ يَتَادَمُ أَنْبِقَهُم بِأَسْمَآبِهِمْ فَلَمَّ أَنْكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ قَالَ لَكُمْ إِنِي اَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَواتِ فَلَمَّا أَنْبَاهُم بِأَسْمَآبِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِي آعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَواتِ فَلَمَّا أَنْبَاهُم مِ بِأَسْمَآبِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِي آعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَواتِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِكِكَةِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴿ وَالسَّتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ السَّكُونَ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا السَّجُدُوا لِلَّا يَتَعَادَمُ ٱلسَّكُنُ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا لَكَنْ فِيهِ وَقُلْنَا يَتَعَادَمُ ٱلسَّكُنُ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا لَكَنُونِينَ ﴿ وَكُلُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَكُلُو مِنْهُا لَكُنُ السَّكُونَ الْمَا عَلَيْهُ وَلَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَكُلُو اللَّهُ وَلَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَكُلُو مِنْ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ عَنَى اللَّهُ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَكُ إِلَى حِينِ فَ الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَكُمُ اللَّهُ اللَّا فِيهِ مَ وَقُلْنَا الْمَبْطُوا مِنْهَا مَعْمُ مِن رَبِهِ عَلَى عَلْمُ اللَّهُ اللَّكُونَ وَ اللَّكُونَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّا عَلَى الْمَا عَلْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّكُونَ الْمَا عَلْمُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّوْفِ عَلَى الْمَا عَلَيْهِمُ وَلا هُمْ مَعْرَبُونَ فَي اللَّولِ الْمُعَلِيمُ وَلا هُمْ مَعْرَبُونَ فَي الْمُ اللَّهُ الْمُولُولُ الْمُ عَلَى الْمُ اللَّهُ الْمُعَالَةُ عَلَى اللْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُ الْلِولُولُ اللْمُ الْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُ اللَّكُولُ الْمَالِقُولُ الْمُؤْمِنَا اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُولِلُولُ اللْمُعْتَالِهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَا اللْمُ الْمُؤْمُ اللْمُ الْمُؤْمُ اللْمُلْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ ا

#### ونستجلى من هذه الآيات الحقائق التالية:

أولا: أن اللَّه تعالى قد خلق آدم أبا للبشر من صلصال من حماٍ مسنون ( الطين المحمى ).

ثانيا: أن اللَّه تعالى قد نفخ فيه من روحه .. وأمر الملائكة بالسجود له فسجدوا إلا إبليس.

ثالثًا: أن اللَّه تعالى قد علم آدم الأسماء كلها بينما كان علم

الملائكة قاصرا عن معرفتها.

رابعا: أن الله تعالى قد خلق آدم وذريته ليكون الخليفة في الأرض.

خامسا: أن الله تعالى قد جعل نسل آدم من ماء مهين في قرار مكين، ثم خلق النطفة علقة ثم خلق العلقة مضغة وخلق المضغة عظاما وكسا العظام لحما.. وبعد ذلك أنشأه خلقا آخر..

سادسا: أن اللَّه تعالى قدر الموت على بنى آدم، كُلُّ إلى أجله.. ثم البعث يوم القيامة ليروا أعمالهم ويحاسبوا عليها.

سابعا: يكون الموت عندما تنفصل الروح عن الجسد انفصالا تاما، ونقول انفصالا تاما لأن هناك انفصالا غير تام يحدث عند النوم.. أمّا عند الموت، فيذهب كل جوهر إلى عالمه فالجسد الذى هو من طين يعود إلى الأرض التى خلق منها.. والروح تعود إلى بارئها جَلَّ شأنه.

وصدق رسول الله في فقد اثبت العلم الحديث أنَّ الجنين لا تدب فيه الحياة إلا بعد مرور مائة وعشرين يوما من بداية الحمل.. وهي نهاية الشهر الرابع.. وقبل ذلك لا يكون به حراك.. ولكنه يتحرك عند نفخ الروح فيه كما يقول في .. وقبل ذلك يعتبر ميتا لا روح فيه..

وكذلك بعد الولادة.. يموت الإنسان.. إذا نزعت منه الروح.. فالروح هي مانحة الحياة للبدن..

فإذا نظرت لإنسان قد مات لِتوه ، فانك لا ترى فارقا بين الحى والميت سوى أن القلب قد توقف عن النبض.. ، والرئتين عن التنفس.. ولا يجرى الدم في العروق.. فيبرد البدن ويفقد الميت كل حواسه..

فهل معنى هذا أن الروح كان مركزها القلب، وتضخ مع الدم في العروق فلما مات الإنسان وتوقف القلب وتوقف الدم، لم تعد الروح تسرى في البدن فخرجت منه وتركته ميتا..، أم أن الروح وهي في مكانها في الجسم هي التي كانت تأمر القلب بالنبض، ودفع الدم في العروق حاملا معه سر الحياة إلى الجسد كله..، فلما فارقت الروح الجسد لسبب ما..، توقف القلب عن النبض وتوقفت بالتالي أجهزة الجسم الحيوية فحدث الموت !!!..؟.

الحالة الأولى تحدث عندما يقتل الإنسان فيتلف الجسد ولا يسرى فيه الدم فتتركه الروح.

والحالة الثانية هي حالة الموت العادى حيث تفارق الروح الجسد فيتوقف القلب ولا يجرى الدم في العروق ويموت..

وما يهمنا في الافتراضين هو أن الروح هي المحرك للبدن، وهي التي تمدُّه بمقومات الحياة والمدارك والحركة.. أمّا الجسد فما هو إلا قالب مادى أرضى ترابى، خلقه الله من طين، وجعل اللَّه له عينين ولسانا وشفتين وأحسن خلقه وتكوينه ، وجعله وعاء للروح لا يتحرك ولا يعيش في الدنيا إلا بها.. فهو حي بها.. ميت بدونها..

ويقول الأطباء أنّ الموت يحدث أولا في المخ ، وهو المسيطر على القلب وهو الذي يرسل الإشارات الكهربية إليهِ ، لتشغيله والائتمار

بأمره ضعفا وقوة.. فإذا تعطل المخ تعطل القلب بالتالي ومات الإنسان لعدم سريان الروح فيه..

فهل معنى هذا أنَّ الروح التي نتكلم عنها يكون مكانها في المخ وليس القلب!! وهي التي تأمر المخ ليرسل الإشارات إلى القلب بالنبض وسريان الدم، فإذا حدث الموت انفصلت الروح عن المخ وبالتالي لم يعد المخ قادرا على تشغيل القلب، فيتوقف القلب عن النبض ويتوقف الدم!!!..؟..

لقد سبقت الإشارة في الباب الأول بأن المُخَّ ليس فيه سوى مراكز عصبية للحواس والإدراك وأنَّهُ يرسل إشارات كهربية إلى القلب وإلى الأعصاب.. ولكنه لا يزيد عن كتلة من الخلايا الفسفورية.. فكيف تتم الرؤيا وكيف يتم السمع والإدراك والفهم والتفكير ؟

وإذا كان الله تعالى قد نفخ فى الإنسان من روحه.. والروح من الله .. فلابد أن تكون كامِلَة مُكَمَّلَةً عارفة معرفة مؤمنة بطبعها، لأنها من الله حيث يقول فى سورة الحجر-٢٩: ﴿...وَنَفَخۡتُ فِيهِ مِن رُّوحى...﴾

إذا كيف يكون الإنسان تارة مؤمنا وتارة كافرا وفيه روح الله ، وهي مؤمنة بجوهرها.

وسؤال آخر: من المعلوم أنَّ الإنسان ينمو من الطفولة إلى الشباب.. إلى الكهولة.، ويتعلم مع نموه.. وتزداد مداركه وعلومه مع تقدمه في السن.، فهل معنى هذا أنَّ الروح التي فيه كانت جاهلة في بدايتها، ثم تعلمت مع الزمن واتسعت مداركها ؟؟؟...

والسؤال الأول وهو كون الإنسان مرة مؤمنا ومرة كافراً، إجابته محل نظر وسوف يأتي تفصيلها..

أمّا السؤال الثاني عن تدرج معارف الروح فمرفوض بالقطع...

ذلك لأنَّ الروح من اللَّه تعالى.. كاملة عالمة بذاتها وبجوهرها لا يزيد علمها ولا ينقص.. هذا أمر بدهى.. أمّا الذى يزيد وينقص فهو الجسد الترابى.. انظر قول اللَّه تعالى: ﴿ ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن ضَعَفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً ۚ كَالُقُ مَا يَشَاءُ أَوَهُو النَّهُ ٱلْقَدِيرُ ﴿ الروم - ٤٥)

والمقصود هو الطفولة وضعفها.. والرجولة وقوتها.. والكهولة وضعفها..

ولكن قول اللَّه تعالى: ﴿... وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَى الْرُخُلِ الْعُمُرِ لِكَى الْاَ يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْعًا ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ قَدِيرُ ﴿ النحل - ٧٠) ، يدل على أنَّ هناك علما مكتسبا خلال هذه الحياة.. وأن الإنسان إذا بلغ أرذل العمر يبدأ في فقد ما تعلمه واكتسبه.. ويكون من الواضح أنَّ هُناك علماً موجوداً أصلا في الإنسان..وعلما آخر يُكْتَسَبُ خلال حياته المادية على الأرض..وسوف نتعرض بالتفصيل لكل منهما فيما بعد.

# ذَ لِكَ خَيْرٌ ذَ لِلكَ مِنْ ءَايَاتِ ٱللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُّرُونَ ﴿ ﴾

والقرآن الكريم ملئ بالنداء: يأيها الكافرون.. يأيها المؤمنون... وكل هذا مفهوم ولكن الله تعالى لم يخاطب الروح مرة واحدة فى جميع القرآن الكريم.. ليس هناك فى القرآن أى خطاب للروح، ولا تكليف لها بعمل، ولا تأنيب على فعل، ولا أى ذكر من صفات حسنة أو قبيحة.

ولكننا نجد آيات كثيرة تخاطب شيئا آخر ومسمى مختلفا ألا وهى النفس.. يقول تعالى فى سورة الفجر : ﴿ يَتَأَيَّتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَبِنَّةُ ﴿ النَّفْسُ. اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللللللْمُولِمُ الللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُلِلْمُ ال

ويقول في سورة الشمس: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنْهَا ۞ فَأَلْمَهَا ﴾ فُلُورَهَا وَتَقُونُهَا ۞ قَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا ۞ وَقُولُ هَا وَتَقُونُهَا ۞ قَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا ۞ وَيقول في سورة يوسف – ٥٣: ﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسِ ٱللَّوَّامَةِ ۞ ﴾ وفي سورة القيامة: ﴿ وَلاَ أُقْسِمُ بِٱلنَّفْسِ ٱللَّوَّامَةِ ۞ ﴾ وفي سورة المدثر: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةُ ۞ ﴾ وفي سورة المدثر: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةُ ۞ ﴾ وفي سورة النحل – ١١١ : ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ جُبَدِلُ عَن وَقَى سورة النحل – ١١١ : ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ جُبَدِلُ عَن فَسَيَا... ﴾

وفى سورة الحشر - ٩: ﴿... وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ مَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

ويقول في سورة الطلاق-١:﴿... وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدَ ظَلَمَ نَفَسَهُ ر...﴾

ويقول في سورة الإسراء - ٢٥: ﴿ رَّبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا فِي نُفُوسِكُمْ آ...﴾ ويقول في سورة الأنبياء -٣٥: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ۗ ﴾ وآيات كثيرة غير ما ذكرنا وكلها مخاطبة للنفس أو وصف لها.

فترى أن النفس هي محل الخطاب في القرآن الكريم.. وهي مرة أمارة بالسوء ومرة لوامة.. ومرة مطمئنة.. وراضية.. ومرضية.. وهي محل التكليف والأوامر والنواهي ، وهي محل الحساب يوم القيامة والثواب والعقاب ، لذلك فقد أفلح من زكاها وقد خاب من دساها..

وهى تموت.. وموتها هو خروجها نهائيا من البدن ، يقول تعالى فى سورة الزمر : ﴿ ٱللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِى لَمْ تَمُتْ فِى مَنامِهَا ۖ فَيُمْسِكُ ٱلَّهُ مَتَاعِي عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَى إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾

وتزداد تساؤلاتنا بالتفكير في آيات اللَّه تعالى المنزلة في كتابه الكريم..، فاللَّه تعالى في معرض الحديث عن آياته في الكون واستجلاء حقائقها يذكر مسميات أخرى مثل القلب واللب والنهى والبصيرة والعقل كما في الآيات التالية:

﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴿ الحج -٤٦)

﴿ كَلًّا ۗ بَلْ وَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ ﴾ (المطففين-١٤)

﴿... إِنَّا جَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمۡ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِيۤ ءَاذَانِهِمۡ وَقُراً ... ﴾ (الكهف-٥٧)

﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ وَقُلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ فِي ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ وَقُلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ فِي ﴿ وَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِلَّا اللَّهُ ال

﴿... إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَاتٍ لِّأُولِي ٱلنُّهَىٰ ﴿ ﴿ طُه-٤٥)

﴿ أَفَلَمۡ يَهۡدِ لَهُمۡ كَمۡ أَهۡلَكۡنَا قَبۡلَهُم مِّنَ ٱلۡقُرُونِ عَمۡشُونَ فِي مَسَكِنِمِ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَنت ِلِّأُولِي ٱلنُّنهَىٰ ﴿ وَهُ ١٢٨)

﴿... وَمَا يَذَّكُّرُ إِلَّا أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ البقرة - ٢٦٩)

﴿...فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ يَنَأُولِى ٱلْأَلْبَبِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (المائدة-١٠٠)

﴿... أُوْلَتِ إِكَ ٱلَّذِينَ هَدَ لَهُمُ ٱللَّهُ ۗ وَأُوْلَتِ إِكَ هُمْ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴾ (الزمر-١٨)

﴿ وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِيٓ أَصْحَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ (الملك-١٠)

﴿... إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَاتٍ لِّقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ (الرعد-٤)

﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ... ﴾ (يونس-١٠٠)

﴿بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ - بَصِيرَةٌ ﴾ (القيامة-١٤)

﴿ قُلْ هَانِهِ مَ سَبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَناْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۗ ﴾ (يوسف-١٠٨)

وتلاحظ أن الآيات تشير إلى التدبر والتفكر وأنه إنما يكون بالقلب ولأولى النهى ولأولى الألباب وأولى البصائر.. فهذه المسميات هي محل الهواية والغواية في الإنسان.. فما هي صلتها بالنفس أو الروح!!.

فإذا أردنا ان نعيد تنظيم تساؤلاتنا نقول:

ما هي النفس أو الروح!! وأين مكانها!! وما صلتها بالجسد!!

وما هى قواها الخفية التى تدرك بها وتتعامل بها مع عوالم الملكوت أو عوالم الغيب!!

وما صلتها بالقلب واللب والنهي!!

وأحب أن أشير قبل الإجابة على هذه الأسئلة إلى أن قول الله تعالى في سورة (الإسراء – ٨٥): ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ فَلِ الرُّوحِ فَلِ الرُّوحِ فَلِ الرُّوحِ فَلِ الرُّوحِ فَلِ الرُّوحِ فَلِ الرَّولِ الله عنه منع من الحديث عنها ، خاصة إذا كان في هذا الحديث سبيل إلى معرفة نفسك ومعرفة ربك وسبل الإيمان بالله تعالى.. ولكن اليهود كانوا قد سألوا رسول الله عن ماهية الروح.. فكانت الإجابة أنّها من أمر ربي.. لأن ما فيها من أسرار خفية لا تطيقها ذات البشرى وعقله المحدود.. وعلى العموم فقد كان المقصود بالسؤال في الآية الكريمة هو الروح الذي يقول الله عنه في سورة بالسؤال في الآية الكريمة هو الروح الذي يقول الله عنه في سورة النبأ : ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلَتِ كَةُ صَفًا لَا يَتَكَلَّمُونَ لِلّا مَنَ أَذِنَ النبأ : ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرَّوحُ وَالْمَلَتِ كَةُ صَفًا لَا يَتَكَلَّمُونَ لِلّا مَنَ أَذِنَ

كما أورد ذلك بعض المفسرين.. وليست المقصودة الروح التى نتكلم عنها...، ولقد كتب كثير من علماء المسلمين عن الروح مثل ابن القيم.. وأبو حامد الغزالي وابن سينا وغيرهم.. ، ولو كان الحديث عنها

ممنوعا لما تكلموا عنها ، وهم أهل تقوى وورع إن شاء الله .

واتباعا لأسلوبنا في هذا الكتاب فسوف نبتعد عن المصطلحات المعقدة التي يستعملها المتخصصون في هذا المجال وسوف نكتفي بالعرض المنطقي المبسط واستعارة أقل ما يمكن من تعبيراتهم.. والله المستعان.

### • انفس اكتوانية :

وقد عرفوها بأنها جسم لطيف بخارى يحمله الدم الصادر من تجويف القلب المادى ، ويسرى مع الدم فى العروق وباقى أجزاء الجسم..

وهى المسئولة عن الحس والحركة فى الجسد والإدراك المادى وغير المادى فيه.. ففيها قوة الإبصار وقوة السمع وقوة الشم.. إلى آخره، وكذلك الإحساس المشترك أى المشترك بين الإنسان والحيوان وكذلك هو المشترك بين النوم واليقظة.

وهذه المقومات توجد في الإنسان كما هي في الحيوان ، ولكن بدرجات متفاوتة... فإن من الحيوانات من يعيش في قاع البحر حيث الظلام الدامس، نظرا لعدم وصول أشعة الشمس إلى قاع البحر وبالتالي فليست له عينان لانهما لا ضرورة لهما في عيشته... وكذلك تجد بعض الحيوانات يمتاز بحاسة شم أقوى من الإنسان بكثير كالكلاب مثلا ، فإن حاسة الشم عندها متميزة بقوة خاصة لا توجد في الحيوانات الأخرى... كما أنَّ حاسة السمع عند القِطِّ مثلا تزيد بثمانية أضعاف قوة حاسة السمع عند الإنسان... وسبحان من أعطى كل شئ خلقه ثم هدى...

وقد سبق القول بأنَّ هذه الحواسُّ المادية ينتهي عملها بمجرد

نقل ما تحس به إلى المخ ، فالعينان مثلا ينتهى عملهما بانطباع الصورة المصغرة المقلوبة على الشبكية في قاع العين ونقل الأعصاب لها إلى مراكزها الخاصة في المخ..، وينتهى هنا دور إحساس النظر، أمّا الذي يقوم بترجمة هذه الصورة إلى أصلها الحقيقي ومعرفة شخصها وتمييزها من غيرها والاحتفاظ بصورتها لمعرفتها فيما بعد إذا تكررت أمامها.. فهذا هو ما يسمى بالإدراك.. وسوف نشرحه فيما بعد..

وقد سبق القول بأنّه توجد في المخ مراكز عصبية للإحساس البصرى والسمعي والذوقي وخلافها..، ولكنه لا يستطيع أن يميز هو بذاته هذه الأحاسيس ولا أن يُتَرْجِمَهَا..، ذلك لأنّ الذي يقوم بترجمتها وحفظها في الذاكرة هي النفس وليس المخ..، فالنفس بقوتها التي هي غير مرئية هي التي تسيطر على المخ الحيواني اللحمي المادي ، فتأخذ من مركز إحساسه ما يراه ويسمعه ويشمه لتعطيك بعد ذلك معناه وقوته ولونه وأوصافه كلها.

حيث إن العلم الطبى البشرى إنما منتهاه هو تشريح المخ ودراسة خلاياه ولا يستطيع الوصول إلى النفس ، لذلك فإن منتهى علمه يكون بالمخ وخلاياه.، ولكنه لا يستطيع أن يقترب من حاجز النفس ، ولذلك ما زالت تساؤلاته قائمة عن كيفية ترجمة إشارات مراكز الإحساس بالمخ.

وبهذا التفسير المبسط نستطيع أن نفسر عملية الموت بأنّها لا هي موت المخ ولا هي موت القلب وتوقفه عن النبض.. ولكنها تحدث أساسا بترك النفس للجسد..، فيتعطل المخ فورا ولا يستطيع أن يرسل إشاراته إلى القلب لتوقفه عن الإدراك والإحساس لخروج الطاقة التي تغذيه ألا وهي النفس كما قلنا فيموت المخ.. ويليه توقف القلب وعدم سريان الدم في الجسد ثم المظاهر الأخرى للموت ، وهذا إذا كان الموت طبيعيا ، أمّا في حالة القتل أو الحوادث التي تتلف الجسد

فجأة ، فإن تلف الجسد أو جزء هام منه كالكبد أو القلب مثلا يجعله غير صالح لسريان الدم فيه..، فإذا توقف الدم أو سال خارج الجسد لم تجد النفس لها مركبا تعيش وتتحرك فيه فتترك الجسد لأنه قد أصبح مسكنا غير صالح لها.. وتتكرر مظاهر الموت السابقة.

ومن هنا كان عقاب الإسلام الشديد لإتلاف الجسد وقتل النفس .. وذلك لأنه بإتلاف الجسد الذى هو وعاء النفس خرجت منه وهي كارهة لخروجها .. وهي لم تخرج إلاَّ لِتَلَفِ مَنْزلها وهو الجسد..

واعلم أنّ النفس ليست مقصورة ولا محبوسة في الجسد كالمادة في الوعاء، فليس الجسد حاويا لها.. بحيث أنَّهُ لو أنَّ إنسانا قطعت رحلاه مثلا فإن نفسه يقتطع منها جزء على قدر الرجلين ... فليس الأمر كذلك...، إنَّما النفس مكتملة في الجسد سواء كان كاملا أو ناقصا... فهي مكتملة فيه كله ومكتملة في الجزء الحي المتبقى منه أيضا... فهي ليست محصورة بأعضاء الجسم.. كما انها ليست خارجة عنه ، لانها لو خرجت لمات الحسد كما اسلفنا .. فهي إذاً لا محصورة فيه ولا خارجة عنه بالمعاني المتعارف عليها..، ولكن الأفضل أن نقول إنَّ لها إشرافا وتشوفًا وتعلقا بالجسد وتدبيراً لشئونه من إحساس وإدراك وذلك بكيفية ما...، ولا تنتهي علاقتها به تماما إلاّ عند الموت فقط، أمّا عند النوم فهي خارجة منه حُكّما بكيفية مخصوصة، ولكن ما زال لها إشراف وتدبير له ..، ومازال هناك شعاع وارتباط بينها وبين الجسد ، والدليل هو أنَّ النائم وإنْ كان لا يسمعُ، إلاَّ أنَّكَ إذا أحدثْتَ جلبة وضوضاء كبيرة حوله فإنه يستيقظ ، فهو لا يدرك إدراكه في اليقظة.، ولكنه يزال على درجة من الإدراكِ وهو نائم .. وذلك لعلاقته القائمة مع النفس وهو نائم.

# قوف النفس الكيوانية:

حيث قلنا إن النفس الحيوانية هي التي تترجم ما يراه ويحسه الجسد بالحواس الخمسة المعروفة ، وحيث قلنا إن النفس هي التي ترسل الإشارات وتأمر المخ وبالتالي تأمر القلب بضخ الدم وكذلك تأمر الجسد بالتحرك وخلافه، فيفهم من هذا القول بأن القوى الموجودة في النفس نوعان:

القوى المحركة، وهى التى لها سلطان مباشر على القلب والأعضاء فإذا خاف الإنسان من شئ ما .. أمَرَت النفس القلب بضخ مزيد من الدم إلى الرجلين.. وأمرت الرجلين بسرعة الجرى خوفا من الخطر.. فهذه قوى محركة.

ومن الواضح أن الحركة تكون بناء على إدراك بالخطر.. وهذا الإدراك هو ما نسميه بالقوى المُدْرِكَةِ ... أى القوى التى تحس بالخطر وخلافه فتأمر القوى المحركة بإرسال الأوامر إلى المخ والقلب والأعضاء...

وهذه القوى المدركة قسمان قسم مدرك من ظاهر وهى التى تترجم رؤيتك الخطر أو سمعك بالنبأ السيئ .. فهذه القوى المدركة من ظاهر تكون أدواتها الحواسُّ الخمسُ ... فإذا أقبلت نحوك سيارة مسرعة ورأتها العين ، فهذه الرؤية تنتقل إلى المخ ، والمخ ينقلها إلى قوى النفس المدركة من ظاهر فتقدر درجة الخطورة.. وتأمر قوى النفس المحركة بإرسال إشارة إلى المخ بسرعة الهروب من أمام السيارة.. فيرسل المخ الإشارات إلى القلب وإلى عضلات الرجلين للجرى السريع بعيدا عن الخطر الذى رأته العين أساسا...، هذا مثال للقوى المدركة من الظاهر...

وهناك قوى أخرى مدركة من باطن.. وهذا الإدراك الباطني هو

إدراك بالمنطق والعلم وليس بالحواس المعروفة..، مثال ذلك خَوْفُكَ من السقوط من ارتفاع شاهق... فإنك لم تسقط.. وربما لم تر أحدا يسقط.. ولكنك تدرك وتعرف خطورة السقوط من هذا الارتفاع..، فهذه قوى باطنية تدرك من باطن النفس.. وفيها ذاكرة وعلم..،

ويربط بين القوى المدركة من باطن والقوى المدركة من ظاهر ما أسميناه من قبل بالحس المشترك ... وهو الإحساس الذى يحول إحساسك بالماديات إلى إحساس باطنى بالخوف أو السعادة أو الألم أو خلافها ، وكذلك يحول إحساسك بالألم أو معرفتك بالخطر المعنوى إلى إدراك ظاهر على جسدك ، وهذا الحس المشترك يعمل خلال نومك أيضا .. وهو مشترك بين قوى النفس التى فى الحيوان وقوى النفس التى فى الإنسان.

وموجز القول ان النفس لها قوى محركة ، وقوى مدركة.، والقوى المدركة نوعان قوى مدركة من ظاهر وتدرك المحسوسات. وقوى مدركة من باطن وتدرك المعانى ، ويربط بينهما ما يسمى بالحس المشترك...

وقد علمنا أنَّ هذه النفس الحيوانية قد أدخلت إلى الجسد منذ كونه جنينا في بطن أمه... وحيث أن الجسد هو منفذها الوحيد للحياة الدنيا.. وهو الوحيد المنفذ لرغباتها الأرضية... لذلك فهي حريصة على ضمان استمرار بقائه في الدنيا.. وذلك حبا لنفسها ولدوام بقائها... لذلك فإن الغرائز الحيوانية منسوبة لها هي... والجسد منفذ لها... وضمان بقاء حياتها الأرضية يستند أساسا إلى دافعين قويين فيها..

الأول هو الغضب.. والثانى هو الشهوة.. والمراد بالغضب هو كل إحساس بضرر..، فقوة الغضب فى النفس إنَّما هى دفاع لها عن كل ضرر تتصور أَنَّهُ يلحق بها.. سواء كان

ماديا أو معنويا..، وقوى الشهوة في النفس إنَّمَا هي دفاع عن كل ما تتصور أنَّهُ يجلب لها منفعة في الدنيا..، فشهوة النساء.. والمال.. وكل ما يضمن للجسد استمراريته ودوامه في الحياة.. تكون النفس حريصة عليه..، فالمال وسيلة لتحقيق رغباتها في الدنيا.. والبنون وسيلة النفس لتحقيق العِزَّة بين الناس.. لذلك فهما زينة الحياة الدنيا.. لذلك يكون حرص النفس عليهما شديدا مع ما يستلزمها من الدنيا.. لذلك يكون حرص النفس عليهما شديدا مع ما يستلزمها من شح بالمال خوفا من الفقر والاحتياج للناس، وكذلك الإكثار من البنين بأيَّة وسيلة كانت حراما أو حلالا والوسيلة إلى البنين هي النساء...، بأيَّة وسيلة كانت عراما أو علالا والوسيلة إلى البنين هي النساء...، وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَأُولُتهِكَ هُمُ ٱللَّفَلِحُونَ هَي هورة (التغابن - ١٦): ﴿... وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَا فُلْ لَتِهِكَ هُمُ ٱللَّفَلِحُونَ هَي ﴿

ويقول: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَٰتِ مِنَ ٱلنِّسَآءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْفَضَةِ وَٱلْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْقَنَّطِيرِ ٱلْمُقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنطِيرِ ٱلْمُقَنطِيرِ ٱلْمُقَنطِيرِ ٱلْمُقَنطِيرِ وَٱلْقَائِمِينِ وَٱلْمَائِيلَ وَٱللَّهُ عِندَهُ مُ حُسَّنُ وَٱلْأَنْعَامِ وَٱلْمَائِكَ مَتَاعُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيَا وَٱللَّهُ عِندَهُ مُ حُسَن وَٱلْمَانِ وَٱللَّهُ عِندَهُ مَائكُ مَتَاعُ ٱلْحَيوٰةِ ٱلدُّنيَا وَٱللَّهُ عِندَهُ مَالَ مُسَان اللهُ اللهُ عَمران اللهُ اللهُ عَمران اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَمْ اللّهُ عَمْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَمْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُونِ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُونِ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

وتلاحظ أن هذه الشهوات مرتبة تبعا لمراتب نزوع الإنسان إليها في تدرج حياته ، ففي بداية الإدراك والشباب تبزغ شهوة الإنسان إلى النساء والنساء إلى الرجال ، ثم بعد فترة تنكسر هذه الشهوة وينصب حب الإنسان على البنين والاعتزاز بهم والمتعة بوجودهم معه ، ومع بداية شيخوخته يهتم بالأموال والحرث. فانظر إلى دقة التعبير القرآني العظيم.

فالنفس حريصة بطبعها على كل هذا لأنَّ فيه عِزَّة الإنسان وتنعمه في الحياة الدنيا..

كذلك حيث إن النفس حريصة على منح الجسد مقومات حياته المادية والحفاظ عليه وعدم تعرضه للتلف... فهى التى فيها الإحساس بالجوع والعطش والأمن والخوف والحب والبغض والفرح والحزن إلى آخر هذه المشاعر... لأن هذه المشاعر لها فائدة عظيمة فى ضمان استمرار الحياة... فالغضب وإن كان من الصفات المذمومة إلا أنه يكون في بعض الأحيان شرفا وعزة... فمن يغضب لانتهاك محارمه أو محارم الله تعالى.. فهو غضب محمود وضرورى ليحافظ الإنسان على حياته وتتوازن الأمور بين الناس... كذلك فإن غريزة البقاء فى النفس هى الدافع الجنسى للتناسل... ولولاه لما تزاوجت المخلوقات ولانتهت الدافع الجنسى للتناسل... ولولاه لما تزاوجت المخلوقات ولانتهت أنواعها ووجودها.. لذلك فهى محمودة بذاتها.. أمّا لو مارسها الإنسان بغير حقها الشرعى ، ولم يراع فيها حلالا ولا حراما. فحينئذ يكون فيها الإفراط المذموم ، والتكبر مثلا من أرذل صفات النفس ، ولكن الكبرياء والخيلاء على الأعداء فى الحرب مطلوب ومحمود..

وهكذا تجد أنَّ لكل صفة من صفات النفس حد اعتدال محمود وحسن استخدام مطلوب...، وكذلك إفراطا في استخدامها ، وهو تجاوز حد الاعتدال.، أو تفريطا فيها بعدم استخدامها..، والإفراط والتفريط كلاهما مذموم..

فهذه الغرائز أو الصفات هي عِدَّةُ النفس لضمان استمرار حياتها والحفاظ على حياة الجسد الذي تعيش فيه وهو نافذتها في الدنيا وهو آلاتها التي تستخدمها.. ولكن عدم توازنها وسوء استخدامها هما المذمومان..

# • <u>قدرة النفس الكيوانة على التعلم:</u>

اتضح فيما ذكرناه أن التعلم يكون في قوى النفس المدركة أساسا..، أمّا القوى المحركة فَإِنّها تتعلم أيضا ولكن تعلمه محدود وسريع..، فالطفل عند ولادته.. يحس ويشعر ويجوع ويشبع ولكنه غير قادر على الحركة على قدميه ..، ولكنه سرعان ما يقوم ويمشى خلال عام مثلا ..، أمّا إدراكه للمعانى والخطر والعلوم فهذا يحتاج إلى زمن طويل واكتساب مما حوله..، حتى الحيوانات المفترسة وهي في طفولتها تستطيع أن تتعامل معها وتحملها وتطعمها وتأنس إليها وهي لا تعرف خطرا من أمان..، ولكنها بمرور الوقت تنشأ فيها الغرائز الوحشية وتبدأ في التعلم...

فالنفس تبدأ جاهلة أساسا.. ويزداد علمها مع الزمن.. ، فتمييز الصبى الصغير غير تمييز الغلام.، غير تمييز الرجل..، وعلم الشيوخ وحكمتهم أكبر وأعمق من حكمة الشباب.. فالنفس تتعلم وتتسع مداركها وخبراتها بمقدار ما يمر بها من أحداث وما تتعلم.

يقول تعالى فى سورة النحل: ﴿ وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَ عَرَجُكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَ عَرَكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْءًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَفْئِدَةُ لَا تَعْلَمُونَ هَا اللَّهُمْ تَشْكُرُونَ هَا ﴾ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ هَا ﴾

فالسمع والبصر والحواس الأخرى هي أدوات إدراك النفس الظاهر والأفئدة هي أدوات إدراك النفس الباطن للمعاني..

فالبداية هي الجهل بالمعلوم..، ثم جعل الله الحواس والإدراك وسيلتين للنفس لاستقراء الحوادث وتحليلها والاستفادة منها..

ولكي تتعلم النفس وتستفيد مما يمر بها فلابد لها من ذاكرة

تحتفظ فيها بما تتعلمه ..، فإذا تكرر أمامها عرفته لسابق معرفتها به واحتفاظها بذلك في ذاكرتها.

وكذلك يلزم لها منطق للتفكير والتدبر فيما تفعله بناء على ما وعت من علم...

وبعض هذه القوى موجودة في الحيوان، ولكن بدرجات متفاوتة... فالحمار مثلا يتعود على السير من منزل صاحبه إلى الحقل... ولا شك أنَّ لديه ذاكرة يحتفظ فيها في عقله بخط السير بحيث يعود من الطريق الذي جاء منه... ولولا هذا لضلَّ ولم يعرف كيف يعود... ولاحظ أنَّه يعود من نفس الطريق... ولا يفكر في السير في طريق آخر أقصر أو أفضل يوصله إلى مكانه كما يفعل الإنسان مثلا... فلا شك أنَّ الحمار عنده ذاكرة يحتفظ فيها بما يمر عليه...

ولكن القرد مثلا يتميز بأن لديه قدرة على التفكير والتدبير..، فإذا وضعت أمامه ثمرة عالية لا يستطيع الوصول إليها تراه يتحايل على الإمساك بها بعصا أو بالقفز مثلا.، فهو صاحب حيلة وتدبير..

فالحيوانات التى يمكن تدريبها لديها بلا شك قوة تذكر وذاكرة لحفظ ما يمُرُّ بها من حوادث..، والحيوانات التى لديها قدرة على تدبير أمورها بتفكير وحيلة لديها قوة تدبُّر بالإضافة إلى الذاكرة ..، فالتدبُّر شيء.. والتذكر شئ آخر.، هذه قوة وهذه قوة غيرها..، ولذلك يطلق على الحيوانات ذات التدبير كالقردة بأنها حيوانات أرقى من الأولى..، وعكس ذلك تجده في بعض الكائنات التى ليس لديها أى من هاتين القوتين.. ، ولذلك تسمى بالحيوانات الدنيئة أو الأقل رقيا من الأولى ، فأنت لا تستطيع أن تدرب عقربا مثلا ولا سمكة – غير الدلفين – لانعدام هاتين القوتين فيهما.

ومقصود الكلام هو أن نوضح لك أن الأنفس الحيوانية ليست

على درجة واحدة من القوى والإدراك... فهى تتدرج من مجرد القدرة على الحياة في أبسط درجاتها دون إدراك إلا بأقل القليل مما يلزم لها لاستمرار حياتها وتناسلها... وبين نفس الإنسان المتكاملة ذات الإدراك والتمييز والتفكير والتدبير والذاكرة..

وكما أن لنفس الحيوان درجات كثيرة متفاوتة فيما بينها. فإن نفس الإنسان كذلك لها درجات كثيرة متفاوتة فيما بينها..

وأنت تعلم أنَّ الحيوان ليس عليه تكليف من اللَّه تعالى... ذلك لأنه خلق على درجة واحدة من المعرفة باللَّه والطاعة له... خلقه اللَّه على طاعته .. فلا يعصى... ولا يترقى ولا ينحط ، فالأنفسُ الحيوانية كما قلنا درجات كثيرة... ولكن كل درجة على مستوى واحد من المعرفة باللَّه وطاعته وتسبيحه .. ولذلك فليست لها جنة ولا نار يوم القيامة.. ولكن يقتص يوم القيامة ممن ظلم منهم في بنى جنسه حتى يقتص من الشاة القرناء التى نطحت أختها كما في حديث أبى ذر رضى اللَّه عنه.

ولكنك ترى في القرآن الكريم كما ذكرنا لك من قبل آيات كثيرة تخاطب النفس وتتوعدها بالعذاب والنعيم.. فإذا كانت النفس الحيوانية هي محل طاعة جبرية لله تعالى بما خلقها اللَّه عليه فكيف يكون لها وعد ووعيد وخطاب بأمر ونهي في الإنسان !!!!!.

بذلك نصل إلى قول علماء المسلمين بأن النفس المخاطبة في القرآن الكريم هي النفس الإنسانية...

### • النفس الإنسانية : • ·

يقولون عنها: إنَّها لطيفة ربانية مجردة عن المادة في ذاتها مقارنة لها في أفعالها.

وهى المخاطبة بالتكليف التعبدى فى القرآن..، وهى محل التوبيخ والتقريع ، وهى محل الإدراك والتعلم والتفكير والتدبر..، وهى التى تكون نفسا أمّارة بالسوء أو نفسا لوّامة .أو ملهمة أو راضية أو مرضية أو كاملة..، صعودا وهبوطا فى مستوى إدراكها وطاعتها للّه تعالى وعبادته ومعرفتها به جَلَّ شأنه...

وهى التى يشار إليها مرة بالقلب .. ومرة باللُّبِ ومرة بالعقل..، وكُلُّ هذه المسميات هى لها ، وكل مسمى هو خاص بها فى درجة من درجاتها...

#### ولتبسيط الأمر أضرب لك مثالا:

لنبدأ بشجرة من الأشجار تم قطعها ونقلها إلى النجار الذى قام بدوره بتقطيعها إلى ألواح من الخشب ثم صقلها.. ثم صنع من هذه الألواح كرسيا مريحا تجلس عليه..، فإن سألتك عن اسم ما تجلس عليه أجبتنى بأنّه كُرسى، فإن سألتك عن مادته قلت لى إنّها خشب..، وإذا سألتك عن أصله قلت لى إنّه شجرة ، ولو سألت عالما فى الكيمياء عن أصله قلت لى إنّه شجرة ، ولو سألت عالما فى الكيمياء على جوهره لقال: "سيليلوز" (وهو الاسم الذى يطلقه علماء الكيمياء على الخشب)..

إذا نستطيع أن نطلق هذه المسميات الأربع على الكرسى... فمرة نقول كرسيا ، وتارة نقول خشبا..، وأخرى نقول شجرة، وحينا سيليلوز..، والأصل واحد، فالجوهر سيليلوز ، والوصف خشب..، والاسم كرسى...، والأصل شجرة...، ومن الممكن أن نتمادى فى سؤالنا عن جوهر السيليلوز لنعرف أنَّهُ عبارة عن ذرات من الأكسجين والأيدروجين والكربون ترابطت مع بعضها البعض بطريقة خاصة يعرفها أهل الكيمياء.. فصارت سيليلوز.

ورغم ذلك فإن إطلاقك أسماء: الخشب والكرسى والسيليلوز على الكرسى هو صحيح مجازا فقط، رغم أن الأصل واحد... كما أنك لا تقول عن الشجرة أنّها كرسى... لأن الشجرة لها مواصفات خاصة، ومظهر يختلف عن الكرسى، والكرسى له مواصفات خاصة غير الشجرة فقد أضيفت إليه صنعة أخرى فقطع وهذب ولصق... وعلى هذا فيجب أن يطلق على كل موجود اسمه الخاص به الذى يحمل فى معناه جوهره وصفاته، حتى وإن اتفقت الموجودات فى الجوهر فيظل الكرسى كرسيا والباب الخشبى بابا والمنضدة الخشبية منضدة... ولكنك تستطيع أن تكسرها جميعا وتشعل فيها النار وتستخدمها كوقود كالشجر تماما..، لأنها من جنسه...

فإذا أدركت ما أعنى فى هذا المثال.. قلنا لك إن النفس والروح والقلب واللب والنهى هى مسميات لدرجات خاصة من درجات الروح أو النفس..، وكل درجة تتميز بميزة خاصة بها لا يدركها إلا أولو البصائر.. وهذه المميزات تكون من الصفات أو القوى التى فى النفس..

وقد سبق القول في حديثنا عن النفس الحيوانية بأنَّها درجات متفاوتة وأنَّ أَعْلَى درجة فيها هي درجة النفس الإنسانية والتي هي بدورها تتفاوت في درجاتها بمقدار ما فيها من صفات وقوى علوية..

أمّا منتهى سمو النفس الإنسانية فهى النفس النبويّة... وهذه لها خصوصية لا يحوز أن نتطاول إليها لقصورنا التام عن فهمها.

نعود فنقول إن النفس الإنسانية لها مُركَّب وظاهر على الإنسان تعيش به في الكون المادى وتتعامل معه... هذا المركب هو النفس الحيوانية وصفاتها وخصائصها..، فظاهر النفس الناطقة لنا هو النفس الحيوانية..،

أمّا الباطن.. أقصد باطن النفس الإنسانية فهو متعدد ، أوّلُهُ القلب وثانيه الروح وثالثه السر ورابعه سر السر وخامسه الخفى وسادسه الأخفى... ألا ترى أن اللّه تعالى يقول فى سورة (طه-٧): ﴿... يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى ﴿... يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى ﴿... ﴾

وكل واحد من هذه المسميات أو الدرجات له عالم خاص يتعامل معه من عوالم الملكوت أو الغيب كما سبق الكلام عنه. ولا يبقى لدينا إلاَّ درجة واحدة منها تتعامل مع عالم الشهادة و عالم المحسوسات، وهي درجة النفس الأمَّارة بالسوء..، أمّا النفس التي تليها في الدرجة وهي النفس اللوامة أو درجة القلب إن شئت أن تقول فهي في هذه الحالة يكون ظاهرها إلى عالم الملك المادى ، وباطنها إلى عالم الملكوت الغيبي..، لذلك فهي تستطيع بأسلوب خاص أن تتعامل مع العالمين بدرجات متفاوتة...

فإذا تصرفنا في أقوال علماء المسلمين في هذا الأمر بقصد الربط والإيضاح بين المعاني فإننا نقول:

# قوي النفس الإنسانية و المُحرُكة بالباطن :

الحس المشترك: وقد سبق تعريفه بأنَّه تلك القوى التي تترجم الإحساس الماديَّ للجسد إلى معان مفهومة... وكذلك تترجم المعانى

المجردة والمنطق الداخلى في النفس إلى إحساس كخوف أو حب أو شهوة فيترجم صور البصر... وأصوات السمع وروائح الأنف ، لتعرضها بعد ذلك على خزينة الذاكرة وتقارنها بالمرئيات التي تعرفها أو الأصوات التي سمعتها من قبل.. بحيث تدرك النفس أنَّ هذه الصورة هي صورة زيد من الناس وأن هذا الصوت هو صوت عمرو..، ولِكُلِّ حاسَّة مُتَرْجِمْ.. ولِكُلِّ حاسَّة خزانة خاصة بها.

كما أن هذه القوة هي التي تحول إحساسك بالخطر المعنوى أوالمنطقي إلى حركة هروب أو مجابهة.

وهذه القوة قد تمرض.. وقد تقوى أو تضعف.. وقد تنعدم كذلك.. كما أنَّها ليست متساوية عند كل البشر..، وقد يكون مرضها أوانعدامها لسبب عارض مؤقت،

#### ولإيضاح ذلك نضرب مثلا نفرق به بين مرض الجسد ومرض النفس..

رجل عادي.. يري ويسمع..، فقد بصره فجأة .. فما هو السبب؟.

قد يكون ذلك لمرض في عينيه فلا تستطيع العدسة أن تلتقط الصور للموجودات التي أمامها..، وقد تكون العدسة سليمة ولكن الشبكية التي تنطبع عليها الصورة الواصلة إليها من العدسة بها خلل يمنع من طبع الصورة عليها..، وقد تكون أعصاب البصر في المخ لا توصل الصورة إليه..، فكل هذه الاحتمالات الثلاث تمثل أمراضا في الجسد وليس في النفس..

ولكن يحدث أن تكون العين كلها سليمة.. والأعصاب سليمة ومراكز الرؤيا في المخ سليمة ولكن الرجل لا يبصر!!!

عندئذ يفسر الاطباء الحالة بأنها حالة نفسية. حيث إن الجهاز البصرى المادى كله سليم ، ولكن ترجمة النفس للصور هو المريض...

وتلك حالة نقابلها عند الخوف الشديد أو الحزن الشديد إذا حدث للإنسان فجأة... فيفقد بصره أو نطقه أو حركته فجأة... وتشخص بأنها حالة عصبية. أو صدمة عصبية..، ففي هذه الحالة تكون قوى الحس المشترك للنفس غير قادرة على ترجمة ما نقل إليها من المخ المادى

وقد تكون بعض الحالات المرضية للنفس مستمرة... كحالة المعتوه مثلا. فهو يرى الصور كما يراها السليم ولكنه لا يستطيع تمييزها.، فالمعتوه هو فاقد القدرة على التمييز بين النافع والضار... فرغم أنَّهُ يرى الثعبان ثعبانا والحبل حبلا، إلاَّ أنَّهُ لا مانع لديه من أن يمسك الثعبان بيده جاهلا خطره... وقد يخاف من الحبل.

# • قوفي المالكرة أو الكفظ:

وهى مستودع لكل ما يمر بالنفس من حوادث وخلافها. وهى جزء هام من قوة التعلم.، فهى كالمكتبة التى بها المراجع المختلفة لكل حاسة ولكل معلومة..، فإذا فقدت النفس ذاكرتها نسيت كل ما تعلمته وما عرفته..، وفى هذه الذاكرة يوجد ترتيب وأولويات.. فتحفظ المهم فالاقلَّ أهمية .. وكذلك تنسى الأقل أهمية مع مرور الزمن.

وهذه القوة أيضا لها حد اعتدال وقوة وضعف..، ألم تر إلى الإنسان إذا رُدَّ إلى أرذل العمر كيف يزداد نسيانه ، وصدق الله حيث يقول في سورة (النحل-٧٠): ﴿... وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمْرِ لِلْكَيْ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْعًا مَ... ﴾

نعم تشيخ النفس وتضعف الذاكرة ، ويرجع من هو في ارذل العمر إلى مراحل الطفولة الأولى في الذاكرة ورقة الإحساس..

وقوة الذاكرة يقابلها النسيان.، وكما أن الذاكرة نعمة من نعم اللَّه تعالى على الإنسان.. فكذلك النسيان من نعم اللَّه تعالى. ولولاه لظللنا العمر كله نبكى حبيبا فقدناه أو كارثة ألَمَّتْ بِنَا.

وللنسيان أيضا شرط لكى يكون نعمة.. وهو حد الاعتدال..، فلا هو دوام النسيان ولا عدم النسيان..، ولكن خير الأمور الوسط.

فالذاكرة باختصار هي مستودع المعلومات التي يكتسبها الإنسان في حياته وهذا امر معلوم لا يوجب الاستفاضة فيه.

# ● قوة التفكير أو التكبير :

وهذه من أخطر القوى في النفس البشرية فهي المركز الذي يتعامل مع المعقولات واللامعقولات والمسببات والنتائج... وهي مركز"المنطق"... ويتعامل مع الحس المشترك.. ومع الذاكرة ومع الخيال.. يأخذ ويعطي... وهو الذي يفرق بين الصواب والخطأ... وهو الخيال.. يأخذ ويعطي... وهو الذي يفرق بين الصواب والخطأ... وهو الذي يرجح الاحتمالات بعضها على بعض ، لذلك يقول تعالى في سورة (آل عمران ١٩٠-١٩١): ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَنفِ ٱلْأَلْبِ فَي اللَّهِ مَا وَتُعْمَا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَتَفَكُرُونَ الله تعالى الله تعالى المتفكر من ذوى الألباب... أي من ذوى الفهم الله تعالى أن يكون المتفكر من ذوى الألباب... أي من ذوى الفهم الصحيح والإدراك الكامل... ثم ثني سبحانه وتعالى بأن هذا الفهم الصحيح والتفكير المعتدل لا يتأتى إلا بالتزام ذكر الله تعالى في كل

حالة من حالات العبد قائماً وقاعدا ومستلقيا.. لأن هذا الذكر وسيلة، إن لم يكن هو الوسيلة الوحيدة -كما سيأتى بعد - لتمام قوة التفكر والتدبر وتمام حسن الإدراك...

واعلم أن حُسْنَ التدبير وكمال التفكير في الأمور يسمى "حكمة"، وهي بعد النظر في العواقب، والتبصر بالأسباب والنتائج، وهي من أنوار الله تعالى وهبة منه ، يقول تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا لُقَمَىٰنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشۡكُر لِلّهِ ۚ وَمَن يَشَكُر َ فَإِنَّما يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ ۖ وَمَن لَقُمَىٰنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشۡكُر لِلّهِ ۚ وَمَن يَشَكُر َ فَإِنَّما يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ ۖ وَمَن كَفَر فَإِنَّ ٱللّهَ عَنِيٌ حَمِيدُ ﴿ وَمَن يَشَكُر َ فَإِنَّ اللّهَ عَنِيٌ حَمِيدُ ﴿ وَمَن يُشَكُر أَلْهَان - ١٢) ، ويقول جَلّ شأنه : ﴿ يُؤْتِى اللّهِ حَكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيرًا كَثِيرًا وَمَا الْحِحَكُمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِحَكُمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكُرُ لِلّهَ أُولُواْ ٱلْأَلْبَ لِ ﴾ (البقرة - ٢٦٩)، ويقول في سورة الأحزاب عَن مِنْ ءَايَتِ ٱللّهِ وَٱلْحِكُمَة أَن اللّهُ وَٱلْحِكُمَة أَن اللّهُ عَلَيْكُمْ وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ ﴿ فَي سورة (ص - ٢٠) : ﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ وَالْتِكُمْةَ وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ ﴿ ... وَوَانَيْنَاهُ ٱلْحِكُمَةَ وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ ﴿ ... كُانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ ، ويقول في سورة (ص - ٢٠) : ﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ وَالْتَيْنَاهُ ٱلْحِكْمَةَ وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ ﴿ ... كُانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ ، ويقول في سورة (ص - ٢٠) : ﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ وَالْتَيْنَاهُ ٱلْحِكْمَةَ وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ ﴾ ..

فالحكمة مرتبطة بحسن التفكير وكمال التدبر ، وقوتها فضل من الله وتوفيق منه جَلَّ شأنه، ولكن يظل للتفكير ميزة خاصة كبرى.

# قوة | أكيال :

وهى أخطر قوى النفس الإنسانية..، ذلك أنَّ قوى الحِسِّ المشترك... والذاكرة قد تكون لبعض النفوس الحيوانية على درجات مختلفة ، أمَّا قـوى الخيـال فهـي ميـزة للـنفس الإنـسانية..، وهـي قـوة خطـيرة كُـلَّ الخطر.

خاصة إذا عرفت أنَّ أدنى درجاتها هو حديث النفس أو الحدْس وأعلاها وأشرفها هو الوحى...

وهذه القوة المتخيلة لها جانبان...،

الأول خيالٌ حسى ً أو مادى ً وهو ما يختص بالصناعات والاختراعات وأمثالها، وهذه تستعين بقوى الحس المشترك لتحويل هذه الخيالات إلى ماديًات موجودة... فالذى يريد أن يبنى منزلاً فإنه يتصوره في قوى الخيال الحسى أولا ثم يترجمه بصنعة ما إلى موجود مادى... فكل الاختراعات الموجودة أصلها وأساسها الخيال الحِسِّي ً في قوى النفس التخيلية..، هذا هو الجانب الأول..

أمّا الجانب الثاني من قوى الخيال فهو جانب الصور المعنوية أو الصور العقلية، وهذه هي التي أدني درجاتها الحدْس أعلاها الوحيُّ كما قلنا ... وبينهما يكون الإلهام...

وحديث النفس ببساطة هو الأفكار المتخيلة التي لم تقع أحداثها بعد ولكنها من باب التمني أو الخوف أو استجلاء بعض الحقائق..

فالظن مثلا – وهو من حديث النفس – إنما هو تصورك لأمر غير يقينى تتصور أنّه قد حدث أو تنتظر حدوثه... ولكنك غير متأكد من هذا الظن فقد يكون وقد لا يكون بنسبة متساوية ... أمّا إذا غلب احتمال عدم التأكد ففى هذه الحالة يسمى وهما... فالوهم وهو أيضا درجة من حديث النفس أقل من الظن فى المرتبة ، حيث إنّه أقرب إلى عدم الواقعية وليس لك على اثباته دليل... بينما الظن قد يكون لديك أدلة متناقضة بعضها يُرَجِّحُ هذا الظن وبعضها ينفيه...

ولتبسيط الأمر نضرب مثلا بسيطا : فلنفرض أنَّكَ ذهبت إلى السوق وأنت فى لباس عادى لا يلفت النظر، ولم تتصرف تصرفا يلفت النظر إليك ، ولكنك تصورت أن أهل السوق يتحدثون عنك ويتهامسون فيما بينهم بخصوصك... فإن هذا يكون وهما ليس لك عليه دليل... فهو وهم من نفسك لا سند له..

فإذا دخلت محلا ووجدت رجلين فيه يطيلان النظر إليك ويتهامسان فيما بينهما، فإذا دنوت منهما سكتا ، وإذا غادرتهما عاودا النظر إليك والهمس..، فإذا تصورت ساعتها أنّهما يتهامسان بشأنك.. فهذا التصور هو ظن منك لأن أفعالهما من النظر إليك والتهامس فيما بينهما والسكوت إذا اقتربت منهما .. كل هذه الأسباب جعلتك تظن أنهما يتحدثان عنك..، ولكن ما زال هناك احتمال آخر قائم وهو أنّهُما يتحدثان في أمر خاص بهما وليست لك به علاقة.. وليس للأمر كله صلة بك ، فالاحتمالان.. قائمان لا ترجيح لأحدهما على الآخر..

فإذا ظننت سوءا بغيرك دون برهان عليه فهو ظلم له ، وإثم في حقه ولابد لك من التثبت ، لذلك يقول تعالى: ﴿ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِّ إِنْ مُنُ ﴾ (الحجرات-١٢).

نعود فنقول إن من درجات قوى التخيل الهاجس والواجس.. وهما مجرد فكرة عارضة تعرض على عقلك دونما مقدمات منطقية قوية، والواجس أقوى من الهاجس.

فالواجس هو هجوم فكرة عليك ولكنها بدليل ظنى محتمل.. فسيدنا موسى عليه السلام عندما رأى سحرة فرعون وقد ألقوا حبالهم وعصيهم فصارت تتحرك أمام الناس كالثعابين...، وقد عاش موسى فى مصر ويعلم بالقطع قوة سحر هؤلاء السحرة لذلك أوجس فى نفسه خيفة

موسى..، فتداركه رب العزة والجلال: ﴿ قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنتَ اللَّا عَلَىٰ ﴿ قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنتَ اللَّا عَلَىٰ ﴿ وَهُ اللَّهُ عَلَىٰ ﴿ وَهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ ﴾ (طه-٦٨)

فالواجس عنده كان له أسبابه بظنِّه المرجَّح لديه.

أمّا الهاجس فليس له أسبابه المرجحة...

ومن درجات قوة الخيال أيضا، الهمّةُ والعَزْمُ، والهمّةُ هي استجماع الرأى في النفس واستحسانها للقيام بعمل ما .. ولكن النِيَّة لم تنعقد بعد على الفعل... أمَّا العزم فهو استجماع الهمّةِ وانعقاد النية على الفعل... فالعزم أقوى من الهمة، والعزْم هو أوَّلُ ما يؤاخذُ اللَّه به العبد من درجات النِيَّةِ... فالنِيَّةُ درجات وأعلاها العزم على الفعل، ولذلك يقول تعالى في سورة (آل عمران – ١٥٩) : ﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلَ عَلَى النفيد.

لذلك ترى التعبير الدقيق في كتاب اللَّه حيث يتحدث عن سيدنا يوسف عليه السلام حيث يقول في سورة (يوسف-٢٤): ﴿ وَلَقَدُ هَمَّتُ بِهِم وَهُمَّ بِهَا… ﴾ ، فكيف يهِم بها سيدنا يوسف عليه السلام وهو نبي ، والنبي معصوم باتفاق!! ، والعصمة قبل النبوة وبعدها.. فلا يجوز لنبي معصوم أن تنعقد نيته أبدا على معصية الخالق جَلَّ وعلا.. فهذا أمر عظيم لا يصدر أبداً من نبي..

بعض المفسرين قالوا إنَّهُ هم ليضربها .. وهذا حسن .. أمّا الذين قالوا غير هذا فلا مانع أن نقبل تفسيرهم بشرط أن تعرف أن الهِمَّة ليست هي النية، ولكنها حديث نفسي فقط وهذا أنسب كثيرا في هذا المقام..، فسيدنا يوسف عليه السلام لم يعزم على الفعل أبدا.. وسياق القصة يدل على أنَّهَا هي امرأة العزيز قد انتقلت من مرحلة الهِمَّةِ إلى

العزم إلى الفعل.. ، فلما أدبر عنها سيدنا يوسف هاربا من غوايتها لاحقته، وقدت قميصه من دُبُرٍ في محاولة يائسة لتنفيذها ما عقدت عليه العزم.. واللَّه أعلم بمراده..

ولذلك يقول سيدنا رسول الله على عن من هم بسيئة فلم يفعلها لم تكتب عليه... وذلك لأن النية لم تنعقد على فعلها... ولكنه حديث نفسيّ ويقول الله العُفِي عن أمتى ما حدثت به أنفسهم". أو كما قال الله تعالى وجوده وكرمه على عبيده... فإن فعلها كتبت له عشر فضل الله تعالى وجوده وكرمه على عبيده... فإن فعلها كتبت له عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف والله يضاعف لمن يشاء... فأى كرم هذا!!! فإذا هم العبد بسيئة ولم يعملها خوفا من الله . فإن الله تعالى يكتبها له حسنة، وذلك لأن العبد ذكر الله تعالى في نفسه وخاف من عقابه أو استحيا منه تعالى فأثابه الله على هذا التطهر في النفس بالحسنة عليه.. حيث إن النية هي من أعمال القلب للعبد.

ومن أعظم درجات قوة الخيال في النفس مرتبة الإلهام... والإلهامُ نوع من الفتوح الربانيِّ تُلْقِيه الملائكة بالخير والرشاد والسداد في قلوب المؤمنين... فيفرِّقُ الإنسان بهذا الإلهام بين الخير والشر دون علم مكتسب منه... ولكن بعلم ملقى عليه إلقاء ، لذلك يقول تعالى في سورة الشمس : ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّلُهَا ﴿ فَا هَمُهَا الْمُورَهَا وَتَقُولُهَا ﴿ فَا أَهُمَهَا الْمُورِ والتقوى والحكم الصحيح على الصواب والخطأ.، وليس المعنى كما يقال بأن والحكم الصحيح على الصواب والخطأ.، وليس المعنى كما يقال بأن الله تعالى قد ألهم النفس الفجور وألهمها التقوى ثم هي تختار.، ذلك أنَّ الإلهام كما ذكرنا من اللَّه تبُنَّه الملائكة ، أمّا الفجور والإيعاز بالشر فلا يسمى إلهاما ولكنه يسمى وسواسا، وهو من الشيطان وليس من

الملائكة، يقول تعالى فى سورة الناس: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ۞ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ الَّذِى مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ الَّذِى يُوَسِّوِسُ فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ ۞ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ۞ ﴾ يُوسِّوِسُ فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ ۞ ﴾

ويتبقى من قوة الخيال فى النفس مرتبة الوحى.. والوحى من الله تعالى وهو على درجات أيضا..، يقول تعالى فى سورة (الشورى-٥١): ﴿ ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيٍ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحَى بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمُ ﴿ ﴾

والرسول المقصود في الآية الكريمة هو الملك يوحي إلى البشر ما شاء اللّه تعالى ، انظر إلى قوله تعالى في سورة القصص : ﴿ وَأُوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ أُمْرِ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمِّ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَخَانِي وَلَا تَخَانِي وَلَا تَخَافِي وَلَا تَخَانِي اللّه تعالى تَخَزَنِي الله أَمْ موسى وهي ليست من الرسل ولا الأنبياء... بل وأوحى إليها بما هو عكس المنطق المعتاد المتعارف عليه ، فإن الأم إذا خافت على وليدها فهي تضمه إليها وتخفيه عن الأعين بطريقة ما، أمّا أن تجعله في صندوق وتلقيه في اليم حيث الموج والتيار والوحوش والأسماك فذلك أمر لا يعقل ولا تقدم عليه أي أم باختيارها ولا تفكيرها..، ذلك أن فذلك أمر لا يعقل ولا تقدم عليه أي أم باختيارها ولا تفكيرها..، ذلك أن نفذت ما أوحي إليها ورجعت إلى عقلها البشري وتفكيرها المعتاد يقول نفذت ما أوحي إليها ورجعت إلى عقلها البشري وتفكيرها المعتاد يقول نفذت ما أوحي إليها ورجعت إلى عقلها البشري وتفكيرها المعتاد يقول نفذت ما أوحي إليها ورجعت إلى عقلها البشري وتفكيرها المعتاد يقول نفذت ما أوحي إليها ورجعت إلى عقلها عليه أي أم باختيارها ولا تقكيرها المعتاد يقول نفذت ما أوحي إليها ورجعت إلى عقلها البشري وتفكيرها المعتاد يقول نفذت ما أوحي إليها في وصف حالتها هذه في سورة (القصص – ۱۰) : ﴿ وَأُصَبَحُ اللّه تعالى في وصف حالتها هذه في سورة (القصص – ۱۰) : ﴿ وَأُصَبَحُ اللّه عَلَىٰ اللّه تعالى في وصف حالتها هذه في سورة (القصص – ۱۰) : ﴿ وَأَصَبَحُ اللّه عَلَىٰ اللّه تعالى في وصف حالتها عَلَىٰ اللّه عَلَى

قُلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وقد صدق اللَّه وعده وردَّهُ إليها وجعله من المرسلين وسبحان خفي الألطاف ..

ومن الوحى ما يسمى النفثُ فى الرَوع وهو من اللَّه تعالى مباشرة... يقول ﷺ "إن روح القدس قد نفث فى روعى ألا تموت نفس حتى تستوفى رزقها".

ومن الوحي من يكون مناما كرؤية سيدنا إبراهيم يذبح ابنه..

ولكن لاحظ أنّ وحى النبوة .. فذلك غير الوحى للبشر..، فتلك درجة خاصة من درجات قوى النفس ..، فكما أن الحيوان لا يدرك معنى النفس الإنسانية فكذلك الإنسان لا يدرك أبدا معنى النفس النبوية..، فهذه درجة لا يعلمها إلا الله تعالى ..، وهى درجة خصوصية الخصوص من البشر، وأعلاهم نفسا وأقدسهم روحا وأغناهم سرا هو رسول الله محمد ...

هذا ما قاله بعض علماء المسلمين في هذا الأمر على قدر ما علموا...، وفوق كل ذى علم عليم.. وقد نقلناه إليك مع كثير من التصرف من جانبنا للإيضاح والشرح، والله تعالى أعلم.

### 

مما سبق نرى أنَّ خلاصة الأمر هو أنَّ الجسد يتعامل مع عالم الماديات، أمّا النفس أوالروح فهى تتعامل مع عالم الملكوت... ومقصودنا من هذا العرض المبسط كما رأيت هو إلقاء الضوء على النفس وقدراتها حيث أنَّهَا محِلُّ التكليف والحساب والعقاب والتفكر والتدبر وهى المسئولة عن تصرف الجسد وأقواله وأعماله... وقد ورد في الحديث الشريف أن الأعضاء البشرية في الإنسان تخاطبه كل

صباح وتقول للسان اتق الله فينا. أى لا تدفعنا لفعل محرم.. من جراء كلامك.. فالأعضاء كما تعلم مسخرة للقلب وليس لها منفردة طاعة أو معصدة.

كذلك فإن النية التي محلها القلب (أى النفس) هي التي تحدد كون الفعل حراما أو حلالا..، وقد سبق إيضاح ذلك في الباب الأول.. فمحل الحرام والحلال هي النفس ، وإنما الأعمال بالنيات..، وقصدك وجه الله تعالى في العمل يجعله في سبيل الله ..، وقصدك غير وجه الله تعالى يكون رياء والعياذ بالله ، ولا تؤجر عليه..

ويقول علماء المسلمين أن النفس الإنسانية لها سبع مراتب... فالقلب له ظاهر.. وباطن..، أمّا ظاهره فهو الروح الحيوانية والتي يمكن أن نعبر عنها الآن بأنها مجموع قوتى الغضب والشهوة..، وهي القائمة على تدبير حياة الجسد المادية كما قلنا..، وله باطن وهو الروح أو النفس الإنسانية..، والقلب وسط بينهما، والروح الإنسانية لها باطن وهو السر والسر له باطن وهو الأخفى... والخفى له باطن وهو الأخفى...

فإذا مال القلب إلى الروح الحيوانية وائتمر بأمرها، وصار منفذا لرغباتها، صارت النفس المسيطرة على الإنسان هىالنفس الأمارة بالسوء...، النفس الحيوانية البحتة وصار الإنسان كالبهيمة بلْ أضل...

فإذا توازن القلب بين النفس الحيوانية والروح ، واصبح يحكم هذه مرة وهذه مرة فيكون ذلك هو مقام النفس اللوّامة...

فإذا مال إلى الروح وأحوالها وأصبح نظره إلى الروح الحيوانية هو مجرد استمرارية حياة الجسد الضرورية فيرتقى حينئذ إلى درجة النفس الملهمة وتزداد عنده درجة الإلهام...

فإذا مال القلب بالكلية إلى عالم الروح وبدأ يستجلى عالم الغيب بقوة أعمق .. صارت درجة النفس في هذه الحالة هي المطمئنة.

فإذا بدأ القلب بالاتصاف بصفات عالم الملكوت واضمحلت فيه قوى النفس الحيوانية إلى أقصى اضمحلال لها صارت درجته هى النفس الراضية..،

فإذا دخل القلب في أنوار تجليات اللَّه تعالى وترك عالم الملكوت أيضا...، فقد صار إلى مرتبة النفس المرضية..،

فإذا اكتمل بالأسرار الإلاهية فقد انتقل إلى مرتبة النفس الكاملة... في سورة (الفجر - ٢٧: ٣٠): ﴿ يَتَأَيَّتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ الكاملة... في سورة (الفجر - ٢٧: ٣٠): ﴿ يَتَأَيَّتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ اللهَ وَالْمُعْمَيِنَّةً اللهَ وَالْمُعْمَيِنَّةً اللهَ وَالْمُعْمَيِنَّةً اللهَ وَالْمُعْمَيِنَةً اللهَ وَالْمُعْمَى اللهُ وَالْمُعْمَى اللهُ وَالْمُعْمَى اللهُ وَالْمُعْمَى اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَّا لِلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

واعلم أن لكل مرتبة من هذه المراتب عالما خاصا من عوالم الغيب تتعامل معه وتتصف ببعض صفاته..، ألا ترى أنَّ الماء يتلون بلون الإناء..، فإذا كان الزجاج أخضر رأيت الماء أخضر.. وإن كان أحمر رأيته أحمر.. وهكذا..

واعلم كذلك أن كل ما يقال لك عن عالم الملكوت أو أسرار النفس لا يمكن فهمه ولا إدراكه بالعقل المجرد.. لاختلاف المقاييس كما ذكرنا في الباب الأول..، ولكن هذه الأمور لا تفهم إلا بجلاء الحقيقة للرائي فهما وذوقا، ولكننا أردنا أن نقرب الأمر إلى ذهنك ومنطقك..، وكل ما نهدف إليه معرفة خفايا نفسك لكي تعرف أو تحاول أن تعرف كيف تتعامل معها، والله الموفق المستعان..

# نور شرع الله في النفس :

كما سبق القول فإن قوة النفس التفكيرية أو التدبيرية التي تتميز بالمنطق والمعقول واللامعقول تتفاوت درجاتها بين البشر..

وانظر معى إلى بعض آيات من كتاب اللَّه ..

الأولى يقول في سورة النبأ: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَئِكِكَةُ صَفَّا ۗ لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ اللَّهُ عَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

والثانية في سورة (الأنعام - ٧٣): ﴿... قَوْلُهُ ٱلْحَقُّ وَلَهُ ٱلْمُلْكُ ﴾، وقوله في سورة (الأحزاب - ٤): ﴿... وَٱللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهْدِي ٱلسَّبِيلَ ﴾ السَّبِيلَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِلْمُ اللَّهُ اللْمُعَلِّلْمُ اللْمُعَلِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولَى اللْمُعَالِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُولِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ اللْمُولَ اللَّهُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعَلِمُ

فقد نسب اللَّه تعالى الحق إلى نفسه.. ولكن عندما تتكلم المخلوقات فهى تقول" الصواب".. فالحق هو الحق.. أمّا الصواب فقد يختلف الناس فيه..

فالناس على حسب علمهم وإدراكهم وأزمانهم ومجتمعاتهم يختلفون في هذين المفهومين ، الحق ، والصواب.

فما تراه أنت صوابا.. قد لا يراه غيرك صوابا..، ولو نظرت إلى شخصين يتجادلان ترى كلا منهما يزعم أنه على صواب، وأن الحق معه، و الآخر على خطأ ﴿..وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكَثَرُ شَيْءٍ جَدَلاً هِـ. وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكْثَرُ شَيْءٍ جَدَلاً هِـ. ﴿ (الكهف - ٥٤)

وحتى إذا عرف الإنسان أنَّهُ ليس على صواب فإنه قد يحاول أن يبرر موقفه وأن يوجد المبررات التى تحول فعله أو قوله إلى صواب.،حتى يوم القيامة تجادل كل نفس عن نفسها...

كذلك لو قارنت بين مجتمع غربى أوروبى بانفتاحه وانحلاله.. وبين مجتمع إسلامى بخلقه وآدابه ، فسوف تجد أن المحظور والخطأ عند المسلمين ليس بمحظور ولا خطأ عند غيرهم ... والمجتمع الأوربي المنحل على استعداد ليجد مبررات كثيرة لأفعاله القبيحة...

إذا فكلمة المنطق أو الصواب تختلف باختلاف الناس والزمان والمكان... ولا يكاد البشر عموما يتفقون على مفهوم واحد إلا في أمور قليلة وهي الحقائق العلمية الثابتة..، أمّا السلوك والخُلُق فلا يمكن أن يتفقوا فيها ، وقد يحدث في بعض القضايا الفكرية أن ينبع رأيان متضادان .. وصاحب كل منهما يرى نفسه على صواب وأن غيره على خطأ ..، وكل منهما مقتنع تماما بصوابه..، ولذلك فيوم القيامة يقول كل من أذن له الرحمن ما كان يراه صوابا من وجهة نظره.. ، ولكن لابد أن يكون للقضية وجه واحد للحق وليس هناك غيره..، فهذان الاثنان وإن ظن كلا منهما أنّه على صواب إلا أنّ الحق لابد أن يكون مع واحد منهما فقط ولا يمكن أن يكون في جانبين.

وهذا الحق لا يقدر على معرفته إلا اللَّه تعالى.. لذلك قد نسب جَلَّ شأنه قول الحق إلى نفسه..، بلْ هو الحق نفسه جَلَّ جلاله.

فاختلاف قدرات الإنسان على التفكير واختلاف مدى علمه وحسن منطقه وإدراكه ، هى السبب فى اختلاف مفهوم الخطأ والصواب عنده..، لذلك فلو تركنا لكُلِّ إنسانٍ أن يحدد بمنطقه هو الخطأ والصواب وحدود المسموح به والعيب ، لما اتفق اثنان منهم على هذه الحدود..

لذلك فالحذر كل الحذر عندما تعرض عليك مسألة أنْ تكيفها حسب منطقك الخاص ومفهومك الذاتي ..، فمن الذي أخبرك بأن عقلك وتفكيرك هما العقل والتفكير السليمان المجردان عن الخطأ والهوى، واللبس في الفهم وقلة الإدراك!!.

إنَّ أهـل الجاهليـة عبـدة الأصـنام كـانوا يـرون أنفـسهم علـى صواب..، والفرس عبدة النار كانوا يرون أنفسهم على صواب..، والورم عبدة المسيح كانوا يرون أنفسهم على صواب.. ولم يكن الحق مع فرقة منهم..، بلْ إن الحق هو ما جاء به رسول اللَّه على عند اللَّه ...

فالحكم الصحيح والمنطق السليم والإدراك المعتدل إنّما يكون بشرع اللّه تعالى وأحكامه التى أنزَلها فى كتابه وعلى لسان رسوله على فلا يصح الله تعالى الشرع الله عنه الشرع إنّه صحيح... ولا يبطل إلا ما قال الشرع عنه إنّه باطل... فهذا هو الميزان المعتدل من عند اللّه تعالى... ولذلك كانت صلاحية الشرع لكل زمان ... ولكل مكان ولكل مجتمع... ولكل عقل... فهو لكل البشر عموما حتى قيام الساعة... مع اختلاف ولكل عقل... وهو لا يتأثر بعادات مجتمع ولا تقاليده ولا أفكاره ولا علمه ولا جهله.. وإنّما اللّه تعالى خلق البشر وهو الأعلم بهم وبما يصلحهم.. ﴿ أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ (الملك - ١٤)، فهو سبحانه الأعلم بالجسد والنفس والروح وما يصلحها وما يفسدها...

لذلك فليس هناك ميزان لعقلك ومنطقك إلا ميزان الشرع، وحكم الشرع، لذلك يقول الله تعالى في سورة الرحمن : ﴿ وَٱلسَّمَآءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ ۚ ۞ أَلَّا تَطْغَوَا فِي ٱلْمِيزَانِ ۞ وَأَقِيمُوا ٱلْوَزْنَ بَالْقِسْطِ وَلَا تُخْسِرُوا ٱلْمِيزَانَ ۞ ﴾

فهو ميزان واحد..، هو شرع اللَّه تعالى.، وهو ثابت لا يتغير، قد اسْتُكْمِلَ وأُتِمَّ ببعثة خاتم الأنبياء والمرسلين عليهم جميعا صلوات اللَّه وتحياته وسلامه..، فمن أقام شرع اللَّه في نفسه وفي مجتمعه فقد أقام الوزن بالقسط..، ومن مال عن ميزانه إلى الهوى فقد أخسر الميزان كما يقول تعالى..

فإن قال قائل بأن الميزان المقصود في القرآن إنَّمَا هو ميزان الموجودات والتناسق بينها بدليل قوله تعالى في سورة (الحجر-١٩): ﴿ وَأَنْبَتَنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونٍ ﴿ وَأَنْبَتَنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونٍ ﴿ وَأَنْبَتَنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونٍ ﴿ وَأَنْبَتَنَا فِيهَا مِن صورة إلى صورة بأن المادة لا تفني وأنها ثابتة في الكون تتحول من صورة إلى صورة ومن مادة إلى طاقة ومن طاقة إلى مادة، ولكنها ثابتة موزونة لا تزيد ولا تنقص..، فإنِّي أوافق على هذا التفسير!!!، ولكن من قال إن آيات الله تعالى ليس لها إلا وجه واحد للتفسير.

يجب أن تعرف أنَّ الآيات التي لا تحتمل إلا وجها واحدا للتفسير هي في الغالب آيات الأحكام والتشريع كالصلاة والصيام وحدود الحرام والحلال ، وذلك حتى لا يختلف الناس في تفسيرها فيحرِّم قوم ما يحله آخرون ، وتتدخل الأهواء ، والجهل وقلة الإدراك ، ويؤدى كل هذا إلى سوء تفسير وفهم سقيم، لذلك يقول تعالى في سورة (النساء - ٥٩) : ﴿ فَإِن تَنَزَعُتُم فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ ويقول في سورة (الشورى - ١٠) : ﴿ وَمَا ٱخۡتَلَفَتُم فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ مَن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ مَن شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ فَرَدُّوهُ إِلَى ٱللَّهُ مَن اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا ٱخۡتَلَفَتُم فِيهِ مِن شَيْءٍ لِمُؤَمِن وَلَا مُؤْمِن وَلَا مُؤْمِن وَلَا مُؤْمِن وَلَا مُؤْمِنة إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أُمِرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ قَدَى اللهُ مُؤْمِن وَلَا مُؤْمِنة إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أُمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيْرَةُ مِنَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ قَدَى اللهُ مُؤْمِن وَلَا مُؤْمِن وَلَا مُؤْمِنة إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أُمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيْرَةُ مِنْ أَمْرهِمْ قَدَى اللهُ مُؤْمِن وَلَا مُؤْمِنة إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ مَا أَمْرهِمْ أَدَى اللهُ مُؤْمِن وَلَا مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى ٱلللهُ وَرَسُولُهُ وَلَهُ مُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحَيْمُ وَلَا مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى ٱلللهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى الللّهُ وَلَا مُؤْمِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

أمّا الآيات التي ليس فيها تشريع ولا أحكام أو التي تتحدث عن آيات اللّه في الكون ، ففهمها متروك للقارئ ، ولإكرام اللّه تعالى له طالما أن التفسير لا يخرج عن شرع اللّه قيد أنملة ، واختلاف المفسرين الأوائل في معانى بعض الآيات خير دليل على ما نقوله.

فشرع الله تعالى هو الميزان.. وهو المرجع.. وهو الحكم العدل..

لذلك فإن التفكير السليم.. والتدبر الحكيم.. وقوة النفس على الإدراك انما يكون كل ذلك مرجعه وأساسه هو شرع اللَّه تعالى..، انظر إلى قوله تعالى في سورة (الشورى – ١٣): ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ مَ نُوحًا وَٱلَّذِي َ أُوحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ مَ إِبْرَ هِيمَ وَمُوسَىٰ وَصَّىٰ بِهِ مَ أُوحًا وَٱلَّذِينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ ... ﴾

وخلاصة القول هو أنَّ من اتبع منطقه وهواه فقد ضَلَّ وَأَضَلَّ.، ومن اتبع شرع اللَّه تعالى فهو على نور من ربه وبصيرة..

فهذا هو نور اللَّه تعالى الذى يفرق به الناس بين الحق والباطل وبين الخطأ والصواب، انظر إلى قوله تعالى فى سورة المائدة: ﴿...قَدَ جَآءَكُم مِّرَ. اللَّهِ نُورُ وَكِتَبُ مُّبِينُ ﴿ يَهَدِى بِهِ اللَّهُ مَن النَّهُ مَن النَّهُ مَن النَّهُ مَن النَّهُ مَن النَّهُ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ النَّهَ وَيُخْرِجُهُم مِّن الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ النَّهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ ويقول فى سورة بإذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ وَيَهْدِيهُمْ وَالْزَلْنَا (النساء – ١٧٤): ﴿ يَتَأَيُّنَا النَّاسُ قَدْ جَآءَكُم بُرُهَانُ مِّن رَّبِكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا ﴿ وَيَقُولُ فَى سورة (الأنعام – ٩١) : ﴿ قُلْ مَنْ إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا ﴿ وَيُقُولُ فَى سورة (الأنعام – ٩١) : ﴿ قُلْ مَن

# أَنزَلَ ٱلۡكِتَنبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدًى لِّلنَّاس ... ﴾

فمن الواضح ان شرع الله تعالى هو النور الهادى للعقل البشرى.. وهو الذى يخرجهم من ظلمات الجهل إلى نور المعرفة.

وعلى هذا فإن قوة الإدراك في النفس.. وقوة تدبيرها وتفكيرها إن لم تكن مستمدة من شرع الله تعالى ونور كتابه وأحكامه وحرامه وحلاله وتوجيهاته..، فإنما هي في ظلام وجهل..، وكم في القرآن الكريم من آيات تؤكد هذا المعنى لمن يعتبر..

وأكثر الناس لا يعلمون..، أو يعلمون ظاهرا من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة غافلون.

وعلى هذا فإن النفس الناطقة إن لم تكن على علم كافٍ بشرع اللّه تعالى وحدوده فلا يُعْتَمَدُ على قوتها التفكيرية ولا منطقها، لذلك يقول و أن العلم بالتعلم ، وهذا هو العلم المنقول المكتسب الذى يصقل قوة النفس ويهديها إلى الصراط المستقيم وهو شرع اللّه تعالى ، فالكافر أو الفاسق أو من لا يلتزم بتعاليم الإسلام لا تأخذ منه لا منطقا ولا تفكيرا سليما..، يقول تعالى في سوة (الكهف-٢٨): ﴿... وَلَا تُطِعْ مَنَ أَعْفَلْنَا قُلْبَهُ مَن خُرِنَا وَأَتّبَعَ هَوَلهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَفُرُطًا ﴿ ويقول في سورة (النجم - ٢٩: ٣٠): ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَّن تَوَلَّىٰ عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ في سورة (النجم - ٢٩: ٣٠): ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَّن تَوَلَّىٰ عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ في سُورة (النجم - ٢٤: ٣٠): ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَّن تَوَلَّىٰ عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ في سُورة (النجم - ٢٤: ٣٠): ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَّن الْعِلْمُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ لَيْ لَا لَعْلَمُ أَلِي اللّهُ الْكَوْرَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الل

# بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ - وَهُو أَعْلَمُ بِمَنِ ٱهْتَدَىٰ ﴿ ﴾

فمن لم يتعلم شرع الله ويستنر بنور شرعه في إدراكه ومنطقه وتفكيره فقد كان أمره فرطا.

وهذا ما قصدناه في الباب الأول عندما ذكرنا لك تعبير الإدراك المعتدل فالإدراك المعتدل هو الإدراك المستنير بنور شرع كتاب الله تعالى وأحكامه.

# • بور<u>ي كو الله</u> في القلب:

ذكرنا فيما سبق نور الشرع المكتسب بالتعلم من كتاب اللَّه وأحكامه... ولكن هل هذا هو فقط نور اللَّه الذي يهدى به المؤمن؟!!

الجواب لا، بلْ إن هناك نوراً آخر من اللَّه تعالى ..، ولكنه غير مكتسب بجهد ولا بحيلة بلْ موهوب منه تعالى...

لقد قلنا فيما سبق أنَّ من قوى النفس قوة خطيرة هى قوة الخيال وفيها يكون حديث النفس ، وفيها يكون الإلهام والوحى... وكذلك الوسواس الذى هو من الشيطان...

روى الترمذى والنسائى عن عبد اللَّه بن مسعود قوله الله الشيطان لَمَّةً يا ابن أدم ، وللمَلكِ لَمَّةً ، فأمًا لَمَّةُ الشيطان فإيعاد بالشروتكذيب بالحق ، وأما لَمَّةُ الملك فإيعاد بالخير وتصديق بالحق ، فمن وجد ذلك فليعلم أنه من اللَّه تعالى فليحمد اللَّه ، ومن وجد الأخرى فليتعوذ باللَّه من الشيطان" ، ويقول ولا في الحديث المتفق عليه" إن الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم" ويروى الإمام أحمد وكذلك مسلم عن ابن عمر قوله الله "إن قلوب بنى آدم كلها بين إصبعين من أصابع الرحمن كقلب وأحد يصرفه حيث يشاء".

ويقول تعالى فى سورة (الأنعام – ١٢٥): ﴿ فَمَن يُرِدِ اللّهُ أَن يُضِلّهُ وَمَخَعَلْ صَدْرَهُ وَمَن يُرِد أَن يُضِلّهُ وَجَعَلْ صَدْرَهُ وَمَن يُرِد أَن يُضِلّهُ وَجَعَلْ صَدْرَهُ وَمَن يُرِد أَن يُضِلّهُ وَكَاللّه عَلَى صَدْرَهُ وَاللّه عَلَى فَى قلب طَيْقًا حَرَجًا كَأَنّما يَصَّعَدُ فِي السَّمَآءِ .... ﴾ ، قيل وكيف يشرح اللّه صدره يا رسول اللّه فقال: "هو نور يقذفه اللّه تعالى في قلب العبد فتنبسط له الجوارح بالطاعات" أو كما قال في .. ويقول اللّه تعالى في سورة (الأنفال - ٢٩): ﴿ يَتَأَيُّهُا الّذِيرَ الحجرات - ٢٠: ٨): ﴿ ... وَلَكِنّ اللّهَ حَبَّ لِلّهُ مَن اللّهِ وَنِعْمَةً وَاللّهُ وَلَا اللّهِ وَنِعْمَةً وَاللّهُ وَالْمَعْرُ وَكَرّهُ إِلَيْكُمُ اللّهِ وَنِعْمَةً وَاللّهُ وَالْمَعْرَ وَالْمُوْتَ عَلَى اللّهِ وَنِعْمَةً وَاللّهُ عَلَى مُ حَكِيمٌ فَضَلًا مِن اللّهِ وَنِعْمَةً وَاللّهُ عَلَى مُ حَكِيمٌ اللّهِ وَنِعْمَةً وَاللّهُ عَلَى مُ حَكِيمٌ اللّهِ وَنِعْمَةً وَاللّهُ عَلَى مُ حَكِيمٌ اللّهُ وَنِعْمَةً وَاللّهُ عَلَى مُ حَكِيمٌ اللّهُ وَنِعْمَةً وَاللّهُ عَلَى مُ حَكِيمٌ اللّهُ وَنِعْمَةً وَاللّهُ وَنِعْمَةً وَاللّهُ عَلَى مُ حَكِيمٌ اللّهِ وَنِعْمَةً وَاللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله

وواضح مما سبق من الأحاديث والآيات وكثير مثلها أنَّ الفعال الحقيقى لما يريد هو اللَّه تعالى ، فهو يشرح صدر من يريد هدايته..، وهو الذى يكرِّهُ لَهُمْ الكُفْرَ وهو الذى يكرِّهُ لَهُمْ الكُفْرَ والفسوق والعصيان.، وإنَّ القلوب بين إصبعين من أصابع قدرته جَلَّ وعلا..

ولو نظرت إلى أفعال العباد والتى هى أساس الحساب فى الثواب والعقاب يوم القيامة ، وحاولت أن تتدبر كيف يُحْدِثُ العبد الفعل أو يأتى بالعمل لوجدت هذا التسلسل الآتى :

يبدأ الأمر بخاطر فى النفس.. إمّا خاطر شيطانى أو خاطر رحمانى فالخاطر الشيطانى هو الذى يأمر بالشر والمعصية.، والخاطر الرحمانى هو الذى يأمر بالخير والطاعة.، ثم يظل هذا الخاطر يزيد

قوة في نفسك حتى تنعقد النية على الفعل..، ثم العزم على الفعل ذاته، ثم الفعل نفسه الذي تفعله بالجوارح..

فالباعث الأول للفعل هي الخاطر الذي يأتيك...، وهذا الخاطر أنت لا تستطيع أن تجلبه بنفسك ولا أن ترده بنفسك ، إلا إذا جاءك خاطر آخر مخالف له، فالخواطر تدفعها الخواطر...، وأنت بين الخاطرين الأول والثاني لا حول لك ولا قوة اللَّهم إلا بقوتك الفكرية...، فإذا كانت قوتك الفكرية مستنيرة بنور الشرع وأحكامه كان لك في نفسك وازعا إلى الخير..

وقد سبق القول أن قوة النفس الخيالية هي موضع استقبال تلك الخواطر والوسوسة والإلهام..، وعلى هذا فإن أفعالك كلها مصدرها وأساسها قوة نفسك الخيالية...، وهذه الخواطر هجومية عليك.. من الله تعالى بلا مقدمات بل هي بين إصبعين من أصابع الرحمن.. جلت قدرته..

فإن كان الغالب على هذه الخواطر أنَّها رحمانِيَّة.. فذلك هو الخير لك، وان كان الغالب عليها أنَّها شيطانية فذلك هو الشر...

وهذا هو نور اللَّه تعالى الذى يقذفه فى قلب العبد المؤمن.. من عنده تعالى بلا اكتساب من العبد.. ولكن هدية ونفحة من رحمة اللَّه .. وهذا هو النور الحقيقى حيث يقول الله التقوا فراسة المؤمن فإنَّه ينظر بنور اللَّه الكما رواه الديلمى ، وروى الديلمى أيضا عن السيدة أم سلمة قول الرسول الله الذا أراد اللَّه بعبد خيراً جعل له واعظاً من نفسه يأمره وينهاه الله فهو مهدى باللَّه مستبصر به وبنوره ، ألا ترى إلى قوله تعالى فى سورة (النور -٣٥): ﴿ اَللَّهُ نُورُ اَلسَّمَوالِ وَاللَّارَضَ ... ﴾

فنور الله تعالى هو نور الهداية ونور البصائر.. ونور القلوب الذى به يعرف العبد الخير من الشر..، والذى من حرم منه فقد صار أعمى..، وصار

له عين لا يبصر بها ..، فإنّها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور.. أي القلوب التي ترى بنور اللّه تعالى ، بنور هدايته فافهم...

ورغم أن هذا النور الموهوب من اللَّه تعالى هو منحة منه جَلَّ شأنه.، إلا أن هناك طرقاً لاستجلابه أيضا..، مثل طاعة اللَّه وتقواه..، يقول تعالى في سورة (البقرة -٢٨٢): ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۖ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ ۗ ﴾

فكل ما يستطيع أن يفعله العبد هو ان يجعل قلبه محلا لنور اللَّه تعالى بالطاعة والتوجه إليهِ ثم ينتظر بعد ذلك فضل اللَّه عليه...

ومن هذا ترى أنَّ نور هداية اللَّه نوعان..

الأول مكتسب بالتعليم وهو نور شرع اللَّه .،

والثاني موهوب منه تعالى لمن اتقاه وأطاعه،

فإذا اجتمع النوران في نفس العبد فهنيئاً له،" نور علي نور"..، نور ظاهر من الشرع..، ونور باطن من الله تعالى..، يهدى الله لنوره من يشاء.

وان كان العبد متزيناً بنور الشرع فقط عالما بأحكامه وحلاله وحرامه..، فإنما هو في جهاد كبير مع نفسه، ومع خواطره حتى يستقيم حاله.

\* \* \*

#### موكر الباب الثاني

فإذا أردنا أن نلخص ما وصلنا إليهِ في هذا الباب نقول:

- •الجسد: هـو القالب الحيواني البشرى الذي يتعامل مع عالم الشهادة ويأتمر في كل أفعاله بأوامر النفس.
- •النفس الحيوانية: هي ذلك البخار اللطيف الحامل للحياة والحس والحركة ومركبه الدم وقوته الغضب والشهوة.
- •النفس الإنسانية: هي جوهر في ذاته مقارن للمادة في أفعالها ويطلق عليه أسماء الروح والقلب والبصيرة.. إلى آخره.
- •النفس لها التفكير والعلم والوهم والخيال أمّا الحس المشترك والشعور فهى التى تترجمه إلى الجسد ومن الجسد إليها ، ورغم ذلك فقد تحس النفس بذاتها دون الجسد مثلما يحدث خلال النوم أمّا الجسد فله الفعل والحركة.
- الموت هو انعدام القدرة على الحركة في الجسد ، ولكن يظل في النفس علمها وعقلها وشعورها وبذلك ينقطع عملها بالموت لانعدام الجسد ، ويبقى إحساسها وإدراكها معها.
  - •أهم قوى النفس
- -الحس المشترك وهو الذى يترجم المحسوسات إلى معنويات والمعنويات إلى محسوسات.
  - -قوة الذاكرة وهي التي تحفظ كل ما يمر بها.
    - -قوة التفكير وهي صاحبة المنطق والتفكير.
  - -قوة الخيال وهي محل الوسوسة والإلهام والوحي.

#### •درجات النفس الإنسانية:

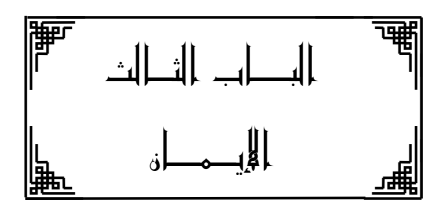
- -الأمارة بالسوء وهي المطيعة للنفس الحيوانية.
- -اللوامّة وهي مرتبة القلب ولها وجه إلى الدنيا ووجه إلى الآخرة.
  - -الملهمة وهي مرتبة الروح ولها انشغال بعالم الملكوت.
  - -المطمئنة وهي مرتبة السر ويغلب عليها عالم الملكوت.
- -الراضية وهي مرتبة سر السر حيث تنجلي لها حقائق الموجودات.
- -المرضية وهي مرتبة الخفي وهي تتميز بأنوار الصفات الإلهية.
  - الكاملة وهي مرتبة الأخفى حيث التجليات الإلهية.
  - •الأفعال أساسها الخواطر الرحمانية والملكية والشيطانية.
- •نور الله المكتسب: هو العلم بشرع الله تعالى وتعلمه وهو النور الظاهر.
- •نور اللَّه الموهوب: وهو العلم باللَّه تعالى لمن اتقى وصدق وهو النور الباطن.



نسأل اللَّه تعالى أن ينير بصائرنا بنورها الظاهر والباطن وأن يهدينا لأحسن الأعمال لا يهدى لأحسنها إلا هو وأن يصرف عنا سيئها لا يصرف عنا سيئها إلا هو، وأستغفر اللَّه تعالى مما قلت إلا قولا هو من عند اللَّه ورسوله

وصلى اللَّه على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.









كان لابد أن نعرض في البابين الأول والثاني فكرة مبسطة عن عوالم الغيب والملكوت غير المرئية أو غير المحسوسة بالحواس البشرية، وكذلك أن نتعرض لقوى النفس الداخلية غير المحسوسة التي يمكنها التعامل مع عوالم الغيب بكيفية خاصة.، وذلك كمقدمة للحديث عن الإيمان حيث أنَّه عيبي هو الآخر أو باطني كما يقولون.

وتعريف مطلق الإيمان: هو الاعتقاد بالقلب والتصديق الجازم في النفس والمعرفة اليقينة بما تؤمن به، ثم ما يستتبع هذا من إقرار باللسان وأداء لأعمال نابعة من هذا الإيمان.

فالإيمان محله القلب، أى النفس والروح، لذلك فهو باطني، ولكن لابد بالضرورة من أن تكون له مظاهر تبدو من باطن النفس إلى ظاهر الجوارح والجسد، فكل إناء ينضح بما فيه، فالباطن ثمرته الظاهر، والظاهر أصله الباطن وسبحان الأول والآخر والظاهر والباطن...

# 

الإيمان أنواع وكل نوع له قوته..، وأعلاه هو الإيمان التحقيقي، وذلك هو الذي قد انطبع في القلب شهودا ومشاهدة ويقينا جازما لا شك فيه حتى لو خالفك فيه كل أهل الأرض فانه لا يهتز ولا يتأثر..، وهذا بالطبع هو أعلى درجات الإيمان.، يقول تعالى في سورة آل عمران-١٨: ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَالِيمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ عَلَى .، فاللّه سبحانه وتعالى وهو الشاهد والشهيد قد جمع مع شهادته وشهادة الملائكة شهادة أولى العلم.. وهم خواص خلقه العلماء به تعالى والذين يقول عنهم:

# ﴿... إِنَّمَا كَنْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتَوُا أً... ﴾ (فاطر ٢٨)

وتلى هذه الدرجة درجة الإيمان الاستدلالي أو العقلاني، وهو ذلك الذي يتكون في قلبك بالأدلة والبراهين العقلية، يقول تعالى: ﴿قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا تُغَنِى ٱلْاَيَاتُ وَٱلنُّذُرُ عَن قَوْمِ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَالسَّمَوَاتِ ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي عَن قَوْمِ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي اللَّهَ يُنشِئُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْاَحْرَةَ إِنَّ اللَّهَ يُنشِئُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْاَحْرَةَ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرُ ﴿ العنكبوت - ٢٠) و هذا الإيمان العقلى يزيد وينقص لأنه دائما محل نظر وتفكر واعتبار.

والدرجة الأدنى هى الإيمان بالتقليد، وهذا أضعف الإيمان لأنّه ليس له أساس متين يرتكز عليه سوى التقليد لمن حوله، فمن نشأ فى قوم فهو عادة يدين بمعتقداتهم ويسمع لكلامهم دون تمحيص منه أو تدبر فيه، فإن كانوا مؤمنين فهو مؤمن، وان كانوا كافرين فهو مثلهم، انظر إلى قوله تعالى فى سورة الزخرف: ﴿ بَلِّ قَالُوا إِنَّا وَجَدَنَا ءَابَآءَنَا عَلَى أُمّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُّهَتَدُونَ ﴿ بَلْ قَالُوا الإيمان هو محل عَلَى أُمّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُّهَتَدُونَ ﴿ بَلَ قَالُوا الإيمان هو بالدليل فتن وتغيير لأنه تقليد أعمى، فلا هو بالمشاهدة اليقينية ولا هو بالدليل العقلى.

اللَّهم إلا من نقله اللَّه برحمته منه إلى العقلى أو رزقه اللَّه اليقين من عنده كإيمان عوام المسلمين فهم على الفطرة الطاهرة، وفيها خير عظيم لأنها فطرة اللَّه التي فطر الناس عليها.

وضد الإيمان هو الكفر، فالإيمان هو الاعتقاد، والكفر هو الإنكار، فكافر النعمة هو منكرها غير المعترف بها. والكفر نوعان، كفر اعتقاد وإلحاد بحيث لا يرى الكافر النعمة أصلا أو يراها ولا يقدرها حق قدرها فهو كالأعمى تماما، يقول تعالى في سورة المائدة: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَئِتِنَا أُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلْجَحِيمِ ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَنذَاۤ إِلَّا أَصْحَبُ ٱلْجَحِيمِ ﴿ وَيقول : ﴿ ... يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَنذَاۤ إِلَّا أَصْحَبُ ٱلْجَعِيمِ ﴾ (الأنعام - ٢٥).

والنوع الثانى هو كفر جحود ولجاجة واستكبار مع معرفته بالنعمة، يقول تعالى فى سورة النحل: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ .. فَكَفَرَتَ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَدُاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ (النحل-١١٢) ، ويقول : ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسۡتَيۡقَنَتُهَاۤ أَنفُسُهُمۡ ظُلُمًا وَعُلُوّاً فَانظُرْ كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَالنمل اللهِ النمل اللهِ وَعُلُوّاً فَانظُرْ كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَالنمل اللهِ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فليس الإيمان كله واحدا، وكذلك ليس الكفر كله واحدا، ومن البدهي ان يكون الإيمان في قلبك هو إيمان بمعلوم لديك، وليس إيمانا بمجهول، صحيح أن هذا المعلوم يكون له في نفسك درجات كثيرة من العلم به، ولكنه ليس مجهولا تمام الجهل، والمعرفة درجات من درجات العلم، واليقين هو أعلى درجات العلم.

فإذا كان العلم هو الإلمام والإحاطة بالمعلوم، فإن اليقين هو ملامسة هذا العلم للقلب والانفعال به بحيث يصبح مهيمنا على كل أفعال وأحوال القلب وتقلباته، انظر إلى قول الله تعالى في سورة الأنعام: ﴿ وَكَذَ ٰ لِكَ نُرِىٓ إِبْرَ ٰهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَ ٰوَ ٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴿ وَكَذَ ٰ لِكَ نُرِىٓ إِبْرَ ٰهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَ ٰوَ ٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴿ وَكَذَ ٰ لِكَ نُوعَ العلم عن طريق الرؤية قد أثمر اليقين، فإن اليقين

هو ثمرة المعرفة.

ولتبسيط الأمر نقول إن كل إنسان يعلم بلا أدنى شك أنّه سوف يموت يوما ما، ولكنّه فى زحمة حياته وانشغاله بأمور دنياه وشهوات نفسه ينسى هذه الحقيقة، ويزداد يقينه بها إذا اتبع جنازة أو حضر شخصا وهو يموت، فتراه لفترة قد تطول وقد تقصر قد عزف عن الدنيا وحدثه قلبه باحتمال موته القريب وما ينتظره بعده، فتتبدل صفاته مؤقتا، فإذا ضعف عنده هذا اليقين عاد إلى انشغاله بدنياه وشهواته ناسيا الموت مرة أخرى، مع علمه الكامل فى جميع أحواله بأن الموت حقيقة وأنّه سيموت بلا جدال.

فعلمه بالموت لم يزد ولم ينقص، ولكن يقينه به وهو ملامسة هذا العلم للقلب والانفعال به، هو محل الزيادة والنقص.

لذلك يقول على: فيما رواه مسلم: "كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فإنها تذكركم بالآخرة "، وليس من مفرج لِهَمِّ المكروبين مثل زيارة القبور، نعم إذا ضاقت بكم الصدور من الدنيا وما فيها وأحوالك وأحوالها معك فاتركها واذهب إلى القبور حيث الموت والآخرة أمامك، فكل هؤلاء المقبورين كانوا مثلك وأكثر أو أقل غنى، وأشد أو أعظم فقرا، وأقل أو أكثر بلاء، والآن تساوى غنيهم مع فقيرهم، ومنعمهم مع مبتليهم، وكلهم تحت التراب وأين نعيمهم الدنيوى وأين أموالهم وأين مكانتهم في الدنيا !!! هذه نهايتهم ونهايتك لا ينفعهم ولا ينفعك – وانت صائر اليهم لا محالة – غير عمل صالح ورضاء اللَّه تعالى عنهم وعنك، وصدق رسول اللَّه على .. فإن زيارة القبور تزيد يقينك بالموت وتهون عليك الدنيا وما فيها.

فهذا مثل العلم، ومثل اليقين.

واليقين أيضا درجات، قالوا إن أدناها علم اليقين، وأوسطها حق

اليقين، وأعلاها عين اليقين، فعلم اليقين هو العلم المكتسب بالفكر والمنطق الذى لا شك فيه، وحق اليقين هو العلم المنقول إليك من مصدر وثقة لا شك فيها حتى وإن كان ما نقل إليك مخالفا لفكرك ومنطقك، وعين اليقين هو ما رأيته بعينك فلا سبيل لإنكاره بأيّة وسيلة ولا شك فيه، فماذا بعد رؤية العين !!!.

يقول تعالى في سورة (الواقعة-٩٥) : ﴿إِنَّ هَاذَا هَٰوَ حَقُّ ٱلۡيَقِينِ ﴿

ويقول تعالى فى سورة التكاثر: ﴿ أَلْهَاكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ۞ حَتَىٰ زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ۞ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ كَلَّا لَوْ الْمَقَابِرَ ۞ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ ۞ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ ۞ كَلَّا مَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ ۞ لَتَرُونَ ﴾ تَعْلَمُونَ ۞ لَتَرُونَ ﴾ الْيَقِينِ ۞ لُتَرُونَ ۖ النَّعِيمِ ۞ الْيَقِينِ ۞ لُتُسْتَلُنَّ يَوْمَبِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ۞ ﴾

والحقيقة أن معانى العلم والمعرفة والإيمان واليقين كلها متقاربة من بعضها البعض مع فروق دقيقة لا ينتبه لها أكثر الناس، لذلك فلنطلق لفظ الإيمان على كل هذه التعريفات فإنّها تفى بالغرض على قدر المقصود.

وحيث إن الإيمان إنَّما يكون بالقلب فلابد بالضرورة أن يتأثر به القلب، وما يصدر منه من أعمال عن طريق الجوارح التي هي أدوات القلب، ومنافذه على العالم المادي فالقلب كما سبق القول في الفصل السابق هو الآمر الناهي على الأعضاء فلا بد أن يظهر على هذه الأعضاء والجوارح، ما قد وقر واستقر في القلب من إيمان.

لذلك يقول فيما رواه الديلمى عن أنس رضى اللَّه عنه "ليس الإيمان بالتمنى ولا بالتحلى، ولكن هو ما وقر فى القلب وصدقه العمل"، فالإيمان المستقر فى القلب إنَّما يصدقه أو يكذبه العمل الدال عليه

والذى تأتى به الجوارح والأعضاء، لذلك فالإيمان الباطنى له أثره الظاهر بلا شك، فإن صدق الإيمان فلابد أن تنبسط الجوارح بالطاعات وتكف عن المعاصى والمحرمات على قدر ما فى القلب من إيمان، لذلك يقول والمعرمات على قدر ما فى القلب من إيمان، لذلك يقول والإيمان بضع وسبعون شعبة فأفضلها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، كما يقول والله فى الحديث الصحيح " من كان يؤمن بالله واليوم الأخر فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الأخر فليطرم ضيفه، ومن كان فليقل خيراً أو ليصمت "، والقول الفيصل قوله ولا عمل بلا إيمان ".

ويقول تعالى فى سورة (النور-٢١): ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّبِعُواْ خُطُوَّتِ ٱلشَّيَطَنِ ... ﴾ ، ويقول: ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ... ﴾ (الأنفال-٢٠)، ويقول: ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ... ﴾ (الانفال-٢٠)، إلى آخر مثل هذه الآيات والأحاديث مِن قَوْمٍ... ﴾ (الحجرات-١١)، إلى آخر مثل هذه الآيات والأحاديث التى توضح أفعال المؤمنين الصادقين.

وكما أن الإيمان له أثره الظاهر على أفعال المؤمنين، فلابد أن يكون أثره أكبر في صفات القلوب المؤمنة، فالقلب المؤمن لابد أن يصبغ بصبغة الإيمان، ومن احسن من الله صبغة، لذلك يقول الهاء أن الحياء شعبة من الإيمان فالحياء صفة في النفس تتحلى بها، والمقصود هو الحياء من الرذائل التي تأباها النفس العفيفة وترفضها أنفة المؤمن وعزته بالله تعالى، وأعلى درجاته هو الحياء من الله تعالى، فيكون المؤمن حريصا على ألا يراه الله حيث نهاه وألا يفتقده حيث أمره، فهذا العواء المطلوب وإن كانت كل أنواع الحياء محمودة العاقبة.

ومن صفات المؤمن حب المؤمنين واتساع قلبه لهم جميعا

والرحمة بهم، يقول في فيما يرويه الامام مسلم عن أبى هريرة "لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، ألا أدلكم على شئ إذا فعلتموه تحاببتم، افشوا السلام بينكم" وانظر إلى دقه التعبير فى هذا القول النبوى المبارك وقد أوتى في جوامع الكلم فيضع كل كلمة فى مكانها الصحيح بمعناها المراد تماما، حيث يقول" أفشوا السلام بينكم "ولم يقل ألقوا السلام، فالإفشاء غير الإلقاء، فالإلقاء باللسان والكلام، والإفشاء هو نشر السلام بين قلبك وقلب أخيك المؤمن بكل سبيل بالقول وبالفعل وحسن المعاشرة فيأمن شرك وتأمن شره، ألا ترى إلى الدعوة المأثورة عند دخول المسجد الحرام "اللَّهم أنت السلام ومنك السلام، فحينا ربنا بالسلام"!!!.

فافهم رحمك الله المقصود من إفشاء السلام بينك وبين المؤمنين وأهمية المحبة بينك وبينهم.

وعلى العموم فسوف نفرد فصلاً خاصاً لخلق الإيمان وأدبه بإذن اللَّه تعالى.

#### <u>• ناصر الإيمان:</u>

فإذا تحدثنا عن الإيمان الشرعى المطلوب من المسلمين فإننا نلتزم بحديث رسول الله على عندما سئل عن الإيمان فقال "الإيمان هو أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الاخر وتؤمن بالقدر خيره وشره "صدق رسول الله على.

ومن الواضح أنه إيمان بغيبيات، إمَّا غيبيات مادية كرسل اللَّه تعالى الذين سبقوا والكتب المنزلة عليهم، وإمَّا غيبيات من عوالم الملكوت كالملائكة واليوم الآخر والقدر خيره وشره، وسنوجز لك المعنى فيما يلى:

# • إلى أن يالله <u>:</u>

أن تومن بوحدانيته جَلَّ وعلا بأنَّه لا إله إلا هو مالك الملك والملكوت ورب كل شئ وإلاه كل شئ.. وخلق كل شئ وهو على كل شئ قدير، قيوم السموات والأرض لا تأخذه سنة ولا نوم، وهو الفعال لما يريد جَلَّ شأنه العظيم، وأن تؤمن بأسمائه تعالى وصفاته بلا تشبيه ولا تمثيل ولا تعطيل، ولكن كما أراد اللَّه تعالى وبالكيفية التى تليق به جَلَّ شأنه.

والباب التالي سيكون فيه التفصيل للإيمان باللَّه، فلا نطيل الآن.

## • إلى المؤنكة:

وهم نورانيون خلقهم اللّه تعالى لا مؤنثين ولا مذكرين، وهم معصومون من الخطأ والعصيان، وكل منهم على درجة واحدة من الطاعة همعصومون من الخطأ والعصيان، وكل منهم على درجة واحدة من الطاعة ﴿... لاّ يَعْصُونَ ٱللّهَ مَا أَمْرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤَمِّرُونَ ﴿ التحريم - ٦)، وهم أنواع شتى ودرجات لا نهاية له، وكل منهم له مقام معلوم: ﴿ وَمَا مِنّا إِلّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴿ الصافات - ١٦٤)، فمنهم ملائكة في الأرض، وملائكة في كل سماء، وملائكة بين الأرض والسماء، وملائكة حفظة للإنسان، وملائكة كاتبون لحسناته وسيئاته، وملائكة للنعيم وملائكة للجحيم، وملائكة حول العرش، وملائكة يحملون العرش، وملائكة معود، وملائكة ركوع حتى يوم القيامة، ولا نهاية لحصرها وسبحان من أحصاها نوعا وعددا.

وتأمل في آيات اللَّه ليزداد يقينك حيث يقول: ﴿ إِن كُلُّ نَفْسٍ لَّنَّا

عَلَيْهَا حَافِظُ ﴿ ﴾ (الطارق-٤) ، ﴿ لَهُ و مُعَقَّبَتُ مِّنُ بَيْن يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ـ تَحَفَظُونَهُ مِنْ أَمْر ٱللَّهِ ... ﴾ (الرعد-١١) (أي يحفظونه بأمر اللَّه تعالى)، ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ﴿ كِرَامًا كَتِبِينَ ﴿ ﴾ (الانفطار) (أي كاتبين لأعمالكم وأفعالكم) ، ﴿ وَهُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِه - ۖ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّىٰ إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ ﴾ (الأنعام - ٦١)، ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَهِكَةَ حَآفِّينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْش يُسَبِّحُونَ كِحَمْدِ رَبِّمْ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ ( الزمر-٧٥) ، ﴿ وَٱلْمَلَكُ عَلَىٰٓ أَرْجَآبِهَا ۚ وَتَحۡمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَبِذِ ثَمَنِيَةٌ ﴿ ﴾ (الحاقة -١٧)، ﴿ سَأُصْلِيهِ سَقَرَ ﴿ وَمَاۤ أَدْرَىٰكَ مَا سَقَرُ ﴿ لَا تُبْقِي وَلَا تَذَرُ ﴿ لَوَّاحَةٌ لِّلْبَشَرِ ﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴿ وَمَا جَعَلْنَآ أَصْحَبَ ٱلنَّارِ إِلَّا مَلَتَهِكَةً ... ﴾ (المدثر: ٢٦-٣١)، ﴿ وَنَادَوْاْ يَهُمَالِكُ لِيَقُضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم مَّكِثُونَ ﴾ (الزخرف -٧٧)، ( مالك هو خازن النار )، ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَّتِهِكَ تِهِ - وَرُسُلِهِ -وَجِبْرِيلَ وَمِيكُللَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُقُّ لِّلْكَفِرِينَ ﴿ ﴾ (البقرة-٩٨)، ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَٱسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفِمِّنَ ٱلْمَلَتِهِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ (الأنفال-٩) ، ﴿ وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتِكَةُ يَهُرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهُ ٱصْطَفَىٰكِ وَطَهَّرَكِ وَٱصْطَفَىٰكِ عَلَىٰ نِسَآءِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ يَهُرْيَمُ ٱقَنَّتِي لِرَبِّكِ وَٱسۡجُدِى وَٱرۡكِعِي مَعَ ٱلرَّاكِعِينَ ﴿ ﴾ (آل عمران) ، ﴿ إِنَّ

ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَدَمُواْ تَتَنَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلۡمَلَيۡضِكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ يَخُنُ أُولِيَآوُكُمْ فِي وَلَا تَخْزَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ يَكُمْ فِيهَا مَا اللَّمَا لَهُ اللَّهُ مُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى ٓ أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى ٓ أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى ٓ أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهُ عَونَ ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهُ عَونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَلَالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ ٱلَّذِينَ تَحۡمِلُونَ ٱلْعَرۡشَ وَمَنۡ حَوۡلَهُۥ يُسَبِّحُونَ بِحَمۡدِ رَبِّمۡ وَيُوۡمِنُونَ بِهِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعۡتَ كُلَّ شَىٰءٍ رَّحۡمَةً وَعِلْمَا بِهِ وَيَسۡتَغۡفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعۡتَ كُلَّ شَىٰءٍ رَّحۡمَةً وَعِلْمَا فَا عَفْور لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمۡ عَذَابَ ٱلْجَحِم ﴿ عَافُولُ ٢٠) فَٱعۡفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمۡ عَذَابَ ٱلْجَحِم ﴾ (غافر ٧٠)

فأنت ترى أنواعا شتى من الملائكة، كل له عمله، وكل له صلاته وتسبيحه، وكل له مقام معلوم، جَلَّ جلال اللَّه.

### • الإيمان بالكتب السماوية :

 ويقول في سورة الأعلى: ﴿ إِنَّ هَنذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ وَقَفَّيْنَا صُحُفِ إِبْرَ هِيمَ وَمُوسَىٰ ﴿ وَقَفَّيْنَا صُحُفِ إِبْرَ هِيمَ وَمُوسَىٰ ﴿ وَقَفَّيْنَا صَحُفُ اللهِ عَيسَى اللهِ عَرْيَمَ وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْإِنجِيلَ... ﴾ ، ويقول في سورة الإنسان: ﴿ إِنَّا نَخْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلًا ﴿ إِنَّا نَخْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلًا ﴿ إِنَّا نَحْنُ لَنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

فصحف إبراهيم أُنزلت على سيدنا إبراهيم أبى الأنبياء عليه السلام، والزبور أُنزل على سيدنا داود عليه السلام، والتوراة على سيدنا موسى عليه السلام، والإنجيل كان لسيدنا عيسى عليه السلام، القرآن كلام اللَّه تعالى المحفوظ بأمره تعالى والمنزَّل على سيدنا رسول اللَّه والقرآن الكريم هو الجامع الشامل التام الكامل، قراءته ذكر، والنظر فيه عبادة، والاستماع إليه عِبرُ ونور.

# ● إلج إمان برسل الله:

ورسل الله المعروفون لدينا هم خمسة وعشرون، وهم آدم، وإدريس، ونوح، وهود، وصالح، وإبراهيم، وإسماعيل، وإسحاق، ويعقوب، ويوسف، وشعيب، ولوط، وهارون، وموسى، وداود، وسليمان، وأيوب، وذو الكفل، ويونس، وإلياس، واليسع، وزكريا، ويحيى، وعيسى، وخاتمهم محمد و أجمعين، و أولو العزم منهم خمسة هم نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد.

ورسل اللَّه إلى الخلق كثيرون وقد قيل إن عددهم هو(٣١٧ أو ٣١٥) على اختلاف في الرأى، حيث أنَّ هناك رسلاً لم يقصصهم اللَّه علينا في كتابه الكريم حيث يقول في سورة النساء:﴿ وَرُسُلاً قَدُ قَصَصَننَهُمْ

# عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴿ اللهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴿ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وسيدنا إدريس أُرسل إلى أهل مِصْرَ ويسمى بأبى الفراعنة وإليه يُنْسَبُ علم الفلك والهندسة وذكر ابن كثير أنَّ له اسما آخر وهو أخنوخ وقيل أنه هرمس الفراعنة وقيل إنه إلياس والأنبياء كثيرون وقيل إن عددهم مائة وأربعة وعشرون ألف نبي، والنبي هو من نبئ في نفسه ولم يرسل إلى قوم، والرسول نبى أرسل إلى قومه، فكل رسول نبى وليس كل نبي رسولا، وقد يوجد أكثر من نبي في زمن واحد، وكذلك أكثر من رسول في زمن واحد، وكل رسول إلى قومه، أمّا رسول اللّه محمد والإنس، ولكل زمان عليه العالمين، والجن والإنس، ولكل زمان ومكان، يقول تعالى في سورة (سبأ-٢٨) :﴿ وَمَاۤ أَرۡسَلۡنَكَ إِلَّا كَآفَّةً لِّلنَّاس بَشِيرًا وَنَذِيرًا... ﴾، وقوله تعالى في سورة المائدة -٣: ﴿... ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ... ﴾، ويقول في سورة (الأنبياء – ١٠٧): ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَلَمِينَ ۞ ﴾ و قوله في سورة الحجر: ﴿ إِنَّا خَنْ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لِ خَيفِظُونَ ﴿ ﴾، يدل على أنّ دين محمد عليه هو الدين الكامل، والنعمة التامّة، والمحفوظ من عند اللَّه تعالى من أي تغيير أو تحريف أو تبديل، والصالح لكل العالمين (آل عمران-٨٥): ﴿ وَمَن يَبْتَعْ غَيْرَ ٱلْإِسْلَمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ... ﴾، فالإسلام هو الدين الشامل الكامل الذي ارتضاه الله تعالى لعباده حتى قيام الساعة.

## • الإيمان باليوم الأكر:

وهو يوم البعث والنشور، يوم القيامة، يوم الحسرة، يوم الفزع الأكبر، يوم تضع كل ذات حمل حملها وترى الناس سكارى وما هم بسكارى ولكن عذاب اللَّه شديد، يوم يجعل الولدان شيبا، يوم يقوم الناس لرب العالمين، اللَّهم أظلنا تحت عرشك في هذا اليوم العظيم واجعلنا مع حبيبك المصطفى على غير خزايا ولا نادمين، وأوردنا حوضه، واسقنا بكأسه، واجعله فينا شافعاً مشفعاً يا رب العالمين، كرما منك وجودا وإحسانا على عبيدك المقرين بذنوبهم المعترفين بعجزهم عن ذكرك وعبادتك ولا حول ولا قوة إلا بك يا رب العالمين لا إله إلا أنت سبحانك إنى كنت من الظالمين.

فى هذا اليوم العظيم، يحشر الناس لرب العالمين، ويقوم الروح والملائكة صفاً لا يتكلمون إلا من أذن له الرحمن وقال صوابا، يوم تخشع الأصوات للرحمن فلا تسمع إلا همسا، يوم يضع الله تعالى الموازين القسط للحساب، فلا تغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصتها ووزنتها وإن تكن مثقال حبة من خردل، فمن عمل مثال ذرة خيرا يره، ومن عمل مثقال ذرة شرا يره، وإن تك حسنة يضاعفها الله تعالى ويؤت من لدنه أجرا عظيما، فمن أوتى كتابه بيمينه فسوف يحاسب حسابا يسيرا وينقلب إلى أهله مسرورا، وأمًا من أوتى كتابه وراء ظهره فسوف يدعو ثبورا ويصلى سعيرا، يوم يأتى الله تعالى بأعمال البشر حاضرة شاهدة متكلمة، فلا يُقْبَلُ منها إلا ما كان خالصا لوجهه الكريم، وكل إنسان له ميزانه على قدر علمه وعقله وإخلاصه ونعم الله عليه في الدنيا، فمن الحسنات ما هي مردودة على وجه صاحبها، ومنها ما هي بعشر، ومنها ما هي بسبعمائة ضعف، والله يضاعف لمن يشاء، فكم من عمل قليل خَلُص لوجهه تعالى ينميه الله بفضله ويزكيه ويطهره ويربيه للعبد حتى يدخله وجهه تعالى ينميه الله بفضله ويزكيه ويطهره ويربيه للعبد حتى يدخله

الجنة، فالرجل الذي سقى الكلب شربه ماء، ادخله اللَّه بها الجنة، وما أهونه من عمل وما أعظمه من أجر، وينصب الصراط على جهنم، أدقَّ من الشعرة وأحدُّ من السيف، فمن الناس من يمر عليه إلى الجنة بسرعة البرق، ومنهم من يجرى عليه، ومنهم من يحبو، ومنهم من تتناوله كلاليب جهنم التي نصبت على جانبي الصراط تسحب الكفار والفاسقين إلى جهنم، وهي لها زفير وشهيق وماذا تقول في وصف جهنم والعياذ بالله بعدما ذكره الله تعالى في كتابه الكريم!!! وماذا تقول في وصف الجنة بعد وصف الله تعالى لها في كتابه الكريم !!! وما هذه الأوصاف المذكورة الالتقريب المعاني إلى النفس البشرية، فهي لا تعلم إلا ما تلمسه وتحس به من أمور الدنيا فجاءت الأوصاف في القرآن الكريم علي حسب ما تعود الناس في دنياهم من مظاهر العذاب أو مظاهر النعيم، ولكن الأمر أكبر من هذا وأعظم، ألا ترى إلى قول رسول اللَّه ﷺ عن الجنة كما رواه عبد اللَّه بن عباس " فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر "!!! أي حتى ما يخطر ببالك أو منتهى تصورك بالنعيم ومذاقه لا يساوي شيئا بجوار نعيم الجنة الحقيقي، فلا الحور العين كالنساء، ولا الأنهار كالأنهار ولا العسل كالعسل ولا اللبن كاللبن، وإن اتفقت المسميات فما أبعد الجواهر، وما أبعد التشابه بين شهوات الدنيا ونعيم الآخرة، وروى ابن عباس عن رسول الله على قوله "ليس في الجنة شئ مما في الدنيا إلا الأسماء " وروى البخاري ومسلم عن أنس بن مالك رضى الله عنه قول رسول الله " ولو أطلعت أمرأة من نساء أهل الجنة إلى الأرض لملأت ما بينهما ريحاً ولأضاءت ما بينهما " وصدق رسول الله على الاسم هو الاسم ولكن ما أبعد الموصوف عن المعروف، وجلَّ جلال الله.

ورغم هذا فإن العقل البشرى الذى يريد الجنة وما فيها من عنب ورمان وحسان، فسوف يجد بفضل اللَّه تعالى عنبا ورمانا وحسانا كما وعده

ربه، ووعده الصادق، فإن لهم فيها ما يشتهون، ومن أصدق من اللَّه قيلاً!!!

ويقول الله والله ويقول الله ويقول الله ويقول ويقول

والجحيم كذلك والعياذ باللَّه، مهما قيل في عذابها فهي أشد وأنكى وفوق ما يدرك البشر

وبين عشاق النعيم واهل الجحيم تجد قوما آمنين يوم القيامة يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم، لا يحزنهم الفزع الاكبر وتتلقاهم الملائكة مبشرين ومرحبين، لا ينظرون إلى جنة ولا نار، ولكنهم عبدوا الله تعالى حباً في الله ولم يريدوا إلا وجهه الكريم ولكل امرئ ما نوى، أولئك رجال يحبهم ويحبونه، لا يريدون سواه ولا ينظرون لغيره، ويساقون إلى الجنة بالسلاسل ويقولون لا ندخل حتى نرى ربنا، الله أكبر الله أكبر، والذين آمنوا أشد حباً لله.

﴿... ذَالِكَ خَيْرٌ لِّلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَّهِ ... ﴾(الروم-٣٨)، ﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوٰةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ مُ الْكَهْفَ - ٢٨)، فافهم.

روى الطبرانى عن أبى أمامة وروى أبو نعيم عن أبى هريرة قوله العلم المنافق الملاسل وهم كارهون"، عجبت لأقوام يساقون إلى الجنة في السلاسل وهم كارهون"، وروى أحمد والبخارى وأبو داوود عن أبى هريرة قوله العجب ربنا من قوم يعادون إلى الجنة في السلاسل"، وروى أحمد والطبراني عن

سهل بن سعد قول رسول اللَّه ﷺ " ضحكت من ناس يأتونك من قبل المشرق ويساقون إلى الجنة وهم كارهون" في أحاديث كلها صحيحة.

ثم الجنة جنات، فمنها الفردوس الأعلى، ومنها عليون، ومنها جنة النعيم، وجنات عدن، وجنات الخلد، والمأوى، ومنها واحدة فقط هي التي يدخلها العبد بعمله، امّا الباقيات فبفضل اللَّه تعالى ورحمته، وهذا يفسر قول رسول اللَّه عنها "لذى رواه البخارى ومسلم عن عائشة رضى اللَّه عنها "لن يدخل أحدكم الجنة بعمله، قالوا ولا أنت يا رسول اللَّه، قال ولا أنا إلا أن يتغمدنى اللَّه تعالى رحمته" فجنة واحدة للعمل، وجنان أخرى لفضل اللَّه تعالى فافهم.

والنار كذلك درجات فمنها سقر، ومنها سجين، ومنها ويل، ومنها الجحيم ويكفينا ما ورد في وصفها في كتاب اللَّه تعالى.. فالحساب حق، والجنة حق، والنار حق، والصراط حق، والميزان حق وأشهد أن لا إله إلا اللَّه أن محمداً رسول اللَّه صدقاً، ولتعلم أن العذاب والنعيم إنما يكونان للروح والجسد معاً، فالأحياء تبعث يوم القيامة والنفوس تزوج بالحسد.

وانظر إلى ما وصف اللَّه به بعض مشاهد يوم القيامة في القرآن الكريم حيث يقول في سورة ق:

إِلَهُا ءَاخَرَ فَأَلَقِيَاهُ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلشَّدِيدِ ﴿ قَالَ قَرِينُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَلِ بَعِيدٍ ﴿ قَالَ لَا تَخْتَصِمُواْ لَدَى وَقَدَ أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَلِ بَعِيدٍ ﴿ قَالَ لَا تَخْتَصِمُواْ لَدَى وَمَآ أَنَا بِظَلَامِ لِلْعَبِيدِ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِٱلْوَعِيدِ ﴿ مَا يُبَدَّلُ ٱلْقُولُ لَدَى وَمَآ أَنَا بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدِ فَي مَا يُعَدِر فَي مَا يُعَيدِ فَي مَا يَعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ فَي اللَّهَ وَلَا يَعْ مَن فَولُ لِحَهِمْ مَا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزيد ﴿ اللَّهُ الللللللَهُ اللَّهُ اللَّه

ويقول في سورة الغاشية : ﴿ هَلْ أَتَنكَ حَدِيثُ ٱلْغَشِيةِ ﴿ وُجُوهُ يَوْمَبِذٍ خَشِعَةُ ﴿ عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ﴾ تَصْلَىٰ نَارًا حَامِيَةً ﴾ تُسْقَىٰ مِنْ عَيْنٍ ءَانِيَةٍ ﴾ تَانِيَةٍ ﴾ تَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ﴾ تَصْلَىٰ نَارًا حَامِيَةً ﴾ تُسْقَىٰ مِنْ عَيْنٍ ءَانِيَةٍ ﴾ تَانِيَةٍ ﴾ تَانِيَةٍ ﴾ تَانِيَةٍ ﴾ تَانِيَةٍ ﴾ وُجُوهُ يُومَيِذٍ نَاعِمَةُ ﴾ لَا يُسْمَعُ فيهَا لَا يَعْنَى مَالَّا يَسْمَعُ فيهَا لَا يَعْنَةُ ﴾ فيها مُرُرُّ مَّرْفُوعَةُ ﴾

#### ويقـول تعالى في سورة (طه- ٩٩ : ١١٢) :

﴿ كَذَٰ لِكَ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنَ أَنْبَآءِ مَا قَدْ سَبَقَ ۚ وَقَدْ ءَاتَيْنَكَ مِن الْدُنَّا ذِكْرًا ﴿ كَذَنَا ذِكْرًا ﴿ مَنَ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ مِ يَحْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِيَهُ وِزْرًا ﴿ اللَّهِ مَلْ فِيهِ وَ وَسَآءَ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَهُ جَمْلًا ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَلِدِينَ فِيهِ وَسَآءَ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيهَمَةِ حِمْلًا ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ وَكَنشُرُ ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَبِدِ زُرُقًا ﴿ يَتَخَفَتُونَ كَا بَيْنَهُمْ إِن لَّبِثْتُمْ إِلَّا وَخَشُرُ ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَبِدِ زُرُقًا ﴿ يَتَخَفَتُونَ كَا بَيْنَهُمْ أَنِ لَيْتَتُمْ إِلَّا عَنْمُ اللَّهُ مُ طَرِيقَةً إِن لَّبِثْتُمْ عَمْرًا ﴿ عَنْ لَنُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَّبِثْتُمْ

#### ويقول جَلَّ شأنه في سورة النبأ:

﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِ ٱلصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفْوَاجًا ﴿ وَفُتِحَتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتْ مِرْصَادًا أَبُوابًا ﴿ وَفُيْرَتِ ٱلْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ﴿ إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَادًا ﴿ إِللَّا عَنِينَ مَعَابًا ﴿ فَكَانَتْ مِرْصَادًا ﴾ لِلطَّغِينَ مَعَابًا ﴿ لَيَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَي لِلطَّغِينَ مَعَابًا ﴿ لَيَ لَينُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَرَابًا ﴾ لِلطَّغِينَ مَعَابًا ﴿ لَي لَينُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَرَابًا ﴾ للطَّغِينَ مَعَابًا ﴿ وَعَسَّاقًا ﴿ جَزَآءٌ وِفَاقًا ﴾ إِنَّهُمْ كَانُواْ لَا شَرَابًا ﴾ وَكُلَّ شَي إِنَّهُمْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ﴿ وَكُلَّ شَي وَكُلَّ شَي وَكُلَّ شَي وَكُلَّ شَي وَكُلُّ شَي وَكُلُّ شَي وَكُلُ شَي وَكُلُ شَي وَكُلُ سَعَى وَكُلَ شَي وَكُلُ سَعَى وَلَا عَنَالًا ﴾ وَكُلُ سَعَادًا ﴿ وَلَا كِنَابًا ﴿ وَلَا كِنَابًا ﴿ وَلَا كِنَالِهُ وَكُوا عِبَ أَتْرَابًا ﴾ وَكُلُ عَطَآءً حِسَابًا ﴾ وَكُوا عَلَ اللّهُ وَا وَلَا كِذَابًا ﴾ وَكُوا وَلَا كِذَابًا ﴿ مَنَ رَبِكَ عَطَآءً حِسَابًا ﴾ فَي الْغُوا وَلَا كِذَابًا ﴿ مَا لَا عَمَا لَا عَمْ اللّهُ عَلَاءً حِسَابًا ﴾ في المَعْونَ فَي الْغُوا وَلَا كِذَابًا ﴿ فَلَا مَا رَاءً مِن رَبِكَ عَطَآءً حِسَابًا ﴾ في المُعْونَ عَلَا اللّهُ وَلَا كَذَابًا فَي مَرَاءً مِن رَبِكَ عَلَاءً حِسَابًا ﴿ فَكُوا وَلَا كِذَابًا هَا وَلَا كِذَابًا هَا مَا اللّهُ اللّهُ وَلُولُ مِنْ رَبِّكُ عَلَاءً عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### الإيمان بعكاب القبر ونعيمه :

وهـو مـن الإيمـان باليوم الآخـر، وهـو حـق ثابـت تـواترت بـه الأحاديث الشريفة حيث ذكر البخارى أنّه كان على يستعيذ من عذاب القبر ومن شتات الأمر ومن شر فتنة المحيا والممات، وعندما مر على على قبرين قال إنهما يعذبان وما يعذبان في كبير أمّا الأول فإنه كان لا يستبرئ مـن بولـه، وأما الأخر فإنه كان يمشى بالنميمة بـين الناس، وقال على "القبر إمّا روضة من رياض الجنة وإما حفرة من حفر النار "أوكما قال رسول الله على فيما رواه الترمذي.

#### ويقول تعالى في سورة الواقعة:

﴿ فَلُولاً إِذَا بَلَغَتِ ٱلْحُلُقُومَ ﴿ وَأَنتُمْ حِينَبِنِ فِي وَخُنُ اللّهِ مِنكُمْ وَلَكِن لا تُبْصِرُونَ ﴿ فَلُولاً إِن كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴾ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لا تُبْصِرُونَ ﴿ فَلُولاً إِن كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴾ تَرْجِعُونَهَا إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَأَمّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴾ فَرَقَ تُ وَرَخُانٌ وَجَنّتُ نعِيمٍ ﴿ وَأُمّا إِن كَانَ مِنَ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴿ فَسَلَمُ لَلّهُ مِنْ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴾ فَسَلَمُ لَكُ مِنَ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴿ فَسَلَمُ لَكُ مِنَ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴾ فَسُلَمُ لَكُ مِنَ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴿ وَأُمّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِّبِينَ ٱلضَّالِينَ ﴾ فَنُرُلُ مِنَ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴾ فَنُرُلُ مِنَ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴿ وَاللّهَ إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِّبِينَ ٱلضَّالِينَ ﴾ فَنُرُلُ مِنَ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ ﴾ وتَصليعَ حَيمٍ ﴿ وَأُمّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِّبِينَ ٱلضَّالِينَ ﴾ فَنُرُلُ مِنْ مَمِيمٍ ﴿ وَتَصليعَ حَيمٍ ﴿ وَأُمّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِّبِينَ ٱلْمُو حَقُ ٱلْيَقِينِ ﴾ فَنُرُلُ مِنْ مَمِيمٍ ﴿ وَتَصليعَ حَيمٍ ﴿ وَاللّهُ إِنَ هَنَهُ مِينَ أَمْمِينٍ فَي وَتَصليعَ عَيمٍ فَي إِنَّ هَنذَا هَمُو حَقُ ٱلْيَقِينِ فَي فَسَبّحَ بِٱسْمِ رَبِكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ فَسَبْحَ بِٱسْمِ رَبِكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ فَصَالَعُمْ ﴿ فَاللّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَسْمَرَعِ فَالْمُ الْعُظِيمِ ﴿ فَي عَلَيْ فَالْمُ اللّهُ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ مِنْ فَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيمٍ فَي اللّهُ فَالْمُ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ مِنَ اللّهُ عَلَيْهِ مَلْ عَلَى مَا عَلَيْهِ مِنْ أَنْ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ مَنْ أَلِكُ مِنْ أَلَا عَلَيْهِ مِنْ أَلَا عَلَيْهِ مِنْ أَلَا عَلَيْهِ مِنْ أَلَيْهِ مَا عَلَى مِنْ أَلْمُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ عَلَى الللّهُ عَلَيْهِ مَنْ أَلِي عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ مَلْمُ عَلَيْهِ مَا عَلْمُ عَلَيْهُ مُنْ مُنْ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مُعَلِي اللْعَلَيْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَا

وواضح أن هذا الوعد والوعيد إذا بلغت الروح الحلقوم، وهي لحظة انفصال الروح عن الجسد، أى لحظة الموت، ففيها تنكشف الحقائق ويدرك ما لا يقال، ويقول تعالى في سورة محمد: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ ٱلۡمَلَيۡإِكَةُ يَضۡرِبُورَ لَ وُجُوهَهُمۡ وَأَدۡبَرَهُمۡ ﴿ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

و يقول الله تعالى عن آل فرعون في سورة غافر: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَهُا غُدُوًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْ خِلُوۤا ءَالَ فِرْ عَوْنَ لَعُرَضُونَ عَلَهُا غُدُوا وَعَشِيّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْ خِلُوٓا ءَالَ فِرْ عَوْنَ الغدو أَشَدٌ ٱلْعَذَابِ ﴿ عَلَى النارِ فَى الغدو والعشى إنَّما يكون قبل أن تقوم الساعة.

ذلك أن الميت إذا انفصلت روحه عن جسده فكل منهما يصير إلى ما كان منه، الجسد إلى التراب، والروح إلى عالمها، ولا تنقطع صلتها بالجسد حتى وإن تقطع إربا أو تحول إلى رماد وغازات، وهذه الأرواح تعود إلى مكان، لا هو من الدنيا فقد انقطعت صلتها بها بموت الجسد ولا هو في الآخرة، فإن الآخرة لم تحن بعد، فهذا المكان له وجهان، وجه إلى الآخرة، ولذلك يسمى "برزخاً"، والبرزخ في اللغة هو الشئ ذو الصفتين المختلفتين، كالبرزخ بين البحر المالح ماؤه والبحر العذب ماؤه، فحيث التقاء البحرين، والمائين العذب والمالح يسمى برزخاً.

فبرزخ الأرواح يشرف على الجنة والنار أى الآخرة، ويشرف على الدنيا، فالروح إذا أشرفت من البرزخ على النعيم أحس الجسد بذلك، واذا أشرفت على الجحيم شعر الجسد بذلك، ومن هنا كان عذاب القبر أو نعيمه، ولا تسل عن الكيفية والتفاصيل فإن ذلك من عوالم الملكوت وعالم الروح ولا يدرك بالعقل البشرى المجرد، ولقد قيل ان نسبة اتساع البرزخ إلى الدنيا كنسبة اتساع الدنيا إلى رحم الأم.

ولقد قال وضع فى حديثه كما رواه البخارى "إن العبد إذا وضع فى قبره وتولى عنه أصحابه وإنه ليسمع قرع نعالهم، أتاه ملكان فيقعدانه فيقولان له: ما كنت تقول فى هذا الرجل – محمد وقعدك من الله ورسوله فيقال له انظر إلى مقعدك من النار قد

أبدلك اللَّه به مقعدا من الجنة فيراهما جميعا، وأما المنافق أو الكافر فيقولان له: ما كنت تقول في هذا الرجل؟ فيقول لا أدرى كنت أقول ما يقول الناس فيقال له: لا دريت ولا تليت ويضرب بمطارق من حديد فيصيح صيحة يسمعه من يليه غير الثقلين " (أي غير الأنس والجن).

وقد ورد أن السنة في زيارة القبور هي أن تلقى السلام عليهم وتترحم عليهم في دعائك.

روى عن ابن أبى الدنيا وابن عبد البر عن السيدة عائشة رضى اللّه عنها قالت: قال رسول اللَّه ﷺ " ما من رجل يزور قبر أخيه ويجلس عنده إلا أستأنس به ورد عليه حتى يقوم "

ولولا أن الميت يشعر ويحس لما كان من السنة إلقاء السلام عليه، بل إن رسول الله في يقول "إن الميت يعرف من يغسله ومن يحمله ومن يدليه في قبره "رواه أحمد، لذلك يقول في عندما سئل هل يسمع الموتى وذلك عندما كان يخاطب قتلى المشركين في غزوة بدر فقال "إنهم لأسمع إلى منكم "كما رواه مسلم عن عمر ابن الخطاب ويقول في: "إن الميت ليسمع قرع نعال مشيعيه.."، كما ذكره ابن المبارك عن عبدالله بن عمير وقد ورد عن كثير من الصحابة ومنهم سيدنا المبارك عن عبدالله لهم ساعة بعد الدفن على قدر نحر جزور وتفريق يحبونهم ليستغفروا الله لهم ساعة بعد الدفن على قدر نحر جزور وتفريق لحمه، حتى يأتنس بهم خلال سؤال الملكين، وقدوتهم في هذا هو سيدنا رسول الله في حيث قال للمشيعين بعد الدفن "استغفروا لأخيكم وسلوا له التثبيت فإنه الآن يُسأل.." كما رواه الحاكم وابو داود.

ويروى الترمذى عن أبى سعيد فى الحديث الصحيح قوله ﷺ "فإذا دفن العبد المؤمن قال له القبر مرحبا وأهلا أمّا إن كنت لأحب من يمشى على ظهرى إلى، فإذا وليتك اليوم وصرت إلى فسترى صنيعى

بك، فيتسع له مد بصره ويفتح له باب إلى الجنة ".

فبعد السؤال، يوسع للميت في قبره، ويفتح له فيه باب إلى الجنة إذا كان عمله صالحا، ويضيق عليه في قبره، ويفتح له باب إلى النار إن كان غير ذلك والعياذ بالله، ويعرض عليه مقعده من الجنة أو النار غدوا وعشياً كما ورد في الحديث.

وقد أوحى اللَّه إلى الأرض ألا تأكل أجساد الأنبياء، كما قال على الله وغيرهم.

وقيل أن الأرض لا تأكل جسد قارئ القرآن المحتسب، أمّا الروح فهى على قدر صلاحها ومعرفتها بربها جَلَّ شأنه، فعلى قدر علمها باللَّه وحبها له تكون منطلقة في عالم البرزخ تزور وتزار وتروح وتجئ، أمّا إذا كانت غير ذلك فإنما تلعب بها الشياطين كما يلعب الصبيان بالكرة، وروى الإمام أحمد ومسلم عن أبى هريرة قول الرسول الله "الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر " فكيف ترى أنت من انطلق من سجنه وانفك عن أسره !!! ذلك أن النفس النقية الصالحة كان الجسد يعوقها عن الانطلاق قبل الموت بحكم ماديته، امّا وقد تخلصت من القيود البشرية فلها حرية اكبر وطاقة أعظم.

والكلام في هذا الأمر جد خطير وفيه من الأسرار الكثير، وخلاصة قولنا فيه، أنَّهُ من الضروري الإيمان بعذاب القبر ونعيمه، والبعث منه يـوم القيامة.

وليس المهم أن يكون الميت قد دفن في قبر، فإن من أكلته الوحوش أو الأسماك أو مات محترقا وغير ذلك يحاسب أيضا في قبره، ويكون قبره إما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار، وإن من خلقه وسواه وعدله قادر جَلَّ شأنه على أن يجمعه ويجمع ذرات جسده من كل مكان ويسوى بنانه ويسأله ويعذبه أو ينعمه، جَلَّ جلال اللَّه

القادر، ألا ترى ان كل خلية فى جسدك فيها صفاتك الوراثية الخاصة بك كأنها مختومة بختم خاص، فذرات جسدك معروفة حتى ولو تفرقت فى كل اتجاه.

ولا تظن أن عذاب القبر أو نعيمه هو شئ مادى نستطيع رؤيته أو الإحساس به، فذلك محال لأنه من عوالم الملكوت، وعوالم الملكوت كما سبق القول لا تدرك إلا بالنفس وقواها الداخلية وليس بالحس المشترك ولا الأحاسيس البشرية، فشتان ما بين عالم الملك و عالم الملكوت وإذا أردت مثالا بسيطا للعذاب والعقاب في القبر، فانظر إلى حالك أثناء النوم وكيف ترى مناما طيبا فتقوم هنئ النفس راضي البال مستريحا مطمئنا، وكيف ترى مناما مزعجا في دقائق قصيرة فتقوم من نومك صارخا مجهدا مكروبا متألما، بل وتحمد الله تعالى على يقظتك مما كان معك خلال نومك، فهذا مثل بسيط يضربه الله تعالى لك لتوقن بالعذاب والنعيم بعد الموت.

يقول و الحديث المتفق عليه "يتبع الميت ثلاثة، أهله وماله وعمله، فيرجع اثنان ويبقى واحد، يرجع أهله وماله، ويبقى عمله".

وفى مسند الأمام أحمد أنه والله النه الميت إذا وضع فى قبره إنه يسمع خفق نعالهم حين يولون عنه – فإن كان مؤمنا كانت الصلاة عند رأسه والصيام عن يمينه، والزكاة عن شماله، وكان فعل الخيرات من الصدقة والصلة والمعروف والإحسان عند رجليه" إلخ. الحديث.

ونشير هنا إلى نقطة جوهرية هي أنَّ الماديات في عالم المادة تظهر في صور معنوية في عوالم الملكوت، كما أنَّ المعنويات في عالم المادة تتجسد في العوالم الأخرى.

فالصلاة والصيام والأفعال الصالحة تتمثل في القبر بصور لها كيان وتدافع عن صاحبه في قبره وتشهد له..

كما أنَّ أماكن الوضوء للمسلم تصبح نورا يوم القيامة، ولذلك تسمى الأمّة المحمدية بالغر المحجَّلين من غرة الوجه والتحجيل في الأيدى والأرجل من أثر أنوار الوضوء.

وتلاحظ كذلك أن ثواب الأعمال والطاعات في الدنيا يختلف في الآخرة تبعا لاختلاف أنواعها، فغرسُ الجنة كما يقول سيدنا إبراهيم لرسول اللَّه الله الإسراء والمعراج هو: سبحان اللَّه والحمد للَّه ولا إله إلا اللَّه واللَّه أكبر ولا حول ولا قوة إلا باللَّه، كما يبشِّر الله من غدا إلى المسجد أو راح إليه أنَّ اللَّه سبحانه يبني له بيتا في الجنة كلما غدا أو راح، وثواب الصائمين أن يدخلوا الجنة من باب مخصوص بهم يسمى الريان.

ومن هذا ترى أنّ لكل عمل ثمرة مختلفة، فأنت في الحقيقة بعملك الصالح تزرع في الجنة واللَّه تعالى يباركه ويزكيه وينميه ثم تتنعم به.

وحيث إن أعمال البر لا تتناهى فى التنوع ودرجات الإخلاص فيها، فكذلك نعم الجنة لا تتناهى فى النوعية والدرجات، وسبحان المنعم على عبيده المتفضل عليهم بالهداية والتوفيق للخير فى الدنيا، ثم بالثواب وحسن الجزاء فى الآخرة.

ويقول تعالى فى سورة (إبراهيم-٢٤: ٢٧) ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللّهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴿ تُوَيِّ أَكُلُهَا كُلِمَةً طَيِّبِةً أَصْلُهُا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴿ تُوَتِي أَلْكُ اللَّهُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ كُلَّ حِينٍ بِإِذِن رَبِّهَا وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ كُلَّ حِينٍ بِإِذِن رَبِّهَا وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ وَمَثَلُ كُلُمةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ آجَتُثَتْ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَارٍ ﴿ وَمَثَلُ كُلُمةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ آجَتُثَتْ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَارٍ ﴿ يَكُنَّ مِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا يَشَاءُ ﴿ اللّهُ مَا يَشَاءُ ﴿ إِللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللل

وأفهم منها ان الكلمة الطيبة هي قول " لا إله إلا الله " أصلها ثابت في قلب المؤمن وهو على الأرض وفرعها في السماء، عند الله، تؤتى أكلها كل حين، من ثمار الجنة ونعيمها، بإذن ربها، بفضله وجوده وتزكيته ورضاه ويثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت، وهو التوحيد له جَلَّ شأنه في الحياة الدنيا، وفي الآخرة، عند سؤال الملكين في القبر.

ولا حظ ان كل أفعال الخير في الدنيا تتحول إلى أنواريوم القيامة وبعد الموت: ﴿... يَوْمَ لَا يُخْزِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وَنُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْرَ لَأَيْ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتْمِمْ لَنَا نُورَنَا وَاعْفِرْ لَنَا أَنْ التحريم - ٨)

والنور هو نور المعرفة بالله تعالى، فافهم.

فالمؤمن في نور، والكافر في ظلام وعمى، وهل هناك أعلى وأجل وأعظم من معرفة اللَّه تعالى !!!

واعلم أن لا أحد من خلق اللَّه تعالى يستطيع أن يأتى فى حياته بكل أنواع البر والطاعات كما أمر اللَّه تعالى فى كتابه وسنة رسوله هُ الله على أنواع البر والطاعات كما أمر اللَّه هُ تعالى في كتابه وسنة رسول اللَّه الله على ميسر لما خلق له، إلا رسول اللَّه هُ أنهو الإنسان الكامل والعبد الخالص للَّه تعالى الذى أفعاله وأقواله وأحواله بلْ وأنفاسه كلها عبادة خالصة للَّه تعالى، فلا يغفل عن اللَّه طرفة عين ولا اقل من ذلك.

لذلك كان من البدهي ان تكون " الوسيلة " – وهي درجة في الجنة لا تنبغي أن تكون إلا لعبد من عباد اللَّه كما يقول الله الله عليه الصلاة والسلام من دون البشر، ومن مثل محمد !!!.

ومن في مثل أدبه، وخلقه، وعلمه، وعبادته على الله الله تعالى أعلم..

#### • الإيمان بالقكر كيره وشره:

والقدر هو أمر الله تعالى وأحكامه الجارية على الموجودات، فهو سبحانه وتعالى القاهر فوق عبده، وهو الفعال لما يريد، وهو اللطيف لما يشاء، وهو جَلَّ شأنه الغالب على أمره، فلا ينفذ في ملك الله إلا ما أراده الله، ولا يكون في كونه إلا ما شاء الله.

يروى أحمد والترمذي عن ابن عمرو رضى اللَّه عنه قول رسول اللَّه ﷺ " قدر اللَّه المقادير قبل أن يخلق السموات والأرضين بخمسين ألف سنة "

فما شاء اللَّه كان وما لم يشأ لم يكن، وكل شئ عنده بمقدار وكل شئ عنده في كتاب مبين.

واعلم أن اللوح المحفوظ هو الشامل الجامع لكل علوم الكائنات الموجودات والمخلوقات وما كان وماسيكون إلى يوم الدين من الأفعال والأقدار، مكتوب بالقلم، أى قلم القدرة الإلهية، والإرادة العالية، فلا القلم كالقلم ولا اللوح كاللوح، تعالى الله عما نقول علوا كبيرا.

ولتبسيط الأمر، فإنك وأنت بشرى، إذا أردت ان تسجل فى أمر ما خواطرك أو أوامرك فإنك تكتبه على قرطاس من الورق أو لوح كتابة، وتسجلها بمداد وقلم وتكتبها بحروف وكلمات.

وهذه الحروف والكلمات ليست هي عين ما تريد، ولكنها دالة فقط على ما تريد، فهي وسيلة لإظهار ما تريد ليعرف غيرك ما تريد حيث يقرأ قرطاسك ويفهم حروفك وكلماتك، ألا ترى إلى المهندس يرسم على الورق صورة المنزل، فإذا نظرت إلى اللوحة فهمت أنّه منزل كبير أو صغير وعلمت مساحته وعدد طوابقه، ونوع بنائه وزخرفة حجراته، إلى آخره، ولكن هل ما تراه على الورق مرسوما بالقلم، هو نفسه ما تراه

عندما يقام هذا المنزل بناء زخرفة وتركيب!!!. الرسم موجود مستقل على الورق، والمنزل القائم موجود آخر، وليس عينه، بل إنَّ لهذا الرسم وجودا آخر في خيال راسمه قبل أن تضعه على الورق، فافهم الإشارة.

و للَّه المثل الأعلى تعالى اللَّه عما نقول عُلُوًّا كبيرا، فلا الكتابة هى الكتابة، ولا القلم هو القلم ولا اللوح هو اللوح. يقول تعالى فى سورة القمر: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَنَهُ بِقَدَرِ ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَنَهُ بِقَدَرِ ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَنَهُ بِقَدَرِ ﴿

ويقول في سورة (الحجر-٢١): ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ رَوَمَا نُنَزِّلُهُ رَ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعْلُومِ ﴿ ﴾ ، ويقول في سورة (التوبة-٥١): ﴿ قُل لَن يُصِيبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا.... ﴾

ويأمرنا ﷺ "أن نطلب حوائجنا بعزة النفس فإن الأمور تجرى بالمقادير" كما رواه ابن عساكر عن عبد اللَّه بن بسر، ويقول ﷺ لسيدنا عبد اللَّه بن عباس "رفعت الأقلام وجفت الصحف ".

فالقضاء والقدر هما أمور يبديهما اللَّه تعالى فى الكون فتحدث كما أراد اللَّه تعالى لها، وهو طبيب العباد جَلَّ شأنه كما ورد فى الاحاديث الخاصة بالقضاء والقدر، ولو أن الأنس والجن والأولين والآخرين قاموا فى صعيد وأحد وسأل كل منهم ربه ما يريد فأعطاه اللَّه تعالى مسألته ما نقص ذلك من ملكى شيئا إلا كما ينقص المخيط من ماء البحر إذا غمس فيه كما ورد فى الحديث القدسى المشهور، ولكن اللَّه ينزل بقدر ما يشاء.

فاعلم ان كل ما يصيبك هو خير لك، ولطف من اللَّه تعالى بك، ورحمة عليك، ولكنك بعقلك المحدود وتفكيرك السطحي لا تعرف ما يضرك وما ينفعك، اللَّهم إلا إذا نظرت وحكمت بنور شرع اللَّه تعالى ونور هداه.

يقول تعالى فى سورة (الشورى-٢٧): ﴿ وَلَوْ بَسَطَ ٱللَّهُ ٱلرِّرْقَ لِعِبَادِهِ لَعِبَادِهِ لَعِبَادِهِ لَعَبَادِهِ لَبَغُواْ فِى ٱلْأَرْضِ وَلَكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَآءُ ۚ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ لَعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ هَى ﴾، والرزق هو كل شئ يأتيك، فالمال رزق والصحة رزق والبنون رزق والعلم رزق وكل ما يأتيك من اللَّه تعالى رزق لك.

فالرضا بالقضاء أساس عظيم من أسس الإيمان باللَّه تعالى وصفاته، أمّا ما يصيبك من سيئة فمن نفسك، إمّا بشهواتك، وإما بسوء تقديرك للأمور، فالخير كله من اللَّه تعالى، والشر كله من عندك بأمر اللَّه تعالى، فطهِّر نفسك وزكها وارتق بها إلى ملكوت السموات فلا ترى إلا الخير ولا تأمرك إلا بالخير، فافهم..

### • صكة الإيمان وزياكته :

من الواضح أن هناك تداخلاً كبيراً بين الإيمان والإسلام،

فإن قلنا إن الإسلام بمفهومه الحقيقى هو إسلام الوجه للّه تعالى فى والتسليم له بأوامره ونواهيه وحكمه، إذا فهو الإيمان... يقول تعالى فى سورة (النساء – ١٦٥): ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُ لِللّهِ وَهُوَ سُورة (النساء – ١٦٥): ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُ لِللّهِ وَهُو كُمِّسِنُ وَأَتَّبَعَ مِلّةَ إِبْرَ هِيمَ حَنِيفًا أَ... ﴾ ، ويقول فى سورة النمل: ﴿... إِن تُسْمِعُ إِلّا مَن يُؤْمِنُ بِعَايَنتِنَا فَهُم مُسلِمُونَ ﴿ ﴾ ، ويقول فى سورة (آل عمران – ٥٦): ﴿ ءَامَنّا بِٱللّهِ وَٱشْهَدْ بِأَنّا مُسْلِمُونَ ﴾ ، ويقول فى سورة (الأنبياء – ١٠٨): ﴿ قُلْ إِنَّمَا يُوحَى إِلَى اَنْتُم مُسْلِمُونَ ﴾ ، ويقول جَلَّ شأنه فى سورة إلَّنهُ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ ، ويقول جَلَّ شأنه فى سورة

فجعل الله تعالى الإيمان هو المنجى يوم القيامة، وهو النافع للعبد وإن قل عمله، ولذلك يوصى رسول الله شي سيدنا معاذ بن جبل بقوله: "أخلص العمل يجزك منه القليل"، فالميزان والقياس عند الله تعالى ليس بالأعمال فقط ولكن بالاساس الذي نبعت منه هذه الأعمال، والتربة المؤمنة التي تزرع فيها، فتثمر وتزهر بإذن الله تعالى.

يقول تعالى في سورة المائدة : ﴿ ...... إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴿ وَالتقوى في القلب، وأساسها الإيمان وإلا فكيف يتقى اللّه تعالى من لا يؤمن به !!! فلا ينفع إسلام بلا إيمان، ولا يكون إيمان بلا إسلام، ويظل التعريف الشرعي للاسلام بأنّه الاعمال الظاهرة، والإيمان هو الاعتقاد الباطن، أمّا النفاق والعياذ باللّه فتعريفه هو إظهار العبد خلاف ما يبطن، فالمنافقون هم القوم الذين أبطنوا الكفر في قلوبهم وأظهروا الإسلام على جوارحهم وبأعمالهم وأفواههم، فلا يتجاوز الإيمان والقول به حناجرهم، ويقول اللّه عنهم في سورة التوبة : ﴿ وَأَمَّا الّذِينَ فَي قُلُوبِهِم مَّرَض مُ فَرَادَةُمْ رَجْسًا إِلَىٰ رِجْسِهِمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ النّدِينَ فَي فَرُونَ عَهُم في سورة التوبة : ﴿ وَأَمَّا كَنْ فِي قُلُوبِهِم مَّرَض مُ فَرَادَةُمْ رَجْسًا إِلَىٰ رِجْسِهِمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ النّوبة ... ﴾ اللّذِينَ فَي قُلُوبِهِم مَّرَض مُ ويقول تعالى: ﴿... إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ عَجَسُ ... ﴾ الله عنهم في الله عنهم في المراق الله عنهم في القور عَماتُواْ وَهُمْ الله عنهم ويقول تعالى: ﴿... إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ عَجَسُ ... ﴾ الله التوبة - ٢٨)

فوصف اللَّه تعالى المشركين بأنهم نجس، ووصف المنافقين بأنهم رجس، وقال: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ... ﴾ (النساء- ١٤٥) ، ويقول في سورة (النساء- ١٤٠): ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنفِقِينَ وَالْكَنفِرِينَ فِي جَهَمَّ جَمِيعًا ﴿ » ويخاطب اللَّه الأعراب الذين أظهروا وَٱلْكَنفِرِينَ فِي جَهَمَّ جَمِيعًا ﴾ ، ويخاطب اللَّه الأعراب الذين أظهروا الإسلام بقوله: ﴿ \* قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا أَقُل لَّمْ تُوَعْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ أَ... ﴾ (الحجرات - ١٤)، وذلك أن الإسلام قد سبق إلى ظواهرهم ولكن قلوبهم خاوية من الإيمان، وذلك بخلاف ما كانت عليه الصحابة رضوان اللَّه عليهم حيث كان الإيمان يسبق إلى قلوبهم كما سيأتي فيما بعد.

وخلاصة القول هو أن الإيمان هو الأساس الذي تنبت فيه الأعمال الصالحة، وعلى قدر هذا الإيمان وعلى قدر ما ينمو الزرع ويترعرع ويكون الثواب باذن اللَّه، والقلب السليم، والإيمان الكامل، واليقين الصادق، والنية الخالصة للَّه تعالى، كل هذا هو أساس تقوى اللَّه وعبادته الحقة، وأساس القبول عند اللَّه تعالى إن شاء اللَّه.

غير أنَّ الإسلام وأعماله ومظاهره هي التي لها قياس ظاهر عند الناس، وهو إقامة شرع اللَّه تعالى في المجتمع وبين الناس، فتقام الصلاة ويصام رمضان، وتدفع الزكاة، ويتم الحج إلى بيت اللَّه الحرام، ولا ترتكب المحرمات ولا تنتهك الحدود، وهذه أمور يستقيم بها حال المجتمع والناس، ولذلك كان مقياسها ظاهراً لكل حالة من حالات الإخلال بها، فتارك الصلاة له حكمه، ومفطر رمضان بلا عذر له حكمه، ومانع الزكاة له حكمه، والزاني والسارق وخلافهما لهم أحكامهم.

أَمَّا الإِيمان فاللَّه اعلم به في القلوب، وحساب القلوب على اللَّه، يقول ﷺ " أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا اللَّه وأني

رسول الله فإذا قالوها عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحقها، وحسابهم على الله "كما رواه البخارى ومسلم وغيرهم عن أبى هريرة فالعاصم من القتال هو القول باللسان، وحق لا إله إلا الله هو إقامة الشريعة، فهذا المظهر الاسلامى فى المجتمع فلابد وان يكون، امّا الإيمان بالقلب فحكمه إلى الله، لذلك يقول تعالى فى سورة (النجم-٣٢): ﴿... فَلَا تُزَكُّواْ أَنفُسَكُمْ مُ هُو أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى ﴿ فَالله تعالى هو وحده العالم بالتقوى فى القلوب، والإخلاص فيها، وليس للبشر في ذلك ميزان ظاهر الا أن يُحسنوا الظن بالمسلم إذا أقام حدود شرع الله تعالى.

لذلك يقول جَلَّ شأنه (غافر-١٩): ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تَخُفِى الصُّدُورُ ﴿ يَعْلَمُ السِّرَّ وَهَول في سورة طه: ﴿ ... فَإِنَّهُ لِيَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ﴾ ويقول في سورة آل عمران: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَحْنَفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ وَأَخْفَى ﴾ ويقول في سورة آل عمران: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَحْنَفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ وَالْخَفَى فِي السَّمَآءِ ﴿ وَيقول: ﴿ وَذَرُواْ ظَنَهِرَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ آ ﴾ ويقول: ﴿ وَذَرُواْ ظَنَهِرَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ آ ﴾ (الأنعام-١٢٠)

فأسرار القلوب وصدق إيمانها وإخلاصها للَّه تعالى لا يخفى عليه جَلَّ شأنه، فوسواس الصدور كالعلانية عنده، ولكى يكون العمل مقبولا عند اللَّه فلابد أن يكون طيبا ظاهرا باطنا، والأعمال لها ظاهر ولها باطن، والإثم منه ظاهر ومنه باطن.

والله سبحانه وتعالى أغنى الأغنياء عن إشراك غيره تعالى معه فى نية العمل، فمن عمل عملا يقصد به وجه الله والناس فهو للناس من دون الله والله غنى عنه وعن عمله ولا يقبل له شريكا.

ويقول رضي الله يحب إذا عمل أحدكم عملاً أن يتقنه"، فاتقان العمل، وإخلاص النية لله تعالى هما ركنا العمل المقبول عند الله بإذن

اللَّه، أي اشتراك الظاهر مع الباطن.

لذلك فالنفاق والعياذ باللَّه من أخطر امراض القلب، وبسببه تصبح الأعمال هباء منثورا، لا جزاء لها عند اللَّه، والمسلم لا يخلو من النفاق الا بقدر ما يخلو عما نهى عنه اللَّه ورسوله، انظر إلى قوله والربع من كن فيه كان منافقا خالصا، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا أؤتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر" – متفق عليه، فالنفاق يدخل إلى القلوب على قدر ما في الإنسان من هذه الصفات.

والرياء من أمراض القلب، وهو مراعاة غير اللَّه تعالى في نيته، فإن تصدق فلكي يقال عنه كريم، وإن صلى أو صام فلكي يقال عنه عابد، وهكذا، وهذا هو الشرك الأصغر.

ويقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَتِكُم بِٱلْمَنِ وَٱلْأَذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَتِكُم بِٱلْمَنِ وَٱلْأَخِرِ لَا فَمَثَلُهُ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ فَمَثَلُهُ وَكَالَّذِي يُنفِقُ مَالَهُ وَرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَّداً لَا يَقْدِرُونَ كَمَثُلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَّداً لَا يَقْدرُونَ عَلَىٰ شَيْءِ مِّمَا كَسَبُواْ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْكَنفِرِينَ آلَ ﴿ وَالبَقرة - عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَا كَسَبُواْ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْكَنفِرِينَ آلَ ﴿ وَالبَقرة - عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَا كَسَبُواْ وَاللّهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْكَنفِرِينَ اللّهُ وَالبَقرة - الناس وحسن ظنهم ولا يقصد وجه اللّه تعالى فمثله كمثل حجر أملس عليه تراب ثم نزل عليه المطر فغسله غسلا فهل يبقى عليه أثر للتراب !!! كذلك يذهب الرياء ثواب فغسله غسلا فهل يبقى عليه أثر للتراب !!! كذلك يذهب الرياء ثواب

أفعاله فلا يترك له شيئا.

وأمراض القلوب كثيرة وسوف نتعرض لشرحها في الأبواب القادمة بإذن اللَّه.

يقول الله الله أن يجدد الإيمان ليخلق في جوف أحدكم كما يخلق الثوب، فاسألوا الله أن يجدد الإيمان في قلوبكم " رواه الطبراني والحاكم عن ابن عمرو وقال حديث حسن.

كما يقول ﷺ "جددوا إيمانكم، أكثروا من قول لا إله إلا اللَّه " رواه أحمد والحاكم عن أبي هريرة. حديث حسن.

ولكن ما قصدنا قوله هو أن للإيمان صحة، ومرضا، وزيادة ونقصانا، فكما قلنا ان القلب المؤمن تنبسط له الجوارح بالطاعات، لذلك إن فعل الطاعات واجتناب المعاصى ويزيد فى الإيمان وينير القلب بنور اللَّه ويذهب عنه الرين الذى قال اللَّه عنه فى سورة (المطففين-١٤): ﴿ كَلَّا رَانَ عَلَىٰ قُلُومِم مَّا كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴿ هَ كُل معصية يرتكبها العبد تترك نقطة سوداء على القلب حتى تغلفه كله بالسواد وتحجبه عن أنوار الإيمان فذلك هو الرين كما فسره رسول اللَّه ﴿ أمّا الطاعات فإنّها تجلى هذا الرين وتمحوه كما يمحى الصدأ عن الحديد، ويقول تعالى فى سورة العنكبوت: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَهُ لِينَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَإِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ المُحَلِي اللَّهُ الذين المتوا هدى وحيث يزيد إيمانه وبزيادة إيمانه يزيد في العمل الصالح، وهكذا من خير ويزيد اللَّه الذين اهتدوا هدى .

والصلاة وذكر اللَّه تعالى تزيد الإيمان في القلوب، يقول جَلَّ وعلا في سورة (العنكبوت-٤٥): ﴿... إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ ﴾، ويقول في سورة (الرعد-٢٨): ﴿ ٱلَّذِينَ وَالْمُنكِرِ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَلْا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَئِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴿ اللَّهِ تَطْمَئِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴿ اللَّهِ تَطْمَئِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴿ اللَّهِ تَعْلَى هو غذاء القلب المؤمن وجلاء بصيرته وطمأنينة نفسه فذكر اللَّه تعالى هو غذاء القلب المؤمن وجلاء بصيرته وطمأنينة نفسه وروحه، وليس هناك أجلب للخواطر الرحمانية ولا أقطع للخواطر الشيطانية عن القلب من ذكر اللَّه تعالى.

ولكن ذكر اللَّه تعالى يكون بالقلب، بالتذكر والتدبر في ملكوت اللَّه والاستغراق في معانى الاسماء الحسنى والصفات السنية، لذلك يقول جَلَّ شأنه في سورة (النور-٣٧): ﴿ رِجَالٌ لَّا تُلْهِيمِ مِّ جَبَرَةٌ وَلَا بَيْغُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ... ﴾، ويقول في سورة الأعراف: ﴿ إِنَّ اللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ... ﴾، ويقول في سورة الأعراف: ﴿ إِنَّ اللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ... ﴾، ويقول في سورة الأعراف: ﴿ إِنَّ اللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ... ﴾، ويقول في سورة الأعراف: ﴿ إِنَّ اللَّهِ مِن الشَّيْطَنِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّنَ الشَّيْطَنِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّنْ مَن الشَّيْطَنِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّنْ مَنْ الشَّيْطَنِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّنْ الشَّيْطِرُونَ هَا إِنَّا لَا مَسَّهُمْ طَنِيفٌ مِن السَّيْطَنِ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَامِ اللَّهُ الْعَلَامِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْفِاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُلْمُ اللْمُ

ولذلك يصف اللَّه تعالى القلب الغافل من ذكر اللَّه تعالى والقلب الذاكر بالبئر المعطلة والقصر المشيد، البئر المعطلة بما فيها من هوام

وحشرات النفس البشرية الحيوانية، والقصر المشيد العامر المنير بنـور الإيمان وأنوار الذكر.

وكلما ازدادت الخواطر الرحمانية في القلب، كلما تعلق بعالم الملكوت وانكشفت له أسراره، وهان عليه أمر الدنيا وما فيها، وجد واجتهد في أمور آخرته ومن هنا يأتي قوة إيمان الصحابة رضي الله عنهم أجمعين.

### • إبهان الصكابة وسبق الإبهان إلى قلوبهم :

يقول عن سيدنا أبى بكر الصديق عليه رضوان اللَّه إن إيمانه لو وزن بإيمان العالمين لرجح ميزانه كما رواه البيهقى ويقول الله المن العالمين لرجح ميزانه كما رواه البيهقى وقول في فضل أبو بكر الناس بفضل صيام ولا بكثرة صلاة ولكن بشئ وقر فى قلبه". كما رواه الترمذي في النوادر.

ويقول عن سيدنا عمر بن الخطاب رضى الله عنه إنه من المُحَدَّثين، أى المُحَدَّثين من قبل الملائكة.. ويقول له: "الشيطان يخاف منك يا عمر " ويقول عنه أنه ما سلك ابن الخطاب فجاً إلا سلك الشيطان فجاً آخراً..

ويقول عن سيدنا عثمان بن عفان رضى اللَّه عنه إن الملائكة لتستحى منه.

ويقول لسيدنا على بن أبى طالب " أما ترضى أن تكون منى بمنزلة هارون من موسى ".

ويقول عن الزبير بن العوام " إن لكل نبى حوارى، وإن حوارى الزبير بن العوام ". ويقول لبلال بن رباح " سمعت دفَّ نعليك في الجنة ".

ويقول عن خالد بن الوليد " سيف من سيوف الله مسلول ".

ويقول عن سيدنا سعد بن معاذ " اهتز عرش الرحمن لـموت سعد بن معاذ".

ويقول لسيدنا أبي عبيدة بن الجراح إنه أمين هذه الأمّة.

ويقول عن سيدنا الحسن بن على " ابنى هذا سيد ولعل اللَّه ان يصلح به بين فئتين من المسلمين".

ويقول " الأنصار لا يحبهم إلا مؤمن ولا يبغضهم إلا منافق، فمن أحبهم أحبه اللَّه ومن أبغضهم أبغضه اللَّه ".

ويقول " لا تسبوا أصحابي من بعدى فإن أحدكم لو أنفق مثل أُحد ذهبا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه "

وذكر البخارى الكثير من هذه الأحاديث وغيرها عن الصحابة.

ومن الصحابة من كانت الملائكة تستمع لتلاوته للقرآن.. ومنهم من كانت تسلم عليه الملائكة.. ومنهم من كان مستجاب الدعوة.. ومنهم من كان يعلم النفاق والمنافقين..، وفي كل منهم قوة خاصة وميزة له..

والحقيقة هي التي ذكرها اللَّه تعالى في كتابه وهي: ﴿ وَرَبُّكَ عَنَّلُقُ مَا يَشَآءُ وَ حَخَّتَارُ القصص - ٦٨)، فالخيرة من اللَّه تعالى.. فهو الذي يصطفى من الملائكة رسلا ومن الناس.. وهو الذي اصطفى آدم ونوحا وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين.. وهو الذي اصطفى مريم وطهرها واصطفاها على نساء العالمين.. فالخيرة من اللَّه تعالى والإعداد والتربية والإيمان والأدب والخلق هي هبات من رب العالمين، ألا ترى إلى قوله على "أدبني ربى فأحسن تأديبي"....

فإذا كان اللَّه تعالى قد اختار محمدا اللَّه عليه وجعله سيد الأولين والآخرين وسيد ولد آدم اجمعين.. فباللَّه عليك ماذا تنتظر أن يكون صحبه الكرام وكيف يكون رفقاء جهاده في سبيل اللَّه!.

صدق رسول اللَّه ﷺ حيث يقول عنهم أنَّهم خير القرون.

يقول تعالى فى سورة (الفتح-١٨): ﴿ ﴿ لَّقَدُ رَضِى اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ وَيقول عَلَيْ عَن أَهِل اللَّهُ قد اطلع عليهم فقال اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم.

وانظر إليهم مهاجرين إلى الحبشة.. ثم إلى المدينة تاركين أموالهم وأهليهم ونعيم الدنيا كله مهاجرين في سبيل اللَّه تعالى ولا يدرون كيف سيكون حالهم فيها وهل سيجدون قوتهم ومن يأويهم أم لا!!! هجرة في سبيل اللَّه تعالى بكل الدنيا وما فيها...

وانظر إليهم أنصارا وكيف يستقبلون إخوانهم المهاجرين.. وكيف يعرضون عليهم أموالهم وكل متاع دنياهم ليتقاسموه معهم بنفوس راضية مستبشرة.. ويضمون رسول اللَّه على إليهم وهم يعلمون أن العرب ساعتئذ كانت كلها ضده متربصة به وبدعوته.

رضى اللَّه عن المهاجرين والأنصار وعن أصحاب رسول اللَّه أجمعين وجزاهم اللَّه عما قدموه للإسلام خير الجزاء.

إن أعلى وأشرف وصف يطلق على المؤمن هو أن يقال أنّهُ صحابى...، ثم بدرى...، أو من أهل البيعة.، أو من المبشرين بالجنة.، أو من الأنصار، أو المهاجرين.

وكيف لا يكون إيمانهم كالجبال الرواسخ وبينهم رسول الله الله الله الموحه وجسده.. والسماء موصولة بالأرض.. والوحى يسعى بينهم.. ونور

الإِيمان يشع على كل مكان. وعلى كل مخلوق !!!

واذا كان رسول الله على يتحدث عن جليس الخير وأنه كبائع المسك إما أن ينفحك وإما أن تشترى منه وإما أن تجد عنده ريحا طيبا... فكيف بمن كان بينهم أصل المسك وجوهره... ؟ وليس بائعه !!؟، منبع النور والإيمان محمد على يمشى بينهم ويحدثهم ويؤاكلهم ويؤانسهم بذاته وجسده وروحه وأنواره.. فكيف لا يعطيهم.. وكيف لا يشترون منه!! وكيف لا يجدون عنده ريحا طيبا!! بل وأى ريح طيب !! وهم يصبحون ويمسون على نور وجهه الكريم المبارك وتمدهم ذاته الشريفة بأنوار الملكوت !!.

إن روح رسول اللَّه ﷺ وهي مهبط الوحي ومركز الأنوار وأصل الإشعاع الرباني على العباد وباب العلم باللَّه تعالى.. ومصدر الهداية الربانية كانت تمدهم مباشرة..، كانت تمد أرواحهم ونفوسهم بالإيمان الكامل واليقين المطلق وسعادة الدنيا والآخرة..،

وصدق رسول اللَّه ﷺ حيث يقول أنَّ أصحابه كالنجوم فبأيهم اقتدينا اهتدينا. فهم مصابيح الدجى.. ونور الهداية سارية فيهم من سيد الخلق أجمعين مباشرة دون حجاب ولا وسيط..

فكيف لا يكون كل واحد منهم نورا يهتدي به !!.

انظر كيف كانوا يتلقون القرآن الكريم من رسول اللَّه ﷺ، وكيف كان عمر بن الخطاب يمرض ويلزم منزله ويعوده الصحابة رضوان اللَّه

عليهم متى سمع بضع آيات من كتاب اللَّه.. وكيف لا وقد كانت الآيات تلامس قلبه وروحه وجسده وكل كيانه. فلا تتحملها طاقته البشرية فَيُحَمُّ وَيَعْتَلُّ ويلزم منزله.، أليس هو قولا ثقيلا ؟ ألم يخاطب ربنا جَلَّ شأنه رسوله بقوله في سورة المزمل: ﴿ إِنَّا سَنُلِقي عَلَيْلَكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴿ ﴾، وانظر إلى ابن الخطاب حين قرأ الفاتحة على الملدوغ بالعقرب فشفاه اللَّه.. وعندما قلده الاعرابي وقرأ الفاتحة على الملدوغ لم يُشف.. فقال وقل بالسما "الفاتحة هي الفاتحة.. ولكن أين عمر " صدقت يا رسول اللَّه أين عمر!!! أين إيمان عمر!!! أين وح عمر!!!

أولئك قوم كانوا يقرأون القرآن بأرواحهم وقلوبهم ودمائهم وأجسادهم فكانت المعانى تدور فى قلوبهم وبشريتهم فتصبغها بنور القرآن وحكمة الآيات.. وأسرار التنزيل...، وكنت إذا مررت بالمدينة وقت السحر تسمع فى طرقاتها أزيزاً كأزيز النحل من التالين لكتاب الله والذاكرين الله تعالى فى بيوتهم وخلواتهم مع الله.. كل يجتهد فى منزله.. قائما بالقرآن... ساهرا بالذكر يتلو ويتدبر.، وما بين تلاوة قرآن... وذكر الله.. والأخذ من رسول الله.. كانت تتنزل الرحمات.. وتنكشف الأسرار.. وتنجلى الحقائق..

هؤلاء هم العارفون باللُّه تعالى.. العالمون به وبجلاله وعظمته..

لقد كانوا أرواحا تمشى على الأرض.. اشترى اللَّه منهم أنفسهم وأمـوالهم ودنياهم فباعوها.. وربح البيع.. فطوبي لهم..

أولئك هم الذين طبع الله في قلوبهم الإيمان وحببه إليهم وكره اليهم الكفر والفسوق والعصيان.، وأولئك هم الراشدون رضي الله عنهم أجمعين...

ورغما عن هذا.. وبجوار هؤلاء القمم الأعلام. والنفوس الزكِيَّة، كان في المدينة منافقون !!!. مردوا على النفاق.. ولم يرد اللَّه لهم الهداية.. وكانوا شوكة في جنب المؤمنين والإسلام.. وكان هناك قوم من الأعراب أسلموا ولم يدخل الإيمان في قلوبهم بعد.

ومن ذلك نستجلى معنى دقيقا..

ذلك هو أن الصحابة رضوان الله عليهم قد سبق الإيمان إلى قلوبهم..، آمنوا أولا.. وانطبع الإيمان في أرواحهم ونفوسهم واستنارت قلوبهم بأنوار الإيمان.. وامتلأت بحب الله ورسوله.. فانبسطت جوارحهم بالطاعات، وانشرحت صدورهم للإسلام وأوامره، فهان عليهم تغيير صفاتهم وأوصاف الجاهلية فيهم.. واستبدالها بخلق الإيمان والإحسان.

يقول تعالى فى سورة البقرة: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَ كَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَ كَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ وَاللَّهِ عَنَا وَأَطَعَنَا أَغُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ بَيْنَ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا أَغُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ بَيْنَ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا أَغُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الله عَلَيْ فَالله عَلَيْهِ الله عَلَيْ فَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكِ اللّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْكِ اللللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكِ اللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْكُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْقُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكِ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَا عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَا عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَا عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَا عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَ

أمًّا ما نراه اليوم وقد انشغل الناس بالدنيا ومادياتها.. وضعف

الاهتمام بالدعوة إلى الله عما كانت عليه في صدر الاسلام.. فقد صار المسلم مسلما وراثة عن أبيه وجده.. ولا وقت عنده لتدبر أو تبصر ليزيد إيمانه ويرسخ يقينه.. فصار قلبه خاويا أو يكاد.. وإيمانه ضعيفا ويقينه مزعزعا، وصارت تعاليم الاسلام عنده قيودا.. والأوامر والنواهي ثقيلة على النفس.. فأصبح لا يعرف كيف يحب الله ورسوله.. ولا كيف يعبد الله حبا فيه وامتثالا لأوامره جَلَّ شأنه، وشكرا على نعمِه، بل ْصار يجادل ويناقش حتى في الأوامر الإلاهية ويسأل عن سر هذا ومعنى ذاك يريد أن يحيط بعقله البشرى أسرار العبادات..، وهيهات ثم هيهات له أن يهدأ له بال أو يستقر على حال..، فلا هو قد اطمئن قلبه بالله تسليما.. ولا انشرح صدره للإسلام يقينا.. فوقع في مجاهدة صعبة إلا بتوفيق الله تعالى..

اللَّهم إلا من هداه اللَّه إلى العمل الصالح ، لذلك نقول إن سبق الإيمان إلى القلوب ييسر الطاعة ويحبب الإسلام إلى النفس..، أمّا من سبق إليهِ الإسلام فأمامه مجاهدة كبيرة حتى تنجلى له علوم القلوب ويرسخ فيه الإيمان..، وهذا هو أساس التربية في الإسلام..

غير أن الفطرة السليمة.. والعقل المعتدل.. مؤمن باللَّه تعالى بطبعه فالإيمان باللَّه موجود في كل نفس.. يقول تعالى في سورة (الروم-٣٠): ﴿ فَأَقِمۡ وَجۡهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطُرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيُهَا ۚ... ﴾، ويقول على الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة "ما من مولود إلا ويولد على الفطرة وإنما أبواه ينصرانه أو يهودانه أو يمجسانه "..، فاللَّه قد فطر الناس والنفوس على الإيمان الصحيح،، ولكن النفس بحلولها في الجسد وانشغالها بالدنيا ومادياتها تغير منطقها وتفكيرها فنسيت ما كانت عليه فلزم لها جهاد حتى تعود إلى فطرتها السليمة..،

يقول تعالى في سورة (الأعراف-١٧٢): ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنيَ

ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمۡ ذُرِّيَّةَهُمۡ وَأَشَّهَدَهُمۡ عَلَىٰۤ أَنفُسِهِمۡ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمۡ ... ﴾، فقد سبق للنفوس المجردة الإيمان باللَّه.. وأخذ اللَّه عليها العهد والميثاق.. وهذا يفسر قولنا أن روح الكافر مؤمنة أيضا عارفة بربها، ولكن حجاب البشرية قد أنساها هذا العهد وباعد بينه وبينها.. كما نسبت حياتها في رحم الأم.. وكما نسبت طفولتها الأولى المبكرة.

فإذا جاهد الإنسان نفسه البشرية. وتعلق بعالم الغيب كما قلنا في الباب الأول والباب الثاني وانكشفت له الحقائق رجعت إلى إيمانها الأول وتدفقت الأنوار القديمة التي فيها بنور الإيمان الأسبق إليها، وانقدحت بصيرتها.

وهذا يفسر قوله تعالى فى سورة (ق-٢٢): ﴿ لَّقَدُ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنَ هَلْذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلۡيَوۡمَ حَدِيدُ ۚ ﴿ فَالغَفْلَة إِنَّمَا كَانَت مِن بَشِرِيتِك ونزولك إلى درك الحيوانية، فكشفنا عنك غطاءك بنور الإيمان...، فاحتد بصرك.. وانقدحت بصيرتك.. فرأيت ما كنت عنه غافلا، وفهمت ما كنت له جاهلا..، فنحن لم نحجب عنك شيئا من التجليات والأنوار..، ولكن حجبتك نفسك.. وصفاتك الحيوانية..

فطهر نفسك تزال الحجب بيننا وبينك، واقترب منا ترانا، وصدق الله تعالى: ﴿... وَالسَّجُدُ وَاقَتَرِب اللهِ ﴿ (العلق-١٩)، اسجد للله.. اسجد بوجهك وجسدك.. اسجد بروحك ونفسك.. اسجد لعظمتنا وجلالنا وجمالنا.. اسجد دائما وأنت في كل حالة.. قائما وقاعدا وسائرا ونائما ويقظانا.. تقترب منا.

ألم يقل رسول الله ﷺ "أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد "، فذلة العبودية لعزة الالوهية هي باب الخير..، انظر كيف يصف

اللَّه تعالى أنبياءه وخيرة خلقه بأنهم عباده..، فيقول: ﴿ وَٱذَّكُرْ عَبْدَنَا اللَّهِ تعالى أَبْوبَ... ﴾ (ص-٤١)، ويقول: ﴿ وَٱذۡكُرْ عِبَدَنَا الِبَرَهِيمَ وَإِسْحَنقَ وَيَعْقُوبَ... ﴾ (ص-٤٥)، ويقول: ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُرَدَ سُلَيْمَنَ أَبِعْمَ ٱلْعَبْدُ الْعَبْدُ اللَّهُ وَ الْلِمَاء: ﴿ وَءَاتَيْنَا مُوسَى إِنَّهُ أَوَّابُ ۞ ﴾ (ص-٣٠)، ويقول في سورة الإسراء: ﴿ وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبُ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِّبَنِيَ إِسْرَءِيلَ أَلَّا تَتَخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلاً الْكِتَبُ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِّبَنِي إِسْرَءِيلَ أَلَّا تَتَخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلاً الْكَتَبُ وَجَعَلْنَا مَعَ نُوحٍ ۚ إِنَّهُ وَكَابَ عَبْدًا شَكُورًا ۞ ﴾

ولقد كان سيدنا سليمان عليه وعلى نبينا أفضل صلاة وسلام على ما أوتى من ملك وسلطان لا ينبغي لأحد من بعده.. كان إذا دخل المسجد يبحث عن مسكين يجلس بجانبه ويقول في نفسه "مسكين جالس مسكيناً"،

فالعبودية الكاملة هي غاية ما يصل إليه العبد المقرب من اللّه تعالى...، وقد كان رسولنا ولا يتكئ على طعام ويقول "إنما أنا عبد أجلس مثل ما يجلس العبد وآكل مثلما يأكل العبد "، وعندما سألته أم المؤمنين السيدة عائشة رضى اللّه عنها أن يرفق بنفسه وقد غفر اللّه تعالى له ما تقدم وما تأخر قال الله الله الله عنها أله عبداً شكورا.. ".

واعلم أن هناك فرقا بين العباد.. والعبيد،

فيقول تعالى فى سورة (فصلت -٤٦): ﴿... وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ لِّلْعَبِيدِ ﴾، ويقول فى سورة (الحج - ١٠): ﴿.. وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّمِ لِّلْعَبِيدِ ﴿﴾، أَمّا عن العباد فيقول جَلَّ شأنه فى سورة الحجر: ﴿ \* نَبِّى عَبَادِىٓ أَيِّ أَنَا لَغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾، ويقول فى سورة (الفرقان-٦٣): ﴿ وَعِبَادُ

ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلرَّحْمَنِ ٱللَّذِينَ قَالُواْ سَلَنَمَا ﴿ وَيَقُولُ لَلْشَيْطَانَ: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ الْجَنِهِلُونَ قَالُواْ سَلَنَمَا ﴿ وَيَقُولُ لَلْشَيْطَانَ: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَلْجَنِهِلُونَ قَالُواْ سَلَنَمَا ﴿ وَيَقُولُ لَلْشَيْطَانَ: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَلْكَ عَلَيْهِمْ شُلْطَنَنُ ۚ وَكَفَى بِرَبِّكَ وَكِيلًا ﴿ وَالْإِسْرَاءَ - ٦٥).

فواضح أن العباد لهم صفات خاصة، وهي الأوبة للَّه تعالى وحسن عبادته وصدق الالتجاء إليه.. وهم باختصار صفوة خلق اللَّه تعالى... أمّا العبيد فهم مطلق الخلق على جهلهم وكفرهم ومعاصيهم.، ورغم هذا فإن اللَّه تعالى لا يظلمهم ولكن يحاسبهم على أعمالهم إن خيرا فخير... وإن شرا فشر.. وكم ما بين درجة العباد ودرجة العبيد من درجات وتفاوت..

بقى معنى أخير فى قول اللَّه تعالى فى أول سورة البقرة: ﴿ الْمَ فَالِكَ ٱللَّكِ تَلُكُ ٱللَّكِ تَبُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ۚ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّغَيِّبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِا لَّغَيِّبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِمَا أَنزِلَ مِن قَبَلِكَ وَبِاللَّا خِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ عَلَىٰ هُمُ اللَّهُ فَلِحُورِ فَي هُمُ اللَّهُ فَلِمُكن فهم عَلَىٰ هُدَى مِن رَبِهِمْ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُورِ فَي ﴿ هُمُ اللَّهُ فَلِمُكن فهم عَلَىٰ هُدَى مِن رَبِهِمْ أَولَوْهِ وَالْمَولِ غَيبًا، أَى بلا دليل مادى ولا منطق المقول الله الله الله الله ولا نقاش.. ولكنهم آمنوا بمجرد تعلى ورسوله.. فلم يحتاجوا إلى دليل ولا نقاش.. ولكنهم آمنوا بمجرد الأمر لهم بالإيمان.. فهو التسليم المطلق واليقين الخالص بنبوة رسول اللَّه على وألوهية المولى جَلَّ جلاله.

يقول تعالى فى سورة ق: ﴿ مَّنْ خَشِى ٱلرَّحَمْنَ بِٱلْغَيْبِ وَجَآءَ بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ ﴿ الْمَلْكُ - ١٢): ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَخَشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ﴿ ﴾ وانظر إلى أبى بكر الصديق رضى اللَّه عنه حين تشكو إليهِ قريش ما يقوله صاحبه محمد أنَّهُ قد أُسرى به تلك الليلة من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى.. وعاد في نفس الليلة.. وهم الذين يضربون أكباد الإبل كما يقولون شهرا ذهابا وشهرا عودة. فأى عقل في هذا الأمر؟؟؟

فماذا يقول لهم أبو بكر رضى الله عنه فى تلك المحنة الشديدة التى اهتز لها إيمان بعض المسلمين آنذاك !!!، لم يتردد.. ولم يفكر.. ولم يتساءل لها فى نفسه ولا بعقله، ولكنه قال على الفور " إن كان قال ذلك فقد صدق !!!!"

نِعْمَ الصِدِّيقْ، ونعم الرفيق، لا جدال ولا نقاش ما دام رسول اللَّه قد قال ذلك فهو الصدق.. وهو الحق..، هذا هو الإيمان الكامل واليقين التام باللَّه تعالى ورسوله على اللَّه اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْعِلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الل

هذا هو إيمان الصحابة.. ويقينهم.. وإسلامهم.. فانظر..واعقل.

وأين باللَّه هؤلاء من الذى تحدثه بكتاب اللَّه وآياته فيطلب الدليل والبرهان العقلى على ما جاء فى كتاب اللَّه!!! يريد دليلا على حكمة الأوامر الإلاهية والنواهي الربَّانية، ويريد برهانا على الحكمة فى أوامر رسوله على اللَّه أين هذا الإيمان من الإيمان الحق واليقين الصادق!!!.

انظر إلى عمر بن الخطاب رضى الله عنه وهو يقبل الحجر الأسود في الكعبة المشرفة.. ماذا يقول!!! يقول " والله إنى لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أنى رأيت رسول الله على يقبلك.. ما قبلتك.. ".

رسول الله الذى حطم الأصنام وحارب الأوثان.. ودعا إلى عبادة الله الواحد الأحد.. وجاهد المشركين جهادا كبيرا.. يقبل الحجر الأسود.. ويطوف حول الكعبة..، إذا لا نقاش ولا جدال.. ولا تساؤل.. أمر من الله ورسوله.. وطاعة من المؤمنين وامتثال للأوامر والنواهي بلا

-بحث عن حكمة أو سبب!! أمر، وطاعة.. ألوهية وعبودية.. وتسليم ويقين باللَّه ورسوله..

\* \* \*

#### موكن الباب الثالث

فإذا أردنا أن نلخص لك أهم ما سجلناه في هذا الباب قلنا: -

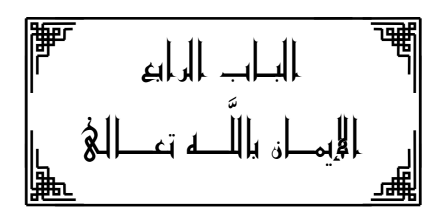
- •الإيمان هـو أن تـؤمن باللّـه وملائكته وكتبه ورسله واليـوم الآخـر والقدر خيره وشره.
- تتداخل عوالم الملك والملكوت بعد الموت فتتمثل الصلاة والصيام والعمل الصالح في صور محددة، وتتحول الماديات إلى معنويات كالوضوء إلى نور.
- •الإيمان أنواع منها اليقيني أو الشهودي وهو الأعلى.. ومنها العقلي الاستدلالي ومنها التقليدي وهو الأدني.
  - •الإيمان درجات لا نهاية لها وله صحة ومرض وله زيادة ونقصان.
- •الإيمان باطنه اليقين ومعرفة الله تعالى، وظاهره الاسلام والطاعات والخلق الحسن.
- •الإيمان ضده الكفر.. والكفر نوعان.. اعتقادى إلحادى.. وجحود ومكابرة.
  - الإيمان يزيد بالطاعات.. والطاعات تزيد في الإيمان.
- الإيمان قد يسبق إلى القلب.. وقد يسبق الإسلام كذلك إلى القلب والجوارح.
- الإيمان هـو الفطرة السليمة.. وكل الأرواح مؤمنة باللَّه تعالى عالمة بربها أصلا.
  - •من أمراض الإيمان.. النفاق.. والرياء.
  - •أعلى الإيمان هو إيمان الأنبياء.. ثم إيمان صحابة رسول اللَّه عَلَيْ.

●الإيمان بالغيب هو أعلى درجات الإيمان لما فيه من تسليم مطلق للَّه تعالى.



اللَّهِم أنت المؤمن.. ورسولك مؤمن.. ويومن باللَّه.. ويومن اللَّهم فاجعلنا من للمؤمنين.. وكل عبد من عبادك الصالحين مؤمن.. اللَّهم فاجعلنا من المؤمنين لك وبك ومنك.. وهبنا من لدنك إيمانا يباشر قلوبنا ويقينا صادقا.. واكشف لنا الحجاب يا مشرق البرهان. يا دائم الإحسان. يا رحمن يا ديان يا حنان يا منان.. وصل وسلم وبارك على جميع الأنبياء والمرسلين وعلى الملائكة المقربين.. وعلى عبادك الصالحين أجمعين من أهل السموات وأهل الأرضين.. وارض اللَّهم عن ساداتنا ذوى القدر الجلى.. أبى بكر وعمر وعثمان وعلى وعن سائر أصحاب رسول اللَّه أجمعين وعن التابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.. واهدنا وارحمنا واحشرنا معهم برحمتك يا ارحم الراحمين يا ربنا يا واسع المغفرة لا إله أنت نستغفرك ونتوب إليك اللَّهم آمين...





\_\_174



ما بسطناه لك في الأبواب السابقة ما قصدنا منه إلا إخراجك من حيز نفسك المادية ومنطقك العقلاني البحت لتعلم بعض خفايا عالم الغيب .. وقدرات نفسك الغيبية، وكيف أن المعرفة الحقيقية لا تكون إلا بمظاهرة نور شرع اللَّه تعالى في عقلك ولنور إلهامه جل شأنه في نفسك، فترى بعض الحقائق الكونية بعيدا عن مقاييس المادة وأحكامها التي تقيد تفكيرك..

فالنفس البشرية كما أسلفنا هي بين الحيوان .. والملَكُ، فالحيوان رهين بحواسه وشهواته .. والملك يحكمه عقله وروحه، والإنسان بينهما:

إمَّا أن تتحكم فيه مادياته وشهواته البهيميّة فهو كالأنعام بل أضل وإمَّا أن يتغلب عليه عقله وروحه فيصير كالملائكة وأفضل من بعضهم ...

وإما أن يظل في جهاد بين الدرجتين نزولا وصعوداً ..

وقول اللَّه تعالى فى سورة الذاريات: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعۡبُدُونِ ﴿ هَ فَ سَرِه غَالَـبِ المفـسرين أن المقـصود هـو إلا ليعرفونى، فالعبادة الحقة لا تكون إلا بالمعرفة الحقة، فإن النفس البشرية بطبعها عدوة لما جهلت، ومعرفة اللَّه تعالى لا تدرك بحبس النفس فى حواسها المادية أو شهواتها الدنيا، بل لابد لك من معرفة نفسك وقواها وطاقاتها المخزونة فيك والتي تستطيع أن تتعامل بها مع عوالم الغيب، ولعلك بهذا تستطيع معرفة باللَّه تعالى على قدر ما هيأك اللَّه له.، يذكر الترمذى أنه سألت السيدة عائشة رضى اللَّه عنها رسول اللَّه على قر عقولهم .. قالت أو الناس فى الآخرة!! فقال لها على قدر عقولهم .. قالت أو ليس على قدر أعمالهم!! ؟ . فقال على قدر يعملون إلا على قدر عقولهم!!.

فالعقـلِ .. أو المعرفـة .. أو الـروح فـي الإنـسان هـي بـاب العمـل والمعرفة باللَّه تعالى.

واعلم رحمك الله بأن ما نقوله هنا ما هو إلا ذرة من رمال صحراء شاسعة فلا تعجب إذا رأيت خلافه في كتاب آخر.، فلا نهاية للعلم بالله تعالى وفوق كل ذى علم عليم .، فإن العبد كلما علم شيئا عن حضرة الله تعالى وأيقن أنه حق ثم ترقى بعلمه وعبادته وازدادت معرفته بالله تعالى وجد أن علمه السابق كان ناقصا أو خطأ بالكلية، فلا نهاية للتقوى .. ولا نهاية للعلم بالله تعالى، ولا يعلم الله إلا الله، ولا يحيطون بشيئ من علمه إلا بما شاء .. وكيف شاء .. ومتى شاء ..،

ولكننا بكتابنا هذا إنما نخاطب الإنسان العادى فى أول درجات علمه ومنطقه وإدراكه ... فإن انتفع بهذه المبادئ البسيطة فلعل الله تعالى يفتح عليه بأسرار ملكه وملكوته فيعرف ما لا يكتب فى كتاب وما لا يقال فى بيان ... فإن العلم بالله تعالى لا ينقل إلا من قلب إلى قلب .. أما ما يكتب ويقال فما هو إلا تمهيد وتذكرة للنفس البشرية حتى يصدق التجاؤها إلى الله وجهادها فيه فتفاض عليها المعارف والعلوم فيضاً من العليم الخبير ...

# • توكيط الله تعالى وإفراده بالعبودية له وكده :

يقول اللَّه تعالى في سورة (محمد-١٩): ﴿ فَا عَلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّه. والشهادة الله على الله الله الله الله والشهادة الله والشهود والمشاهدة كلها مشتقة من الفعل "شهد" أي رأى، فالرؤيا بالبصر هي المشاهدة، والرؤيا بالبصيرة هي الشهود ...

فالتوحيد في أبسط معانيه هو إفراد اللَّه تعالى بالعبودية له وحده.. والإقرار له جل شأنه بوحدانيته .. وبأسمائه وصفاته التي ذكرها على مراده جلَّ شأنه وبالكيفية التي تليق بجلاله ...

فالله تعالى لا إله إلا هو .. الفعّال لما يريد .. القاهر فوق عباده .. خلق كل الموجودات .. وسخرها بحكمته .. لا شريك له في ملكه .. ولا منازع له في جبروته .. له الحكم في الأولى والآخرة .. وإليه يرجع الأمر كله..، لا تدركه الأبصار .. وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير، كل يوم هو في شأن ولا يشغله شأن عن شأن .. ولا تأخذه سنة ولا نوم..، وسع كرسيه السموات والأرض .. ولا يؤوده حفظهما وهو العلى العظيم .. يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور .. لا يخفي عليه شئ في الأرض ولا في السماء، وما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها ويعلم مستقرها ومستودعها.. يسبّح الرعد بحمده والملائكة من خيفته .. وتسبح له السماوات السبع والأرض ومن فيهن وإن من شئ إلا يسبح بحمده ..، أحد .. صمد .. لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ..، له الأسماء الحسني .. والصفات العليّة .. وهو الأول بلا ابتداء .. والآخر بلا انتهاء والظاهر بلا عناء والباطن بلا خفاء .. جل جلال الله.

يقول تعالى فى سورة الناس: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴾ ٱلنَّاس ﴿ وَالنَّاسِ فَي النَّاسِ فَي الْعَلَاسِ فَي النَّاسِ فَي النَّاسِ فَي النَّاسِ فَي النَّاسِ فَي النَّاسِ فَي النِّاسِ فَي النَّاسِ فَي الْعَاسِ فَي الْعَاسِ فَي الْعَلَاسِ فَي الْمِنْ الْعَلَاسِ فَي الْعَلْمُ الْعَلَاسِ فَلَّ الْعَلَاسِ فَي الْعَلَاسِ فَي الْعَلَاسِ فَي الْعَلْمُ الْعَل

والربّ هو السيد مربى الأجساد ومغذيها ومدبرها .. تقول رب البيت .. وربة البيت أي الرجل والمرأة القائمان على خدمة الدار ومن فيها.

والملك هـو مالك الرقـاب .. والمتـصرف فـى الرعيـة كمـا يريـد بقوانينه وأوامره .. وأحكامه .. فعلى الملك الأمر وعلى الرعية السمع والطاعة ..

والإله هـو المتصرف في القلـوب والأرواح .. يقلّبها كيف يـشاء.. ويصرفّها حيث شاء.

ولفظ الجلالة هو عَلَم علي الذات .. تنسب إليه باقى الأسماء والصفات، فتقول الله الرحيم .. الله اللطيف .، والرحيم واللطيف اسمان أو صفتان من أسماء الله تعالى وصفاته،

يقول على فيما رواه مسلم "إن للَّه عز وجل تسعة وتسعين اسما مائة إلا واحدا، إنه وتر يحب الوتر من أحصاها فقد دخل الجنة".

فالألوهية لله تعالى وحده لا شريك له ..، فهو رب الأجساد ومالك الملك والملكوت والمهيمن على القلوب والأرواح .. وله الأمر كله وإليه يرجع الأمر كله .. والطاعة له جل شانه .. والرجاء فيه .. والخوف منه .. والحب له .. والشكر له تعالى ...

والعبودية بمعناها العام هي الرق والاستسلام الكامل والخضوع التام للأوامر والنواهي بل هي امتلاك السيد لعبده.

أما العبودية للَّه تعالى فلا تتحقق إلا بالإيمان والإسلام .. والطاعة لما أمر اللَّه ورسوله .. والابتعاد عما نهى اللَّه ورسوله .. والرغبة والرجاء في اللَّه تعالى والخوف والرهبة منه جل شأنه .. والحب والشكر له سحانه...

لكن اللَّه تعالى يقول فى سورة الفرقان: ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ وَهُولُهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً ﴿ وَيقول فى سورة الجاثية : ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ وَهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصرهِ عِشْوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ أَقْلَلا وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصرهِ عِشْوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ أَقْلَلا تَذَكَّرُونَ ﴾

ويقول ﷺ "تعس عبد الدرهم .. تعس عبد الخميصة " والخميصة هي الثوب الحسن)، رواه البخارى و وفي رواية الترمذى " لُعِنَ عبدُ الدرهم "

إذا فمن الناس من يعبد الدرهم .. ومنهم من يعبد الهوى !!، وليس المقصود بالعبادة هنا هو السجود والركوع للمعبود، ولكن المعنى واضح ألا وهو الحب الشديد والطاعة العمياء والميل الجارف حتى يسيطر على قلبه ونفسه ما يحب .. فكأنما يعبده ..

فمن يحب المال حبا شديداً تراه حريصا كل الحرص على جمعه بأية وسيلة حراما كانت أو حلالا ... وقد يبذل فى سبيل ذلك عزة نفسه وكرامته ويستهين بهما، ويبالغ فى حفظ ماله وعدم إنفاقه حتى على نفسه. فيومه مشغول بجمع المال .. وليله مشغول بالحفاظ عليه .. وقلبه مشغول بحبه . وجسده مشغول باكتنازه وحفظه .. وروحه متعلقة به وهو مسيطر عليها .. فأى عبودية أكثر من هذه !!!.

ومن أحب شخصاً فإنك تراه حريصا على رضاه .. يأتمر بأوامره .. ويبذل ما في طاقته للوصول إليه .. وعقله وقلبه مشغول بحبه .. ولا يعصى له أمرا .. وقلبه مشغول بموعد وصله ولقائه .

وهذه عبودية .. ورقّ .. فسيطرة ما يحب على قلبه تجرِّده من كل حول له وقوة، وتصيّره مطيعا له في كل أمر.

فإن كان الهوى .. وشهوة النفس .. وزينة الحياة الدنيا هو ما امتلأ بها قلب الإنسان .. وانشغل بالتمتع بها .. والسعى إليها .. فإنما قد استرقته واستعبدته . وصار لها عبدا .. وهي له آلهة ..

أما العبودية للَّه تعالى فهى أن يكون جل شأنه مرادك .. ومقصودك.. وبه انشغال قلبك وفكرك .. ناظرا إلى رضاه .. مرتجيا كرمه..

محبا له .. شاكرا لأنعمه .. وبهذا تنتقل من درجة العبيد .. إلى درجة العباد ...

فاعلم أنك في الحقيقة عبد لما تحب ... عبد لما تهوى، فما تهواه هو مرادك ومقصودك ... يقول في الحديث المتفق عليه كما روى البخارى" إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرى ما نوى فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يُصيبها أو امرأة ينكحها .. فهجرته إلى ما هاجر إليه"،

فأنت ونيتك .. وأنت وقصدك وتمام عملك في كمال نيتك ..

فمن أحب اللَّه .. وارتجاه وقصده .. فهو عبد للَّه .. حتى وإن زلّ وأخطأ .. فهو عبد للَّه مذنب بحكم بشريته وضعفه، أما من قصد غير اللَّـه تعالى في سعيه في الدنيا .. فإنما هو عبد لما يحب أو لمن يحب ..

حتى من عبد اللَّه تعالى حبا في جنته فسوف يجزيه اللَّه الخير ويدخله جنته كما وعد، ومن عبد اللَّه تعالى خوفا من عذابه فسوف يقيه اللَّه تعالى عذاب جهنم بفضله وكرمه، أما مَنْ عبد اللَّه تعالى حبا للَّه.. وقصداً لوجهه الكريم .. فسوف يجزيه اللَّه تعالى النظر الى وجهه الكريم ..، أليس لكل امرئ ما نوى !!! ألم يقل اللَّه تعالى في سورة الليل : ﴿ وَمَا لِأَ حَدٍ عِندَهُ مِن نِعْمَةٍ جُزَىٰ هَ إِلَّا ٱبْتِغَآءَ وَجُهِ رَبِّهِ الليل : ﴿ وَمَا لِأَ حَدٍ عِندَهُ مِن نِعْمَةٍ جُزَىٰ هَ إِلَّا ٱبْتِغَآءَ وَجُهِ رَبِّهِ اللّه عَلَىٰ هَ ﴾ ويقول في سورة (الروم -٣٨): ﴿ ... ذَالِكَ خَيْرُ لِلّهُ لِدَنِي يُريدُونَ وَجُهَ ٱللّهِ مَن يَعْمَةٍ عَلَىٰ هَ ﴾ ويقول في سورة (الروم -٣٨): ﴿ ... ذَالِكَ خَيْرُ لِلّهُ مَن يَعْمَهُ عَلَىٰ هَ ﴾ ويقول في سورة (الروم -٣٨): ﴿ ... ذَالِكَ خَيْرُ لِلّهُ مَن يَعْمَهُ عَلَىٰ هَ هُ وَهُ وَهُ اللّهِ مَن يَعْمَهُ وَهُ وَمَا لَهُ عَلَىٰ هَ هُ وَهُ وَهُ اللّهِ هَا لَهُ عَلَىٰ هَ هُ وَهُ وَهُ اللّهِ مَن يَعْمَهُ عَلَىٰ هَ هُ وَهُ وَهُ وَهُ اللّهِ هُ مَا لَهُ عَلَىٰ هَ هُ وَيَوْلُ في سورة (الروم -٣٨): ﴿ ... ذَالِكَ خَيْرُ لِللّهُ مَن يَعْمَهُ عَلَىٰ هَا لَهُ وَهُ وَهُ اللّهُ عَلَىٰ هَا لَهُ وَهُ اللّهُ عَلَىٰ هَا لَهُ وَهُ وَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ هَا لَهُ عَلَىٰ هَا لَهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَىٰ هَا لَهُ وَهُ وَلَهُ وَهُ اللّهُ عَلَىٰ هَا لَهُ وَعُلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ وَهُ وَهُ اللّهُ عَلَيْ هُ وَهُ وَاللّهُ عَلَىٰ وَهُ وَالْهُ وَلَالْهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَوْمُ وَلَا لَهُ وَالْهُ وَالْهُ وَالْهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلَا لَالْهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا وَالْهُ وَلَا لَا وَالْهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَالْهُ وَلَا لَا وَالْمُولُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَاللّهُ لَا لَا وَالْهُ وَلِهُ وَلَا لَا وَالْمُولُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا وَالْمُولُولُ وَلَا لَالْهُ وَلَا لَا وَالْمُولُ وَلَا لَا

فنفس طبعها الله تعالى على حب النعيم .. ونفس طبعها على خوف الجحيم .. ونفس طبعها على حبه تعالى .. فأنعم وأكرم .. فالشاهد ألا إله إلا الله وجب عليه إفراد الله تعالى بصفات

الجلال والعظمة فلا يخاف سواه ولا يرجو غيره .. ولا يسأل دونه ..، ووجب عليه إفراد الله تعالى بصفات الجمال فلا يحب سواه .. ولا يبتغى غيره .. ولا يطمع فيما دونه .. يتأمل في صفاته ويذكر أسماءه .. ويعيش في تجليات أنواره ..

فإذا أنت آمنت بكلمة التوحيد فلا بد أن تشهد بقلبك بهذا التوحيد للخالق جل وعلا ولابد أن تعلم بعقلك حق التوحيد له جل شأنه، وقد سبق القول بأن القلب يمده اللَّه تعالى بنور منه موهوب تكرماً.. مع نور الشرع في العقل مكتسباً بالعلم والتعلم .. فإن اجتمع نور الشرع مع نور القلب في نفس المؤمن شاهد من المعارف مالا يوصف .. وعرف ربه بنور ربه على قدر وعاء قلبه وطاقته وقدر عطاء اللَّه تعالى له... وأولائك هم العارفون .. يقول تعالى: ﴿ ... ٱلرَّحْمَانُ فَسَعَلَ بِهِ حَبِيرًا ﴿ ... اللَّهُ وَالفَرقان - ٥٩).

# معرفة اللّه تعالى ومرأة القلب:

أسماء اللَّه تعالى هي الدالة على صفاته، وصفاته هي التي يعامل بها خلقه، وقولنا إن التوحيد هو شهود وحدانية اللَّه تعالى يؤكده قوله جل شأنه في سورة (آل عمران-١٨): ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُوا ٱلْعِلْمِ قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ آ... ﴾ ، فانظر كيف جمع اللَّه تعالى الملائكة وأولى العِلْمِ في معية الحق، وأولو العلم هم أولو البصائر.. أولو النور الإلهي .. فالعلم لا يكون إلا بنور اللَّه تعالى .. لأنه علم باللَّه.. ولا يُعرف اللَّه تعالى إلا باللَّه جل شأنه، ومعرفة اللَّه لا يمكن أن تُشرح في كتاب ولا نصيحة، ذلك أن أدنى درجات المعرفة هي معرفة الصفات

الدالة عليها الأسماء .. وأسماء الله تعالى الدالة على الصفات معلومة لدينا ومذكورة في القرآن الكريم، ولكن كيف تجتلي هذه الصفات !!!،

إن غاية ما يمكن أن يقال في هذا الشأن إنما هو شرح لمعاني الأسماء، فنقول إن الرحيم مثلا هو صيغة مبالغة من رحم .. وهو مشتق من الرحمة .. فالله الرحيم هو كثير الرحمة لعباده .. عظيم الرافة بهم، وهذا كلام يمكن أن تفهم معناه .. ولكن كيف يمكن أن تتذوق طعم الرحمة ومعناها !!!، فالعلم شئ والإحساس شئ آخر،

ولتقريب الأمر إلى عقلك فإنى أسألك سؤالا: هل تستطيع أن تصف إحساسك بحب شيئ ما ؟!

لو قلت إن قلبك يذوب حبا .. فهل قلبك قد ذاب حقاً .. وإن قلت إن الحب يسرى في دمك .. فهل هو فعلا يسرى في الدم !! إن كل ما تقوله ما هو إلا محاولة منك لنقل إحساسك إلى الآخرين .. ولكن هذا الشعور نفسه لا يمكنك نقله إلى قلب السامع بالوصف والكلام، فغاية ما تعبر به عن الفرح هو أنك تطير فرحا .. ولكن هل بربك رأيت من قبل فرحا يطير في الهواء!!!

فالإحساس عموما لا يُنقل بالكلام والوصف ولكنك تتذوقه .. وتشعر به وتعيش فيه ولا يمكنك التعبير عنه، والسبب هو أن الشعور إنما يكون بالنفس .. بالقلب وهو ليس من الماديات المحسوسة بالحواس .. والكلام واللسان والأقوال والكتابة هي من عالم المادة ولا يمكن أن تتعامل مع عالم الملكوت نداً بند، لذلك أوجز وصف الجنة بقوله " فيها مالا عين رأت ولا أذن سمعت .. ولا خطر على قلب بشر " .. فإن غاية ما يشعر به البشر هي حواسهم المادية وزينة الحياة الدنيا وشهواتها.. ولذلك كان وصف الجنة من هذا القبيل لتقريب الأمر إلى أحاسيس القارئ ... ففيها النساء .. والأنهار .. والفواكه والقصور.. إلى آخره، ولكن الأمر في حقيقته النساء .. والأنهار .. والفواكه والقصور.. إلى آخره، ولكن الأمر في حقيقته

لا يتجاوز التشبيه وتقريب المعنى إلى الذهن كما نصف للطفل كل شئ جميل بأنه مثل " السكر " .. بل هو نفسه مثل السكر .. فكل حلو عنده وكل مرغوب هو مثل السكر ..

فخلاصة القول أن لكل عالم من العوالم مقاييسه وقوانينه، فإذا كان الناس قد تعارفت على أن تقيس الأطوال بالمتر والذراع وتقيس الأوزان بالجرام والرطل .. فكيف وماذا تفهم إذا قال لك قائل إن هذا الشارع طوله مائة رطل !!؟ الرطل لا يعبر به عن الأطوال ولذلك فلا تفهم منه شيئا ..

نعم يمكنك أن تستعير بعض الأوصاف لغير مسمياتها .. كأن تقول إن لون هذا الجدار باردٌ أو دافئٌ، فحينئذ يفهم عقل السامع أنه ليس المقصود بأنه لو وضع يده على الجدار لوجده ساخنا حارا . أو بارداً رطباً ولكن يفهم السامع ان لونه ينقل إليك إحساساً بالدفء المعنوى.. أو البرودة المجازية وهو ما يسمى في اللغة بالكناية أو الاستعارة أو المجاز، وذلك في محاولة لتقريب معنى معين إلى إحساس ملموس.

فأنت حين تقول إن اللَّه رحيم .. فأنت لا تتذوق هذه الرحمة ولا تحس بمعناها إلا بقلبك وليس بعقلك، لذلك يقول تعالى: ﴿ فَٱنظُرُ إِلَى ءَاتُرِ رَحَمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ يُحُي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا آ ... ﴾(الروم-٥٠)، فالنظر والبصر إنما هما لآثار رحمة اللَّه تعلى في الكون وكيف يحيى اللَّه الأرض بإنزال المطر عليها .. فما تراه بعينك هو آثار لصفات اللَّه تعالى في الكون، فأنت ترى أثر لطفه .وأثر عدله . وأثر رحمته . وأثر نعمته . وأثر هداه،

ويقول تعالى فى سورة (الروم-٣٦): ﴿ وَإِذَاۤ أَذَقَنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُواْ بِهَا ۗ...﴾، ويقول فى سورة (العنكبوت -٥٧): ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآيِقَةُ ٱلۡمَوۡتِ ۖ ثُمَّ إِلَيۡنَا تُرۡجَعُونَ ﴾

فالرؤية للأثر والتذوق للصفة أو الفعل ذاته فأنت ترى أثر الموت على الحيّ وتحزن وقد تتألم ولكن شتّان ما بين ما تراه أمامك وبين تذوقك للموت عندما يحين الأجل لك .

والسبب في عدم معرفتك بالله تعالى أو عدم تذوق صفاته إذا جاز لنا التعبير هو بُعْد المماثلة بين صفاتك وبين صفات اللَّه تعالى، البعد بين صفاتك الحيوانية المادية والصفات العلية القدسية كما يقول أبو حامد الغزالي في كتابه "المقصد الأسنى"، أو كما سماها العلماء بالحجب الظلمانية.

ونقول بُعّد المماثلة ولا نقول " المثلية " فافهم

ولنزيدك إيضاحاً فلابد أن تعلم أن العلم والجهل صفتان في النفس البشرية وأن حقائق الوجود موجودة في الكون ومن الناس من يراها ومن الناس من لا يراها، والسبب هو الجهل الناتج عن حجاب قوى النفس عن هذه الحقائق، فإن رَقَّ هذا الحجاب وشَفّ عرفت النفس بعض الحقائق على قدر شفافية هذه الحجب . فكل شئ .. وكل حقيقة هي موجودة أمامك، أما قدرتك على الرؤية فتلك هي القضية..

ولتبسيط الأمر نقول أن النفس كالمرآة تماما . تنقل إليك صور الموجودات وتنطبع فيها الحقائق والمعانى الموجودة أصلا فى الكون، ولكى تنطبع أية صورة فى مرآة فإنه يلزم لها شروط، وإلا ما نقلت إليك صورة ذات معنى .. وأهم هذه الشروط هى :

●حسن صقل المرآة ونظافتها، فلو كانت غير مصقولة أو غير لامعة لم تنقل إليك إلا صورة مشوشة لا تطابق الحقيقة .. وإن كان عليها قذر ووسخ خرجت الصورة منها بنفس القدر من القذر والوسخ.

ونفسك كذلك إن لم تكن مصقولة معدة السطح وذلك باعتدالها وحسن تفكيرها واستعدادها الفطرى لقبول الحقائق .، وإذا لم تكن

نظيفة السطح من الأقذار الحيوانية والشهوات والمعاصى فإن الصور الكونية التى تنطبع فى نفسك تكون بنفس القدر من الوسخ والقذر من المعاصى .. ولا تعطيك أبدا صورة واضحة المعالم .. ولا تكاد تعرف الحقائق التى تنطبع فى نفسك لا يقظة ولا مناما .. لأن الاستقبال عندك تالف بدرجة ما .، لذلك كل صورة كونية تراها إنما تراها وفيها كل قاذورات نفسك وشهواتك، فأنت لم تر إلا نفسك حقيقة.

●صحة اتجاه المرآة إلى الهدف المراد رؤيته، فإنك إذا وجهتها وجهة أخرى فلن تراه ولن ترى صورة أصلا، وهذا مثاله في النفس صدق الاتجاه إلى اللَّه تعالى ودوام النظر في ملكوته والتفكر في آياته.. فالنفس إذا لم تكن مشغولة بهذا الأمر وكانت مشغولة بدنياها وشهواتها.. فلا ترى في مرآة ذاتها إلا هذه الشهوات ولا يمكن أبدا أن ترى من التجليات الإلاهية أي شئ لأنها غيرمتوجهة إليها أصلا . بل مرة أخر ترى شهواتها وحيوانيتها وتظن أنها ترى حقائق الكون.

●قدرتك أنت على رؤية الصورة التي بالمرآة .، فإذا كان في العين مرض .. فلن ترى صورة .. كذلك النفس إذا لم تكن لديها قوة إدراك بنور اللَّه تعالى .. وإذا لم تهتم بما ينطبع فيها من أسرار ليل نهار .. فإنها لا تفهم ولا تدرك هذه الحقائق رغم وجودها أمامها .. ويكون حجابها هو جهلها وضعف بصيرتها .

فموجز القول بأن النفس البشرية تنطبع فيها الصور الكونية فإذا صُقِلت وهُذّبَت وتخلصت من كدوراتها البشرية وأحسن توجيهها إلى الله تعالى، وصَفَتْ ورَقّتَ وانتقشت فيها الصور الكونية بكيفية ما رأت من أنوار التجليات الإلاهية ما شاء الله لها، وخوطب العبد لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد، فالحقائق كانت أمامك ولم تحجب عنك، ولكنك لما أحسنت تربية نفسك انقشعت

الحجب ورأيت ما كان محجوبا عنك..

فإن عجبت من قولى هذا ... فانظر إلى حديث رسول اللَّه الله الله الله على المؤمن مرآة المؤمن "كما رواه الطبراني والبخاري وأبي داود وهو حديث حسن، وكيف فسروه بان المسلم يجب أن يكون ناصحاً لأخيه المسلم مظهرا له عيوبه بالصدق والإخلاص .. كأنه له مرآة ..، وهذا تفسير حسن، ولكن أليس من صفات اللَّه تعالى وأسمائه " المؤمن"!!. ألا يصح أن تفهم المعنى على أن المسلم المؤمن باللَّه حقا هو مرآة تنطبع في قلبه وروحه حقائق المؤمن جل وعلا!!.

وصدق اللَّه تعالى فإن المؤمن الحق يجب أن يتذكر اللَّه تعالى وينظر إلى عبره وآياته في كل اتجاه، يراه في نفسه .. وفي أهله .. وفي عمله .. وفي نومه .. وفي يقظته .. في كل وقت وفي كل اتجاه لا يقع بصره إلا على آية وحكمة من آيات اللَّه تعالى.. فأينما تولوا فثم وجه اللَّه.. فافهم..

ولتقريب المعنى إلى عقلك أقول: رجل بخيل سيطر حب المال على قلبه وتفنّن فى جمعه واكتنازه وهو بالطبع مقتنع أن ما يفعله هو عين العقل والحكمة، فإذا رأى رجلا كريما ينفق على المحتاج والسائل فماذا يكون حكمه عليه ؟؟؟

سوف يقول أن هذا الرجل إما معتوه لأنه يفرّط في ماله الثمين، وإما له غرض خفى في نفسه يدفعه للإنفاق .. فهو لم ير الكريم كريما يقصد وجه الله ولكن رآه معتوها أو ذا غرض خفى. فبخله حجب عنه حقيقة كرم الكريم وظن به ظن السوء.

فهذه الحجب الظلمانية التي تحجب عن الله تعالى هي حبس النفس في إدراكاتها المادية وشهواتها الأرضية، فإذا تحدثنا مثلا عن عذاب القبر .. تساءل الناس . وكيف يعيش الميت في قبره.!! وكيف يحس ويتألم !! وقد تأكله السباع والهوام ويتحلل في الماء والأرض فكيف يستمر العذاب !!، وهذه أسئلة السذج من الخلق أو جهال الناس الذين حبسوا أنفسهم بالقوانين الأرضية .. فلا حياة إلا بالماء والهواء، ونسوا بأن كل عالم من العوالم الغيبية له قوانينه الخاصة.

بل إن الإنسان نفسه وهو على الأرض يتعامل بقوانين الأرض، وعندما كان في بطن أمه لم يكن يشرب ولا يأكل ولا يتنفس إلا بكيفية خاصة تليق بعالمه ... وكان يحس وينمو .. ويضرب برجليه .، هو الآن قد نسى ذلك العالم وقوانينه، وقبل نزوله في الرحم ويوم ألست بربكم.. يوم أخذ اللَّه عليه العهد وهو روح .. كيف كان يعيش في ذلك العالم !!! وأى قوانين كانت تحكمه!! ولكنه الآن نسى كل العوالم التي مرت به ولم يذكر إلا قوانين عالمه الحالى في الدنيا.

فحبس النفس بالقوانين البشرية وتحجير إدراكها بالمحسوسات البشرية يضيع عليها تفهم العوالم الأخرى الموجودة حولها فعلا ... وانظر مثلا كيف لو علم العرب في جاهليتهم بأن هناك طائرات من الحديد سوف تطير في السماء بسرعة ثلاثة آلاف كيلو متر في الساعة أو تزيد وأنها تقطع المسافة بين مكة والقدس في أقل من ساعة ذهابا وساعة عَوْداً لما عجبوا من إسراء رسول اللَّه على ... ولكنهم حبسوا إدراكهم على قدر محسوساتهم وإبلهم وأنعامهم .، فلا هم عرفوا حقائق الكون المادية الخافية عنهم .. ولا هم عرفوا اللَّه حق معرفته وسلموا الأمر إليه وهو الذي يسير الرياح ويسخر الشمس والقمر فأى عجب في أن يسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى!!!

ولقد جعل اللَّه لك في منامك آية على عوالم الغيب وقدرتك على التعامل معه، فأنت إذا نمت .. نامت مداركك المادية .. فلا شعور ولا حس. ونشطت فيك بعض قوى الإدراك الداخلي في النفس .. وبهذا الإدراك تسبح بك روحك إلى عوالم الملكوت، فالفرق بين النوم واليقظة ليس إلا نوم حواسك البشرية ومشاعرك الحيوانية فأنت في النوم لا تشعر بمن وما حولك وكذلك لا تحب ولا تكره ولا تنافق ولا تتكبر ولا تظلم ..، فنفسك الحيوانية غير مسيطرة على روحك خلال النوم .. لذلك فروحك تنطلق في العوالم الأخرى فتطير .. وتأكل وتشرب وتأتي بكل ما يخالف عقلك المادي ..

ولو استطاع الإنسان بطريقة ما أن يكبت وهو يقظان هذه الإدراكات الحيوانية والشهوات الأرضية .. أو يجعلها في ركود وخمول كأنها نائمة .. فهل يا ترى سوف يستطيع أن يرى في يقظته هذه ما يراه وهو نائم ؟؟ نعم بلا شك .. فالمشكلة في الشهوات الأرضية والإحساس المادى .. فإن تغلبت عليهما فد دخلت في العوالم الأخرى .. ألم يقل الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا " ..!! أو ليس الموت والنوم صنوان متقاربان"!!.

وقد سبق التعرض لتعريف اللَّه تعالى للميت والحى .. وأن حياة القلوب بذكر اللَّه وأن الميت هو الغافل عن ذكر اللَّه: ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ وَ نُورًا يَمْشِى بِهِ وَ فِي ٱلنَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُ وَفِي ٱلظُّلُمَاتِ فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ وَنُورًا يَمْشِى بِهِ وَفِي ٱلنَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُ وَفِي ٱلظُّلُمَاتِ لَيْسَ نِخَارِجٍ مِّنْهَا أَ... ﴾ (الأنعام - ١٢٢) و يقول تعالى (النور - ٤٠): ﴿ ... وَمَن لَوْرِ فَهَا لَهُ وَمِن نُّورٍ فَهَا لَهُ مِن نُّورٍ فَهَا لَهُ وَمِن نُّورٍ فَهَا لَهُ وَمِن الْمَالِقُ لَهُ وَمِن اللَّهُ لَهُ وَمَا لَهُ وَمِن الْمَالِقِ فَهَا لَهُ وَاللَّهُ وَمِن اللَّهُ لَهُ وَالْمَالِقِ فَهَا لَهُ وَمِن اللَّهُ لَهُ وَالْمَالِقُ لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالِقُ لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَاللَّهُ وَالْمَالَةُ وَاللَّهُ وَالْمَالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالِي (النور - ٤٠٤) و اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ لَهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمُوالِقُولِ اللَّهُ اللَّهُ لَهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمُولِ الْمُعَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَلَا فَمَا لَهُ مَن اللَّهُ مَا لَهُ وَالْمَالَةُ وَالْمُولِ الْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِي اللَّهُ لَهُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالُولُولُولُ الْمَالَةُ وَلَا لَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِيْلُولُولُولُولُولُولُولُولُ الْمَالَةُ وَالْمُولُولُ الْمَالِمُ اللَّهُ وَالْمُولُولُ الْمَالَةُ وَالْمُولُولُ الْمَالَةُ وَالْمُولُ اللَّهُ وَالْمِلْمُ وَالْمُولُولُ الْمَالِمُ وَالْمُولُولُ الْمُلْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُولُولُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْلِقُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُولُولُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ ا

فالجهل والعلم والنور والظلام .. والحياة والموت كلها مترادفات للإيمان والكفر، والعلم باللَّه لا يكون إلا بنوره وهداه .. وبهذا يتفاوت

البشر عند اللَّه تعالى فليس علم كعلم ولا معرفة كمعرفة.

فإذا عرفت أن من صفات الله تعالى السميع والبصير فقد يتبادر إلى ذهنك قوى السمع والبصر البشرية .. وطاقة البشر وإمكانيات السمع والبصر، وتعالى الله عما تقول علوا كبيرا، فإذا قلنا لك إن الله تعالى يعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور .. وإنه يسمع الهمس والسر وما هو دون السر .. وإنه جل شأنه يعلم بجميع حالات خلقه فى ذات الوقت وذات اللحظة كما سوف يحاسب عباده جميعا يوم القيامة فى وقت واحد.. فإن تفكيرك البشرى يتوقف ولا يستطيع أن يدرك المقصود .، وأنت معذور فى توقف عقلك لأنك بشرى لا تعرف إلا حدود بشريتك ..

وغير معذور لجهلك بأن اللَّه تعالى ليس كمثله شئ.. ولا يُضرب له ولا به مثل .. وكل ما خطر ببالك فاللَّه بخلاف ذلك.، إن عقلك وإدراكك لا يكاد يفهم نفسه ولا يفهم البشر مثله.. فكيف يتطلع إلى فهم من لا تدركه العقول ولا الأفهام .. جل شأنه !!،

وهكذا باقى الصفات العليّة .. فالكلام غير الكلام... والوجه غير الوجه .. واليد غير اليد، تعالى اللّه عما نقول علوا كبيرا ..

يقول تعالى فى سورة الكهف: ﴿ قُل لَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِمَتِ رَبِّي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ﴿ هَا لَكُ مَا لَكُ اللّهِ عَلَى اللّه عَلَى اللّه هو خلق اللّه تعالى فلا تظن أن الكلام مثل كلامنا .. فإنما كلام اللّه هو خلق اللّه تعالى فعيسى بن مريم كلمة منه ألقاها إلى مريم والموجودات ظلال .. مدها اللّه تعالى في الوجود...

وحذار أن تتصور أن سيدنا موسى عليه السلام عندما كان يناجى ربه أنه كان يسمع صوتا وحروفا ومقاطع وكلمات، تعالى اللَّه عن ذلك علوا كبيرا .. ولكن الأمر غير ذلك تماما .. وليس الكلام ككلامنا وليس له

جهة صادر منها ... ولم يسمع موسى بأذنيه كما يسمع كلام البشر وأصوات المخلوقات...

ورسول اللَّه ﷺ لم يناج ربه في ليلة المعراج في مكان ما فوق السموات السبع كما قد يتبادر إلى الذهن مفهوم الفوقية المكانية .. فاللَّه تعالى منزه عن المكان والزمان، فقد كانت هذه المناجاة حيث لا زمان ولا مكان ..

وقول رسول اللَّه ﷺ كما ورد في البخاري ومسلم عن أبي ذر بأنه قد عُرج به صلَ اللَّه عليه وسلم من سماء إلي سماء حتى بلغ سدرة المنتهي لا يقبل شكاً ولا جدلا ولكن يجب أن نؤمن به علي مراده ﷺ وبالكيفية التي تناسب الحال والمقام ونحن لا ندركها بعقولنا البشرية.

وانظر كيف صلى رسول اللَّه هَ بالأنبياء والرسل في بيت المقدس .. ثم وجد بعضا منهم في السموات كإبراهيم وموسى وعيسى وزكريا ويحيى وإدريس ..، ولا تظن أنهم قد صلوا معه هي ثم سبقوا ليكونوا في استقباله .. ولكنهم كما صلوا معه في بيت المقدس هم كذلك موجودون في السموات .. بكيفية ما تستطيعها الأرواح القدسية التي لا يحدها مكان ولا زمان ..

والله تعالى وسع كرسيه السموات والأرض، وهو سبحانه على العرش استوى، فلا العرش كالعرش الذى تعرفه بشريتك .. ولا الكرسى كالكرسى الذى يتبادر إلى ذهنك، وكما كان يقول السلف الصالح: الاستواء معلوم.. والكيف مجهول .. والسؤال عنه بدعة ... وكانوا يقولون: آمنا بما جاء به الله.. على مراد الله.. وبالكيفية التى أرادها الله..

فإن قال ﷺ" ينزل ربك إلى السماء الدنيا في الثلث الأخير من الليل فيقول هل من مستغفر فأغفر له .. هل من تائب فأتوب عليه ... " إلى

آخر الحديث المعروف ..، فإياك أن تتصور في الأمر نزولا كنزولنا. وصعودا كصعودنا، تعالى الله عن ذلك، واعلم أنه عندما يكون الوقت هو السحر أو ثلث الليل الأخير كما يقال في الهند مثلا .. فإنه سوف يكون سحرا بعد ساعة في إيران .. وبعد ساعة في السعودية .. وبعد ساعة في مصر.. وهكذا على مدار الأربع والعشرين ساعة على الكرة الأرضية فأى سحر وأى نزول إن كنت تفهم !!! جل جلال الله عن التشبيه والمثال.

ونحن نؤمن أن الحديث صحيح وما جاء به حق أما الكيفيّة فلا تُكيّفُ بعقولنا البشرية، يكفينا أنه قول رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم لنقول آمنا وسمعنا وأطعنا.. سواء فهمنا أم لم نفهم.

اطرح عنك جميع الأفكار البشرية .. والإدراك الحسى الذي يحبس عقلك ومفهومك .. وانظر في آيات اللَّه تعالى في الكون وفي كتابه.. واستبصر فلعلك تبصر بإذن اللَّه .. واستلهم اللَّه تعالى الحكمة وتأدب لها وتجمل للقياها عسى اللَّه تعالى أن يمن عليك بها لتفهم وتعرف مالا يقال في بيان.

## • الأسماء والصفات والتكليات :

الاسم غير الذات، فإن اسم زيد ليس هو عين زيد .. ولكن الاسم يدل على المسمى .. فإن قلنا زيد بن عمرو فلا يوجد إلا زيد واحد هو ابن عمرو واحد .. فالاسم يدل على ذات المسمى ..

والصفة كما تعلم من خواص المسمى .. فزيد طويل أو قصير.. ولكنها لا تغنى عن الاسم فى التعريف فإن قلت الطويل أو القصير فقد يكون زيدا وقد يكون غيره .. فالاسم دال على المسمى والصفة مضافة إليه أو خاصة به.

والصفة تحيط بها علما .. ولكنك تدركها بالإدراك والحواس.. وعلمك بها غير إحساسك بها .. كما ضربنا مثلا في العلم واليقين ولكن بطريقة أخرى.

يقول تعالى في سورة (الشورى-٤٨): ﴿ ... وَإِنَّاۤ إِذَآ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَنَ مِنَّا رَحۡمَةً فَرِحَ بِهَا ۗ ... ﴾!! فالرحمة تذاق، ويقول تعالى في سورة (الأعراف-١٨٠): ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدۡعُوهُ بِهَا ۗ ... ﴾.

ويقول في سورة الأعلى: ﴿ سَبِّحِ ٱسۡمَ رَبِّكَ ٱلْأَعۡلَى ﴿ ) ويقول ﴾ وفي سورة المزمل: ﴿ وَٱذۡكُرِ ٱسۡمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلَ إِلَيۡهِ تَبْتِيلاً ﴿ ) ويقول ﴾ ويقول الله تسعة وتسعين اسما من أحصاها دخل الجنة" أي من دعا بها وسبح بها وذكر اللّه تعالى بها .. فاللّه تعالى هو الرحمن الرحيم الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر الخالق البارئ المصور .. إلى آخر الأسماء المعروفة والتي سنذكرها فيما بعد، فأسماء اللّه تعالى هي الدالة على صفاته جل شأنه ... وأنت تعلم الاسم الدال على الصفة فالرحيم يدل على الرحمة ولكن لا ترى الرحمة .. ولكنك تدركها برؤية آثارها حيث يقول على الأثر، أما الإدراك فهو بالقلب ... ﴾ فالنظر إلى الأثر، أما الإدراك فهو بالقلب ...

فأسماء اللَّه تعالى وصفاته ليست أسماء وصفات مجردة المعنى ذات دلالة فقط، ولكنها الصفات والأسماء التى يعامل بها خلقه أجمعين، فصفته تعالى أنه الخالق مثلا تجد فيها أسرار خلق اللَّه تعالى لكل الكائنات، وصفته تعالى الرزاق تجد فيها أسرار توزيع رزقه على خلقه، وصفته تعالى القهار تجد فيها أسرار قهره لجميع الموجودات، وهكذا مما يضيق الكلام عنه ..

فإذا تجلى الله تعالى على قوم باسمه تعالى الرحيم فإنك تجدهم قد تراحموا وتحابوا وتواصلوا وكانت الرحمة فى قلوبهم .. والمودة بينهم وهم أنفسهم لا يدرون لذلك سببا .. ولكنها تجليات الله عليهم باسمه تعالى الرحيم، انظر إلى قول رسول الله في الحديث المتفق عليه من رواية أبى هريرة رضى الله عنه، وكذلك رواه الإمام أحمد والإمام مسلم عن سلمان وعن أبي سعيد أن الله تعالى قد قسم رحمته إلى مائة جزء فأنزل منها فى الأرض جزء واحدا .. وأخر تسعة وتسعين جزءا إلى يوم القيامة يوم غضبة الجبار .. فمن هذا الجزء من مائة يتراحم الناس والبهائم حتى أن البهيمة ترفع رجلها عن وليدها أن يصيبه مكروه.. فانظر كيف يتراحم الناس والخلق أجمعين على اختلاف أجناسهم وعلى كافة عصورهم من تجليات الله عليهم بجزء من مائة جزء من رحمته جل شأنه ..

وقس على ذلك كل الصفات، فإدارة الكون وكل ما فيه من الكائنات إنما هي تجليات من صفاته تعالى، فلا يشفى مريض إلا إذا كان له حظ من تجليات اسمه تعالى الشافى، ولا يموت ميت إلا بتجليات اسمه تعالى المميت، ولا يصل رزقك إليك إلا بتجليات اسمه تعالى الرزاق، إلى آخره ..

ألا ترى أن اللّه تعالى هو: ﴿ وَأَنَّهُ مُو أَضَحَكَ وَأَبْكَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ مُو أَضَحَكَ وَأَلِكُمٰ ﴿ وَأَنَّهُ مُ هُو أَمَاتَ وَأَحْيَا ﴿ وَأَنَّهُ مَ خَلَقَ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأُنثَىٰ ﴾ (النجم – ٤٣: ٤٥)، فحتى الضحك والبكاء بأمر اللّه تعالى وتجلياته على عياده فافهم رحمك اللّه...

وترى مما تقدم أن الأسماء في الحقيقة هي غير الصفات، كما أن الصفات غير التجليات... والتجليات غير الأنوار وغير الأسرار... فلكل مسمى معنى دقيق مقصود لذاته وليست كلها متساوية في المعنى، كما

تقول النفس والروح والقلب والبصيرة وتقصد بكل هذه المسميات النفس، وفي الحقيقة أن لكل مسمى معنى وخاصية، ودرجة كما سبق بيانه ولنضرب لذلك مثلا .. ولله المثل الأعلى ..

هب أنك رجل فقير محتاج لا حول لك ولا قوة .. ودخلت مدينة لا تعرفها ويحكمها مَلِك ًلا تعرفه .. فوجدت المدينة نظيفة .. جميلة .. منسقة .. وأهلها آمنين راضين وفي غنى ويسر من هبات الملك وعطاياه.. والجنود في الشوارع وحول المدينة يحفظون النظام ويحافظون على أمن المملكة.

فسوف يتبادر الى ذهنك أن هذا الملك عادل .. ورحيم وغنى.. وكريم .. وقوى .. وكيف عرفت هذه الصفات .. عرفتها من آثار عدله وآثار رحمته .. وآثار غناه .. وآثار كرمه .. وآثار قوته .. فمما رأيت من أفعالـ الـملك وآثارها فى أهل مملكته عرفت صفاته .. وأطلقت عليه أسماء القوى .. الغنى .. الكريم .. الخ .

فالدرجة الأولى في المعرفة هي معرفة الأسماء والأفعال .. والعلم بالصفات،

فإذا ما قربَّك الملك.. وعلم فقرك فأعطاك حتى أغناك.. فأبدلت ثيابك بالجديد.. وأطبت مطعمك ومشربك.. وارتقيت بمركبك وبيتك.. فحينئذ نقول إنك قد نلت من بعض آثار صفات الملك ما تبدل به حالك وتغيرت معيشتك وذلك من أثر نعمته عليك وأثر غناه وكرمه عليك..

حينئذ تكون قد انتقلت إلى المرتبة الثانية وهي تذوق الصفات.. فذقت من كرمه .. ومن غناه.

فإذا زاد إكرام الملك عليك فأعطاك ثم أعطاك .. وبدأت أنت نفسك تصبح غنيا وبدأت تبحث عن الفقير لتعطيه .. والمحتاج فتغنيه.، فقد تغيرت صفاتك وصار فيها قبس من صفات الملك وسرت فيك آثار

صفاته وصرت مثله كريما .. غنيا .. مع بعد الـمفارقة بين غناك .. وغنى الـملك وعطاياك .. وعطايا الـملك .. ولكنـك على أى حال تغيرت صفاتك إلى صفاته .. وسرت فيك صفاته إلى من حولك من الخلق..

عندئذ تكون قد وصلت إلى مرتبة التجليات .. تُفاض عليك وتفيض أنت على غيرك..

فإن ازداد عطاء الملك .. وغناك منه .. فصرت لا تعطى من مالك فقط بل تدعو كل غنى بأن يعطى الفقراء .. فلا يسمع كلامك بخيل إلا تبدلت حاله بكلامك وصار كريما مثلك ومثل الملك، إذا فقد سرت فيك سر قوة الغنى والمنح من الملك إليك ومنك الى الناس فذلك فيض من الملك إليك ومنك اليك أيك في الناس الملك الملك إليك في الناس .. فعندها تقول إنك في المرتبة الرابعة ... وهي سريان سر التجليات فيك .

فالأولى أنك عرفت الأسماء والأفعال .، والثانية أنك قد تذوقت الصفات، والثالثة أنك قد سرت فيك فعرفت التجليات .، والرابعة أنك دخلت في أسرار التجليات.

ورغم أنك اتصفت بصفات الـملك فما أبعد المشابهة والـمماثلة بينك وبينه .. ففرق بين من يعلم .. وبين من يتذوق .. ومن يقرأ ويسمع.. ومن يخشع ويتبدل .

وكلنا نعلم أن اللَّه تعالى قد خلق سيدنا آدم ليكون خليفة في الأرض.. لا في الجنة فلماذا أسكنه الجنة !!! .﴿ وَقُلِّنَا يَكَادَمُ ٱسۡكُنَ أَنتَ وَزُوۡجُكَ ٱلْجَنَةَ ﴾ (البقرة -٣٥).

نقول وباللَّه التوفيق إن الخلافة تستدعى العلم الكامل للخليفة والإدراك المعتدل كما قلنا سابقا ... حيث إن الخلافة الحقة لا تكون إلا إذا كان الإنسان في أحسن تقويم .. علما وإرادة فلما خلق اللَّه تعالى

آدم وعلَّمـه أسمـاء الموجـودات والكائنـات وخواصـها وأسـرارها واستخدامها صار له نصيب من العلم ..، فلما أسكنه الجنة ورأى ملك اللَّه العظيم وقدرته وحكمته وعظمته .. وجلاله .. وتدبيره وجماله، ازداد علمـه باللَّه تعالى بأنـه الخالق .. البارئ المـصور العظيم .. الجليـل.. الرازق.. إلى آخر صفات الخلق والإيجاد والعظمة والجلال.

عرف هذا من رؤيته لآثار صفات اللّه تعالى وأفعاله في الجنة ... ولكنه لم يعرف الجانب الآخر من صفات الرحمة والتوبة والمغفرة،

فلما ذاق الشجرة .. واستغفر ربه وتلقى من ربه كلمات فتاب عليه استكمل معرفته بصفات اللَّه تعالى وعرف قهره وجبروته ورحمته... وغفرانه..،

فلما تمت له المعرفة بالله استحق الخلافة فأنزل على الأرض..

وإلا فكيف تتصور أن يكون الخليفة في الأرض وهو لا يعلم صفات مليكه وخالقه . فالخلافة لا يستحقها إلا العالم الخبير بالله تعالى الذي علم وعرف وذاق أسماءه وصفاته جل وعلا .

واعلم أنه كما أن للَّه تعالى آثاراً ظاهرة لصفاته وتجلياته فى أكوانه. فإن له تعالى آثاراً غير ظاهرة إلا لمن هو أهلها من التدبير واللطف والقيومية...

وانظر في قصتين من قصص القرآن الكريم جاءتا ذكرى لمن يعتبر. الأولى عن سيدنا يوسف عليه وعلى نبينا أفضل صلاة وسلام.

والثانية عن سيدنا موسى والعبد الصالح كما وردتا في سورتي يوسف والكهف في القرآن.

فقد ألقى سيدنا يوسف فى الجب .. وانتزع من أبيه عليه السلام.. واسترقَّ عند عزيز مصر .. وأدخل السجن، فأى بلاء يتلوه بلاء يتلوه بلاء

مثل هذا !!! ولكنك ترى في النهاية أن كل ما حدث كان بتدبير اللَّه تعالى وحكمته وكل واقعة أسلمته للأخرى حتى صار في النهاية هو عزيز مصر وحاكمها، ورفع ابويه على العرش وخروا له سجدا...

فلو انقطعت سلسلة هذه الأحداث .. أو نقصت منها حلقة لما صار إلى ما صار إليه، ولذلك يقول سيدنا يوسف: ﴿ إِنَّ رَبِّي لَطِيفُ لِّمَا يَشَآءُ أَ الله ما صار إليه، ولذلك يقول سيدنا يوسف-١٠٠)، فعلم اللَّه تعالى وحكمته ولطف تدبيره جل شأنه لم يظهر لسيدنا يوسف إلا في نهاية الأمر ... وإلا فهل كان يعلم وهو يباع رقيقا .. ويدخل السجن أنه سوف يصير عزيز مصر !!! اللَّه وحده هو الذي كان يعلم وهو العليم الحكيم واللَّه وحده هو الذي دبر وأنفذ مشيئته والناس لا يعلمون ...

أما قصة العبد الصالح مع سيدنا موسى والتى وردت فى سورة الكهف فقد جازى أصحاب السفينة على إكرامهم له ولسيدنا موسى بإركابهما دون أجر بأن خرقها لهم !!! فأصبحت تحتاج الى ترميم.. وصلاحيتها صارت محل نظر .. فهل جزاء إحسان أصحاب السفينة هو أن يتلف لهم سفينتهم !؟! . أم أن جزاء الإحسان هو الإحسان!!!،

ثم قتل العبد الصالح غلاما جميلا زكيا، لا يبدو منه شر ولا أذى.. أزهق روحه .. مع ما سببه لوالديه من حزن وغم وألم لموت الطفل البرئ .. فهل يبدو في قتل النفس الزكية البريئة أى رحمة !! أوهل هناك أبشع ولا أشد جزاء عند اللَّه تعالى من قتل النفس البريئة .،

ثم يزيد العبد الصالح سيدنا موسى عجبا واستغرابا حين يدخلون قرية فيرفض أهلها إكرامهما بطعام أو شراب وهما من بسائط واجبات المروءة والشهامة .. وإذا بالعبد الصالح يرى جدارا يوشك أن ينهدم فيشمر عن ساعديه ويرممه ويصلحه ليبقيه على حاله .. فهل يستحق أهل

المدينة هذا العناء والتعب!!!.

فلما بلغ العجب أقصاه بسيدنا موسى .. فسر له العبد الصالح ما خفى عليه من أسرار، وأظهر له حكمة اللَّه تعالى فيما فعله، فعله بالأمر وليس على هواه بما أعلمه اللَّه تعالى من بواطن الأمور وأسرار جريان القدر والقضاء على عبيده.

فلولا أنه قد خرق السفينة لكانت قد أخذت من أهلها غصباً منهم وظلما .. فهذا الخرق الظاهر المضر في نظر سيدنا موسى كان هو عين المصلحة لأصحاب السفينة حيث حال بينها وبين الاغتصاب والسلب منهم،

أما الغلام فقد كان مقدرا له أن يكون كافرا إذا شبُ وكبر عاقاً لوالديه مع كبر سِنَّهما وضعف شيخوختهما .. فأراحهما اللَّه من كفره وعقوقه بموته مع فضل من اللَّه أن يبدلهما خيرا منه زكاة وأقرب رحما لهم وهما لا يعلمان .. ورحم اللَّه الغلام بموته طفلا لم يبلغ الحلم فلا يحاسب على كفر لذلك فقد كان مقتل هذا الطفل رحمة للجميع .. له ولوالديه،

أما الجدار فقد حفظ العبد الصالح بترميمه ثروة كانت تحته ليتيمين في المدينة، فلو انقض الجدار وظهرت الثروة لاستولى عليها أهل المدينة اللؤماء وحرموا اليتيمين .. لذلك فقد كان عين العدل أن يرمم الجدار لا شكرا لأهل المدينة ولكن حفاظا على كنز اليتيمين.. واليتيمان لا يشعران وأهل المدينة لا يشعرون.

فانظر كيف كان اعتراض سيدنا موسى على ظاهر الأمور.. لأنه لم يدرك حكمتها، ولكن العبد الصالح المكلف من الله تعالى بهذه الأمور قد أعلمه الله تعالى بسرها وحكمتها.

ولا تحسبن العبد الصالح أعلى درجة من سيدنا موسى نبي اللَّه

ورسوله وكليمه ولكن لكل منهما علم يناسب مهمته .. فسيدنا موسى فى شأن مع اللَّه ومع خلق اللَّه غير شأن هذا العبد الصالح مع اللَّه ومع خلقه.. وكل "ميسر" لما خلق له.

يروى أبو داوود والنسائى والحاكم قوله ﷺ رحمة اللَّه علينا وعلى موسى، لو صبر لرأى من صاحبه العَجَبَ " وفى رواية "العَجَب والعُجَابَ"

ومقصودنا من عرض القصتين هو أن نريك كيف أن لله تعالى حكمة عليا في كل ما يقع للعباد .، و البلاء.. أو المصائب بتعبيرنا نحن التي تعرض لها سيدنا يوسف عليه السلام.. ومن تعرضوا لها مع العبد الصالح لم تكن إلا رحمة الله تعالى بعباده ومعرفته جل وعلا بما يصلحهم .. فكلها خير لهم .. وهم يتصورن أنها بلاء أو مصائب.

لذلك يقول اللَّه تعالى فى سورة التغابن: ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذۡنِ ٱللَّهِ يَوۡمَن يُؤۡمِن بِٱللَّهِ يَهۡدِ قَلْبَهُ ﴿ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَى ۚ عَلِيمُ ۞ ﴾، أي من يصدق إيمانه ومعرفته باللَّه تعالى فاللَّه جَل شأنه يطمئن قلبه ويجعله مطمئنا باللَّه شاكرا له غير جزوع ولا هلوع، فهو دائما مطمئن باللَّه تعالى .. مدرك للطف تدبيره وخفى حكمته ..

ولعل هذا يسوقنا الى قول الله تعالى سورة النساء: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِكَكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُّشَيَّدَةٍ ۗ وَإِن تُصِبَّهُمْ مَّيَّدَةٍ وَإِن تُصِبَّهُمْ مَيْعَةٌ يَقُولُواْ هَنذِهِ عَسَنَةٌ يَقُولُواْ هَنذِهِ عَسَنَةٌ يَقُولُواْ هَنذِهِ عَسَنَةٌ يَقُولُواْ هَنذِهِ مِنْ عِندِ ٱللهِ ۖ فَمَالِ هَنَوُلًا ءِ ٱلْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ مِنْ عِندِكَ ۚ قُلْ كُلُّ مِّنَ عِندِ ٱللهِ ۖ فَمَالِ هَنَوُلًا ءِ ٱلْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ ٱللّهِ ۖ وَمَآ أَصَابَكَ مِن

سَيِّعَةٍ فَمِن نَّفُسِكَ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴿ فَيَهُ وَمَقَ أَصَٰبَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ ﴾ كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ ﴿ وَمَا أَصَٰبَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا

فهل المصيبة من النفس .. أم هي من اللَّه تعالى !!!.

اعلم رحمك اللَّه أن كتاب اللَّه تعالى هو خطاب لكل المؤمنين على اختلاف درجات إيمانهم قوة وضعفا .. فمنهم قليل الإيمان الذى يقيس النتائج بالمسببات .. ومنهم عظيم الإيمان صاحب التسليم المطلق للَّه تعالى .، فالإنسان إذا أصابته مصيبة فاعتبرها مصيبة . واحتسبها فى سبيل اللَّه .. وصبر عليها .. فهى مصيبة ويؤجر على صبره وإنما يوفى الصابرون أجرهم بغير حساب فالصبر لا يكون إلا على قدر إحساس العبد بالبلاء والمصائب.

هذه حالة أما إذا نظر إليها .. وعقلها في قلبه ونفسه وأدرك أن اللّه تعالى لا يأتى منه إلا الخير ... إلا ما هو لصالح الإنسان في دنياه وآخرته معاً .. وأيقن يقينا جازما أن ما أصابه هو الخير .. وأن الملك للّه .. والأمر للّه يصرفه كيف يشاء .. وهو شاكر فضله فهذا المؤمن لا يرى المصيبة أصلا .. بل يراها خيرا .. وبدلا من أن يصبر عليها فإنه يشكر اللّه تعالى على هذا الخير، وفرق بين الصابر والشاكر... يقول تعالى: ﴿ .... وَقَلِيلٌ مِبَادِيَ ٱلشَّكُورُ ﴿ .... وَقَلِيلٌ مِبَادِيَ ٱلشَّكُورُ ﴿ .... وَقَلِيلٌ مِبَادِيَ ٱلشَّكُورُ ﴿ .... وَسَاً - ١٣).

ويقول في الحديث القدسي كما يرويه الطبراني والحاكم "أنا عند ظن عبدي بي".

فَالمصيبة إنما صارت مصيبة بتقويم النفس لها .. وتقديرها لما وقع.. فتكون في هذه الحالة من النفس، والدليل على قولنا هذا أن رسول اللَّه عَلَى مر برجل قد أصابته مصيبة وهو ينتحب ويبكى فقال له عَلَى إن تصبر فهى خير لك.. فرد الرجل على رسول اللَّه عَلَى أَى خير وهى مصيبة فقال له عَلَى: هي إذن مصيبة كما قدرتها أنت..

فأى مصيبة أكبر من أن يجتمع الناس لقتالهم وهم فئة قليلة لا حول لهم ولا قوة .. وهم هالكون لا محالة ولكن انظر إلى قوة إيمانهم بالله تعالى وصدق يقينهم .. فمن الوهلة الأولى لم يهتزوا ولم يجزعوا بل زادهم إيمانا وثقة بالله نابعة من قوة إيمانهم وقالوا الله حسبنا ووكيلنا.. وأى وكيل أعظم وأقوى منه جل شأنه، فكانت النتيجة أن الله تعالى أثابهم بنعمة ... وفضل لم يمسسهم سوء والله ذو الفضل العظيم...

فهكذا يكون استقبال شديد الإيمان للمصائب وتقديره لها..

وهناك تفسير آخر نورده مجملا، ذلك أن النفس بجهلها قد تطلب ما يطغيها .. أو تفعل ما يؤذيها وهي غافلة عن نتائج ما تفعله أو تطلبه.. فقد تطلب النفس البنين والمال .. فإذا كان لها ما أرادت كانوا فتنة لها ومصيبة. فإن النفس لا تطلب أمرا من شهوات الدنيا إلا كان عليها نكبة وانشغالا عن اللَّه وزيادة معاناة وكبد لها،

ويقول ﷺ فيما يرويه أحمد والنسائي وغيرهما عن ثوبان رضى اللّه عنه " إن الرجل ليحرم الرزق بالذنب يصيبه " فإنما كان حرمانه نتيجة

عصيانه .. وكانت مصيبة نتيجة لطلب نفسه البنين والمال..

واعلم أن هناك تفسيراً ثالثاً ولكن يصعب عرضه بالبيان واللسان لأنه من باطن النفوس وافتتانها ببعضها البعض وقد قيل "اتقوا غيظ القلوب ولو من دابة ".

ومقصودنا من كل ما تقدم هو أن نقول إن الإيمان بأسماء الله تعالى وبصفاته يستلزم الرضا بالقضاء وحسن الإدراك بحكمة الله . ما بين صبر وشكر حيثما يرزقه الله تعالى فَهْماً، كما يقول في فيما يرويه الترمذي عن فضالة بن عبيد " لو تعلمون مالكم عند الله لأحببتم ان تزدادوا فاقة و حاجة " حديث صحيح. فإذا كانت الفاقة والاحتياج يعتبره الناس من البلاء فقس علي هذا كل بلاء آخر لأن المؤمن مثاب على كل بلاء او بمعنى أدق على كل هم وغم يصيبه ومحاسب على كل نعمة من نعم الدنيا تأتيه فافهم رحمك الله.

وما نهدف إليه هو أن نوضح لك بأن معرفة أسماء الله تعالى وصفاته ... تستلزم أن تنظر إلى كل ما يجرى في الكون على أنه من تدبير الله تعالى . بل إن العباد أنفسهم يجرى عليهم حكم القضاء والقدر.. وأفعالهم كلها إنما هي منسوبة إليهم نسبة إضافة كما ذكرنا من قبل.. فالرزاق هو الله تعالى ولكن قد يضع سر الشفاء في دواء، فالأسباب لها دور ونشكر من أجرى النعمة لنا على يديه يقول تعالى القمان - ١٤): ﴿ أَنِ ٱشۡ كُرِ لِي وَلِوَ لِدَيْكَ إِلَى ّ ٱلۡمَصِيرُ ﴿ فَاللّه تعالى هو الفعال لما يريد حسبما يريد وكيفما يريد .. ولكنه جل شأنه جعل جنودا، وأسباباً للخير .. وجعل جنودا وأسباباً للشر فافهم ...

وحقيقة الأمر .. واللَّه ورسوله أعلم . هو أنك والخلق أجمعين .. وفي كل حالة من حالاتك .. في نومك ويقظتك .. في غناك وفقرك.. في بكائك وضحكك .. في صحتك ومرضك تحت تجليات اللَّه عليك

وتحت تجليات اللَّه على الموجودات التى تتعامل معها فتتصرف معك بتجليات اللَّه عليها، فأنت بين تجليات اللَّه عليك وتجليات اللَّه إليك.. وسبحان اللَّه الذى لا يحيطون بشئ من علمه إلا بما شاء..

ولذلك يعلم رسول اللَّه عَنْه "احفظ اللَّه يحفظك .. احفظ اللَّه فيقول لسيدنا معاذ رضى اللَّه عنه "احفظ اللَّه يحفظك .. احفظ اللَّه تجده تجاهك .. إذا سالت فاسأل اللَّه .. وإذا استعنت فاستعن باللَّه.. واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وأن ما أخطأك لم يكن ليصيبك.. واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشئ لم ينفعوك إلا بشئ قد كتبه اللَّه لك .. وأن الأمّة لو اجتمعت كي يضروك بشئ ما ضروك إلا بشئ قد كتبه اللَّه عليك... رفعت الأقلام ... وجفت الصحف "

وصدق رسول اللَّه ﷺ فإن الأمر كله للَّه .. وباللَّه .. وإلى اللَّه ولن يصيبنا إلا ما كتب اللَّه لنا.. وصدق اللَّه إذ يقول في سورة ولن يصيبنا إلا ما كتب اللَّه لنا.. وصدق اللَّه إذ يقول في سورة آل عمران : ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ تُوْتِي ٱلْمُلِّكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزعُ اللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُغِزُ مَن تَشَاءُ وَتُذِلُ مَن تَشَاءُ أَبِيَدِكَ ٱلْخَيرُ ۖ إِنَّكَ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُغِزُ مَن تَشَاءُ وَتُذِلُ مَن تَشَاءُ أَبِيدِكَ ٱلْخَيرُ الْكَالِ اللَّهَارِ وَتُولِجُ ٱلنَّهَارِ وَتُولِجُ ٱلنَّهَارِ فِي ٱلنَّهارِ وَتُولِجُ ٱلنَّهارِ فِي ٱلنَّهارِ وَتُولِجُ ٱلنَّهارِ وَتُولِجُ ٱلنَّهارِ وَتُرَزُقُ مَن وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَتَرْزُقُ مَن وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَتَرْزُقُ مَن تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ وَتُولِجُ اللَّهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ ﴾

## • <u>التعلق .. والتكلق بصفات اللَّه تعالى :</u>

ذكر الإمام الغزالي في كتابه المقصد الأسنى قوله ... الله تعالى " وروى الطبراني في الأوسط قوله عليه الصلاة الله تعالى " وروى الطبراني في الأوسط قوله عليه الصلاة ". والسلام " إن لله تسعة وتسعين خُلُقاً من تَخلق بواحد منها دخل الجنة ".

وقد سبق القول بأن الإنسان في الأرض يكون بين درجتي أحسن تقويم وأسفل سافلين ..، وأن التفاضل بينهما والتدرج ليس إلا بقدر ما اكتسب من الصفات العلوية وبقدر ما تخلص من شهواته الحيوانية، فأحسن تقويم هو الاتصاف بصفات الله تعالى المأمور بها .. وعلمه الكامل بخصائص هذه الصفات .. وتذوقه من تجلياتها وأنوارها، أما أسفل سافلين فهو غفلته عن هذه الأسماء والصفات وبعده عن تجلياتها.. وهذا البعد يثمر المفارقة والمباينة بخلاف قربه منها فإنه يثمر المماثلة، ونؤكد مرة أخرى أن المقصود المماثلة على قدر الطاقة البشرية وليست المثلية وفرق بين المماثلة والمثل والمثل والمثال.

والبعد هو بالحجب عن اللَّه، والقرب إنما يكون بشفافية هذه الحجب البشرية والكونية .. وهذا لا يكون إلا بمجاهدة النفس والترقى بها من عالم الشهوات إلى عالم الملكوت وصقلها وتهذيبها بالطاعة وذكر اللَّه ثم بفضل فيوضاته جل وعلا أولا وأخيرا..

وصفات التخلق بالله تعالى هى صفات الرحمة والكرم والرافة والعفو وما ماثلها فالله تعالى كريم ويحب الكريم .. ورحيم ويحب الحرميم.. وعفّو ويحب العافين عن الناس يقول الله تعالى: ﴿..وَٱلْكَ طَمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَن ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ مُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾

(آل عمران-١٣٤)، ويقول الله "الراحمون يـرحمهم الـرحمن" ويقـول فيما يرويه الترمذي عن أبي هريرة أن السخي قريب من الله قريب من الناس قريب من الجنة ويروى الطبراني في الأوسط قوله الله الناس قريب من الجنة ويروى الطبراني في الأوسط قوله الله الله ثلاثمائة خُلُق من تقرب إليه بواحد منها دخل الجنة، وأحبها إليه السخاء"، وفي رواية "تقرب إليه بواحد منها دخل الجنة، وأحبها إليه السخاء"، وفي رواية ثلاثمائة وبضع عشر وروي البيهقي والترمذي عن السخاء"، وفي رواية ثلاثمائة وبضع عشر وروي البيهقي والترمذي عن عثمان بن عفان قوله الله تعالى مائة خُلق وسبعة عشر خُلُقاً . من

أتاه بِخُلُقِ منهما دخل الجنة" حديث حسن، ويقول السلام البينما رجل يمشى في الطريق إذ اشتد به العطش فوجد بئرا فنزل فيها فشرب فخرج منها .. فوجد كلبا يكاد يأكل الثرى من العطش.. فقال لقد بلغ العطش بهذا الكلب مثلما بلغ بي .. فأتى البئر فنزل فيها فملأ خفه وأمسكه بفيه ورقى فسقى الكلب فشكر اللَّه له فغفر له فدخل الجنة " قالوا يارسول اللَّه " أئن لنا في البهائم لأجرا!!. قال في كل ذات كبد رطبة أجر".

فهذا الرجل قد لامست الرحمة قلبه .. فصار رحيما .. وظهر أثر رحمته على القلب وهي من خُلُقِ اللَّه تعالى .. فدخل الجنة لأنه اتصف بصفة من صفات اللَّه ذلك أن المجانسة تستدعى المجالسة .. والمجالسة تستدعى المؤانسة .. فافهم هذه الإشارة ..

وأنت لا تفهم صفة من صفات اللّه تعالى إلا إذا أجراها ذوقا على قلبك وإحساساً في نفسك وليست شرحا بألفاظ وكلام ..

أما صفات التعلق وهي الصفات التي هي مطلوب منك أن تحبها وتقدسها للَّه تعالى وأن تتصف بضدها وليس بها، فهي صفات العظمة والكبرياء .. والجلال ... فاللَّه تعالى هو المتكبر .. ولا يحب الكبرياء في عباده.. وهو القاهر ولا يحب من عباده من يقهر خلقه بجبروته.

فإذا اتصف العبد ببعض صفات الجلال والجبروت فإن هذا يكون حجابا بينه وبين اللَّه تعالى. ويضله ويعميه. ويقول تعالى عن فرعون في سورة النازعات: ﴿ فَحَشَرَ فَنَادَىٰ ﴿ فَقَالَ أَنَا ۚ رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ فَفَاذَىٰ ﴿ فَقَالَ أَنَا ۚ رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾، ويقول تعالى في الحديث فأَخَذَهُ ٱللَّهُ نَكَالَ ٱلْأَخِرةِ وَٱلْأُولَىٰ ﴾، ويقول تعالى في الحديث القدسى: "الكبرياء ردائى، والعظمة إزارى، فمن نازعنى واحدا منهما قذفته في النار "

واللَّه سبحانه وتعالى قد جعل لك سبيلا إلى معرفة صفاته والاتصاف بها.. وذلك بذكر اللَّه تعالى بأسمائه والاجتهاد فى تدبر معناها، فإن ظل لسانك رطباً يذكر اللَّه تعالى وباسم من أسمائه فإن معانى هذا الاسم تلامس قلبك وروحك مع كثرة تردده وتكراره .. وتنير تجلياته بصيرتك لانفعال قلبك بالمعنى، لذلك يقول تعالى فى سورة الإنسان: ﴿ وَٱذَكُرِ ٱسْمَ رَبِّكَ بُكُرَةً وَأَصِيلاً ﴿ وَاللَّهُ كَثِيراً وَٱلذَّ حَرِينَ اللَّهَ كَثِيراً وَٱلذَّ حَرِينَ اللَّهَ كَثِيراً وَٱلذَّ حَرِينَ اللهَ وأسمائه وصفاته يقطع عن القلب شواغل الدنيا وشهواتها .. ويتجه القلب إلى اللَّه تعالى خالصا مخلصا، ومن استغرق قلبه فى ذكر اللَّه بالكلية ولم تشغله الأغيار ولا الأنوار عن اللَّه تعالى شاهد وشهد مالا يقال فى بيان ..

واعلم أن النفوس متباينة متغايرة في صِفَاتها وقَابليتها . فما يصلح لنفس قد لا يصلح لأخرى ..

لذلك تجد من النفوس ما يكون تهذيبها وصقلها وسعادتها بصفة خاصة لها من صفات اللَّه تعالى، فنفس تصقل وتهذب بالكرم والجود، ونفس صقلها وتهذيبها في العدل والحق، وأخرى سعادتها في التعليم والأخذ بيد البسطاء .. وهذا ما قصدناه حين قلنا إنه يجب على كل إنسان أن يعرف ما يناسبه من أعمال الخير وما يستريح إليه أكثر من غيره.

نعم النفس المؤمنة تقبل كل الصفات الطيبة وتقوم بكل الطاعات، ولكنك ترى صنعة خاصة أو عملا خاصا تتجلى فيه قدرات النفس وتجد فيه مفتاح بصيرتها وسر سعادتها .. يقول صلى اللَّه عليه وسلم : "اعملوا وكل ميسر لما خلق لَهُ " ويقول تعالى: ﴿ قُلْ صُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ ... ﴾ (الإسراء - ٨٤)

لذلك فقد يكون لتسبيح اللَّه تعالى وذكره باسم معين تأثير خاص على نفس معينة .. وقد يقل أو يزيد هذا الأثر على نفس أخرى.. وفي كل خير بلا شك ولكن هذه غير تلك ..، ألا ترى إلى تفاوت الأنفس في الدنيا حتى في الصفات الدنيوية .. فنفس تحب الهدوء وأخرى تحب الحركة والضوضاء .. ونفس ميالة على الصمت والعزلة.. وأخرى إلى الاختلاط بالخلق والكلام.. فكذلك تجد باطن النفوس متباينا في الاستعداد.

ويقال بأن لكل صفة من صفات اللَّه تجليات خاصة .. وإن هذه التجليات لابد أن يكون لها قوة .. وجنود .. حيث أنها تؤثر في القلوب وفي العباد.. وهذه الأجناد مختلفة الصفات .. ألا ترى أن ملائكة العذاب لهم صفات غير ملائكة النعيم !!. فالذاكر باسم معين أو بصفة معينة يتأثر بطريقة ما بهؤلاء الجنود .. واللَّه أعلم.

واعلم أن نهاية المخلوقات كلها هو توحيد اللَّه تعالى والإيمان به..

فالكافر الذى لم يؤمن فى الدنيا بالله تعالى سوف يؤمن فى الآخرة يوم البعث والنشور بلا ريب، والسعيد من عرف ربه فى الدنيا .. وذكره وسبحه وأثنى عليه بما هو أهله .. وأنار الله بصره وبصيرته فى الدنيا والآخرة .. فإن المؤمن له الأمن والأمان فى الدنيا والآخرة وله نور فى الدنيا يهديه ويهدى به غيره .. وله نور فى الآخرة يسعى به إلى الجنة .. والله تعالى وليه فى الدنيا والآخرة .. وتستغفر له الملائكة .. فلا يحزنه الفزع الأكبر ولا سؤال الملكين فى القبر.. وباختصار فإن المؤمن له ما يشاء عند ربه.

وانظر إلى من أحب اللَّه تعالى وأحبه اللَّه حيث يقول سيدنا رسول اللَّه ﷺ إيذانا لسيدنا بلال بن رباح بإقامة الصلاة " أرحنا بها يا بلال " أرحنا بالصلاة .. افتح لنا باب المناجاة مع من نحب .. لنسجد ونقترب .. من المحبوب .. لنشكره ونسبحه بما هو أهله ..، لذلك يقول الله "وجُعلت قرة عينى في الصلاة " وكيف لا وهي باب المناجاة مع المحبوب، وانظر إلى قوله الله الله أحب الله الماءه".. فإنما ذلكم هو المشتاق إلى لقاء الله والنظر إلى وجهه الكريم فتلك هي صفات المؤمن بالله تعالى...

اعلم أن للَّه تعالى أسماء أخرى غير الأسماء الحسنى وقد قيل إن أسماءه . تعالى تربو على أربعة آلاف اسم .. واللَّه أعلم .. أما الأسماء الحسنى التي وردت في حديث أبى هريرة رضى اللَّه عنه ورواه الترمذى وابن حبّان والحاكم والبيهقى، فهى:

هو اللّهُ الذي لا إلهَ إلا هُـو الرحمنُ \* الرَّحِيمُ \* المَلِكُ \* القُدُّوسُ \* السلامُ \* المُؤمِنُ \* المُهَيمنُ \* العَزِيزِ \* الجَبّارِ \* القُدُّوسُ \* السلامُ \* المُؤمِنُ \* المُصَوِّرُ \* الغَفَّارُ \* القَهَّارُ \* القَهَّارُ \* الفَقَّارُ \* الفَقَّارُ \* الفَقَّارُ \* الفَقَّارُ \* الفَقَّارُ \* الله المؤترُ \* الفَليمُ \* القايضُ \* الباسِطُ \* الوَهَّابُ \* الرَّافِعُ \* المُعِـزُ \* المُـذِلُ \* السّمِيعُ \* البصيرُ \* الحَكَمُ \* الغافضُ \* الرَّافِعُ \* المُعِـزُ \* المَـذِلُ \* السّمِيعُ \* البصيرُ \* الحَكَمُ \* العَدْلُ \* اللّطيفُ \* الخَبِيرُ \* الحَلِيمُ \* العَظِيمُ \* العَلِيمُ \* الكَبِيرُ \* العَفُورُ \* التَّوْمِينُ \* الوَاسِعُ \* الحَقِّ \* الوَكِيرُ \* الوَكِيلُ \* القَوِيُ \* المَحييرُ \* المُعيدُ \* المَعيدُ \* المَعيدُ \* المُعيدُ \* ال

التوَّابُ \* المُنتَقِمُ \* العفوُّ \* الرؤفُ \* مالكُ الملكِ \* ذوالجلالِ والإكرام \* المُقسِطُ \* الجامِعُ \* الغنِيُّ \* المُغنى \* المانعُ \* الضارُّ \* النَّافِعُ \* النَّورُ \* الهادِى \* البديعُ \* الباقِى \* الوارثُ \* الرشيدُ \* الصبورُ ....

واعلم أن ليس في هذه الأسماء مترادفات ..فلا يوجد اسمان بنفس المعنى، ولكن توجد فروق دقيقة لا يدركها إلا أهل الخصوص ..

فالرحيم غير الرحمن.. فالرحيم كثير الرحمة .. أما الرحمن فعام الرحمة خفيها وظاهرها، والفرق واضح ..

والغفور كثير مغفرة الذنوب وإن تكررتً من العبد نفس الذنوب. أما الغفار فهو كثير مغفرة الذنوب على تنوعها وتكرارها سواء كانت هي نفس الذنوب أو غيرها وهكذا.



## موكز الباب الرابع

فإذا أردنا تلخيص ما سبق عرضه في هذا الباب نقول:

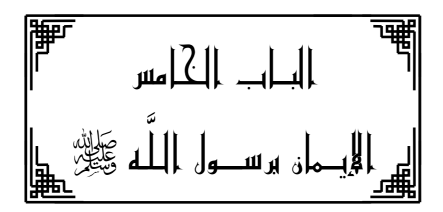
- ●الإيمان الحق هو صدق العبودية للَّه تعالى والتسليم له مع صدق العمل لنيل رضاه.
- •النفس كالمرآة إن لم تصقلها وتوجهها إلى اللَّه تعالى فلن تعرف حقيقة الإيمان.
- •الحجب النفسية الشهوانية هي الحجاب بين العبد وربه لبعد المماثلة.
- •أسماء اللَّه تعالى هى الدالة على صفاته .. والصفات لها تجليات والتجليات لها أنوار وأسرار والعبد دائما بين تجليات اللَّه عليه و تجليات اللَّه إليه من حوله.
  - ●النفس هي التي تصور القضاء مصيبة أو غيرها.
  - ●صفات اللَّه تعالى منها قسم للتخلق ومنها قسم للتعلق.
    - •لكل نفس ما يناسبها من الأسماء والصفات.



اللَّهم إنك لا تُخلى أكوانك من ذكر لك حق .. وآية لك بينة.. سبحانك لا نحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك .. سبحانك مهما سبحك المسبحون .. وذكرك الـذاكرون .. فما سبحوك حق تسبيحك ولا ذكروك حق ذكرك .. ولكن بتفضلك جعلت قلوب عبادك خزائن فضلك وودائع فيوضاتك .. اللَّهم فزدنا بك علما وإليك اهتداء.. وفيك فناء .. وبك بقاء .. وهب مسيئنا لمحسننا .. وهبنا جميعا لوجهك الكريم وصل اللَّهم على مولانا وسيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.









ما أكثر من كتبوا عن رسول الله على .. وما أقل من عَرَّفُوه لنا!! كتبوا عن صفاته.. وخلقه.. وأدبه.. وسيرته.. وغزواته.. وأفعاله.. وأقواله.. ولم يكتبوا عن قلبه وروحه على إلا أقل القليل!!! كتبوا عن رسول الله عقائد عسكرى.. ومصلح اجتماعى.. رئيس دولة.. وزوج مثالى ومعلم فَدّ.. وأخيراً تمخضوا فقالوا إنه عبقرى فَدّ وجلسوا يشرحون عبقريته !!! ونسوا أو لم يدركوا أنه قبل كل ذلك وبعده هو نبى.. بل سيد الأنبياء والمرسلين روحه معلقة بالسماء.. وقلبه مشغول بربه، هو مهبط الوحى.. ومركز التجليات وكنز الأنوار والأسرار.. ومنبع الهدى والإيمان.. فأية عبقرية يتحدثون عنها وعقله موصول بحبل إلى السماء نوماً ويقظة !!!

إن المتحدث عن سيرة رسول الله الله يعفل لحظة واحدة عن أنه إنما يتحدث عن نبى مرسل..، اصطفاه الله تعالى وشرح صدره.. ورباه.. وأدبه وعلمه.. وأيده.. واتخذه حبيباً..

ومن الذي يستطيع أن يكتب عن نبوة رسول اللَّهَ وأنيّ الحدادين ونافخي الكير أن يتحدثوا عن الملوك ؟!

نسأل اللَّه تعالى أن يعصمنا من الزلل ونحن نتجاسر ونتحدث فى هذا الأمر ونسأله تعالى زيادة فى علمنا.. وفتحا فى قلوبنا.. وعفوا عن جهلنا حتى لا نفرط ولا نقصر...

لقد اصطفى اللَّه تعالى الأنبياء والرسل من البشر كافة.. وجعلهم مصابيح الهدى والنور.. حيث اختصهم جل شأنه برسالاته وبكلامه.. وعصم نفوسهم من كل شر قبل البعثة وبعدها.. فلا نصيب فيها لهوى أو شيطان.. وجعلهم خزائن علمه.. وينابيع رحمته.. فهم خير البرية على الإطلاق عليهم صلوات اللَّه وسلامه وتحياته وبركاته أجمعين..

ومن هؤلاء الأخيار المختارين..اصطفى اللّه تعالى محمدا رضي وبشّر به آدم وإبراهيم وموسى وعيسى.. وأدبّه وعلّمه.. وشرح له صدره.. ووضع عنه

وزره.. ورفع له ذكره.. وقرن اسمه تعالى باسمه فى كل وقت صلاة وإقامة.. وفى كل تشهد لصلاة.. إلى يوم الدين.. وأمر المؤمنين بالصلاة عليه كما يُصلى هو وملائكته عليه فقال فى سورة الأحزاب: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْكَتَهُ وَلَيْكِ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَلِّيمًا ﴿ يُصَلَّونَ عَلَى ٱلنَّبِي ۚ يَنَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَلِّيمًا ﴿ يُصَلَّونَ عَلَى ٱلنَّبِي ۚ يَنَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَلِّيمًا ﴿ يُكُولُونَ عَلَى ٱلنَّبِي ۗ يَنَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴿ يُكُولُونَ عَلَى ٱلنَّيْكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ (الأنبياء –١٠٧)، وقال له: ﴿ وَٱصِّبِرُ لِحُكْمِ رَبِكَ فَإِنَّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ (الطور –٤٨)، ومحله إماما ومدحه بقوله : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ ﴾ (القلم –٤)... وجعله إماما لجميع الأنبياء والمرسلين.

اختار اللَّه له أنقى النُطَف.. وأطهر الأرحام.. وأنشأه يتيماً بلا والد يرعاه ولا والدة تحنو عليه. لتكون التربية كلها والتأديب كله من اللَّه تعالى.. وجعله أميا لا يقرأ ولا يكتب ليعلمه اللَّه تعالى بعلمه علوم الأولين والآخرين.. وشرح له صدره.. وأظلَّه من حر مكة بالغمام.. وأنزل عليه وحيه وكتابه.. وجاهد في سبيل اللَّه حق الجهاد وعندما اشتد أذى المشركين له ولمن آمن معه قبض اللَّه السيدة خديجة رضى اللَّه عنها إليه وهي التي كانت تؤازره وتواسيه.. ومات عمه أبو طالب وهو الذي كان يناصره ويحميه حتى لا ينتصر رسول اللَّه عليه بعشيرته.. ولا يأتنس بغير اللَّه تعالى.. حتى عمُّه أبو لهب الشديد البأس كان من ألد خصومه.. فما نصره إلا اللَّه.. وما أيده إلا رب العزة والجلال.. يناجي ربه العزيز به الحبيب إليه وقد دميت قدماه من قذف المشركين الحجارة عليه وهو الحبيب إليه وقد دميت قدماه من قذف المشركين الحجارة عليه وهو بالطائف داعيا إلى اللَّه.. ويقول في نجواه" اللَّهم إني إليك أشكو ضعف بالطائف داعيا إلى اللَّه.. وهواني على الناس.. يا أرحم الراحمين أنت رب المستضعفين وأنت ربِّي.. إلى من تكلني!! إلى عَدُو يتجهمني أم رب المستضعفين وأنت ربِّي.. إلى من تكلني!! إلى عَدُو يتجهمني أم رب المستضعفين وأنت ربِّي.. إلى من تكلني!! إلى عَدُو يتجهمني أم

عافيتك أوسع لى.. أعوذ بنور وجهك الكريم الذي أضاءت له السموات والأرض وأشرقت له الظلمات. وصلُحَ عليه أمر الدنيا والآخرة.. أن ينزل بى غضبك.. أو يحِلّ على سخَطُك لك العتبى حتى ترضى.. ولا حول ولا قوة إلا بك.."

فتهتز ملائكة الأرض والسموات وتضرع إلى اللَّه تعالى أن ينصر عبده، وينزل ملك الجبال بجبروته وبطشه ويطلب الإذن من رسول اللَّه و بأن يطبق جبال مكة على من فيها من المشركين.. فلا يزيد قول رسول اللَّه وضعها اللَّه وضعها اللَّه تعالى في قلب هذا النبي العظيم !!!

ويسرى به اللَّه تبارك وتعالى إلى بيت المقدس.. فيصطف الأنبياء لاستقباله فيصلى بهم إماما وهم خلفه.. آدم وإبراهيم ونوح وموسي وعيسى وسليمان ويونس وجميع الأنبياء.. هو إمامهم كلهم.. ويجتبيه الله تعالى بالمعراج إليه فيرحب به أهل كل سماء ويحتفون بمقدمه عليهم.. ثم يتأخر سيدنا جبريل عليه السلام أمين وحى اللَّه.. ويقول تقدم يا محمد.. فما منا إلا له مقام معلوم. فيتأخر جبريل.. ويتقدم محمد!! فيغيب في الأنوار الإلاهية ويناجى ربه : التحيات للَّه.. والصلوات فيغيب في الأنوار الإلاهية ويناجى ربه : التحيات للَّه.. والصلوات والطيبات للَّه. فيرد عليه رب العزة والجلال رب الملك والملكوت: السلام عليك أيها النبى ورحمة اللَّه وبركاته... فلا ينسى رسول اللَّه السلام عليك أيها النبى ورحمة اللَّه وبركاته... فلا ينسى رسول اللَّه الله المالك والملكوت : السلام عليك أيها النبى ورحمة اللَّه وبركاته.. فيمجد ربه تعالى بخير وهو في هذه الحضرة العلوية أحبابه فيقول : السلام علينا وعلى عباد اللَّه الصالحين.. ويريه اللَّه تعالى وهو في هذا التشريف اللانهائي كلام يقال ويقر بعبوديته لله تعالى وهو في هذا التشريف اللانهائي فيقول : أشهد ألا إله إلا اللَّه وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ونبيه ورسوله..

ويكون ما قد كان.. ثم يشرع اللَّه تعالى لحبيبه الصلاة لتكون

فيها قرة عين له وللمؤمنين معه.. فهي مناجاة كل يوم وليلة لرب العزة والجلال... ويعود فيقابله سيدنا موسى عليه السلام فيرى الأنوار والأسرار تشع من رسول الله وهو حديث عهد بالمناجاة العلية.. والحضرة السنية.. فيتملى منه مَلياً.. ويستوقفه متمليا من الأنوار القدسية ويطيل معه الحديث عسى أن ينال من نوره.. ويقول له ارجع إلى ربك يا محمد. ارجع لتزداد نورا وإشراقا وسل ربك التخفيف، ويعود الرسول إلى ربه ليشرق على قلبه مزيد من الأنوار والأسرار ويرجع فيستقبله موسى وقد ازداد نوره فيستوقفه ويتملى منه ويقول له ارجع إلى ربك فسله التخفيف.. إرجع يا محمد لتعود إلينا بما لا نحظى به إلاً منك.. ومالا نراه إلا بك حتى يقول رسول الله الله المتحييت من ربى..

ويهاجر على من مكة.. من أحب البقاع إلى اللّه وإليه، إلى المدينة المنورة.. مستخفيا عن عيون المشركين وهو يعلم علم اليقين أن اللّه ناصره و مؤيده.. و ينزل في الغار.. مطمئنا أبا بكر رضى اللّه عنه: لا تحزن إن اللّه معنا.. و يتفل على قدم أبي بكر وقد لدغه ثعبان فيشفى من فوره بترياق رسول اللّه و يأتي الحمام.. ويأتي العنكبوت تريد أن تنال بركة القرب من رسول اللّه.. فيبيض الحمام في الغار.. وينسج العنكبوت خيوطه على باب الغار.. ثم يلحقه سُراقة بن مالك وقد أغرته مكافأة قريش التي رصدتها لمن يأتي بمحمد.. فيشير رسول الله الي إلى فرس سُراقة.. فتسيخ قوائم الفرس في حجارة الجبل الصماء.. ويطلب سُراقة الأمان من رسول اللّه فيؤمّنه ثم يبشره الرسول ... ارجع يا سُراقة ولك سوار كسرى !! مستخف من المشركين وهو يعلم أن ملك كسرى سوف يؤول إلى العرب المسلمين !!!

و يحلّ بالمدينة المنورة بالهدى والنور .. حتى الحرائر أشرفت من فوق الأسطح ترحب وتغنى طلع البدر علينا .. وتتملى من نور رسول الله ويتبارى القوم كل يمسك بخطام ناقته ليحلّ رسول الله

ضيفا عليه فيقول لهم اتركوها فإنها مأمورة !!! ويبنى المسجد. وتشع المدينة المنورة بنور الإيمان.. ويجاهد المشركين والمنافقين.. وهو يعلم المنافقين.. ويدعو لهم.. ويرحمهم مع أذيتهم له ولأهل بيته وللمسلمين.. ويخير الله نبيه بين أن يكون نبيا ملكا. أو أن يكون نبيا عبدا، فيختار الله أن يكون نبيا عبدا.. يأكل يوما ويجوع يوما.. فيطلع الهلال ومن ورائه الهلال.. ومن ورائه الهلال ولا توقد في بيت رسول الله نار!!! سريره إدم (جلد) حشوه ليف.. ينام فيؤثر الحصير في جنبه ﷺ وتتوالى المعجزات.. يتفجر الماء من بين أصابعه الشريفة.. فيسقى الجيش كله.. ويرد عين سيدنا قتادة وقد سالت على خده إلى موضعها فتكون أحسن عينيه حتى يوم موته.. ويتفل على ساق ابن الحكم المكسورة يوم بدر فتصِحُّ لحينها.. ويتفِلُ في عين سيدنا على الرمداء فتشفى لوقتها.. ويطعم من مُدَّى شعير أكثر من ثمانين رجلا.. ويسقى من كوب لبن كل أهل الصفة وهم قرابة السبعين ويتفل في البئر المالحة مياهها فتصير عذبة سلسبيلا.. ويقع المخيط من يد السيدة عائشة بالليل فتلقطه على نور وجه رسول اللَّه اللَّه وترى أم سليم العرق يتصبب من جبين رسول الله وهو نائم فتهم إلى قارورة تجمع فيها عرقه المبارك وريحه أطيب من ريح المسك.. ولا تمس طيبا ولا عودا ولا ندا ولا تتطيب إلا بهذا العرق الشريف وريحه لا يضاهيه أي مسك.. ويكلم الضبّ.. والجمل.. والذئب.. وتشهد له الشجرة بالرسالة.. ويبكي الجذع الذي كان يستند إليه في خطبه بمسجده الشريف عندما وقف على المنبر وترك الجذع.. و سمع له أنين و لم يهدأ إلا بعد أن ضمه الرسول على الله النحر في النول النوق الله النول النحر في حجة الوداع لتتشرف بنحرها بيده الكريمة.. وخطب في منى خطبة سمعها كل المسلمين في خيامهم في مني.. وينصر بالرعب مسيرة شهر.. وتسخر له الريح وتؤمن له الجن... وعندما يدخل مكة فاتحا هازما للشرك والمشركين.. يدخل علي ناقته مطأطئا رأسه الشريفة حتى لتكاد تمس سنام ناقته.. ساجدا لله شاكرا متواضعا.. فيحطم الأصنام.. ويعفو عمن آذوه وحاربوه ويدخل على أم هانيء جائعا سائلا هل من طعام فتقول إنْ عندى إلا كِسَرُ يابسات !! فيقول هَلْ مِنْ إدام فتقول ما عندى إلا الخل.. فيقول هَلُمِّي.. ويأكل الخبز الجاف بالخل ويقول نعم الأدُمُ الخل.. كِسَرُ يابسات.. وخل.. للقائد المنتصر.. لحبيب الله تعالى وصفيه وخير خلقه!!!

وعندما يحين الأجل وينتقل إلى الرفيق الأعلى.. يكشف أبو بكر عن وجهه الشريف ويقبله باكيا وريح المسك تنتشر منه ويقول: بأبى أنت وأمى يا رسول الله.. طبت حيا وطبت ميتا.. ويبكى أبو بكر.. ويبكى عمر.. وتبكى فاطمة.. وتبكى أمهات المؤمنين.. وتبكى الصحابة.. ويبكى المؤمنون.. وتبكى المدينة كلها.. وتبكى الأرض.. وتبكى السماء.. ويبكى بلال ولا يستطيع الآذان..ويهاجر إلى الشام سنة كاملة.. وعندما عاد رأى رسول الله في في الرؤيا يقول له عام لم تزرنا فيه يا بلال!!! ويلح الصحابة على بلال أن يؤذن.. فيؤذن بلال رضى الله عنه.. فلا يبقى في المدينة كلها رجل ولا امرأة ولا صبى إلا بكى حنينا إلى رسول الله في.

صلى اللَّه عليك وسلم وبارك يا سيدى يا رسول اللَّه.. وبارك عليك وعلى آلك وصحبك بكل ما أنت أهله يا حبيب اللَّه.. أشهد ألا إله إلا الله وأنك عبده ونبيه ورسوله.. أشهد أنك قد أديت الأمانة.. وبلَّغْتَ الرسالة وجاهدت في سبيل اللَّه حق جهاده.. وتركتنا على المحجة البيضاء ليلها كنهارها.. لا يزيغ عنها إلا هالك.. فجزاك اللَّه عنا وعن الإسلام والمسلمين خير ما جازى نبيا عن قومه..

سماه ربى محمدا.. وأحْمَد.. وهو محمد الأخلاق.. وأحمد

الشمائل واللَّه تعالى هو المحمود في الأرض والسماوات.. لم يخاطبه في قرآنه باسمه مجردا وما خاطبه إلا بـ " يأيها النبي.. يأيها الرسول.. يأيها المدثر.." وما خاطب أنبياءه السابقين على اختلاف درجاتهم إلا بأسمائهم مجردة. وتأمل في آيات اللَّه التالية:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّآ أَرْسَلْنَكَ شَهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ وَدَاعِيًا إِلَى اللهِ بِإِذْنِهِ ـ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴿ ﴾ (الأحزاب - ٤٥: ٤٦)

﴿ يَنَأَيُّ اللَّهُ وَلَ بَلِّغَ مَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن َّرِّبِّكَ ﴾ (المائدة-٦٧)

﴿ يَتَأَيُّنا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلۡكُفَّارَ وَٱلۡمُنَفِقِينَ ﴾ (التحريم-٩)

﴿ يَنَأَيُّنا ٱلنَّبِيُّ قُل لِّمَن فِيٓ أَيْدِيكُم مِّن ۖ ٱلْأَسۡرَىۤ ﴾ (الأنفال-٧٠)

﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلۡمُزَّمِّلُ ۞ قُمِ ٱلَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا ۞ ﴿...(المزمل-١)

﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلۡمُدَّتِّرُ ۞ قُمۡ فَأَنذِر ۞ ﴿ (المدثر-١: ٢)

وعندما عاتبه ربه تعالى قدم العفو على العتاب فقال:

﴿ عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ (التوبة-٤٣)

وقال سبحانه ﴿ وَقُلِّنَا يَكَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ (البقرة -٣٥)

﴿ قِيلَ يَننُوحُ ٱهْبِطْ بِسَلَمِ مِّنَّا وَبَرَكَتٍ عَلَيْكَ ﴾ (هود-٤٨)

﴿ وَنَدَيْنَهُ أَن يَتَابِّرَاهِيمُ ﴿ قَدْ صَدَّقَتَ ٱلرُّءَيَا ﴾ (الصافات-١٠٥:١٠٤)

﴿ يَامُوسَىٰۤ إِنِّى ٱصۡطَفَيۡتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَالَتِى وَبِكَلَامِي ﴾ (الأعراف-١٤٤)

﴿ يَندَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (ص-٢٦)

﴿ يَنزَكَرِيَّآ إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَمٍ ٱسْمُهُ وَيَحَيِّي ﴾ (مريم-٧)

﴿ يَايَحۡيَىٰ خُذِ ٱلۡكِتَابَ بِقُوَّةٍ ﴾ (مريم-١٢)

﴿ يَعِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ ﴾....(آل عمران-٥٥)

فهكذا كان خطاب اللَّه تعالى لأنبيائه.. وخطابه لخاتم أنبيائه.. حتى معجزات أنبيائه ورسله السابقين أكرم اللَّه بها رسوله بصورة أو بأخرى.

ورد في صحيح مسلم أن أم سليم (أم أنس بن مالك) وكان رسول الله يقيل عندها (أى ينام وقت القيلولة في منتصف النهار)، فنظرت فرأت العَرق يتصبب من جبينه الشريف فجاءت بقارورة وجعلت تجمع عرقه المبارك، فانتبه على، وسألها عما تفعل، فقالت أجمع عرقك فأتطيب به يارسول الله فأقرَّها على، وكانت رائحة عرقه الشريف أطيب من ريح أطيب مسك.

وروى البيهقى عن عائشة رضى اللَّه عنها قالت: كان رسول اللَّه عَلَى يعرق وجعل يخصف نعله وكنت جالسة أغزل، فنظرت إليه، فجعل جبينه يعرق وجعل عرقه يتولَّدُ نورا قالت فبُهتُّ، فنظر إلى فقال : مالك بُهتً، فقلت: يارسول اللَّه نظرتُ إليك فجعل جبينك يعرق وجعل عرقُك يتولَّدُ نورا، ولو رآك أبوكبير الهذلي لعلم أنك أحقُّ بشعره. قال : وما يقول يا عائشة أبو كبير الهذلي ؟؟ فقلت يقول :

وإذا نظرت إلى أسِرَّة وجهه .. برقت كبرق العارض المتهلل.(١)

قالت: فوضع رسول اللَّه ما كان بيده، وقام إلىّ وقبَّل ما بين عَيْنيَّ وقال : جزاك اللَّه خيرا يا عائشة، ما سُرِرْت منى كسرورى منك وقد ذكرها أبو حامد الغزالي في الجزء الثالث من كتابه الإحياء.

وقد روى البيهقى حديث كلام الضبّ (وهو حيوان من فصيلة السحالى يعيش فى الصحارى) لرسول اللَّه هِنَّ، وروى البخارى تفجُّر الماء من بين أصابعه الشريفة حين وضعها فى ركوة ماء صغيرة يوم الحديبية حتى سقى منها ألفا وخمسمائة من الصحابة، كما روى البيهقى والبخارى وأحمد واقعة انشقاق القمر له هُ وكان كل شطر منه على جبل فى مكة.

وقد جمعت كتب السيرة كثيرا من هذه المعجزات للنبى الله وكثيرا من الكرامات لأصحابه عليهم رضوان الله تعالى، وذكر ابن كثير في موسوعته "البداية والنهاية" الجزء السادس حديث الذئب للرسول الله وتكثير الطعام في وقعة الخندق والحديث مع جبل أحد، وحديث الذراع المسمومة له وحديث الطفل المصروع الذي شفاه الله ببركة رسوله وخرج من فم الطفل مثل الجرو الأسود.

وأكبر وأعظم معجزاته على هو القرآن الكريم.. بأنواره وأسراره وحكمته.. فهو كلام الله للذكر والصلاة.. وهو آيات الله للتدبر والتأمل.. وهو كتاب الله الشامل على أنواره وأسراره.. تستجلى من آياته معان ومعان لا نهاية لها.. كل على قدر ما وهبه الله فعندما نزلت: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ (المائدة - ٣)

<sup>(</sup>۱) كتاب شرح أشعار الهذليين ٣/ ١٠٧٤

استبشر الصحابة وعلى رأسهم عمر بن الخطاب بنعمة اللَّه تعالى ورضاه وكان اليوم عندهم عيدا لهذه البشرى أما أبو بكر الصديق رضى اللَّه عنه.. فقد بكى.. فلما عجب الصحابة من بكائه في هذا الفرح المبشر به من اللَّه تعالى وسأله رسول اللَّه ﷺ ما يبكيك يا أبا بكر!! قال رضى اللَّه عنه إن هذه الآية تنعيك فينا يا رسول اللَّه!!!

فانظر إلى إدراك أبى بكر وكيف فهم أن كمال الدين يستبعه انتقال الرسول ولا الرسول الله إلى الرفيق الأعلى.. فقد تمت الرسالة.. وكلا المعنيين صحيح .. فبشرى الصحابة حق.. وبكاء أبى بكر حق.. والآية واحدة!! فكتاب الله أسراره لا تنتهى.. ومعانيه لا تفنى..

وإن كان اللَّه تعالى قد علّم آدم الأسماء كلها فقد أنزل القرآن على محمد وقال له: ﴿ وَأَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ وَٱلَحِكَمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ ۚ وَكَانَ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ النساء - ١١٣).

وقال له: ﴿ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْمًا ۞ ﴾ (طه-١١٤)... وهل تُردُّ دعوة رسول اللَّه ﷺ إلى ربه !!؟

واللَّه تعالى قد أحيا الطير والموتى لسيدنا إبراهيم وسيدنا عيسى عليهما السلام.. وقد كَلَّمت الشاة المسمومة المطهية رسول اللَّه وقال عليه الصلاة والسلام" إن هذه الشاة لتنبئني أنها مسمومة"..

وفجر الله تعالى لموسى الصخر فانفجرت اثنتا عشرة عينا لسقيا بنى إسرائيل. وتفجر الماء من بين أصابعه الشريفة في يوم الحديبية حتى شرب القوم كلهم وقضوا أربهم وكانوا أكثر من ألف وبضع مئات.

وألان الله الحديد لسيدنا داود وسبح الحصى في كف محمد الله العلى على الله الطير والنمل..

وعلّم محمدا لغة الجماد والوحوش والحيوان.. فكلّم جبل أحد وكلّم الناقة.. وكلّم الضب.. وكلّم الذئب..وكلّم الشجرة..

وأخرج اللَّه الناقة لصالح وقومه... وانشق له القمر في مكة فكان كل نصف منه على جبل.. وأخَّر اللَّه مغيب الشمس صبيحة ليلة الإسراء حتى وصلت القافلة التي رآها على في الطريق إلى مكة فأخبر بأنها سوف تصل قبل المغيب..

وعندما كسر سيف عكاشة بن مُحصن فى غزوة بدر ناوله العرب العون في غزوة بدر ناوله عرجون نخل (جريدة) فصارت سيفا باترا وسماه "العون" وظل يحارب به طول عمره.

وأكل المهاجرون يوم الخندق من مُدَّى شعير في كفه وهم أكثر من ثلاثمائة..

ورجمت الشياطين التي كانت تسترق السمع في السموات بالشهب عند بعثته فلم تعد تقعد منها مقاعد للسمع...

وأوتى من الجمال وقص جمال يوسف.. وكلل بالمهابة والجلال فلم يفتن به أحد..

وكان رى من خلفه كما كان يرى من أمامه ويقول لأصحابه استقيموا في الصلاة فإنى أراكم من خلفي..

وكان عن حالهم ويستغفر لهم ويطلب لهم الرحمة..

والآثار كثيرة ومن أراد الاستزادة ففي المراجع الكثير والكثير لمن أراد المعرفة والاستزادة.. يقول الله الله الله الله ولد آدم يوم القيامة، وأول من ينشق عنه القبر يوم القيامة، وأوّل شافع وأوّل مشفّع وواه مسلم، ويقول كنت إمام الأنبياء وخطيبهم وصاحب شفاعتهم ولا فخر" رواه الترمذي وأحمد، وقال الله والمنت على الأنبياء كلهم حتى أدخلها، وحرمت على الأمم كلها حتى تدخلها أمتى واه الدار قطني.

وفى الصحيحين عن عمر بن الخطاب أن رسول الله والله الله المطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، إنما أنا عبد الله فقولوا عبد الله ورسوله"، فالإطراء الممنوع هو ما شابه إطراء النصارى حيث رفعوا المسيح إلى الألوهية فقالوا هو إله وهو ابن الله، وهذا هو الذى يحذرنا منه رسول الله وأما إذا قلنا عبد الله ورسوله اختاره واصطفاه وكرّمه واختصه بما لم يختص به أحدا من خلقه سواه والله فنحن لم نتعد الحد الشرعي المسموح لنا، فلا تحسبن أننا قد تجاوزنا الحدود في مدح رسول الله الله الله النالم نذكر إلا اقل القليل. ولم يتعد كلامنا إلا ما قاله الله الله وهو أنه سيد البشر .. وسيد الرسل.. وسيد الخلق أجمعين..

يروى الدارمى عن جابر قوله الله "أنا قائد المرسلين ولا فخر، وأنا خاتم النبين ولا فخر، وأنا أول شافع ومشفع ولا فخر" حديث حسن، ويروى الطبرانى عن ابن عباس قوله الله النبيا وآدم بين الروح والجسد"(۱) حديث صحيح، وروى الحاكم في مسند له عن أبي هريرة

<sup>(</sup>١) جاء ف"كتر العمال الإصدار ١,٤٣ - للمتقى الهندي" :

٣١٩١٧–"كنتُ نبيا وآدم بين الروح والجسد". (أخرَّجه التَّرمذي كتاب المناقب باب فضل النبي= =صلى الله عليه وسلم رقم (٣٦٠٩)، وقال: حسن صحيح غريب

وجاء في مجمع الزوائد. الإصدار ٢,٠٥ – للحافظ الهيثمي

١٣٨٤٨ – وعن ميسرة الفحر قال: قلت: يا رسول الله، متى كتبت نبياً؟ قال:"وآدم بين الروح والحسد".رواه أحمد والطبران ورجاله رجال الصحيح.

كما جاء في مستدرك الحاكم ، الإصدار ٢,٠٢

<sup>9</sup> ٢٠٩ / ٢١٩ - حدثنا أبو النضر الفقيه، وأحمد بن محمد بن سلمة العتري قالا:حدثنا عثمان بن سيعيد الله بن شقيق، عن الدارمي، ومحمد بن سنان العوفي، حدثنا إبراهيم بن طهمان، عن بديل بن ميسرة، عن عبد الله بن شقيق، عن

قوله ﷺ" إنما أنا رحمةٌ مهداة" حديث صحيح.

هو رضيات... ولكنه فوق البشر بما ميزه اللَّه تعالى وأكرمه به من خصوصيات...

ولا تعجب ولا يضيق أفقك وإدراكك بعقلك المحدود كما يفعل جُهال العلماء.. الذين نقلوا العلم ميتا عن ميت وظنوا أنهم بما نقلوه قد صاروا أعلم العلماء فيقولون لا تسرفوا في مدح رسول الله حتى لا يفتن الناس به.

فهل علموا هم قدره الحقيقى حتى يعرفوا حد الإسراف وحد التجاوز غير المحمود في مدحه على التجاوز غير المحمود في مدحه على التجاوز غير المحمود في التجاوز غير المحمود في التجاوز غير المحمود في التحاوز غير المحمود في التحاوز غير المحمود في التحاوز غير المحمود في التحاوز غير ألم الت

الدين محفوظ من الله.. وكتابه محفوظ من عنده.. وشريعته محفوظة بجنوده.. فعلى قدر ما مدح المؤمنون رسولهم.. وتفننوا في الصلاة عليه.. وكتبوا عنه وعن سيرته.. فلم يعبده أحد.. ولم يؤلهه مسلم..

ميسرة الفخر قال:قلت لرسول الله - صلى الله عليه وسلم -: متى كنت نبيا؟قـــال: (وآدم بـــين الـــروح والجسد).هذا حديث صحيح الإسناد، و لم يخرجاه.

أخرجه أحمد والبخاري في تاريخه والبغوي وابن السكن وأبو نعيم في الحلية وصححه الحاكم بلفظ كنت نبيا وآدم بين الروح والجسد.وفي الترمذي وغيره عن أبي هريرة أنه قال للنبي صلى الله عليه وسلم متى كنت أبي أو كتبت نبيا وآدم بين الروح والجسد.وقال الترمذي حسن صحيح، وصححه الحاكم أيضا. وفي لفظ وآدم منجدل في طينته.وفي صحيحي ابن حبان والحاكم عن العرباض بن سارية مرفوعا إني عند الله لمكتوب خاتم النبيين وإن آدم لمنجدل في طينته،وكذا أخرجه أحمد والدارمي وأبو نعيم، ورواه الطبراني عن ابن عباس قال قيل يا رسول الله متى كنت نبيا؟ قال وآدم بين الروح والجسد، ثم قال السخاوي كغيره

فاللَّه هو الحافظ لإيمان المسلمين.. وما دمنا نقول إن محمدا بشر.. يأكل الطعام ويمشى في الأسواق.. فأى خوف يتوهمونه.

فرسول الله ولله على البشر.. بشرى الخلقة والصورة والجسد ما في ذلك شك. أما إكرام الله تعالى له فلا شك أيضا أنه فوق المدارك والعقول.

ويؤكد الله تعالى هذا المعنى في كتابه الكريم.. ويمهد لانتقال رسول ويشهد الأمر على رسول ويشهد الرفيق الأعلى والله تعالى أعلم بشدة هذا الأمر على نفوس المؤمنين فيمهد لهم ليثبتهم في هذا الموقف الجلل فيقول في سورة (آل عمران-١٤٤): ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبَلِهِ الرُّسُلُ ۚ أَفَا نِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَبِكُمْ ﴾، ويقول في سورة الزمر: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَيِّتُونَ ﴿ وَهُ الزمر: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَا إَنَّهُم مَيِّتُونَ ﴾

## تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتَبًا نَّقَرَؤُهُ و قُلْ شُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إِلَّا بَشَرًا رَّسُولاً ﴿

ويقول فى سورة (فصلت-٦): ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَنَاْ بَشَرُّ مِّثَلُكُمْ لَيُوحَى إِلَىَّ أَنَا بَشَرَى أَكُمُ لِيُوحَى إِلَىَّ أَنَّمَاۤ إِلَىٰهُكُمْ إِلَىٰهُ وَاحِدُ ﴾ فرسول اللَّه ﷺ بَشَرى أكرمهُ اللَّه تعالى بالنبوة والرسالة.

والحكمة من بشريته وبشرية الأنبياء كافة والرسل هي أن يكونوا قدوة للبشر وأسوة حسنة لهم.. فلو كان الرسول مَلكاً من السماء لاعتذر الناس عن متابعته والتأسى به بأنه مَلَكَ وهم بشر.. لذلك يقول اللَّه تعالى في سورة الأنعام: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَهُ رَجُلاً وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مُطَمَيِنِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم مِّرَ. وَلَا لَمُ مُطَمَيِنِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم مِّرَ. وَلَا لَسَمَآءِ مَلَكًا رَّسُولاً ﴿ وَلَا لَمُ مُطَمَيِنِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم مِّرَ.

فسنة اللَّه تعالى فى الأنبياء والرسل هى أن يكونوا من البشر ويرسل إليهم وحيا من لدنه، فالبشرية فى رسول اللَّه الله ضرورية حتى يأتنس به الناس ويأتنس بهم ويكون لهم مثالا حياً أمامهم وقدوة يحتذى بها قولا وعملا وفعلا..

 إذا ما أهون ما أخذت.. من أعظم نعمة أنعم اللَّه بها عليك !!! ولو كان هذا هو المطلوب فقط لما أكد اللَّه وأكد رسوله على ضرورة حب رسول اللَّه على حتى يكون أحب إليك من نفسك التى بين جنبيك.. ولما أمرك اللَّه تعالى بالصلاة عليه دائما أبداً.. فأى صلة بين أن تنفذ الأوامر وتتبع التعليمات حتى ولو كانت مكتوبة فى كتاب ويعلمك إياها أى شخص أو أى كتاب أو كاتب وبين أن تحب هذا الشخص أو هذا الكاتب وتنزله منزلة أعلى من نفسك !!!

يروى البخاري عن أنس رضى اللَّه عنه قوله ﷺ لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب اليه من ولده ووالده والناس أجمعين"

و يروى أبو نعيم في الحلية عن ابن عمر قوله" ما اختلط حبى بقلب عبد إلا حرم اللَّه جسده علي النار" حديث صحيح.

لابد أن هناك في الأمر سراً آخر غير ظاهر وغير بشرية رسول اللَّه على اللَّه على اللَّه

## • كظك من نبوة ورسالة مكحك صلَّى اللَّه عليه وسلم

سبق لنا القول عندما تحدثنا عن عوالم الغيب.. وقوى النفس.. وخلافة البشر في الأرض أن قلنا باختصار أن أحسن تقويم هو الصورة الروحية المكرمة بعلم اللَّه تعالى للنفس البشرية.. وأن النفوس درجات في المعارف والإدراك.. وأن اللَّه تعالى اختار صفوة خلقه وجعلهم أنبياءه ورسله.. وطهرهم وزكاهم وعلمهم.. وأوحى إليهم بخاصية خاصة في أرواحهم تميزوا بها عن سائر البشر... فنفوسهم وأرواحهم ليست كنفوسنا وأرواحنا.. بل اللَّه تعالى حفظها وطهرها وزكاها وعلَّمها وجعلها خزائن أنواره.. ومعادن أسراره.. فما بالك بسيد الأنبياء والمرسلين !!. ألا تكون نفسه هي النفس الأقدس. وروحه هي الروح الأعلى.. وقلبه هو القلب الأعظم وعقله هو العقل الأتم الأكمل !!!.

ولابد أن يكون على هو أعرف خلق الله بالله وأشد خلق الله خشية لله.. وأعظم خلق الله حبا لله.. وأعلى خلق الله إيمانا بالله.. إذ هو متصف بأعلى ما أوتى الأنبياء من كمالات وأرقى ما خلع على الأولين والآخرين من صفات، إذ هو العبد الكامل المؤهل للتلقى الأكمل المناسب للرسالة الخاتمة.

ويقول ابن عابدين عميد الفقه الحنفي في حاشيته أن نوم الأنبياء غير ناقض لوضوئهم عليهم صلوات اللَّه وسلامه.

فهذه هى الخصوصيات التى تميزت بها الرسل عن البشر.. وتميز بها محمد على الأنبياء.. فهو أعظمهم إيمانا.. وأكثرهم علما باللَّه.. وأعلاهم يقينا.. فإن كان اللَّه تعالى قد أحسن خلْقَهُ وخُلُقه.. وأدّبه فأحسن أدبه.. فإن اللَّه تعالى قد جعل قلبه وروحه كنز الأسرار الإلاهية.. ومركز التجليات النورانية.. ليلا ونهارا، يوحى إليه وهو نائم ويوحى إليه

وهو يقظان.. لا فرق بين نوم ويقظة ولا بين حال وحال، دائم الترقى مع الله.. ودائم الاستزادة من أنواره فالله تعالى لا تنتهى أسراره ولا تنفذ خزائن علمه.. ورسول الله عليه يستمد من هذه الأنوار والأسرار.

وإذا كان إيمان أبى بكر يرجح ويزيد عن إيمان الأمة الإسلامية كما ذكر البيهقى عن ابن عمر عن رسول اللَّهَ فَكيف بإيمان رسول اللَّهَ فَكيف بإيمان رسول اللَّهَ فَكِيْ وبماذا يوزن!!! فافهم...

فعظمة رسول اللَّه ﷺ.. وفضله على سائر الأنبياء والبشر أجمعين ليس في خلقه وتعاليمه وطاعته للَّه فقط بل الأعظم من ذلك والأهم هو عظمة روحه.. وأنوار قلبه... وقدسية نفسه...

فإن كان لك من تعاليم رسول الله نصيب بإسلامك.. فتصلى كما كان يصلى.. وتصوم كما كان يصوم.. وتتمثل بمظاهر الإسلام كما علمها لك رسول الله في .. فأين أنت من إيمانه.. ويقينه.. ونور قلبه.. وقدسية روحه، وإذا كان لك نصيب من ظاهر النبوة في رسول الله.. فأين نصيبك من باطن النبوة وأسرارها.

لعلك أدركت الآن أن كل ما أنت فيه من مظاهر الإسلام من طاعات وعبادات بدنية ظاهرة عليك هو من إسلام رسول الله وتعليماته وأوامره.. وكذلك كل ما يسرى فيك من نور الإيمان.. وكل ما فيك من يقين باطنى.. إنما هو يسرى فيك من إيمان رسول الله... ويقينه بالله.. وأنواره وأسراره.. فإسلامك مستمد من إسلامه.. وإيمانك مستمد من إيمانه.. وبهذا يكون لك حظ من بشرية رسول الله.. ويكون

لك حظ من نبوة رسول اللَّه.. وظاهرك فيه من إسلامه.. وباطنك فيه من إيمانه.. تأخذ من هذا على قدرك..

وحذار أن تفهم من قولنا هذا أن رسول الله هو الذي يهدى الناس وهو الذى يجعلهم يؤمنون. فإن الهدى هدى الله. والله تعالى يقول في سورة (القصص-٥٦): ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنَ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَ ٱللهَ يَهْدى مَن يَشَآءُ ﴾. فالهدى من الله والإيمان من الله.. وهو الذى يهدى عباده ويحبب إليهم الإيمان ويزينه في قلوبهم ويكره إليهم الكفر والفسوق والعصيان وهو جلّ شأنه الذي يلزمهم كلمة التقوى فنحن نؤكد لك قولنا مرة أخرى بأن الهادى هو الله تعالى لا شريك له ولكن ما يسرى في قلبك من إيمان وحب لله إنما هو من سر نبوة ونور إيمان محمد الله ين الفرق بين المعنيين فإنه دقيق إلا على من استبصر بنور الله تعالى.

فلا ينبرى لنا جاهل مستعلم فيزعم أننا قد جعلنا للَّه ندا والعياذ باللَّه. ولكي نقرب الأمر إلى ذهنك.. فإن قلنا لك أن أباك قد أورثك مالا حتى أغناك فصرت غنيا بميراث ماله.. فهذا لا يتعارض مع أن اللَّه تعالى هو الغنى المغنى وأن المال كله مال اللَّه جعله لأبيك ثم جعله لك من بعده.. فاللَّه هو الذى أغناك بلا شك والمال هو مال اللَّه بلا شك.. وأنت قد صرت غنيا بما ورثك أبوك من ماله بلا شك.. يقول تعالى: ﴿ وَمَا نَقَمُواْ إِلَّا أَنْ أَغْنَنهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَلِهِ ﴾ (التوبة - ٤٤). فالرسول إذن يغنى بفضل اللَّه تعالى كما نصت الآية.

لذلك يقول ﷺ " العلماء ورثة الأنبياء.. وإن الأنبياء لم يورثوا

درهما ولا دينارا"... فميراث الأنبياء هو العلم.. وأى علم. هو العلم باللَّه وليس علم الدنيا والصناعات... فالعلم باللَّه هو كنز الأنبياء.. وورثتهم من المؤمنين.. وهل العلم باللَّه إلاَّ الإيمان باللَّه وخشيته ومحبته وطاعته !!! فافهم مقصودنا رحمك اللَّه..

ومن هنا تعلم حِكمة إرسال الله الرسل إلى أقوامهم فقط.. لمن سمع منهم ورآهم.. وذلك على قدر قوة أرواحهم وطاقتها.. أما خاتم الأنبياء والمرسلين.. فلكل البشر ولكل زمان.. ولكل مكان.. على قدر عظمة روحه وقوة إيمانه فافهم..

يقول تعالى فى سورة (التوبة -٦): ﴿ وَمِنْهُمُ ٱلَّذِينَ يُؤُذُونَ ٱلنَّبِيَ وَيَقُولُونَ هُو أُذُنُ ۚ قُلَ أُذُنُ خَيْرٍ لَّكُمْ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَيَقُولُونَ هُو أُذُنُ ۚ قُلَ أُذُنُ خَيْرٍ لَّكُمْ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ لِللَّهِ هُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾. وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ ٱللَّهِ هُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾. فرسول اللَّه تعالى يؤمن للمؤمنين.. وهو أذن خير لهم.. ورحمة للذين فرسول اللَّه تعالى عنه: ﴿ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُونُ رَصِولَ اللَّه تعالى عنه: ﴿ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُونُ رَحِيمٌ عَلَيْكُم إِلَا لَمُؤْمِنِينَ رَءُونُ رَحِيمٌ عَلَيْكُم اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللْهُ الللْمُؤْمِنُ اللِهُ اللللْمُ اللللْهُ الللْمُؤْمِنُ اللللْهُ الللْمُؤْمِنُ اللللْ

فالرسول بي بالمؤمنين رؤف رحيم.. حريص على ما ينفع المسلمين في الدنيا والآخرة.. وهل هناك حرص ومنفعة أهم وأعظم أثراً من منفعة الإيمان والفوز بالجنة والنجاة من النار.. ويقول بي لأصحابه امن مات وترك مالا فهو لورثته.. ومن ترك دينا فأنا كفيله.." وكان بي إذا أحضرت جنازة يسأل أصحابها هل عليه دين.. فإن كان عليه دين سدد عنه دينه ي وكان يضحى في يوم النحر عن أمته..

ويؤكد اللَّه تعالى هذه الكفالة والضمان للمسلمين فيقول جل شأنه: ﴿ ٱلنَّبِيُّ أُولَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنَ أَنفُسِهِمْ ۖ وَأَزْوَا جُهُرَ أُمَّهَ اللَّهُمْ ﴾ (الأحزاب-٦)..

فرسول اللَّه اللَّه الله الله على وأرحم بالمؤمنين من أنفسهم وذلك من فرط حبه المؤمنين.. ويؤكد اللَّه تعالى لك هذا المعنى بأنه حتى زوجات رسول اللَّه الله على قد انتقل إليهم جزء من هذا الحب الذى فى قلب رسول اللَّه للمؤمنين فصرن فى حبهن ورحمتهن بالمؤمنين كأمهاتهم.. بل هن أمهاتهم رحمة ورقة وعطفا..

ويتجاوز هذا السر حدوده المعنوية فيحرم الله تعالى على المؤمنين نكاح زوجات رسول الله من بعده.. لأن الأمومة قد تأصلت فيهن وفي قلوبهن.. وهل يتزوج الرجل أمه !!!.

ثم يقول اللَّه تعالى لرسوله: ﴿ فَاعَلَمْ أَنَّهُ لِاۤ إِلَكَهُ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغَفِر لِذَنٰلِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ حَبا فيهم ورحمة بهم.. حيا وميتاً.. فإنه الله يقول إن من الله للمؤمنين حبا فيهم ورحمة بهم.. حيا وميتاً.. فإنه التكم معروضة أفضل أيامكم يوم الجمعة.. فأكثروا من الصلاة على فإن صلاتكم معروضة على ". فيتساءل الصحابة: كيف تعرض عليك وقد أرمت.. (أى أن الأرض تأكل جسد الميت) فقال الله "إن اللَّه عز وجل حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء "رواه ابن ماجة وابو داود.. ويقول الله المن أحد يسلم على إلا ردَّ اللَّه على وحي حتى أردَّ عليه السلام.. "رواه أحمد وأبو داود، وكم من عبد يصلى على سيدنا رسول الله ليلا ونهارا.. سحرا ومساءً وصبحا وظهرا.. في صلاة وفي غير صلاة..

يروى البخارى ومسلم عن أبي هريرة قوله الله الله المؤمنين من أنفسهم فمن توفى من المؤمنين فترك دينا فعلى قضاؤه، ومن ترك مالا فهو لورثته حديث صحيح، ويروى ابن سعد عن بكر بن عبد الله قوله المياتى خير لكم تُحدِّثون ويحدثُ لكم، فإذا أنا مت كانت وفاتى خيرا لكم تعرض على أعمالكم فان رأيت خيرا حمدت الله وإن رأيت شرا استغفرت لكم" حديث حسن.

يروى أبو يعلى في مسنده عن أنس قوله ﴿ الأنبياء أحياء في قبورهم يُصَلُّون " حديث حسن، ويروى الإمام أحمد في مسنده وكذلك مسلم عن أنس قول ﴿ "مررت ليلة أسرى بى على موسى قائما يصلى في قبره " حديث صحيح.

فنحن على الإجمال لم نتعسف في شرح آية أو في الاستدلال بحديث.. ولكننا استنبطنا منها مفهومات منطقية كل منها يؤكد الآخر.. فإن حجرت سعة عقلك وحبست نفسك وروحك بمقاييس الحياة الدنيا الأرضية وقوانينها المادية فلن تفهم من الأمور شيئا ولكننا نتحدث عن الأرواح وعوالم الملكوت وأسرار النفس فلا تخاطبني بميزان أرضِك ومادِيَّتِك وقوانين الجاذبية الأرضية والحواس الخمس...

فرسول اللَّه ﷺ روحه تسرى في روحك بالإيمان... وظاهره يسرى فيك بالإسلام.. وتعرض عليه أعمالك.. ويرد عليك السلام والصلاة...

ويستغفر لك بعد أن انتقل إلى الرفيق الأعلى.. فهل أدركت درجة رسول الله.. وقوة إيمانه.. وأنوار روحه.. وأسرار تجليات الله عليه.

ومن هنا كان لحب رسول اللَّه الله في قلبك.. وكثرة صلاتك عليه سر كبير ينفعك بإذن اللَّه رغم أنف من اعترض جهلا وقصورا منه في إدراكه..

## • كب رسول إلله والصلحة عليه :

سبق القول بأن الحب هو التقاء أرواح بكيفية ما وبدرجات متفاوتة.. وهذا الالتقاء بين الأرواح يُحدث تفاعلا فيما بينها.. فصفات الروح من صدق وإخلاص وطاعة أو أضدادها من الصفات السيئة تؤثر في النفس التي تعاشرها أو تلتقي بها ولو بدون تعامل فيما بينهما.. فمجرد التقاء الأنفس يحدث هذا التفاعل، ولذلك يؤكد على ضرورة اختيار الجليس الصالح.. والخليل الصالح والمجتمع الصالح ويحذر من خلافهم فهم مثل بائع المسك ونافخ الكير فإنك تجد عندهما ريحاً طيبة أو ريحا خبيثة بمجرد مرورك عليهما.. دون معاملة معهم من بيع أو شراء.. فقوة الأنفس هي التي تؤثر في بعضها.. ومن هنا كانت حكمة التقاء المسلمين في الصلوات الخمس.. والجمعة والعيدين والحج فإن تلاقي أرواحهم وتقارب أجسادهم يحدث تفاعلا في الأنفس دون أن يشعروا..

وقد أجريت دراسات اجتماعية على سلوك المجتمعات المغلقة مثل الذين يعيشون في السجون أو بيوت الطلبة أو الملاجئ.. فظهر أن سلوك أفراد هذه المجتمعات تتوحد تقريبا على سلوك واحد. وهو إما أحسن الموجودين خلقا.. وإما أسوءهم خلقا.. وذلك تبعا لقوة الشخصية كما يسمونها عندهم.. أما نحن فنقول أن الروح القوية قد جذبت إليها الأرواح الأضعف.. إما بالشر.. وإما بالخير..وأثرت فيهم وطبعت صفاتها فيهم.. وهذا يحدث بمجرد تقارب الأجساد.. فما بالك بتقارب الأرواح.. وهي المؤثرة في الأجساد كما ذكرنا سابقا.

ولذلك يقول في فيما يرويه مسلم والبخاري عن أبى هريرة وعن عائشة رضى اللَّه عنهما" الأرواحُ جُنُودُ مجنَّدةً.. فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف.." فالحب في الحقيقة هو الميل المجرد عن

السبب المادى.. فلا تجد له سببا ولا علة.. لأن أساسه التقاء الأرواح.. والأرواح خارجة عن إرادتك ومفهومك فأنت تحس بأثرها ولا تعرف له سببا.. فالحب كما قلنا هو الميل المجرد عن السبب المادى..

وانظر إلى دعوة رسول الله الله الله الحب في الله والأخوة في الله وكيف أن المتحابين في الله على منابر من نور يوم القيامة يغبطهم الأنبياء على هذه الدرجة الرفيعة.. وكيف أن الرجلين إذا تحابا في الله واجتمعا عليه وافترقا عليه يُظِلُّهُم الله تحت ظِلِّه يوم لا ظل إلا ظِلُّهُ.. ودعاء المؤمن لأخيه بظهر الغيب مستجاب.. ويقف وراءه ملك يقول له ولك مثل ذلك.. أي ولك مثل ما دعوت لأخيك..

فإذا كان هذا جزاء من يحب أخاه المسلم في اللَّه.. وللَّه.. فكيف بمن يحب رسول اللَّه ﷺ..

قل لى أنت ماذا يستفيد من أحب رسول اللَّه من حب الرسول له.. ومن روح رسول اللَّه المتعلقة روحه بها حبا ومودة..

وإذا كانت الأرواح جنوداً مجندة.. وتعارفت روحك على مهبط الأسرار وكنز الأنوار .. روح محمد ... فما الفائدة من ذلك.. هل يحتاج الأمر إلى إيضاح !!.

وإذا كان حبك لأخيك المؤمن العادى ينفعك فى الدنيا والآخرة.. فتستجاب دعوته لك فى الدنيا.. وتكون معه تحت ظل الله فى الآخرة.. وعلى منابر من نور. فكيف بمن يحب رسول الله فى الآخرة. وماذا يستفيد منه فى الدنيا والآخرة.

لذلك يؤكد ﷺ على هذا الحب ويقول"والذى نفسى بيده لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحبّ إليه من ولده ووالده والناس أجمعين" متفق عليه، ويقول"أحبوا اللَّه لما يغذوكم به من نعم.. وأحبونى لحبكم اللَّه" فالرسول صلوات اللَّه وسلامه عليه يؤكد على المؤمنين ضرورة

حبهم له.. وإنما كان ذلك لفرط حرص رسول اللَّه الله ومحبته لك ورحمته بك لكى تنهل روحك من روحه العلية.. ويستفيد قلبك من نور إيمانه في.. وما هو بالمستفيد من حبك له.. بل أنت المستفيد بإذن اللَّه من روحه القوية.. وقلبه مهبط الوحى.. فينقل إليك ألوانا من الإيمان.. وأنواعا من اليقين.. والأنوار.. من قلب رسول اللَّه إلى قلبك.. ومن روح رسول اللَّه إلى روحك لا قراءة من كتاب.. ولا تعليما من معلم.. بل تعليم من اللَّه تعالى ورسوله.

وإذا كان رسول اللَّه المُومنين كلهم في توادِّهِم وتراحُمِهم وتعاطفهم بأنهم كالجسد الواحد.. إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمى.. فأين تظن قلب هذا الجسد الواحد.. إذا كان المؤمنون كلهم كالجسد الواحد.. فمن يكون قلبهم.. مانحهم حياة الإيمان.. ونور اليقين.. سوى إمام المؤمنين وسيد الأنبياء.. ومعدن أسرار اللَّه تعالى. فافهم رحمك اللَّه..

فأنت إذا لم تعرف كيف تحب رسول اللَّه هُ فأنت لم تستفد من روحانيته ولا من نور نبوته.. ولا تكون استفادتك من نوره إلاَّ على قدر حبك له.. وكذلك يكون حبك له هو على قدر إيمانك به.. وتكون أفعالك واتباعك لنهجه وسنته هي على قدر إيمانك به وحبك له.. فهي دائرة دائمة الترقيي.. بالحب تزيد الطاعة.. وبالطاعة يزيد الحب..وهكذا..

ولقد كان سيدنا عبد اللَّه بن عمر يسير في طرقات المدينة ويقول "دلوني على أثر مَسير رسول اللَّه الله فعسى أن توافق قدمي أثر قدمه الله إلى فرط هذا الحب الذي نقل أصحابه من الباع رسول اللَّه الله العبادات.. إلى اتباعه في العادات والأمور الدنيوية.. فإن سيدنا عبد الله بن عمر لم يقل إن ثواب من وافقت قدمه

فحب رسول اللَّه ﷺ في حد ذاته نعمة كبرى من اللَّه عليك فالفضل كله للَّه تعالى.. وهو مفتاح كل خير..وباب كل توبة..وأساس كل طاعة.

روى البخارى أن سيدنا النعيمان بن عمرو عليه رضوان اللَّه فى بداية إسلامه.. وكان يحب اللَّه ورسوله حبا كثيرا.. ولكنه كان لا يخلو من أمور تستدعى إقامة الحد عليه.. فلما تكرر منه ذلك لعنه بعض الصحابة فى مجلس رسول اللَّه وكرهوا منه مقارفته لما يستلزم إقامة الحد عليه.. وقالوا لعنه اللَّه ما أكثر ما يؤتى به، فغضب عليه الصلاة والسلام وقال لهم" لا تلعنوه.. فإنه يحب اللَّه ورسوله". أو قال" لا تلعنوه فو اللَّه ما علمته الا أنه يحب اللَّه ورسوله".

فحب اللَّه ورسوله كان شفاعة له عند رسول اللَّه في أن لا يسبه أحد.. ولكن لم تكن هذه شفاعة في حد من حدود اللَّه.. فحدود اللَّه ليس فيها شفاعة.. فهذا رجل يحب اللَّه ورسوله.. ولكن ما زال في نفسه بعض الكدورات..

وقد سأل أعرابي رسول اللَّه ﷺ.. متى الساعة.. فقال له رسول اللَّه ﷺ.. وماذا أعددت لها.. فقال الأعرابي.. ما أعددت لها كثير صلاة ولا كثير صيام ولكنى أعددت لها حب اللَّه ورسوله.. فيرد عليه البشرى العظمى: "المرء مع من أحب" وفي رواية أخرى أن أعرابيا كان يسير خلف ركب رسول اللَّه وينادى يا محمد يا محمد ولم يسمعه أحد حتى لحق بهم فقال لرسول اللَّه "المرء يحب القوم ولما يلحق بهم.. (أي إن المرء يحب القوم ولكن قوته وإمكاناته لا تمكنه من اللحاق بهم) فقال له رسول اللَّه ﷺ.." المرء مع من أحب" وفي الحديث المتفق عليه عن أبن مسعود: " جاء رجل إلى رسول اللَّه ﷺ فقال يا رسول اللَّه كما في رجل أحب قوما ولم يلحق بهم ؟؟ فقال عليه الصلاة والسلام "المرء مع من أحب" يقول الصحابة: ما فقال عليه الصلاة والسلام "المرء مع من أحب" يقول الصحابة: ما فرحنا ببشرى من رسول اللَّه ﷺ كما فرحنا بتلك البشرى،

فكلهم يحب رسول اللَّه.. وكُلُّهم لا يستطيعون اللحاق به في عبادته وطاعته فما العمل إذا حرموا منه يوم القيامة بقلة أعمالهم !!! فيطمئنهم رسول اللَّه وهو الصادق المصدوق.. بأن المرء مع من أحب يوم القيامة.. ولو قلَّت قوته وضعفت همته.. فضلا من الله وكرما.. فما نقص من قوة الجسد في الطاعة جبرتها قوة الروح في المحبة.. يقول الله المرء خير من عمله كما رواه الطبراني أي أن المرء قد يتمنى أن يؤدي نسكاً أو طاعة وينوي حسن أدائها والإخلاص فيها فإذا فعلها ربما اعتورها شيئ من الغفلة أو من كدورات النفس البشرية فتأتي ناقصة عن كمال نيته.. كمن ينوى الصلاة ويرجو ألا يسهو فيها.. وألا تحدثه نفسه فيها بشئ فإذا بدأها غلبه الشيطان فكانت على غير ما عزم عليها من الكمال والتمام.

فالنذين يقيسون حب اللَّه ورسوله باتباع الأوامر والطاعات

واجتناب المحرمات قد صدقوا.. ولكنهم حَجَّروا فضل اللَّه تعالى على عباده.. وضيقوا رحمته التي وسعت كل شئ.

فالمؤمن قد يمتلئ قلبه بحب الله ورسوله.. ويتمنى في كل لحظة أن يكون متابعا للأوامر والنواهي كاملة خالصة.. ولكنه لأمر ما تعتور عبادته كدورات ونقصان..

ولكنه ما زال يحب الله ورسوله وقلبه مشغول بهما ومتجه إليهما..

إن حب الله ورسوله إذا تمكن من قلب العبد المؤمن.. سرى فى دمه وعروقه وتأثر به بلا شك.. فإن كان الشيطان يجرى فى ابن آدم مجرى الدم فى العروق كما يقول شلال ... فإن الإيمان بالله ورسوله فى هذه الحالة يسرى هو أيضا بالإيمان والنور فى عروق ابن آدم.. والغلبة لما يريد الله تعالى.. فإن كان ظلام إبليس يسرى بالجهل فى العروق.. فنور الإيمان يسرى بالعلم فى العروق أيضاً..

وإنى أدعوك إلى حسن الإدراك لرحمة اللَّه تعالى حيث يجازى الذين آمنوا بأحسن ما كانوا يعملون.. وليس بما كانوا يعملون.. فذلك فضل اللَّه تعالى على العباد.. والنية هي أيضا من عمل العبد.. فالنية ثمرة الإيمان.. وتنبه إلى الفرق بين النية والتمنى.. فالتمنى لا يستند إلى نية ولا عزم.. لذلك يقول الله الله الأمانى وقالوا نحن نحسن الظن باللَّه.. وخرجوا من الدنيا ولا حسنة لهم.. وكذبوا.. فلو أحسنوا الظن لأحسنوا العمل.." وصدق رسول اللَّه الله الله المنالى ولم يتهيأوا تمنوا الأمانى ولم يجاهدوا أنفسهم ولم يعزموا على طاعة.. ولم يتهيأوا لها.. ولكنهم تكاسلوا واكتفوا بحديث النفس.. أما ما نتكلم عنه فهو حب في القلب ونية على اللحاق بالحبيب المحبوب.. ولكنه بعمل غير متكامل لوجود كدورات النفس البشرية فيهم.. فهم في جهاد بين حبهم.. ونيتهم في العمل الصالح.. وضعف قوتهم وهمتهم.. فالأمر جد

مختلف فافهم فإن الأمر دقيق.، ولاحظ أن الآية السابقة قد جعلت الاتباع نتيجة للحب، فإن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله، ولكن نحن نتساءل كيف نَتَمَنَّى في قلوبنا حب رسول الله ولله على عصدق اتباعنا له.. ؟؟

ولذلك.. ولكى يزيد حبك لرسول اللَّه ﷺ شرع اللَّه لك الصلاة عليه.. والسلام عليه.. لتكون هناك محادثة بينك وبين روحه.. فأنت تسلم عليه.. وهو يرد عليك السلام.. والملائكة تصلى عليه وعليك..

فمردود الصلاة على رسول اللَّه الله هو الائتناس بروحه الله واستجلاب أنواره وقدس نفسه إليك.. فلا تزال تصلى عليه.. وهو يرد عليك والملائكة تصلى عليك حتى تتهيأ روحك ونفسك لأن تنهل من روحه وقدسه.. لذلك وجب أن تكون الصلاة على رسول اللَّه السكينة والوقار واستحضار روحه في في مجلسك كأنك تخاطبه.. وأنت فعلا تخاطبه وليس مجازا...

ولذلك تفنَّنُ الصالحون في صيغ الصلاة على رسول اللَّه ﷺ.. كل منهم على قدر ما ينهل من روحه وما يشرب من أنواره..

يقول الله عليه عليه مرة صلى الله عليه عشرا" كما رواه مسلم ويقول الله إن أولى الناس بى يوم القيامة أكثرهم على صلاة" كما رواه الترمذي وابن حبّان ويقول أكثروا من الصلاة على يوم الجمعة".. كما رواه البيهقى وابن ماجه وقال من صلى علّى صلّت عليه الملائكة ما صلّى فليقلل عند ذلك أو ليكثر" كما رواه أحمد وقال "إن فى الأرض ملائكة سيّاحين يبلغونى عن أمتى السلام" كما رواه النسائى ويقول الله من صلّى على فى كتاب لم تزل الملائكة يستغفرون له ما دام اسمى فى ذلك الكتاب" كما رواه الطبرانى.

وقد قالوا إن الصلاة على رسول اللَّه الله على مقبولة عند اللَّه لا محالة إكراما لرسول اللَّه الله وقد تعرض ابن عابدين لهذه النقطة وغيره، وقالوا إن من أدب الدعاء أن يبدأ الداعى بحمد اللَّه والثناء عليه ثم يثنى بالصلاة على رسول اللَّه.. ثم يدعو بما شاء.. ثم يختم بالصلاة على رسول اللَّه.. فإن اللَّه تعالى يقبل الصلاة على رسوله.. وهو جل شأنه أكرم من أن يرد ما بين مقبولتين.

ويكفيك الامتثال لأمره تعالى فى قوله فى سورة الأحزاب: ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَتِهِكَ تَهُ مُنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَمَلَتِهِكَ تَهُ مُ يُصَلُّواْ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

اللَّهم فصل وسلم وبارك على عبدك وحبيبك محمد وعلى آله وصحبه أفضل صلاة وأتم سلام وأكمل بركات كلما ذكرك وذكره الذاكرون وكلما غفل عن ذكرك وذكره الغافلون في كل لمحة ونفس من الأزل إلى الأبد بعدد كل مخلوق لك يا مولانا يا عظيم..

ويعلمنا رسول الله ويقي كيفية الصلاة عليه ويوصينا بأهله وأهل بيته فيقول" قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد" ويوصينا رسول الله ولله يه بآل بيته فيقول" أذكركم الله في أهل بيتى..

أذكركم اللَّه في أهل بيتي" وأهل بيته هم آل عليّ.. وآل عقيل وآل جعفر وآل عباس.. وكل هؤلاء محرم عليهم أخذ الزكاة فإنها لا تحل لهم..

وتأمل قول اللَّه تعالى:...﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُرُ تَطْهِيرًا ﴿ الْأَحْزَابِ ٣٣ )، ويقول: ﴿ قُل لَّا أَشْعَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَىٰ ﴾ (الشورى ٣٣ ).

ف آل بيت رسول اللَّه الله الإكرام والتبجيل والمحبة من المؤمنين الصادقين وحبهم من حب رسول اللَّه الله المؤمنين الصادقين وحبهم من حب رسول اللَّه الله المجنة"، روى الحاكم السيدة فاطمة رضى اللَّه عنها إنها سيدة نساء أهل الجنة"، روى الحاكم قوله الله الذي مناد من وراء الحُجُب: يا أهل الجمع غُضُّوا أبصاركم عن فاطمة بنت محمد حتى تمر" ويقول عن السبطين الحسن والحسين" اللَّهم أحببهما فإنى أحبُهُما" ويقول لسيدنا جعفر بن أبى طالب" أشبهت خلقى وخلقى"

وكذلك سبق الكلام عن وجوب محبة صحابة رسول الله و فكتفى بحديثه و الله الله في أصحابي: لا تتخذوهم غرضا بعدى فمن أحبهم فبحبى أحبهم.. ومن آذاهم فقد آذاني.. ومن آذاني فقد آذى الله يوشك أن يأخذه".

وخلاصة القول أن حب رسول اللَّه ﷺ يستدعى حب آل بيته الكرام المباركين وأصحابه الغر الميامين رضي اللَّه عنهم أجمعين.

وباللَّه عليك كيف أنت بقوم يصلى عليهم جميع المسلمين في كل صلواتهم في كل زمان ومكان فأيُّ شرف لهم !!!

## • كول بنوة رسول إلله صلَّحُ إللَّه عليه وسلم :

وصلنا إلى أن روح سيدنا رسول اللَّه هي الروح العظمى.. ونفس سيد البشر هي النفس الأسمى.. وهي محل تجليات اللَّه تعالى في كل وقت وحين.. وقوله هي "إن لي ساعة لا يسعنى فيها إلاَّ ربي" يدل – لمن كان له قلب – على أنها ساعة تجليات إلاهية مباشرة يعجز الملائكة عن إدراكها.. فهي خاصة لمحمد هي.. تماما كما تخلف جبريل في المعراج وقال لرسول اللَّه تقدم فما منا إلا له مقام معلوم.. ولو تقدمت أنا لاحترقت.. فهذا مقام جبريل.. وهذا مقام محمد.

ولأضرب لك مثلا على سبحات أرواح الانبياء في منامهم وكيف يكون الوحى إليهم في تلك الحالة على الصورة التي تسبح فيها أرواحهم..

قلنا من قبل إن رؤيا الأنبياء حق.. وهي وحي يوحي..

ولقد رأى سيدنا إبراهيم أنه يذبح ابنه إسماعيل.. ولكن ما حدث في نهاية الأمر أن الله تعالى أمره بذبح كبش فداء له.. فالمذبوح هو الكبش في الحقيقة فكيف رأي سيدنا إبراهيم أن المذبوح هو ابنه !!! نعم هو بلاء.. وامتحان من الله.. ولكن هذا لا يمنعنا من التساؤل بأن ما رآه سيدنا إبراهيم ليس هو ما حدث فعلا..

ونفس الأمر بالنسبة لسيدنا يوسف فقد رأى الشمس والقمر والنجوم تسجد له.. ولكن السجود كان في نهاية الأمر من أبويه وإخوته فلماذا جاءت الرؤيا بهذا الرمز!!!

يقولون واللَّه أعلم إن الروح إذا سبحت في عالم من العوالم الكونية وجاء أمر اللَّه تعالى إلى الروح بوحي ما في تلك اللحظة فإنه يأتى بتأويل له من نفس ظواهر هذا العالم الذي تسبح فيه الروح..

فسيدنا إبراهيم سبحت روحه في عالم الرحمة والرحيم والرحمن متأملا فضل اللَّه عليه وإكرامه له على الكبر بسيدنا إسماعيل عليه السلام.. فلمَّا جاء أمر اللَّه إليه في تلك اللحظة بالفداء.. جاءت الرؤيا من نفس العالم وكان الفداء، بالابن وكان الأمر بذبح الابن..

ولما سبحت روح سيدنا يوسف في عالم الأفلاك وأراد اللّه أن يبشره بسجود إخوته ووالديه له.. جاءت الرؤيا بسجود بعض هذه العوالم التي تراها روحه.. فرأى سجود الكواكب له،.

فاحتياج الرؤيتين إلى التأويل سببه سبحات الروح في عوالم اللَّه المختلفة.

وأنت تجد لآيات اللَّه تعالى في القرآن الكريم عدة معان يذكرها المفسرون بل حتى ترتيب الآيات في القرآن.. وهو ترتيب توقيفي من رسول اللَّه على هذا الترتيب قد يضفي على بعض الآيات معانٍ جديدة بإضافتها إلى بعضها...

وقد أجمع الفقهاء على أن المطلوب هو قراءة القرآن بتَدَبُّر وتَفَكُّر، وهذا لا ينافى قول الرسول على المن فسَّر القرآن برأيه ضلّ"، ذلك لأن التدَبُّرَ له أصول وقواعد لابد منها للتالى، ويقول اللَّه تعالى: ﴿ .... إَمَّا

يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ ﴿ الرعد - ١٩).

والذى آثر الدنيا على الآخرة وانشغل بها وغفل عن آخرته ليس من ذوى الألباب قطعا، فأنَّى له التدبر والتذكر!!!،

ويذكر البخارى عن على كرم اللَّه وجه عندما سُئل هل خَصّهُ رسول اللَّه عَلَى بشيئٍ فقال: "ما أسر إلى رسول اللَّه عَلَى شيئا كتمه عن الناس إلا أن يؤتى اللَّه عبدا فهماً في كتابه"، فلا حرج على فضل اللَّه أن يهب لعبدٍ فهما في كتاب اللَّه غير ما ذكره المفسرون في كتاباتهم فافهم.

فقد يسبق إلى قلبك معنى جديد لم يسبق لك معرفته من قبل.. فإذا كان مطابقا لشرع اللَّه وأحكامه فهو خاطر حق.. وإن كان غير مطابق فلا يعتد به ولا يلتفت إليه.. يقول تعالى فى سورة محمد: أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ ٱلۡقُرۡءَانِ أَمۡ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقَفَالُهَاۤ ﴿ .. فالتدبر فى آيات اللَّه واستجلاء معانيها مطلوب ومحمود..

غير أن فضل تلاوة القرآن ولو بغير فهم لها أجر عظيم.. فما السبب يا ترى !!! ما الحكمة في فضل تلاوة القرآن الكريم ولو بغير فهم !!! نعم إنّه كتاب اللّه تعالى.. وفضله على كلام البشر كفضل اللّه على البشر وهو كتاب ذكر وقربي إلى اللّه تعالى وليس كتاب استدلال فقط.. إذا فلا بد أن يكون هناك سر في تلاوته بغير فهم.. ولابد أن يكون هناك نور في تلاوته.. وكما قال ولا بكل حرف حسنة..، ألم ثلاثة أحرف ألف حرف ولام حرف وميم حرف والحروف ليس لها معان.. فلماذا يكون لك ثواب في تلاوة حروف لا تفهم معناها !!!

لابد أنك أدركت من هذا العرض أن هناك أسراراً وأنواراً وتجليات خاصة للروح تنالها بمجرد تلاوتها.. وهذه الأسرار قد يستجليها

بعض أصحاب البصائر إذا أراد اللَّه لهم هذا.. وسبحان الفتاح العليم.. فاللَّه تعالى لا يأمرك إلا بشئ فيه منفعتك سواء علمتها أم لم تعلمها.

لذلك يقول تعالى في سورة الحجر: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ ﴾ القرآن العظيم في كل شئ.. في حروفه.. وألفاظه.. ومعانيه.. وأسراره.. وأنواره ويقول تعالى في سورة (الإسراء – ٨١): ﴿ وَنُنَزِلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ ﴾ ويقول في سورة (فصلت – ٤٤) : ﴿ هُو لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدًى وَشِفَآءٌ ﴾ ويقول في سورة (يونس – ٤٧): ﴿ قَدْ جَآءَتَكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَشِفَآءٌ لِمَا النفس وجهلها في الشهو شفاء بمعناه العام.. وشفاء خاص لظلام النفس وجهلها الذي سبق الكلام عنه في الأبواب السابقة..

فإن قلنا لك إن وحى اللَّه تعالى يأتى للأنبياء على حسب سبحات أرواحهم القدسية فى عوالم اللَّه المختلفة فافهم إذاً معنى قوله تعالى فى سورة (طه-١١٤): ﴿ وَلَا تَعْجَلُ بِٱلۡقُرۡءَانِ مِن قَبُلِ أَن يُقَضَى فَى سورة (طه-١١٤): ﴿ وَلَا تَعْجَلُ بِٱلۡقُرۡءَانِ مِن قَبُلِ أَن يُقَضَى إِلَيۡلَكَ وَحَيُهُ ﴿ وَقُل رَّبِ زِدۡنِي عِلْمَا ﴿ فَهَا معنى دقيق.. ومذاق عالٍ نمسك عن الخوض فيه ولكنه يشير على أية حالة إلى درجة رسول اللَّه عند اللَّه والفارق بينه ولي وبين أمين الوحى جبريل عليه السلام.. فاللَّه تعالى يأمره ألا يعجل بالقرآن ولم يأمره أن يعجل أو يستعجل نزول القرآن.. فافهم الفرق بين المعنيين...

فالتالى لكتاب الله تعالى يسبح فى أنوار كلام الله تعالى.. ويسبح فى أنوار سبحات وروح رسول الله الله الذى أنزل عليه القرآن.. وفى هذا القدر كفاية.

كذلك الصور التى رآها رسول اللَّه الله السرى به.. ومنها من يزرع فى يوم ويحصد فى يوم وهو لم يلبث إلا قليلا من الليل.. وعذاب أهل الجحيم.. ونعيم أهل الجنة.. ثم الصعود إلى السموات. وتنبه جيدا إلى أن الصعود لم يكن إلى جهة ولا اتجاه.. فاللَّه تعالى لا يحده جهة ولا اتجاه.. فاللَّه تعالى لا يحده جهة ولا اتجاه.. نقول إن كل هذا لابد أن تفهم منه أن ما حدث قد حدث حيث لا زمان ولا مكان.. فالماضى والحاضر والمستقبل والمكان والزمان كل هذا من مدركات الجسد بشعوره وحواسه الأرضية.. بمعنى أنك لو غادرت المجموعة الشمسية التى يحدد اليوم فيها بغروب الشمس ولا وشروقها.. فإذا أسقطنا الشمس من حسابنا وذهبنا إلى حيث لا شمس ولا قمر.. فكيف سنقيس الزمن !!؟

ولذلك ينبهنا اللَّه تعالى إلى هذه المعانى بآياته الكريمة: ﴿ وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلَفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴿ الحج - ٤٧ )، ويقول: ... ﴿ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ (المعارج - ٤).. فالقياس عند اللَّه تعالى ليس بالشروق والغروب.. فهذا قياس لبصرك وجسدك.. أما الروح التي هي من أمر اللَّه تعالى فلا يحجبها زماننا ولا مكاننا.. فافهم...

فانكشاف هذه الصور والأحداث لرسول اللَّه ﷺ.. وانعدام الزمان والمكان.. يدلك على أن اللَّه تعالى قد أفاض عليه من علمه.. فرأى ﷺ ما قد كان وما هو كائن وما سيكون جميعا في آن واحد بصورة لا تكيف بعقل بشرى..

ولأقرب لك هذا المعنى.. هب أنك مررت بحديقة وسألت عنها فقالوا لك لقد كانت منزلا من قبل فهدمها صاحبها واستزرعها حديقة.. فلما مررت بعد سنوات عليها لم تجدها.. ووجدت أن صاحبها قد بناها مصنعا.. وبعد سنوات وجدت أن صاحب المصنع قد حوله إلى مدرسة مثلا ففى علمك البشرى أن الحديقة قد فنيت وأن المصنع كان موجودا ثم فنى.. والآن الموجودة هى المدرسة.. وكلها فى نظرك موجودات.. فانيات.. أما فى علم الله تعالى فالأرض هى الأرض وكل ما عليها إنما هو صور توجد وتتلاشى كالظلال ليس لها وجود حقيقى..

وكذلك جميع المخلوقات في الكون بلا استثناء يكون وجودها وجودا مؤقتا..أما دائم الوجود فهو اللَّه تعالى.. الثابت الذي لا يتغير ولا يتبدل..

ولذلك يطلق اللَّه تعالى على جميع الكائنات اسم"الظلال" فيقول جل شأنه في سورة الرعد : ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ اللَّهَ ﴿

.. فأنت مثلا ترى الناس تسجد للَّه طوعا.. أما السجود بالإكراه فأنت لم تلمسه بعينيك.. فافهم هذه الدقيقة فتح اللَّه عليك.. فسجود القهر باللَّه سارى في كل الموجودات سواء المؤمن أو الكافر.. فإن شئت أن تتعمق في الفهم فانظر قوله تعالى في سورة الرحمن : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ كُلُّ اللَّهَاء الحق.. فالبقاء الحق.. للَّه الحق وحده.. واسمه تعالى الباقي.. واسمه الحي.. فمن بقى فبه ومن حَيى فبه.. وأنت ظل من الظلال.. وحقيقتك هي روحك ونفسك.. أما جسدك فهو من الظلال ..

فرسول اللَّه ﷺ حينما يرى تلك الصور في إسرائه ومعراجه إنما يطلعه اللَّه تعالى على ما شاء من علمه جل شأنه فيرى فيه ما نسميه نحن بالماضى والمستقبل في آن واحد.. وصدق اللَّه تعالى: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ

بِشَىءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَآءَ ﴾ (البقرة-٢٥٥).

ولعلنا قد أجبناك عن تساؤلك السابق عن اللوح..والقلم..واللَّه أعلم.

وقد سبق لنا القول بأن لفظ"الغيب" هو لفظ نسبى.. فغيب اليوم هـو حاضر الغد بالنسبة للزمان. ومعجزات الرسول في فى هذا الشأن كثيرة .. فقوله لسراقة بن مالك"ارجع ولك سوار كسرى" يدل بلا شك على علم رسول اللَّه اليقين بأن ملك كسرى سوف يؤول إلى المسلمين.. وأن سراقة سوف يكون حيا لم يمت بعد.. فوهبه في سوار كسرى وكتب له بذلك كتابا أنفذه عمر بن الخطاب.

وقوله وقوله الزوجاته"كيف بإحداكن تنبح عليها كلاب الحوأب" كما رواه الإمام أحمد وغيره وهو المكان الذى وقعت قريبا منه موقعة الجمل بين سيدنا على وسيدنا معاوية عليهما رضوان اللَّه، هو إخبار منه الله عدما للسيدة عائشة رضوان اللَّه عليها.. ولذلك طلبت الرجوع عندما سمعت نباح الكلاب في ذلك المكان في موقعة الجمل..

وقوله الله عنه.. تعيش وحيدا وتموت وحيدا وتموت وحيدا. كان من معجزاته الله عنه مات في الطريق.. ولم يكن معه إلا البنته .. فقال لها إن أنا مِتُ فاخرجيني إلى الطريق لعل راكبا يراني وقولى لهم هذا أبوذر صاحب رسول الله.. وقد فعلت كما أمرها أبوها..

وكذلك إخباره والفتن في أمته وافتراقها على إحدى وسبعين فرقة.. وضعف المسلمين وتداعى الأمم عليهم كما تتداعى الأكلة إلى قصعتها وهذا ما نحن فيه اليوم. وكثير وكثير مما يضيق المجال عن ذكره..

فإن قلت لى إن الله تعالى يقول: ﴿ قُل لّا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَ إِن اللّهِ وَلا قلت لِي الطّهِ وَلا النّهِ وَلا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ (الأنعام-٥٠)، أقول لك إنما هو يرد على المشركين الذين يطالبون بالخوارق والمعجزات عناداً ومكابرة.. وقد سبق التعرض لهذه النقطة في هذا الباب. أما قوله تعالى: ﴿ قُل لاّ يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَ وَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلّا ٱللّه ﴾... (النمل-٦٥)، فسبق لك أن علمت أن الغيب درجات.. منها الغيب النسبى.. ومنها الغيب المطلق.. وقد قال تعالى (الجن - ٢٦: ٢٧) : ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ٓ أَحَدًا ﴿ إِلّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولٍ ﴾ فالاستثناء موجود على غيبه على ولمن يرتضى من عباده.. وعلى قدر الحاجة والحكمة من الإعلام بالغيب.. وهل قلنا نحن غير هذا !! ومن أحق من رسول اللّه ﷺ بهذا الاستثناء.

ولا تعجب من قولنا هذا.. فإذا كان اللَّه قد أطلعه على خبر السماء وعوالم ملكوته وأراه من أياته الكبرى.. فماذا تكون الدنيا وأحداثها وغيبها وما عليها وهي لا تساوى عند اللَّه جناح بعوضة !!.

ورسول اللَّه ﷺ له الشفاعة الكبرى يوم القيامة..كما تواترت به الأحاديث...

ولقد وَهَمَ قومً فقالوا إن شفاعته السلام إنها هي لأهل الصغائر من أمته.. ونقول لهم.. وهل تحتاج الصغائر إلى شفاعة كبرى!!! يقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ جَنَّينِبُونَ كَبَيْرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَ حِشَ إِلَّا ٱللَّهَمَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ وَاسعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ فاللمم أى الصغائر مغفور بإذن اللّه تعالى دون شفاعة.. والسلام على قدر أقدارها.. والمواهب إنما تكون على قدر

ومن حديث الطبراني عن ابن عباس في حديث طويل ومنه قول رسول الله ومنه أزال أشفع حتى أعطى صكاكا برجال قد بُعث بهم على النار وحتى إن مالكا خازن النار يقول :يا محمد ما تركت النار لغضب ربك في أمتك بقية"

ويروى أحمد والحاكم والطبراني والنسائي وأبو داوود عن جابر وعن ابن عباس رضى اللَّه عنهما قول رسول اللَّه الشفاعتي لأهل الكبائر من أمتي"، ويروى الأمام أحمد عن ابن عمر قوله الشفاعة وبين أن يدخل شطر أمتى الجنة فاخترت الشفاعة لأنها أعم وأكفى، أترونها للمؤمنين المتقين!! لا ولكنها للمؤمنين المذنبيين المتلوثيين الخطائيين "حديث صحيح.

فإن قلت إن المرء بعمله يوم القيامة.. وإن المرء يفِرُّ من أخيه وأمه وأبيه قلنا لك إنما يفرُّ "المرء" ولا يفرُّ المؤمن.. فالكافر يقول ياليتنى كنت ترابا.. والمؤمن لا يقول ذلك بل إن المؤمنين لا يحزنهم الفزع الأكبر والكافرون أفئدتهم هواء بنص القرآن الكريم..

ويقول تعالى ... ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشَّفَعُ عِندَهُۥ ٓ إِلَّا بِإِذَٰنِهِ ﴾ ... (البقرة – ٢٥٥)، ويقول في سورة يونس –: ﴿ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذَٰنِهِ ﴾ ... إذْنِهِ ﴾ ...

ويقول في سورة طه: ﴿ يَوْمَبِدِ لَّا تَنفَعُ ٱلشَّفَعَةُ إِلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ السَّفَاعَةُ وَلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ السَّفَاعَةُ ثَابِتَةً وهي بأمر اللَّه تعالى..

وهى استثناء وإكرام منه جل شأنه لعباده المـؤمنين ولا ينكرها إلاَّ جاهل متنطع..

روى ابن ماجة عن عثمان قوله السفع يوم القيامة ثلاثة: الأنبياء ثم العلماء ثم الشهداء" حديث حسن، وروى أبو داوود عن أبى الدرداء قوله"يشفع الشهيد في سبعين من أهل بيته" حديث حسن ويروى أحمد ومسلم عن ابن عباس قوله السفي الشهيد في من رجل مسلم يموت فيقوم على جنازته أربعون رجلا لا يشركون باللَّه شيئا إلا شفعهم فيه" حديث صحيح

فإن قال قائل إن رسول اللَّه ﷺ يقول لابنته السيدة فاطمة رضى اللَّه عنها"اعملي فإني لا أغني عنك من اللَّه شيئا"..

نقول صدق رسول اللَّه على فإنه يعلّم الناس.. وإنما كانت رسالته ليعلم الناس ويحثهم على العمل.. وكذلك ليظهر عبوديته الكاملة للَّه تعالى..فهو لا يغنى من اللَّه شيئا.. إلا بأمر اللَّه تعالى والمؤمنون يدخلون الجنة بفضل اللَّه تعالى وبرحمته.. وإلا فمن ذا الذى يعبد اللَّه حق عبادته.. ﴿ قُلْ بِفَضْل ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَ فَبِذَ لِكَ فَلْيَفْرَ حُواْ ﴾ (يونس - ٥٨).

بل إن رسول الله على يقول" لن يدخل أحدكم الجنة بعمله.. قالوا ولا أنت يا رسول الله قال ولا أنا إلا أن يتغمدنى الله برحمته.." أو كما ذكره مسلم عن أبى هريرة فى الحديث قاربوا وسددوا.. إلخ فما يغنى العمل عند الله إن لم يزكه ويقبله فضلا منه و كرما.. ولكن رسالته هى إنما لحث الناس على العمل فافهم .

ورغم هذا فإنك تجد في الوجه المقابل ما ذكره ابن عابدين في حاشيته عن عمر ابن الخطاب قول رسول اللَّه ﷺ" كل سبب ونسب منقطع إلا سببي ونسبي" والمقصود به يـوم القيامـة، يقـول عمـر بـن

الخطاب"لذلك تزوجت أم كلثوم بنت علّى بن ابي طالب"

ويروى ابن عساكر عن ابن عمر قوله"كل سبب وصهر منقطع يـوم القيامة إلا نسبي وصهرى" حديث صحيح

ويروى ابن منيع عن زيد بن أرقم ومعه بضعة عشر من الصحابة قوله"شفاعتى يوم القيامة حق، فمن لم يؤمن بها لم يكن من أهلها" حديث صحيح

و تكون الكرامة للأولياء من أتباع النبي (۱) بحسن اتباعهم لمنهج نبيهم.. فحسن اتباعهم لنبيهم أنار بصائرهم.. وزكى أرواحهم.. وطهّر نفوسهم فأجرى اللَّه على يديهم الكرامات لأنهم ما صاروا إلى ما صاروا إليه إلا بحسن اتباعهم والإخلاص فيه.. وهذا هو الميراث الذي تعرضنا له.. ميرات العلم باللَّه وصفاء القلوب وهو ميراث الأرواح والنفوس.. ألا ترى إلى الوالد في الدنيا كيف يربى أولاده ثم يورثهم من ملكه.. فكيف بالأب الروحي.. مربى الأرواح ومغذيها ومعلمها.. ألا يورثها من أنوار اللَّه وأسراره.

فعمر بن الخطاب وهو في المدينة يرى سيدنا سارية في الشام يحارب فيحذره من التفاف الجيش حول الجبل.. ويقول: الجبل يا سارية الجبل.. ويسمعه سارية وهو في الشام ويلتفت ليرى جيش الأعداء يلتف حول الجبل..

وعثمان بن عفان رضي اللَّه عنه يدخل عليه رجلان في رمضان

<sup>(</sup>١) ورد في كتاب بستان العارفين للنووى:

فُصُلُ [كُلُ كُرَامَةُ لُولِي معجزةً لَنبي] قالُ القشيري رحمه الله تعالى: إن قيل كيف يجوز إظهار [هـــذه] الكرامات الزائدة في المعاني على معجزات الرسل؟. –قلنا: هذه الكرامات لاحقــة بمعجــزات نبينـــا [محمد] صلى الله عليه وسلم، لأن كل من ليس بصادق في الإسلام تمتنع عليه الكرامات. وكل نـــي ظهرت له كرامة على واحد من أمته، فهي معدودة من جملة معجزاته، إذ لو لم يكن ذلك الرســول صادقًا لم تظهر على من تابعه الكرامة. يعنى التي هي الكرامة لهذا الواحد. [ص ١٦٤]

فيقول لهما مفطران في رمضان !!! أرى أثر الفتنة على شفاهكم.. فيتعجبان من أمره ويقولان أنبوة بعد رسول اللَّه.. لقد تحدثنا عن فلان ونحن قادمان.. فيقول سيدنا عثمان.. لا.. ولكنها فراسة المؤمن..

ويذكر ابن كثير في الجزء السادس من موسوعته البداية والنهاية المئات من هذه الكرامات ومنها ما كان لأبي عيسى الأنصاري الحارثي حيث كانت عصاته تنير له الطريق ليلا، وكذلك عبّاد بن بشر وأسيد بن حضير عندما كانا يسيران ليلا ولهما ضياء ينير طريقهما فلما افترق كل منهما الى بيته صار مع كل منهما نور يضئ له. وكان خبيبا بن عدى أسيرا في مكة وعنده قطوف من العنب وما في مكة يومذاك حبة عنب، وكانت الملائكة تسلّم على عمران بن حصين وكان البراء بن عازب مستجاب الدعوة. وغيرهم كثيرون رضى اللّه عنهم أحمعين.

ولو قرأت سير الصحابة والصالحين لوجدت الكثير والكثير.. وكلها إكرام لرسول الله ولله ولمن اتبع هداه وسار على نهجه.. ولكننا نكتفى بالإشارة إليها حتى إذا رأيت رجلا صالحا أكرمه الله تعالى بكرامة فلا تتعجل بالإنكار عليه فإن هذه الكرامات هي إكرام لرسول الله ولله عليه فان هذه الكرامات هي إكرام لرسول الله الله عليه فان هذه الكرامات هي إكرام لرسول الله الله عليه فان هذه الكرامات هي إكرام لرسول الله الله المخلصين ..

وبعد فإن كل ما ذكرته لك في هذا الباب.. إنما خاطبتك فيه بمنطقك وعقلك.. وليس هذا ما كنت أريده.. ولكن اللَّه تعالى ألجم لسانى عما سواه.. فاكتفيت بهذا القدر.. وما أهونه في الحديث عن رسول اللَّه على الله فوق العقول.. وفوق الإدراك.. وإن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب.. أو ألقى السمع وهو شهيد..

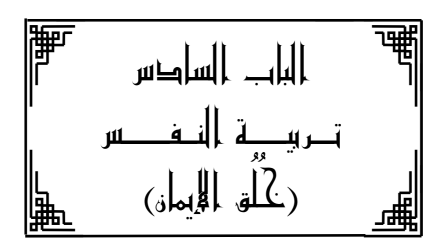
### موكز الباب الكامس

فإن أردت إيجازا لما قلنا في هذا الباب فنقول:

- محمد رسول اللَّه.. سيد البشر.. وإمام المرسلين.
- هو الروح الأعظم.. والنفس الأقدس.. والبشرية الكاملة.
- أسرى به اللّه تعالى.. وعرج به إلى السماء ورأى الآية الكبرى
   حيث لا زمان ولا مكان
  - كل ما يسرى فيك من إيمان هو من نور إيمان رسول الله على .
  - فضل الصلاة عليه لا يعد ولا يحصى وهي باب حب رسول اللَّه.
    - نور القرآن فيه سر روحانية رسول اللَّه.
    - لرسول الله الشفاعة الكبرى يوم القيامة.
    - حبه وحب آل بیته وصحابته فرض علی کل مسلم.

وصلى الله عليك يا سيدى يا رسول الله بكل صيغة قالها مخلوق أو كررها مخلوق بعده من يوم أن خلق الله الدنيا إلى ما لانهاية كما يليق بجلالك وجمالك وكما تحب وترضى.. وحتى ترضى عنا.. اللهم لا تحرمنا شفاعته واحشرنا معه وأوردنا حوضه واسقنا بكأسه.. واجمعنا عليه في الدنيا والآخرة يارب العالمين.. لك العتبى حتى ترضى ولا حول ولا قوة إلا بك.









سبق القول بأن الإيمان هو فطرة الله التى فطر الناس عليها.. وأن النفس منذ أن استقرت فى الجسد وهى حريصة عليه وعلى تدبير أموره الدنيوية.. وأن انشغالها بالدنيا وزينتها وشهواتها قد أصّل فيها الأنانية وحب الشهوات وأنساها أوامر الله تعالى من الحرام والحلال.. وبالتالى ابتعدت عن نورانية الروح الأصلية .. وزاد عليها الرين فى القلب حتى انفصلت بالكلية عن عالمها العلوى .. وأصبحت حبيسة الجسد وماديته.. وصارت ملقبة بالنفس الأمارة بالسوء .. فهى لا تهتم إلا بشهواتها.. وحدود معرفتها هى العالم المادى الدنيوى لا غير ..

فإن تنبه صاحبها لما هو فيه من الخطر والبعد عن اللَّه تعالى فبدأ في جهاد نفسه وردها إلى الفطرة العلوية .. فإن ذلك يستلزم الجهاد الشديد ضد نفسه الأمارة بالسوء ليغير من أخلاقها ويردها إلى الصواب..

وأول منازل الجهاد هو أن يعرف العبد أولا ما هو عليه من سوء فعال .. وما اكتسب من أخلاق ذميمة .. ثم يقلع عنها ويتوب منها.. ويلى ذلك التخلق بالأخلاق الحميدة المطلوبة شرعا..

وحيث إن التوبة هي الندم على فعل الذنب والإقلاع عنه والعزم على عدم العودة إليه .. فيكون معناها تغيير أخلاق النفس .. وحيث إن أخلاق النفس مكتسبة كما قلنا فمن الممكن تغييرها بشئ من الجهاد .. يقول تعالى: ﴿ ... إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا يِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ مُ الرعد - 11) فذلك يدل دلالة قاطعة على إمكان تغيير صفات النفس البشرية..

وانظر إلى أخلاق العرب فى جاهليتهم وكيف نقلهم الإسلام إلى أعلى درجات النفس وإلى الهداية الربانية العالية.. وكان أول ما تغير فيهم هى أخلاقهم .. ونظرهم وتقديرهم للشهوات الأرضية وزينة الحياة

الدنيا..وتصديق قول اللَّه تعالى وقول رسوله أنها لا تساوى جناح بعوضة.. ثم ما تلا ذلك فيهم من فعل الطاعات والقربي إلى اللَّه تعالى.. والجهاد في سبيله بالمال والنفس..

كان الرجل يأتى رسول اللَّه ﷺ فيؤمن به .. ويشهر إسلامه وفي يده تمرات يأكلهن .. والحرب على قدم و ساق .. فيقول : يا رسول اللَّه أليس بينى وبين الجنة إلا ان أحارب فأقتل فأدخلها .. فيجيبه رسول اللَّه بالإيجاب .. فيلقى الرجل ما في يده من تمرات ويقول : إنها إذا لحياة طويلة . أي لم يعد عنده صبر على عدم دخول الجنة حتى ينتهى من أكل تلك التمرات .. بل هو يستعجل الجهاد .. والجنة ..

فانظر كيف غير الإيمان في قلوبهم نظرتهم إلى الدنيا وشهواتها وانظر كيف تبدل في نفوسهم يقينهم بالأخرة وثوابها.

وقوله وقوله وقال في الحديث عن أبى هريرة رضى الله عنه أن الناس معادن وإن خيارهم فى الجاهلية خيارهم فى الإسلام إذا فقهوا .. يدل على أن طباع النفوس من قوة وضعف إنما هى فى أصلها وأساسها ومعدنها .. فالنفس أو الروح القوية الأصل تكون قوية فى الشر بحكم قوتها الذاتية .. كما تكون قوية أيضا فى الخير إذا تبدلت صفاتها واتجهت إليه .. ذلك لأنه أصلها ومعدنها هو القوة..

فتغيير الأخلاق في النفس ممكن بلا شك .. والطريق إليه هو كما أشرنا إليه يبدأ بمعرفة ما هي فيه من البعد عن اللَّه تعالى .. وذلك لا يكون إلا بدراسة أحكام الشرع وحدود الحلال والحرام .. وهذا هو العلم المكتسب بالقوة التفكيرية في النفس كما قلنا من قبل ..

وقوله الله إن طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة إنما يقصد به في الدرجة الأولى ذلك العلم الضرورى بأسس العبادات للّه تعالى من طهارة وصلاة وزكاه وصوم وحج ومعرفة الكبائر والصغائر .. وما يدعو

إليه الدين من فضائل الأعمال.. وأن يفرق بعلمه هذا بين الحرام والحلال والجائز والمكروه والمستحب .. وأن يتعلم كذلك كيفية تلاوة القرآن الكريم ونطق حروفه وإظهار مخارجها ..

فهذا العلم هو فرض عين على كل مسلم ومسلمة قادر أو قادرة عليه بأية وسيلة للتعلم سواء بالقراءة أو الاستماع .. أو تقليد من يثق في صلاحه وتقواه وعلمه..

ولعل المقصود من قول رسول اللَّه ﷺ " رفع عن أمتى .. الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه " كما رواه الطبراني أن الخطأ هنا مقصود به الخطأ الناتج عن اجتهاد سبقه علم .. أي مسألة عرضت لإنسان فجأة .. فاجتهد فيها على قدر علمه بالشرع فأخطأ .. أما أن يكون جاهلا بها من الأصل دون عذر مقبول مع عدم اجتهاده في معرفة الخطأ والصواب فذلك شأن آخر.

ولأضرب لك مثال من أحكام الفقه عندنا: إذا نزل المسلم في مكان وحان وقت الصلاة فتحرى القبلة بسؤال صاحب المكان أو باستجلاء الجهات الأصلية وصلى على هذا الأساس بعد أن اجتهد على قدر استطاعته .. فإن ظهر له بعد انتهاء الصلاة أنه كان إلى غير إتجاه القبلة فإنه لا يعيد الصلاة .. لأنه قد اجتهد قدر طاقته فإن اخطأ بعد اجتهاده فالله يغفر له خطأه..

أما إذا لم يسأل عن القبلة ولم يتحرَّ اتجاهها .. وصلَّى دون اجتهاد منه ثم ظهر له بعد انتهاء الصلاة أنه قد صلى على غير القبلة فإنه تجب عليه إعادة الصلاة .. لأنَّهُ لم يجتهد في معرفة الصواب .. فخطؤه على نفسه ومسئول هو عنه..

فأنت ترى أنه لم يصل إلى جهة القبلة في الحالتين .. غير أنه إذا اجتهد قدر استطاعته فلا إعادة عليه.. وإن قَـصرَّ في الاجتهاد فعليه

الإعادة ..فالمطلوب هو الاجتهاد..

وقولنا إن المسلم عليه أن يتعلم قدر استطاعته هو محل نظر.. فالنفس بطبعها تميل إلى الكسل والشهوات وتتعلل بالأعذار .. فإذا كنت في بلد إسلامي .. وحولك مسلمون والمساجد بها الأئمة والعلماء.. والدعاة في كل حي وشارع .. والكتب التي تشرح النواحي الإسلامية ميسرة في كل مكان .. فأى عذر لك بأمور دينك وأى استطاعة أنت لا تقدر عليها سواء كنت أميّا أو غير أميّ!!.

إنك لو جعلت لك في كل يوم دقائق معدودة لتنال من هذا العلم ما هو ضرورى لكفتك هذه الدقائق .. فإن كنت تضيع وقتك كله في المدارس لدراسة العلوم الدنيوية . ثم تُضّيع بافي وقتك أمام أجهزة الإعلام ومسلياتها . فاى عذر لك إن أضعت نفسك بجهلك بأحكام دينك.. وأى استطاعة أنت لا تقدر عليها.

نعود فنقول إن هذه الدرجة الأولى من درجات العلم هي التي تنير لنفسك أول الطريق إلى الله تعالى لتعرف بداية أين أنت من الحلال والحرام ..

ثم بهذا العلم المكتسب .. تبدأ أنت في الحكم على أعمالك المطابقة للشرع وغير المطابقة له .. وكذلك تستطيع الحكم على الخواطر النفسية التي تسبق الأعمال كما قلنا سابقا .. فإن خطر لك خاطر بأمر ما وزنته بميزان الشرع وعرفت إن كان حراما أو حلالا..

واعلم أن الخواطر الظلمانية .. أى التى تدعوك إلى فعل الشرهى نوعان .. الأول من الشيطان .. والثانى من النفس .. وكلاهما سيئ.. ولكن لكل منهما علاج .. فإن ألح عليك الخاطر وعاودك بذاته لا يتغير مرة بعد مرة فهو من النفس لتعلقها بفعله وشهوتها له.. أما إن تغير الخاطر وعاودك خاطر ظلمانى غيره فهذا يكون من الشيطان .. لأن إبليس لا

يعنيه ذنب معين .. فإن لم تستجب له في معصية دعاك لأخرى .. وهكذا..

وخير علاج لقطع هذه الخواطر الظلمانية إجمالا عنك هو تلاوة القرآن .. وذكر اللَّه تعالى ..

فالإسلام لا يعترف بعرف اجتماعي ولا قيمة اجتماعية إلا إذا كانت مطابقة لشرع اللَّه تعالى .. وموزونة بميزان الحلال والحرام .. فلا حلال إلا ما أحله اللَّه .. ولا حرام إلا ما حرمه اللَّه تعالى .. أما العادات والأعراف فهي كما قلنا من قبل تختلف من مجتمع إلى مجتمع ومن طبقة إلى أخرى .. ومن بلد إلى بلد.. فاحذر أن يُضَيِّع عليك التشبه بالناس واستجلاب رضاهم رضا الله عنك .. فإن أسوتك وقدوتك هو رسول اللَّه على أعمال الناس.

واعلم أن الأصل في العبادات والطاعبات هو الاتباع وليس

الابتداع.. فليس لك اجتهاد ولا رأى في أمور الدين التي أقرها اللَّه ورسوله.. وكل أمر تراه بين الناس وليس له سند ولا دليل شرعى يرفعه إلى كتاب اللَّه وسنة رسوله وسنة الخلفاء الراشدين من بعده وصحابته الكرام فهو مرفوض مردود .. فقد أتم اللَّه الدين وأكمله على رسوله فلا تغير فيه بنقص أو زيادة ..

أما الأصل في الأمور الدنيوية فهو الحِلّية أي التحليل.. فلا يحرم الله ورسوله .. ولا تسل عن السبب في التحريم والعلة في ذلك فإن العلم حتى اليوم لم يكتشف أسرار الكون ولا يدرك منها إلا أقل القليل.. وبالتالي لا يستطيع أن يدرك الضرر من كل ما حرم الدين.. فإن عرفت سبب التحريم فهو خير.. وإن لم تعرف فليس ذلك بالضروري.. فالمقصود هو السمع والطاعة لأوامر الله بلا تعليل ولا تفنيد .. أي كما قلنا سابقا إن الدين هو ألوهية .. وعبودية .. فقط.

ونقطة أخرى نوردها لأهميتها .. تلك هي أن النفس بطبعها لا تعيش في فراغ فهي إن لم تشغلها أنت بالحق شغلتك هي بالباطل.. ولا يمكنك تغيير أخلاق النفس إلا إذا أبدلتها بما يشغلها .. وقد سبق القول بأن النفوس فتنة بعضها للبعض .. فالنفوس الأقوى من نفسك شراً تجذب نفسك إلى الشر .. والنفوس التي هي أقوى من نفسك في الخير تجذب نفسك إلى الخير .. فإن أردت أن تغير صفة ذميمة في نفسك فلن نفسك إلا إذا استبدلتها بصفة حسنة أخرى وتركت المجال والجو العام الذي تنمو فيه تلك الصفة الذميمة وعشت في الجو العام الذي تعيش وتنمو فيه هذه الصفة الحميدة..

يقول و أبو داود والبيهقي عن أبي هريرة رضى اللّه عنه "تحولوا عن مكانكم الذي أصابتكم فيه الغفلة " حديث صحيح.

وهذا يوضح لنا أنه حتى الأماكن فيها ما هو مبارك يساعدك على ذكر اللَّه تعالى ، وفيها ما هو غير ذلك.

فإذا كانت نفسك مثلا تميل إلى اللَّهو والطرب.. وتجلس فى مجالس أهل الفسق والفجور .. وأردت توبة من هذا الأمر .. فاستبدل مجلسك هذا بمجلس خير وذكر فى مسجد مثلا .. فتترك المكان إلى المسجد.. وتترك الطرب واللَّهو إلى الذكر .. أما إذا انقطعت من مجلس اللَّهو والطرب ولزمت بيتك دون أن تقوى نفسك بطاعة بديلة فإن النفس سرعان ما تمل المنزل وتحن إلى اللَّهو .. ولا تزال تعاودك وتلح عليك حتى تعود كما كانت..

فعليك أن تعامل نفسك كالطفل إذا تعلق بدمية تؤذيه .. فخذها منه وأعطه بديلا منها لعبة أخرى يتعلم منها ما ينفعه .. فهذه هي التربية.

واعلم أن النفس هي كالطفل حقيقة .. فهي سريعة التأقلم إن وجدت منك إصرارا على تقويمها.. وانظر إلى أمر بسيط نلاحظه في شهر رمضان .. فأنت تجد صعوبة في صيام الأيام الأولى منه وتشعر بالجوع والعطش في أوقات إفطارك وغدائك .. وعشائك قبل الصيام فإذا انتهى رمضان فإنك تجد نفسك قد تعودت على الإفطار والسحور ولم تعد تقبل إفطارا وغداءً حتى تتعود مرة أخرى على النظام الجديد..

وكم من أمور في حياتك العادية أنت تعتبرها ضرورية لمعيشتك ولا غنى عنها.. فإذا اضطرتك الظروف القهرية إلى تركها والتنازل عنها.. انعدمت رغبتك فيها وصرت تنظر إليها على أنها لا ضرورة لها..

ومقصود كلامنا هو أن تعامل نفسك كالـمُربَّى لها .. وأنت الأعلم بما يصلحها وما يفسدها وميزانك في هذا هو ميزان شرع اللَّه لا غير.

ومن هذا تفهم قوله ﷺ"إنما العلم بالتعلُّم .. والحلم بالتحلُّم"..

وقوله القرأوا القرآن وابكوا .. فإن لم تبكوا فتباكوا .." فكل هذا هو تدريب للنفس وتوطين لها لاستخراج ما فيها من خير .. حتى يصير اصطناعك للطاعة والعبادة طبيعة لا اصطناع فيها ..

ولا تتصور أن هذا هو النفاق أو الرياء .. فإنما النفاق والرياء لمن يقصد الناس في العمل من دون اللَّه تعالى .. بينما أنت في كل هذا تقصد وجه اللَّه تعالى وتقصد مداواة نفسك من أمراضها ولا مانع من وضع بعض العسل أو السكر في الدواء حتى تستسيغه النفس في البداية.. فإن ذاقت بعد ذلك حلاوة الإيمان والشفاء من أمراضها صارت العبادة هي مبتغاها وراحتها ..

وهذه المرحلة هي أشد المراحل في تهذيب النفس ذلك لأنها في أسفل سافلين وغارقة في شهوات الدنيا من كل جانب .. ونورها ضعيف .. ومنطقها عقيم .. وتفكيرها مُعتل .. لذلك وجب عليك صدق الالتجاء إلى اللَّه تعالى وكثرة الدعاء والرجاء إليه والاستجارة من نفسك وغوائل شهواتها .. وأن تستعين بالصالحين من عباد اللَّه الذين سبقوك في هذا العلاج وتكثر الجلوس معهم لتستفيد من أرواحهم ونور مجالسهم وعلمهم .. فلا تصاحب إلا من يعينك على طاعة اللَّه وأن تبتعد عما يلهيك عن ذكره جل شأنه..

فإن فعلت هذا -وإنك إن شاء اللَّه لفاعله- فإنك ترى الأمور حينئذ على حقيقتها وقد تكشفت لك .. فتعلم إلى أى مدى أنت بعيد عن اللَّه تعالى ؟.. وكيف أنك قد نسيت آخرتك وموتك .. وعذاب القبر وتركت ربك وهدايته ..

وبهذا يبدأ الندم ينمو في نفسك .. والحرص على الطاعة يزداد فيها ويكبر الصراع فيها بين الخير والشر .. ولكنك الآن قد عرفت الشر ومقاييسه وأصبحت لا تلتمس العذر لتهاونك في طاعة اللَّه .. فتذكره مرة

وتغفل عنه مرات .. وتنازعك نفسك إلى الدنيا فتنجح في ردعها مرة وتفشل مرات .. فهذه هي رتبة النفس اللوامة التي أقسم الله تعالى بها في كتابه من شدة ما تعانى من جهاد وتعب .. فلا هي مطمئنة إلى الآخرة .. ولا هي تاركة لشهوات الدنيا..

وهذه المرتبة هي تقريبا مرتبة عامة المسلمين .. فهم بين الخير والشر والذكر والغفلة..

ومن خطورة هذه النفس كثرة لومها على نفسها وعلى الناس أيضا.. فهى كثيرة اللوم والنقد لهم .. والخطورة تكمن فى أن انشغالها بالناس والحكم عليهم وعلى أعمالهم قد يجرها إلى الغيبة والنميمة والحقد والحسد والتكبر على عباد الله لظنها بأنها افضل منهم .. وكذلك قد يجرها إلى مزيد من الرياء لتظهر بمظهر من هى أفضل وأقوم ..

فالحصيف وهو في تلك المرحلة هو من لا يتعدى نظره نفسه باحثاً عن عيوبها .. محاولا تقويمها مريحا الناس من شره . ولا ينظر إلا إلى من هو أكثر منه عبادة وتقوى لعله يستفيد منه ..

واعلم أن العبد مطالب فى تدرج تهذيب نفسه بالبعد أولا عن الكبائر .. ثم اجتناب الصغائر .. مع الاقبال على التمسك بسنة رسول الله على قدر استطاعته ويزيد تمسكه بها إقتداؤه بالرسول المسلامية فشيئا..

يروى أحمد ومسلم وغيرهم عن أبى هريرة رضى اللَّه عنه ان رسول اللَّه قال اللَّه على أنبيائهم ، فاذا أمرتكم بشيئ فاتوا منه ما استطعتم ، واذا نهيتكم عن شيئ فدعوه "حديث صحيح

واعلم كذلك أن أغلب الكبائر إنما تجرك إليها الصغائر.. فالزنا وهو كبيرة بابه النظر إلى المحرمات .. فالنظرة سهم من سهام إبليس كما قال فإن وفقك اللَّه وأعانك على اتقاء هذه النظرة فقد أغلقت فى وجه إبليس باب الزنا .. وهكذا تجد لكل كبيرة مفتاحاً لها من الصغائر.. فالطمع فى الدنيا يجر إلى الربا .. وحب المال يجر إلى الظلم.. والغضب قد يدعو إلى القتل .. وهكذا..

وحب الدنيا في الحقيقة هو باب كل خطيئة .. فإن زهدت فيها بقلبك ولم ترد منها إلا الضرورة التي تحفظ عليك وعلى أهلك الستر مع الكفاف فقد أرحت نفسك من جهاد كبير.. يقول والله العليا خير من اليد السفلى .. وابدأ بمن تعول ولن تلام على كفاف .." يعنى أن معطى السدقة خير من آخذها .. والواجب عليك أن تكفى أولا من تعولهم الأنك مصدر رزقهم الذي جعله الله لهم .. ولا تسرف ولا تقتر .. ولكن عليك بالكفاف. أي بحد الكفاية .. ولن تلام عليه من مؤمن منصف أما إن لامك أهل الدنيا وأصحاب شهواتها فلا تلتفت إليهم فإنما هم فتن حولك..

وليس المقصود بالزهد في الدنيا هو أن تترك أسباب معاشك وتعيش فقيرا تتكفف الناس .. فهذا ليس بالزهد.. فربّ فقير محروم متمسك بالدنيا حريص عليها مشغول بها قلبه .. ورُبّ غنى متيسر الحال وهو زاهد فيها لا يلتفت إليها .. فالمقصود بالزهد هو ألا ينشغل بها قلبك ليل نهار وألا تكون هي أكبر همك ومنتهى أملك فإن جاءتك فبها

ونعمت.. وإن لم تأتك فقد أراحتك من الهم فيها .. فلا مانع أن تكون الدنيا كلها في يدك ولكن انشغال قلبك لا يكون إلا باللَّه والدار الآخرة فهذا هو المقصود من الزهد في الدنيا .. فمن انشغل بالدنيا نسى الآخرة .. ومن انشغل باللَّه نسى الدنيا والآخرة فافهم ، ولقد كان في صحابة رسول اللَّه على أغنياء مُوسِرون وكانوا زهاداً لا تلهيهم الدنيا ولا ما في أيديهم ويعطون عطاء من لا يخشى الفقر .. والغني الشاكر افضل عند اللَّه من الفقير الصابر .. لأن الغني الشاكر ناظر إلى المنعم المتفضل عليه رب العالمين.

فالزهد المطلوب هو ألا تنشغل بالدنيا حتى وإن كانت فى يدك فلا تأس على ما فاتك منها.. ولا تفرح بما أتاك فيها .. فلا تطلب من الدنيا ما قد يطغيك .. ولكن اطلب من اللَّه تعالى ما يسترك أنت وأهلك.. فإن جاءتك الدنيا فأحسن القيام للَّه فيها بما أوجب ولا تشغل قلبك عن اللَّه طرفة عين .. أما الطمع فى الدنيا فلا نهاية له كالشرب من ماء البحر لا يزيدك إلاَّ عطشا .. ولو أن لابن آدم واديا من ذهب لتمنى أن يكون له واديان .. ولا يملأ جوف بن آدم إلا التراب.. وصدق رسول اللَّه.

فازهد فيما في أيدى الناس يحبك الناس .. وازهد في الدنيا يحبك الله ..

وأقوى سلاح لك على نفسك فى هذه الدرجة .. وفى كل درجات النفس بلا استثناء هو ذكر اللَّه تعالى .. وخير الذكر هو قول لا إله إلاَّ اللَّه .. ترددها بلسانك وتكررها وأنت فى كل حالة وفى كل وقت فإن لها سراً عظيما فى قطع خواطر النفس والشيطان وهذا ما تحتاجه أبداً واجعل القول بلسانك وتعلم كيف يذكر قلبك مع لسانك فيردد معناها وهو ألا معبود بحق إلا اللَّه .. أولا مقصود لك إلاَّ اللَّه .. بل فى الحقيقة

لا موجود بحق دائم الوجود إلا الله تعالى .. فلابد أن تردد بلسانك القول وبقلبك المعنى فإن ذلك ينير قلبك ويسمو بروحك .. ومع تكرار ورود المعنى على قلبك سوف تتذوق بإذن اللّه معانى عَليّة .. لا تقال في بيان .. ولكنك تحس بها في قلبك فإن ذكر اللّه الخالص يطمئن القلب وينير البصيرة .. وكذلك الذكر بلفظ الجلالة .. وهو اسم اللّه .. الجامع لجميع الأسماء والصفات فإن له نوراً يحرق جميع الخواطر لينير قلبك بعد ذلك باللّه تعالى فافهم ..

أما استغفار الله تعالى فهو الباب الأعظم للتوبة الصادقة وإدرار الرزق عليك .. ألا ترى إلى قول الله تعالى فى سورة نوح: ﴿ فَقُلْتُ الرَّقَ عَلَيكُ مَ إِنَّهُ مَ كَانَ غَفَّارًا ﴿ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُم مِّدُرَارًا السَّمَآءَ عَلَيْكُم مِّدُرَارًا ﴿ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَّكُمْ جَنَّنتٍ وَيَجْعَل لَّكُمْ جَنَّنتٍ وَيَجْعَل لَّكُمْ أَنْهَارًا ﴾

وإذا كان رسول اللَّه ﷺ يقول "إنى استغفر اللَّه تعالى في اليوم سبعين مرة" وفي رواية "مائة مرة" وهو المعصوم من الخطأ والزلل .. فكيف بأمثالنا وذنوبنا ومعاصينا!!

أما الصلاة على رسول اللَّه ﷺ فهى باب كل خير كما سبق أن قلنا وأنوارها تنير بصرك وبصيرتك وروح رسول اللَّه ﷺ تؤانس روحك ويصلى عليك اللَّه وملائكته .. ويذهب همك وينجلى كربك بنور الصلاة عليه ﷺ.

فهذه الأنواع الثلاثة من الذكر لازمة لك ولنفسك ولا غني عنها..

ولكن هناك أمر في غاية الخطورة .. وذلك هو ضرورة دوام واستمرار هذه الأذكار وإن قلّت .. فالقليل الدائم خير وأنفع من الكثير المنقطع .. ذلك لأن استمرارية الذكر باللَّه تعالى يوالى تنزل الملائكة

على النفس بالرحمات والأنوار .. والانقطاع يحمل فى معناه أن الله تعالى لا يستحق منك هذا الذكر.. وصنبور الماء الذى تنزل منه نقطة نقطة تراه بعد زمن وقد أثرت نقاط الماء فى جانب الحوض الشديد الصلب .. بينما لو جمعت هذه النقاط الضعيفة المتتالية كلها وارقتها دفعة واحدة لما تركت أى أثر فى جدار الحوض..

فدوام الذكر أعظم شأنا من كثرة الذكر بلا استدامة عليه..

وكل ما ذكرناه سابقا أمور عامة تصلح لكل نفس .. ثم يبقى بعد ذلك أن تبحث أنت عن أحب أوجه الخير إليك .. فالأوفق فى هذه المرحلة أن تأخذ نفسك بما يناسبها من فعل الطاعات .. والا تشتد عليها فتسأم وتتمرد عليك .. فالأفضل أن تهادنها فى طاعة اللَّه .. فنفس تميل إلى تلاوة القرآن .. ونفس تميل إلى ذكر اللَّه .. ونفس تميل إلى قضاء مصالح الناس .. ونفس تميل إلى الاطلاع والعلوم الدينية .. وهكذا.. فالأوفق أن تختار لنفسك ما يوافقها من أوجه الخير وتزداد فيها نشاطا وعملا مع توجه قلبك إلى اللَّه تعالى فى كل ما تعمل...

واعلم أن كل ما ذكر من جهاد لا يصلح معه إلا الرزق الحلال.. فإن أكل الحرام هو السبب في كل معصية .. فاجتهد في طلبه ودع ما يريبك إلى مالا يريبك فيه ..

ولا يثمر الجهاد ثمرته إلا إذا وجهت وجهك ووجهتك إلى الله تعالى .. فإن لم تخلص له جل شأنه وتبتغ وجهه الكريم وتتعلم كيف يتحدث قلبك بالشكر إليه ومراقبته جل شأنه وتجدد نيتك وتزكها في كل ما تفعل فقد أجهدت نفسك بلا ثمرة..

ولا يخلو السير إلى الله من نكوص النفس إلى عاداتها وشهواتها .. فإن غلبتك نفسك وقُدِّرَت عليك فاحشة .. فاذكر اللَّه تعالى واطلب رحمته وغفرانه.. وتب إليه .. حتى وإن تكرر الذنب فإن اللَّه لا يملّ من

المغفرة حتى يملّ العبد من الاستغفار والتوبة .. فأنت تقصد كريما وسعت رحمته كل شئ .. وكل ابن آدم خطاء .. وخير الخطائين التوابون..

فاتجه بقلبك إلى الله دائما فى طعامك وشرابك وعملك وذكرك.. ونعمائك وبلائك فإن غفلت فارجع إليه .. وإن أذنبت فاستغفره.. وإن نسيت فاذكره .. فذلك أصل الهدى لمن أراد الله له الخير .. ويعينك على العبادة والطاعة ويورثك نوراً فى قلبك تنبسط له الجوارح بالعبادات والطاعات.. فاجعل همك الأكبر هو توجيه نيتك إلى الله فذلك هو المطلوب أولاً وأخيراً..

وتربية النفس عموما لها طريقان لا ثالث لهما .. فالأول ان تُعلّم جوارحك الطاعات وكثرة العبادات والبعد عن المنكرات والصفات الذميمة في النفس .. فتنصب هذه الثمار على قلبك حتى ينير بإذن الله فيكون مثلك كمن أراد أن يروى أرضا له فحفر قنوات من الأنهار تمدها بالماء من كل جانب .. فكل قناة هي أسلوب عبادة تمد قلبك بالنور والهدى ولابد أن تكون حريصا على وصول الماء إلى أرضك من كل قناة بإحسان العبادة وحسن أدائها حتى تضمن ثمرتها إلى قلبك. وهذا الأسلوب فيه جهاد كبير وفيه خطورة الانتكاس إذا ملّت النفس ولم تنجح في سياستها ..

والثانى أن تتعلم مراقبة الله بقلبك أولا وتستعين بالذكر وحسن توجيه قلبك إلى الله دائما من البداية فحينئذ تنبسط جوارحك بالطاعة دون تكلف لأنك قد أصلحت قلبك أولا وهو المحرك لافعالك والدافع إليها فيكون مثلك حينئذ كمن حفر بئرا في أرضه تمده بالماء العذب على الدوام .. فلا يخشى انقطاع الماء عنها من القنوات الفرعية.. فإن فيضان الماء من بئرك الخاص إلى أرضك الخاصة خير لك من سريان الماء إليها من قنوات موصلة إليها من الخارج .. فربما قطعها

عليك قاطع من النفس أو الشيطان بتكاسل أو غواية فتموت الأرض أو تجهد نفسك مرة أخرى في حفر قنوات جديدة ..

لذلك فالتركيز على القلب منذ البداية وحسن مراقبة اللَّه تعالى وصدق التوكل عليه والإخلاص له هو الأفضل والأكمل .. ألا ترى إلى قول رسول اللَّه على "ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله .. ألا وهي القلب " فالابتداء بحسن توجيه القلب خير من الابتداء بجهاد الأعمال .. والجمع بين الاثنين أتم وأكمل ..

لذلك يقول الصالحون إن من دلّك على الدنيا فقد غشّك .. ومن دلك على اللّه فقد صدقك ولك على اللّه فقد صدقك ونصحك ..

والمقصود بالدلالة على اللَّه تعالى هو حُسن توجيه القلب إلى اللَّه وتصفيته من الأكدار و الأدران الحيوانية ، ومن داوم على قرع الباب يُفتح له الباب .

 لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ۞ يَعِبَادِ لَا خَوْفٌ عَلَيْكُرُ ٱلْيَوْمَ وَلَآ أَنتُمۡ تَحۡزَنُونَ ۞ ﴾

وسوف يأتى بيان الصفات الذميمة التى يجب أن تهذبها فى النفس وكذلك الصفات الحميدة التى يجب أن تتخلق بها فى هذا الباب والباب الذى يليه بإذن اللَّه.

وتنبه إلى أن النفس فى هذه المرحلة تختلط عليها المعانى والحقائق حتى فى منامها .. فلا تفرق بين الإلهام وأضغاث الأحلام .. وتميل إلى الجدل والانتصار للرأى ولا تعرف العدل فى الأمور فيصعب عليها اختيار أواسطها اللَّهم إلا إذا راجع العبد نفسه بدقه وجعل ميزان الشرع نصب عينيه .. وأكثر من ذكر الموت وذكر اللَّه تعالى .. ثم بتوفيق اللَّه تعالى أولا وأخيرا ..

فإن تجاوزت هذه المرحلة .. وحبب اللَّه إليك الإيمان وزينه في قلبك وكرّه إليك الكفر والفسوق والعصيان فقد فزت بالخير العظيم ..

حينئذ يغلب عليك حب اللَّه ورسوله والمومنين .. وتصبح الطاعات عادة لك محببة إلى نفسك .. ويضيق صدرك وتندم أشد الندم إن غلبتك معصية أو ضعفت أمام إغراء .. فتسارع بالاستغفار وإتباع السيئة بالحسنة.. ويصبح فعل الخيرات لك سجيَّة مع قليل من المجاهدة.. فتتغير عاداتك ويغلب عليك ميزان الشرع وتزهد في مظاهر الدنيا إلا على قدر الضروة .. وتحس بأثر الذكر والعبادة في قلبك .. وتزداد للعبادة حبا وللذكر استغراقا في القلب وتتبدل رؤاك ومناماتك فتصبح ذات مغزى تارة تفهم وتارة لا تفهم إلا بمعونة غيرك .. وتتعلق بعوالم الملكوت وتشعر بانجذابك نحوه .. ويكون نومك قريبا من يقظتك .. وتصدق أغلب خواطرك .. ويبدأ اتجاه حكمك على الأمور إلى بواطنها وتصدق أغلب خواطرك .. ويبدأ اتجاه حكمك على الأمور إلى بواطنها

أكثر من ظاهرها فتتنبه إلى أفعال اللَّه تعالى فى العباد والمخلوقات وتوقن أنها صور لا حول لها ولا قوة فيغلب على قلبك الحب والرحمة بالخلق وتميل نفسك إلى العفو عنهم والإحسان إليهم وذلك لمعرفتك بمدى ضعفهم الحقيقى .. ويلهمك اللَّه الصواب فى أمور كانت مشتبهة عليك من قبل فتبتعد عنها وعن الريب والشك وذلك بميل طبَعىً تجده فى قلبك .. وتعاف نفسك الكثير من مظاهر الدنيا وشهواتها .. وتحس بتدبير اللَّه تعالى لك وفى نفسك ولأمورك فتتعلم التسليم إليه والرضا بقضائه .. وتنبت فيك خصلة شكر اللَّه تعالى .. وتزهد نفسك فى الدنيا وما فيها .. وأمور كثيرة يصعب حصرها حيث إنها تختلف من نفس إلى أخرى .. ولكن ما ذكرناه هو الإطار العام الذي يحيط بالنفس.

فاعلم حينئذ أن اللَّه تعالى قد وفقك بفضله إلى أعلى درجة فى مرتبة النفس اللوامة وأن جهادك لنفسك بشرع اللَّه تعالى قد أثمر الخير بإذنه وعونه جل وعلا..

صحيح أنها لم تتخلص تماما من الصفات الحيوانية ولكن ميزانها قد صار لصالح عالم الملكوت وانجذبت إليه ومال طبعها إلى الخيرات.. وبدأت تتطلع إلى الآخرة والأمور الروحية الغيبية فتنكشف لها مبادئ تلك العوالم وتجذبها إليها ويبدأ فيها نمو علم الباطن وازدهاره.

فمن أراد الله تعالى له الكرامة والعزة .. رفعه الله تعالى من هذا المقام إلى مرتبة النفس الملهمة .. وهي النفس العالمة بالخير والشر بغير علم مكتسب لها بل بعلم موهوب من الله تعالى وبنور في باطنها فيكون ذلك لها ذوقا وحالا..

وتلك نفس تجافت عن الدنيا ولم تأخذ منها إلا الضرورات التى تقيم أودها وتستر عرضها .. وتتساوى عندها ملذات الدنيا بمصائبها.. فهي ليست ناظرة إليها أصلا .. قلبها شاكر .. ولسانها ذاكر .. وروحها تتفكر

في ملكوت رب العالمين .. ترى اللُّـه تعالى وصفاته فيما ترى من موجودات .. تُفرد اللُّه تعالى بالوحدانية .. ورسوله ع الحب.. والمؤمنين بالإيثار .. صمتها دائم .. وعبراتها كثيرة بسبب وبدون سبب بكاؤها قريب وضحكها عزيز .. نومها كاليقظة .. ويقظتها تدبر وتفكير باطني .. فهي مع الناس وليست معهم كثيرة الذهول عما حولها لانشغالها بما هي فيه .. ليست لها في الدنيا رغبة ولا شهوة إلا ما يساعدها على طاعة اللَّه ، متمثلة في كل شئونها بقوله علي " الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلا ذكر اللَّه وما والاه وعالما متعلما " أي ما يجر إليه ويحبب فيه ويساعد عليه.، يهديها الله تعالى بنوره لنوره .. ويضرب لها الأمثال في اليقظة والنوم ، كثيرة الرؤى في منامها لأرواح الصالحين والأموات.. تتعلم منهم وتتأثر بهم ، ليس لها لنفسها من نفسها حظ .. يتساوى عندها المدح والذم.. فهي مشغولة بما هو أهم .. آخرتها نصب عينيها .. وموتها قريب منها وآخرتها في نشر .. ودنياها على العموم في طي وانكماش، يفيض اللَّه عليها بمعان جديدة في القلب ... ويعلمها ويشرح صدرها لأنوار الذكر ، محبة لتلاوة القرآن والاستماع إليه متذوقة لحلاوة اليقين والإيمان ، خواطرها الظلمانية قليلة وضعيفة لا تتمكن منها ، ينطبق عليها قوله تعالى في سورة الأعراف: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ إِذَا مَسَّهُمْ طَتِيفٌ مِّنَ ٱلشَّيْطَين تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴿ ﴾

فالشيطان لا يقربها إلا مساً خفيفا غير متمكن منها ..، بصرها منقدح في بصيرتها.. تظهر لها أنوار الحقيقة في الأمور الشرعية.. والحقائق الشرعية في الأمور الباطنية فتعلم أن اللَّه تعالى هو الأول والآخر والظاهر والباطن .. فالغائب عندها حاضر .. والحاضر عندها غائب.. يغلب عليها الحب .. ورقة القلب .. لها نصيب كبير من الذكر وقيام الليل.. وليست لهامع الناس راحة .. قليلة الطعام قليلة المنام قليلة الكلام..

فالنفس في هذه الدرجة هي في أول درجات الأبرار.. وهذا أول منزل من منازل الذكر بالروح .. وليس بالقلب ولا باللسان..

وقد سبق القول بأن عالم الغيب لا يوصف بلسان وكلام لاختلاف مقاييسه عن عالم الإدراك والحس المادى .. فأسرار هذه النفس لا توصف بلسان .. فنمسك عن الكلام في هذه الأسرار .. فإن من يصل إلى هذه المرتبة ليس في حاجة إلى علم يقرأه منقول هالك عن هالك.. فإن علمه بالله تعالى مالك الملك والممالك .. ومن لم يصل إليها لا تنفعه القراءة عنها . وإن قرأ فلن يفهم المقصود من الكلام لاختلاف المقصود منه عن المعنى العام .. وإلا فقل لى بربك ماذا فهمت من قولى إن النفس في هذه المرحلة حاضرها غائب وغائبها حاضر!!!

إنما أردنا أن نقرب لك المعانى قدر الاستطاعة . واللَّـه تعالى هو المصور وهو الذي يصور المعانى أيضا في الأفهام .. فافهم وتصور !!!

وإذا كانت هذه هي درجة الأبرار أو هي أدنى درجات المقربين.. وأقل درجة من درجات الذكر بالروح فكيف باللَّه تكون الدرجات العالية للنفوس المطمئنة والراضية والمرضية والكاملة.

وإذا كنا نتساءل عن كيفية الذكر باللسان وسريان المعنى على القلب .. وعن كيفية الذكر بالقلب مع اللسان أو بدونه .. فأنيّ نحن من الذكر بالروح .. وبعالم السر وسر السر وغيرها.

ولعلك الآن قد عرفت فضل صحابة رسول اللَّه اللَّه الذين كانوا بلا شك من أقرب المقربين إلى اللَّه تعالى .. وهم الأبرار .. وهم أصحاب اليمين.. وكم حملت أرواحهم من أنوار وأسرار وهم بين يدى رسول اللَّه حتى كان الصحابي يقول لأخيه قبيل الحرب. إنّي لأجد طعم الجنة وأشم ريحها . وكانت الملائكة تسلّم على سيدنا عمران بن حصين وكانت تنير الطريق في الليل أمام سيدنا أسيد بن حضير ويقول سيدنا

حذيفة بن اليمان لرسول اللَّه: كأنى أرى عرش الرحمن بارزاً .. فلا يكذبه رسول اللَّه بل يقول له عرفت فالزم ..

ولعلك أيضا قد أدركت إلى أى مدى قد وصلت إليه حياتنا الروحية.. وتعلقنا بالدنيا وأوهامها .. وكم ابتعدنا عن اللَّه تعالى وأنواره وأحكامه وصارت أحكامنا مستمدة مما درج عليه الناس بجهلهم وبعدهم عن اللَّه تعالى .. وصارت قدوتنا لرجالنا ونسائنا من يسمونهم بنجوم الفن ووجوه المجتمع.. أى فن باللَّه عليك .. وأى مجتمع !!!.

مَر رسول اللَّه ﷺ بجيفة منتفخة قد تنتن ريحها.. فقال لأصحابه أيكم يحب أن تكون له هذه بدرهم!! فعجبوا وقالوا ليس منا يارسول اللَّه من يود أن تكون له هذه الجيفة لا بدرهم ولا بغير درهم.. فقال اللَّه عند اللَّه منها!!!.

وفى الحديث الصحيح كما رواه أحمد والطبراني يقول الله "إن الله تعالى جعل ما يخرج من إبن آدم مثلا للدنيا "

لم يكن هناك أيام الصحابة مجار لمخلفات الناس تتجمع فيها الأقذار كما هو اليوم .. فإن أردت أن تعرف قدر الدنيا وقيمتها وما يتعارك الناس عليه وما يبيعون آخرتهم لأجله فانظر – أكرمك الله – إلى هذه المجارى .. أليست هذه هي شهوة البطن والفرج .. نهايتها كلها المجارى وعفن القبور!!. وانظر إلى نفسك على طعام وتدبر هل تحس بحلاوته وشهوتك اليه بعد أن يتجاوز حلقك!! فإن تجاوز حلقك إلى بطنك تساوى الحلو مع المر .. والخبز واللحم .. وقنعت نفسك بما ملأ بطنك.. فهذا هو نعيم الدنيا ومقدار زمن تنعمك به.. لا يزيد عن مروره في حلقك !!.

دخل أحد الصالحين على هارون الرشيد رحمة اللَّه عليه.. وكان الرشيد رجلا تقيا باراً مجاهداً يحج عاما ويجاهد في سبيل اللَّه عاما وليس كما يصوره المغرضون رجل شهوات ونساء وحسبنا اللَّه ونعم

الوكيل فيهم. فقال الرشيد للرجل عظنى .. فقال له الرجل يا أمير المؤمنين ما أنت بفاعل إذا حُبس عنك الماء في يوم شديد الحر. قال الرشيد أشترى الماء بنصف ملكى .. قال الرجل الصالح وماذا أنت بفاعل إن حُبسَ فيك الماء!! قال الرشيد أبذل فيها نصف ملكى الآخر. فقال الرجل: أي ملك هذا الذي تبيعه بشربة ماء . فبكى الرشيد حتى ابتلت لحيته .. ولما رجاه الرشيد أن يزوره بين آونة وأخرى قال له الرجل إن عندك في كتاب الله وشريعته ما يغنيك عن زيارتى .. وإن عندى من انشغالى بآخرتى ما يغنينى عن زيارتك فلا تشغل نفسك ولا تشغلنى بما لا يفيد ...

وقد علمنا شرع اللَّه تعالى أن النفس بطبيعتها تتعامل مع جهات ثلاث هى قنوات معاملاتها .. مع اللَّه تعالى .. ومع خلق اللَّه .. ومع نفسها ... فيجب أن يُهذب خلقها في كل هذه المعاملات.

فصفاتها مع اللّـه تعالى مثل الصدق والكذب والإخلاص والرياء والرضا والجزع ..

وصفاتها مع خلق اللَّـه مثل الحب في اللَّـه والنصح للمسلمين والتعاون على البر والتقوى وما هو ضدها من الصفات الذميمة ..

وصفاتها مع نفسها مثل الكبر والعجب والغضب وحب الجاه وما هـو ضدها من الصفات الحميدة .. ونوجز لك تعريفا مبسطا موجزا لأخطر الصفات الذميمة والصفات الحميدة في النفس.

\* \* \*

#### • الصفات الذميمة فلا النفس:

## 1 – التبكير والإسراف:

وهو تجاوز حد الاعتدال بلا ضرورة .. والتبذير يكون في المال والإسراف في الأعمال .. يقول تعالى في سورة الإسراء: ﴿ إِنَّ اللَّمْ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْحُلِي الللْحُلْمُ الل

والتربية الإسلامية كلها قائمة على حد الاعتدال في تناول الشهوات الحلال .. وذلك حتى لا تكون النفس أسيرة لشهواتها .. ومن

أسرف في الأكل والشهوات .. أسرف في النوم .. ومن أسرف في النوم يفوته حظ كبر من العبادة والذكر ..

#### <u>: بنضخا -۲</u>

وهو فوران الدم في القلب وشدة اندفاعه إلى الرأس وأعضاء الجسد والمقصود به الغضب لحظ من حظوظ نفسك .. أما الغضب للّه تعالى فهو محمود.

والغضب قوة في النفس يزكيها الشيطان حتى يخرج المرء عن وعيه.. يقول وعيه.. يقول السديد هو الشديد بالصرعة .. ولكن الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب ".. فالغضب قد يكون مدعاة لأن يفقد الإنسان رشده فيأتي بتصرف قد يندم عليه فيما بعد .. وغضبت السيدة عائشة رضي اللَّه تعالى عنها مرة فقال لها رسول اللَّه ولكن شيطانك.." فقال بلي ولكن اللَّه أعانني عليه فأسلم فلا يأمرني إلا بخير.

ومن السنة أن المرء إذا غضب وكان واقفا أن يجلس .. وإن كان جالساً يضطجع وأن يتوضأ أو يغتسل حسبما يتيسر له وأن يستعيذ اللّه تعالى لإطفاء نار الغضب .. ويمدح اللّه تعالى الكاظمين غيظهم بقوله في سورة آل عمران: ﴿ ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغَفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوْتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ ٱللّهُ مُغِنْ اللّهُ مُغِنْ أَلَا اللّهُ مُؤِنّ فِي السَّمَا وَاللّهُ مُعِنْ اللّهُ مُغِنْ اللّهُ مُعِنْ اللّهُ مُعِنْ اللّهُ مُعَنِّا اللّهُ مُعَنِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللّهُ مُعَنِّا اللّهُ مُعَنِينَ اللّهُ مُعَنِينَ اللّهُ مُعَنِينَ اللّهُ مُعَنِينَ اللّهُ مُعَنِينَ اللّهُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللّهُ مُعِنْ اللّهُ مُعَنِينَ اللّهُ اللّهُ مُعَنِينَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُعَنِينَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللل

وتدل الآية على درجات ثلاث .. الأولى كظم الغيظ في النفس..

والثانية العفو عمن أساء إليك ... والثالثة وهي أعلاها الإحسان إلى من أساء إليك ..

ويحكى أن عبدا كان يصب الماء من إبريق لوضوء سيده جعفر الصادق بن على زين العابدين بن الحسين بن على عليهم رضوان اللّه تعالى.. فسقط الإبريق من العبد فانكسرت أنف سيدنا جعفر وسالت دماؤه على وجهه .. فارتعد العبد ولم يجد ما يقوله غير "والكاظمين الغيظ" فقال سيدنا جعفر كظمت غيظي فقال العبد "والعافين عن الناس" فقال عفوت عنك .. فقال العبد "واللّه يحب المحسنين" فقال سيدنا جعفر اذهب فأنت حر ويقول على "ما ازداد عبدٌ بعفو إلا عزّا "؟

فالغضب وشدته من الصفات المذمومة في النفس.وعاقبته غير محمودة عادة.

## <u>٣- الكبر :</u>

فهذه العظمة المتوهمة في النفس هي نتيجة لجهلها وعدم تبصرها في ملكوت السموات والأرض .. وأين ابن آدم وأوله نطفة قذرة . وآخره جيفة قذرة .. وهو بين ذلك يحمل العذرة .. فعلام يتكبر.

وكان عمر بن الخطاب يحمل السويق والسمن على رأسه للنساء والصبيان والمحتاجين ويهيئ لهم الطعام وينفخ في النار فتسيل دموعه على لحيته .. ولقد كان أسوتهم في هذا هو رسول اللَّه الذي كان يأكل مع العبد في إناء واحد .. ولا يأكل متكئا ويقول إنما أنا عبد.. أجلس مثلما يجلس العبد وآكل مثلما يأكل العبد ..

فالكبر من أوسع أبواب الشر إلى النفس ومنه ينبع الإلحاد والجحود والجدل والخصام حتى يورث الكفر والعياذ باللَّه..

# : بركْدا - ٤

وهو إعجاب المرء بنفسه وسببه الكبر في النفس بتوهم كمال من علم أو صفة أو عمل . سواء بصفاته أو بأفعاله وهو قريب من الكبر..

والمؤمن لا يعجب بنفسه أبدا .. بل هو دائما يراها مقصرة .. متهمة .. وأنها أقل عباد الله طاعة وعبادة وذكرا لله. ولا يرى لنفسه من أعمال الخير شيئا بل يرى الفضل كله من الله فهو الهادى للحسنات والموفق لها .. يقول تعالى في سورة الحجرات : ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَ اللهُ وَلَا يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنَ هَدَنكُمْ اللهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنَ هَدَنكُمْ لِللهِ يَمُن إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ وَلَيْ اللهُ عَالَى فَاى عُجْبِ لِللّا يمَن إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ وَلَا الله تعالى فَاى عُجْبِ لِللّا يمَن إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ وَلَا الله تعالى فَاى عُجْبِ يكون للنفس. لذلك يقول الله الله الله علكات .. هوى متبع .. وشح مطاع وإعجاب المرء بنفسه "

## ٥- الرياء:

وهو أن يطلب بقلبه رؤية الناس لأعماله.

ومنه ظاهر يدعوه إلى زيادة العبادة ليراه الناس ومنه باطن وهو حب رؤية الناس لعمله ليقال عالم أو كريم مثلا ، والرياء يحبط العمل ويضيع ثوابه ، يقول اللَّه تعالى في الحديث القدسي " أنا أغنى الأغنياء عن الشرك فمن عمل عملا يقصد به وجه اللَّه والناس فهو للناس من دون اللَّه" ويروى الطبراني عن سيدنا معاذ قول رسول اللَّه الدني الرياء الشرك "

وقياس الرياء يكون بازدياد طاعة المرء أمام الناس بخلاف بعده عنهم.. وكذلك فرحه بالمدح والثناء عليه فيزيده ذلك عملا ومظهرا صالحا.

#### <u>٦- النفاق:</u>

وهو إظهار خلاف ما يبطن فيظهر الصلاح أمام الناس ويتقن العبادة أمامهم.. فإذا كان بعيدا عنهم فلا صلاح ولا عبادة ، أو يظهر الإيمان ويبطن الكفر .. ، والنفاق أشد من الكفر عند الله ، لأن الكافر ظاهره كباطنه يستطيع المسلمون أن يتقوه ويحترسوا منه ، أما المنافق فضرره أكبر لأن فيه الخداع والغش والمكر يقول الربع من كن فيه كان منافقاً خالصا .. ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا حدث كذب .. وإذا عاهد غدر .. وإذا ائتمن خان .. وإذا خاصم فجر " ..

وباختصار النفاق هو إظهار خلاف ما في الباطن ..

#### ٧- الغدر :

وهو نقض العهد وعدم الوفاء بما ألزم به نفسه أمام اللَّه أو الناس.. يقول تعالى (الإسراء-٣٤): ﴿ ...وَأُوفُواْ بِاللَّعَهَدِ الْإِسْ الْعَهَدَ كَانَ مَسَّعُولاً ﴿ فَي وَيقول عَلَي عَن آيات المنافق إن منها إذا عاهد غدر .. فلا عهد له ولا ذمة .. وهو شعبة من شعب النفاق.

ولاحظ أن أول عهد أُخذ عليك كان من رب العالمين في عالم الأرواح كما سبق ذكره ، وقال الله للأرواح ألست بربكم قالوا بلي لذلك فالكافر قد نقض العهد وغدر ، والمؤمن الفاسق يكون غدره على قدر فسقه فافهم ..

# ٨- الكماع:

وهو أن يضمر في نفسه غير ما يقول .. وهو قريب من الغدر.. يقول تعالى في سورة البقرة : ﴿ كُندِعُونَ اللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ مَا يَشَعُرُونَ وَمَا يَشَعُرُونَ وَ المخادع صاحب تمويه وتورية وكذب.

## : \_انكذال - ٩

وأدناه قول غير الحقيقة .. وهو كذب الأقوال.. وأعلاه النفاق وهو كذب القلب أو كذب الأفعال .. يقول الله الياكم والكذب فإن الكذب يهدى إلى الفجور وإن الفجور يهدى إلى النار ولا يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذابا.. " فانظر كيف يؤدى الكذب

إلى الفجور ثم إلى النار.. ويقول تعالى فى سورة التوبة: ﴿ يَا أَيُّا الَّذِينَ عَالَى فَى سورة التوبة: ﴿ يَا أَيُّا الَّذِينَ عَدَوْهُ أَوْلَا إِلَى النار.. ويقول تعالى فى سورة (البقرة – ١٧٧): ﴿ ... أُوْلَتِ إِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا ويقول فى سورة (الأحزاب - ٢٣): ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَلَهُ دُوا ٱللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنَهُم مَّن يَنتَظِرُ وَمَهُم مَّن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً هَا كَذَلك وهو تَبْدِيلاً هَا كَذَلك وهو أن يكون باطنها كظاهرها.

والكذب ضده في الأقوال والأفعال والكذب هو تغيير الحقيقة بأى أسلوب.. وبأية نسبة من التغيير .. فالكذب هو الكذب بأى مقياس.. فحتى الطُرْفَة (النكتة) تُعدُّ كما يقولون من الكذب .. أما رسول اللَّه عَلَّى.. فقد كان يمزح ولكن لا يقول إلا حقا ..

ولم يصرح الرسول بالكذب إلا في ثلاثة مواضع .. في حديث الرجل امرأته .. جبرا لخاطرها وإبقاءً على ذات البين..وليس لسبب آخر. وهذا أمر دقيق فليس كل كذب بين المرء وزوجه مباحاً .. وهذا أمر يطول شرحه.. ، وفي الحرب ، والكذب على الأعداء لأنه في سبيل الله ونصرة دينه فالنية فيه إلى الله تعالى...، وفي حالة الإصلاح بين الناس فلا مانع أن يُنمِّى المصلُح خيراً إلى هذا وإلى ذاك قاصدا تقريب المتخاصمين لله تعالى...

ورغم هذا فإن الأفضل للمسلم ألا يلجأ إلى الكذب وله فى التعريض منجاة عنه .. ، والتعريض هو أن تعرّض بالمعنى المراد دون ذكره صراحة .. فإن جاء من يسال عنك فى المنزل مثلا وأنت لا تسمح ظروفك بمقابلته لضيق المنزل أو لأى سبب فالأفضل أن يقال للطارق

"قابله في المسجد" مثلاً.. ولا يقال له إنك غير موجود فيكون القائل حينئذ قد عرض بالمعنى المراد وهو أنك لا تريد مقابلته في المنزل. دون أن يعلن هذا.. ولم يكذب فيقول إنك غيرموجود في المنزل..

#### <u> ۱۰ | اغرور:</u>

وهو من أكبر أبواب السوء في النفس .. وهو توهم قيمة أعلى من الحقيقة أو توهم الشئ على غير حقيقته وهو قريب من العُجب .. وهو السبيل إلى التكبر .. وقد سمى اللَّه الشيطان بالغَرور لأنه توهم في نفسه قيمة أعلى من سيدنا آدم عليه السلام وكذلك أنه يغر الناس بالدنيا ويزينها لهم كذبا وبهتانا حتى يضلهم ..، وما الحياة الدنيا إلا متاع الغُرور . لأنها زينة باطلة .. وشهوة بائدة كالسراب ..

# 

وهو تمنى زوال نعمة الغير .. والحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار فى الحطب .. ويعلمنا القرآن الكريم كيفية الاستعاذة من شرحاسد إذا حسد .. وأساس الحسد هو الحقد ، والحقد هو إخفاء العداوة فى القلب لعدم القدرة على الانتقام .. وكذلك أساسه البغض والكراهية.. فإن من يحب شخصا يتمنى له الخير .. أما من يبغضه فيتمنى زوال نعمته.. وهو مرض فى النفس خبيث .. وأساسه الاعتراض على توزيع اللّه تعالى لنعمه ورزق عباده .. فهو عدم الرضا بالقضاء أصلا مع عدم حب الناس .. وهو لا يغير من قضاء اللّه شيئا إلا بإذن اللّه ولا يجر إلا التعب والهم والنكد على صاحبه قبل المحسود.

#### <u> ۱۲- الشك والكل:</u>

وهما ضد الإسراف والتبذير .. فالشح هو بخل النفس بأوجه الخير عموما .. فلا يسعى في قضاء مصلحة لمسلم .. ولا يبذل جهدا في عبادة .. أما البخل فهو إمساك المال حتى عن الضرورات وما يجلب له الفوائد .. في البخل فهو إمساك المال حتى عن الضرورات وما يجلب له الفوائد .. في يقول تعالى: ﴿ ... وَأُحْضِرَتِ ٱلْأَنفُس ُ ٱلشُّحَ ۚ ... ﴿ (النساء - ١٢٨) ويقول في سورة (الحشر - ٩) : ﴿ ... وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ عَفُولُ إِن لِتُنفِقُوا فِي اللّهُ فَمِنكُم مَّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنّمَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ فَمِنكُم مَّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنّمَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ فَمِنكُم مَّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنّمَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ عَلَى اللّهُ اللللللمُ اللّهُ الللللمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللمُ اللّهُ اللّهُ اللللمُ اللّهُ اللّهُ الللمُ الللمُ اللللمُ الللمُ اللّهُ اللّهُ الللمُ اللللمُ اللّهُ الللمُ اللللمُ الللمُ الللمُ الللمُ ا

فالشح كما قلنا هو شح النفس عن الخيرات .. والبخل هو البخل بالمال وسبب الشح والبخل هو عدم الثقة باللَّه تعالى .. فالنفس بطبيعتها الحيوانية جزعة منوعة يقول تعالى في سورة المعارج: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهِ نَسُنَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴿ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ جَزُوعًا ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ اللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ ا

وليس من البخل أو الشح أن تحافظ على نعم اللَّه تعالى وإن قَلَّت وصَغُرَت .. فقد كان ﷺ يُجلّ النعمة وإن دَقَّتْ.

والمقصود من عدم الشح وعدم التبذير هو أن تضع كل نعمة في مكانها الصحيح فإن اللَّه يحب أن يرى أثر نعمته على عباده كما قال والا تأخذ من النعم إلا على قدر كفايتك ، وخير الأمور الوسط، ألا ترى إلى قوله تعالى في سورة (البقرة-١٩٥): ﴿ وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا

تُلَّقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلتَّهَلُكَةِ وَأَحْسِنُوَاْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ اى لا تبخلوا في الإنفاق في سبيل اللَّه فتلقوا بأيديكم إلى التهلكة في الآخرة بالشح والتقتير ..

## <u> 1۳- النبة :</u>

وهي ذكر أخيك بما يكرهه من صفات هي فيه..

يقول النيبة هي ذكرك أخاك بما يكره .. قيل يا رسول الله أرأيت إن كان فيه ما أقول. قال النيبة من الغيبة .. أى قد افتريت عليه بهتانا وزورا وهذا إثم أشد من الغيبة .. وهذه الصفة من أشد صفات النفس سوءا ..

يقول تعالى: ﴿ ... وَلَا يَغْتَب بَّعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَنُحِبُ أَحَدُ كُمۡ أَن يَا لَكُم اَخِيهِ مَيۡتًا فَكَرِهۡتُمُوهُ ۚ ... ﴾ (الحجرات-١٢).. فالغائب كالميت لا يستطيع أن يدافع عن نفسه ولا أن يأخذ حقه منك وأنت تأكل لحمه لأنك تنتقص من قدره بوصفه بما يكره فتكشف عنه ستر اللّه تعالى وعن ما فيه من عيوب .. وقد رأى سيدنا عثمان بن عفان رضى اللّه عنه أثر أكل لحم الميت على فم من يغتاب الناس،.. وقد دخل رسول اللّه على امرأتين وأمر بطست وقال لهما " قيئا " فقائتا دما وقيحا ولحما خبيصا .. فقال الله على الأخرى تغتاب الناس..

فأنت مطالب أيها المسلم بأن تتقى اللَّه في إخوانك فلا تتحدث عنهم بما يؤذيهم أو بما يكرهون.

واعلم أن الغيبة نوعان .. وكلاهم إثم .. الغيبة الصريحة وهي ما

ذكرنا .. والغيبة المكّناة .. وهي الا تقول قولا صريحا ولكنك تُوحى بالمعنى السيئ المقصود . كأن يسألك سائل عن شخص ما فتقول له "إنه بخير .. سامحه اللَّه .. أستغفر اللَّه العظيم مالنا ومال الناس" .. فأنت لم تقل شيئا سيئا صريحا .. ولكنك قد أوحيت لسامعك بأن ثمة شيئا سيئا فيمن يسأل عنه .. واللَّه تعالى ينظر إلى قلوبكم والأعمال بالنيات ..

أما البهتان والعياذ باللَّه فهو ادعاؤك على امرئ بما ليس فيه.. ومتروك لك تقدير وزر الزور والبهتان على الذى تفتريه عليه والإثم من وراء ذلك، فإذا كان جزاء الغيبة عند اللَّه تعالى هو أن يأخذ من اغتبته من حسناتك إلى حسناته حتى تنتهى ثم تأخذ أنت من سيئاته إلى سيئاتك.. فماذا يكون جزاء البهتان والافتراء عليه!!!.

#### 12 النميمة:

وهى نقل كلام يُكره نقله من شخص إلى شخص .. كرهه من نقل عنه أو من نقل إليه أو مستمع لهما .. ويدخل فيها كشف السر لمن ائتمنك عليه .. أو من علمت عنه سرا يكره هو أن يطلع عليه أحداً.. فهى كل كلام منقول لهتك ستر أو انتقاص قدر أو لإشعال فتنة.

يقول اللَّه تعالى في سورة القلم: ﴿ هَمَّازٍ مَّشَّآءٍ بِنَمِيمٍ ﴿ هَنَّاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴿ عُتُلِّ بَعْدَ ذَالِكَ زَنِيمٍ ﴿ ﴾ ، وقيل أن كل نمام هو ولد زنا استشهاداً بالآية السابقة لأن الزنيم هو ولد الزنا .. ويقول الله "لا يدخل الجنة نمام " وقال رسول الله " ألا أنبئتكم بشراركم. قالوا بلي يا رسول الله .. قال المشاءون بالنميمة ، المفسدون بين الأحبة. ، الباغون للبرئ من العيب " ،

فنقل الحديث من شخص إلى شخص مرفوض أساسًا إلا بحقه

الشرعى وقصد وجه اللَّه تعالى فيه وبشروط شرعية .. ومطلق ناقل الحديث فاسق.. يقول تعالى : ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِن جَآءَكُمۡ فَاسِقُ الحديث فاسق.. ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِن جَآءَكُمۡ فَاسِقُ البَيْا الْمَا الْعَالَى الْمُعْرَاتِ-٦).

فإذا كان الحديث المنقول فيه زيادة ونقص وتغيير كلام قد يؤدى إلى تغيير المعنى .. فقد أضيف على النميمة بهتان وزور .. فإن أدى هذا الحديث إلى قطع رحم أو تفريق أحبة في اللَّه أو أمر سوء آخر.. فقد تَحَمَّل الناقل كل هذه الأوزار ولا حول ولا قوة إلا باللَّه..

وصدق رسول اللَّه ﷺ إذ يقول لسيدنا معاذ " ثكلتك أمك يا معاذ وهل يكب الناس على وجوههم. أو على مناخرهم في النار إلا حصائد السنتهم"!!

وكان رسول اللَّه ﷺ يأبى أن يستمع لأصحابه على أصحابه وكان يقول لهم دعونى وأصحابى .. فإنى أحب أن أخرج إليهم نقى الصدر أو كما قال ﷺ .. والكلام فى النميمة طويل لأن الناس أصبحوا يسمون المنكرات بغير أسمائها فيسعون بالنميمة بين الناس ويفسدون بينهم بدعاو باطلة أو جهل مؤذٍ .. واللَّه حسبهم ..

# 10- 2ب الآله والرئاسة:

وهـو داء وَبيـلُ فـى الـنفس .. وخطورتـه أنـه قـد يكـون خفيـاً ولا يتنبه إليه المرء .. فيتغلف بمسميات أخرى .. وقد يظن المسلم أنه يدعو الناس إلى الخير وعلى صلاح أحوالهم .. بينما يكمن فى نفسه حب الجاه والرئاسة عليهم .. لذلك قيل إن آخر صفة ذميمة تخرج من نفوس الصالحين هى حب الجاه والرئاسة ..

وأساسه وأصله بعض الكبر والغرور في النفس وإعجاب المرء بنفسه

لذلك فهو يظن أنه أولى بالرئاسة والريادة وطاعة الناس له .. وهذا قاطع كبير عند اللَّه تعالى ، ودواؤه محاسبة النفس على الدوام ومعرفة عيوبها، وإحسان الظن بالناس والإقبال على اللَّه وعدم الالتفات إلى غيره ... يقول تعالى في سورة (المائدة – ٥٤): ﴿ ... فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يَحُجُّمُ وَكُبُّونَهُ أَ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ يُجُنهِدُونَ فِي سَبِيلِ وَحُبُّونَهُ أَ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ يُجُنهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلا تَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآ بِمِ أَذَالِكَ فَضْلُ ٱللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللّهُ وَاسِعُ عَليهم من صفات عليم فَخفض الجناح للمؤمنين وعدم الترفع عليهم من صفات المؤمنين .. وليس طلب الجاه وحب الرئاسة عليهم ..

## ١٦- الكمال والمكايرة:

والجدل هـو الـدفاع بالباطـل والانتـصار للـنفس أو الـراى... والمكابرة هي معرفة الحق ثم الحيود عنه كبرا وعنادا. يقـول تـعالـي: ﴿ ... وَكَانَ ٱلۡإِنسَـٰنُ أَكَـٰ تَرُ شَيۡءٍ جَدَلاً ﴿ ... وَكَانَ ٱلۡإِنسَـٰنُ أَكَـٰ تَرُ شَيۡءٍ جَدَلاً ﴿ ... وَكَانَ ٱلۡإِنسَـٰنُ أَكَـٰ تَرُ شَيۡءٍ جَدَلاً ﴿ ... وَكَانَ ٱلۡإِنسَـٰنُ أَكَـٰ مَرُ شَيۡءٍ جَدَلاً ﴿ ... وَكَانَ اللّهِفُ عَلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ويقول في سورة الأنفال: ﴿ يُجُدِلُونَكَ فِي ٱلْحَقِّ بَعْدَ مَا تَبَيَّنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى ٱلْمَوْتِ وَهُمْ يَنظُرُونَ ۞ ﴾

والمـؤمن نـاظر على الحـق .. يبحـث عـن الصواب . فـإن أخطـأ اعترف واستغفر ولا يجادل ولا يكابر.

يقول ﷺ " أنا زعيم ببيت في ربض الجنة لمن ترك المراء وإن كان مُحقا . ، وبيت في وسط الجنة لمن ترك الكذب وإن كان مازحًا "

#### ١٧- الظلم:

وهو عدم منح كل ذي حق حقه ..

فاللَّه تعالى قد شرع لكل شئ حقاً فلربك عليك حق .. ولأهلك عليك حق .. ولنفسك عليك حق .. فالظلم هو ألا يأخذ كل صاحب حق عليك حق .. فالظلم هو ألا يأخذ كل صاحب حق حقه يقول تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓاْ إِيمَانَهُم بِظُلَم ٍ أُوْلَتَبِكَ كَلَّهُمُ ٱلْأُمْنُ وَهُم مُّهُ تَدُونَ ﴿ وَلَا لَانعام - ٨٢) ، ويقول عن يوم القيامة: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ ... ﴾ (الفرقان - ٢٧) ، ويقول: ﴿ ... وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَاكِن كَانُوٓاْ أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ ﴿ والنحال - ١١٨) وظلم النفس هو حرمانها من نور الهداية والطاعة فيدخلها ذلك النار.

# ١٨ - الاستفانة بكرمات اللَّه وشعائره:

وهذا خطر كبير يدل على نفاق في القلب ورياء في النفس.. والمقصود هو عدم احترام حرمات اللَّه وشعائر دينه والوقوف عندها.

يقول تعالى فى سورة الحج: ﴿ ذَ ٰ لِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَتِهِرَ ٱللَّهِ فَاإِنَّهَا مِن تَقَوَى اللَّهُ فَالِثَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَتِ ٱللَّهِ فَهُوَ مِن تَقَوَى اللَّهُ فَهُو مَن يُعَظِّمْ حُرُمَتِ ٱللَّهِ فَهُو خَيْرٌ لَّهُ وَعِندَ رَبّهِ عَلَى اللَّهِ الله وَمن عليه أن يعظم هذه الشعائر .. ألا ترى على أن المفطر فى رمضان لمرض أو سفر أو أى عذر شرعى يجب عليه عدم الإعلان بإفطاره احتراما لشهر رمضان المعظم.

\* \* \*

هذه جملة صفات حذرنا اللَّه ورسوله منها . وهي كما ترى منشؤها وأصلها حب الدنيا والاغترار بها .. وتغيير هذه الصفات صعب كل الصعوبة إذا حاولت أن تقتلعها ..لأن أصلها ثابت في نفسك وهو حب الدنيا. فالحصيف من يعالج الداء من أصله فيقتلع حب الدنيا من قلبه أولا ويتجافى عن الغرور ويتجه على اللَّه قاصدا وجهه فحينئذ يهون عليه اقتلاع هذه الصفات خاصة وإن بعضها مركب على البعض الآخر .. فالغرور مثلا يورث الكبر .. والكبر يورث حب الجاه وحب الجاه يورث الجدل والجدل يورث الكذب .. وهكذا ..

ونمثل كل الأمر بشجرة خبيثة .. فروعها هي هذه الصفات .. فكلما اقتلعت منها فرعا . نبت فيها غيره . فأنت في جهاد مستمر باقتلاع الأغصان واحدا بعد واحد . لأن جذر الشجرة يغذيها فينبت غيره .. أما إذا انشغلت بقطع الشجرة من أساسها وجذورها فقد أرحت نفسك مرة واحدة .. والله هو المستعان وبه تتم الصالحات ولا توفيق إلا به سبحانه .. بقى أن نوجز لك أهم الصفات الحميدة التي أمرنا الله ورسوله بالاتصاف بها .. وهي أضداد الصفات الذميمة التي ذكرت من قبل ثم نزيد عليها صفات خاصة بنفوس المؤمنين ..

وأهم هذه الصفات ما يلي:-

#### • الصفات الكهيكة النفس:

#### ١ – الكرم:

وهو سماحة الأخلاق وبذل المال للمحتاج وبذل النفس للخير والطاعات .. وهو الدرجة الوسطى المحمودة بين الإسراف والشح.. واللَّه تعالى هو الكريم ويحب الكريم من عباده.

والكرم درجات .. فأدناه أن تعطى من سألك ما زاد عن نفقتك .. يقول تعالى في سورة (البقرة - ٢١٩): ﴿... وَيَسْعَلُونَاكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ ... ﴾.. أي ما عفوت عنه بعد سد حاجتك .

وأوسط الكرم أن تعطى المحتاج مما أنت محتاج إليه فعلا .. يقول تعالى في سورة (آل عمران-٩٢): ﴿ لَن تَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا يَجُولُونَ وَيُوَّ بُرُونَ عَلَىٰ لَا يَعَلَىٰ وَيقول في سورة (الحشر-٩): ﴿ ... وَيُوَّ بُرُونَ عَلَىٰ لَغُسِمٍ مَ وَلُو كَانَ بِمَ خَصَاصَةٌ ... ﴾ (والخصاصة هي شدة الاحتياج) فأنت في هذه الرتبة تعطى المحتاج وأنت محتاج .. وتضيق على نفسك وتتنازل عن جزء من التوسعة على عيالك في سبيل إكرام المحتاج والمعوز .. ،

وأعلى مرتبة في الكرم هي أن يكون كل مالك للَّه تعالى .. فلا تنفق منه إلا في سبيل اللَّه قاصدا وجه اللَّه تعالى تاركا لفضول الحلال، فإن أكلت أكلت ما يكفيك وليس ما تشتهيه نفسك ، وإن لبست لبست ما يسترك أمام الناس تحدثا بنعمة اللَّه ، لا ما تتباهى به على عباد اللَّه، وهكذا في كل أحوالك ، يقول تعالى في سورة (القصص-٧٧): ﴿ وَٱبْتَغِ

فِيمَآءَاتَلكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْأَخِرَةَ وَلاَ تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا وَأَحْسِن كَمَآ أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْلَكَ وَلاَ تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ... ﴾ فكل ما آتاك اللَّه اجعله في سبيل اللَّه .. ولا تنس نصيبك من الدنيا أي من فعل الصالحات التي تنفعك في الآخرة لأن الدنيا مزرعة للآخرة ونصيبك منها هو ما قدمته للآخرة .. وأحسن كما أحسن اللَّه إليك من كل نعمة أحْسنْ منها ومن جنسها المال .. والعلم .. والصحة للَّه تعالى .. ولا تبغ الفساد في الأرض بأن تخسر الميزان .. ميزان الاعتدال والشرع.

يقول تعالى فى سورة (النحل-٩٦): ﴿ مَا عِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَا عِندَ اللَّهِ بَاقٍ ... ﴾ ويقول ﷺ "الصدقة تُطْفِئ غضب الربِّ كما يطفئ الماء النار.. وصلة الرحم تزيد فى العمر " وما أكثر الآيات والأحاديث الداعية إلى الإنفاق فى سبيل اللَّه ..

ويكفى قول رسوله ﷺ فيما رواه الترمذي عن أبي هريرة "أن السخيّ قريب من الله قريب من الناس قريب من الجنة ".

وكل مسلم عليه أن يأخذ من هذه الدرجات ما يناسبه .. فلا يسرف ولا يقتر .. فقد كان أبو بكر الصديق رضى الله عنه يقدم كل ماله للله ولرسول الله فيقبله منه، وكان عمر بن الخطاب يقدم نصف ماله فيقبله منه ، بينما لم يقبل رسول الله من بعض صحابته إلا ثلث ماله فقط ، فكل يعمل على شاكلته.. فانظر أنت أين درجة إيمانك من درجات الإنفاق .. ثم بعد ذلك أنت محاسب عليها..

ولا يخفى ما فى الكرم من تفريج هم المحتاجين . وستر عورات المسلمين .. والرسول رضي يقول " من فرج عن مؤمن كربة من كُرَبِ الله عنه كربة من كربات يوم القيامة ومن ستر مسلما ستره الله

فى الدنيا والآخرة " واعلم أنه مكتوب على باب الجنة أن الحسنة بعشر والقرض بثمانية عشرة . ذلك لأن السائل قد يسأل ومعه بعض ما يكفيه، أما المقترض فلا يسأل إلا إذا كان احتياجه شديداً..

أما الكرم في النفس فهو سماحتها ، والإحسان والعفو والتجاوز عن الذنب والتغاضي عن العيب.

## ۲ — الآلم والعفو:

وهما من سماحة النفس وكرمها .. وكذلك هما ضد الغضب .. أما الحلم فهو الصبر على الأذى وطول الأناة وضبط النفس عند الغضب، وأما العفو فهو التجاوز عن الإساءة والصفح الجميل، وهما لا يكونان إلا مع مقدرتك على من أغضبك أو أساء إليك، والله تعالى هو الحليم العفوّ.. فلا يعجل لعباده العقوبة عسى أن يتوبوا.. فإن تابوا عفا عنهم وبدل سيئاتهم حسنات فضلا منه وكرما، ويقول تعالى : ﴿ ... فَمَنَ عَفَا وَأَصَلَحَ فَأَجَرُهُ مَ عَلَى ٱللّهِ أَلا تَجُبُونَ أَن يَغْفِرَ ٱللّهُ لَكُمْ أَ... ﴾ (الشورى - ٤٠) ويقول في سورة (النور - ٢٢): ﴿ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُواْ أَلَا تَجُبُونَ أَن يَغْفِرَ ٱللّهُ لَكُمْ أَ... ﴾

ومن مأثور دعاء رسول اللَّه ﷺ: اللَّهم إنك عفوّ كريم تحب العفو فاعف عنا.. ، وكان يعلمها للسيدة عائشة رضى اللَّه عنها عندما سألته بماذا تدعو في ليلة القدر ... ويقول ﷺ "ما ازداد عبد بعفو إلا عِزًا ".

ومن تجاوز عن سيئات الناس في الدنيا تجاوز اللَّه عن سيئاته يـوم القيامة.

#### <u>٣ – الإكلور:</u>

وهو صدق توجه النية إلى الله تعالى مع حسن إتقان العمل،

فيكون المؤمن علانيته كسره وسره كعلانيته ، لا ينافق ولا يكذب ولا يرائي..،

يقول تعالى في الحديث القدسي " الإخلاص سر من أسراري أودعته قلب من أحببت من عبادي"،.

وهو الباب الأكبر والأعظم للخيرات كلها حتى وإن قلّ العمل..، وهو ثمرة اليقين باللَّه تعالى .. ، وهو ميزان الأعمال يوم القيامة فعلى قدر الإخلاص يكون الثواب بإذن اللَّه.

يقول تعالى فى سورة (النساء-١٤٦): ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصَلَحُواْ وَٱعْتَصَمُواْ بِٱللَّهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ... ﴾ ويقول فى سورة (الزمر-٣): ﴿ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ... ﴾

ولا يكون الإخلاص إلا إذا حجبت الناس عن عينك ولم تر إلا الله.. وقد قيل إن الإخلاص هو عدم رؤية الإخلاص ، أى أن المخلص في الحقيقة لا يرى نفسه مخلصا بل هو دائم الاتهام لنفسه ، ودرجات الإخلاص لا نهاية لها .. وأمراضه وعلله كثيرة .. ، والشرك الأصغر هو عدم الإخلاص الكامل.. ويحذرنا في فيقول "اتقوا الشرك الأصغر" ويقول "إن الشرك ليسرى إلى القلب مثل دبيب النملة السوداء في الليلة الظلماء على الصخرة الصماء" ..

#### ٤ — الصدق :

وهوضد الكذب كما تعلم .. وهوصدق في النية .. وصدق في الأقوال البر يهدى إلى البر .. وإن البر يهدى إلى الجنة .. ولا يزال الرجل يصدق ويتحرّى الصدق حتى يكتب عند اللَّه صدّيقا".

وقوله ﷺ"يتحرى الصدق هو غير يقول الصدق.. فالقول باللسان.. أما التحرى فيكون في كل شئ من النية إلى الفعل..، فالصدق من الإخلاص... وقد أشرنا إليه عند كلامنا عن الكذب..

# ه – الكب في اللَّه:

وهو ضد الحسد والحقد والغيبة والنميمة .. فلا تجتمع مع الحب في الله في قلب مؤمن .. فالمحب حريص على من يحبه حاضرا غائبا ، وفضل هذه الصفة لا يوصف .. وقد جعل الله تعالى حب العبد له أعلى درجة في العبادة فقال تعالى في سورة (المائدة – ٥٤): ﴿... بِقَوْمِ مُحُبُّهُمْ وَحُبُّونَهُ وَ العبادة فقال يعلى في سورة (البقرة – ١٦٥): ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُّ حُبًا لِلّهِ وَقال يصف المؤمنين في سورة (البقرة – ١٦٥): ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُّ حُبًا لِلّهِ فَي سورة (الحشر – ٩): ﴿ ... حُبُبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ ... ﴿ فحب اللّه ورسوله فرض وحب آل بيته وصحابته فرض .. وحب المؤمن فرض ..

واعلم أن القلب الملئ بالحب هو قلب ودود .. رحيم .. رقيق .. عفو .. كريم يجبر خواطر المنكسرين .. ويعفو عن المخطئين .. ويتجاوز عن المسيئين .. وقد سبق القول بأن القلوب المحبة تسقى بعضها بعضا .. ومن أحب مؤمنا أظلهما اللَّه تعالى تحت ظله يوم القيامة .. ، ودعاء المؤمن لأخيه بظهر الغيب مستجاب ويقول الملك ولك مثل ذلك.

ومن أحب اللَّه ورسوله فقد نال الدرجات العليا ، واستأنس بحب رسول اللَّه ﷺ.. واستنار بنور قلبه الأقدس ..، والمرء مع من أحب يوم القيامة ومن أحب لقاء اللَّه أحب اللَّه لقاءه .. وكشف له أسراره .. وتولاه بعنايته ..

# ٦ - الفتوة :

وهى أخذ النفس بالعزم والقوة فى الطاعات .. وسرعة النجدة لمن استجار بك فى اللَّه.. يقول تعالىفى سورة (الكهف-١٣): ﴿ ... أَلِبُّهُمْ فِتْيَةٌ ءَامَنُواْ بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَنَهُمْ هُدًى ﴿ ... فِتْيَةٌ ءَامَنُواْ بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَنَهُمْ هُدًى ﴿ ... فَقَالَ

ويقول في سورة (مريم - ١٢): ﴿ يَنيَحْيَىٰ خُذِ ٱلۡكِتَبَ بِقُوَّةٍ ۗ...﴾

ويقول لسيدنا موسى عن الألواح: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ مِنَ الْأَلُواحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ فَخُذُهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ كُلِّ شَيْءٍ فَخُذُهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا \*... ﴾ (الأعراف-١٤٥)

فالفتوة كما هـو واضح هـى شدة الهمة وقـوة العزم التـى ترهـب الشيطان ..، مع ترقُّبِ النفس لكل نداء وكل عمل في سبيل اللَّه..

# ٧ – كَفِظ الأمانة والعلام :

وهو ضد الخيانة والغدر .. يقول تعالى فى سورة (الإسراء-٣٤): ﴿... وَأُوفُواْ بِٱلْعَهْدِ لَمْ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْعُولاً ﴿ فَي سورة ﴿... وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُواْ مَن ﴿ (البقرة -١٧٧) ويقول فى سورة ﴿النحل -٩١): ﴿ وَأُوفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنهَدتُّمْ... ﴾

وأول عهد أخذ عليك كان يوم " ألست بربكم " حيث يقول تعالى في سورة الأعراف : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمۡ ذُرِّيَّهُمۡ وَأَشۡهَدَهُمۡ عَلَىٰ أَنفُسِمِمۡ أَلَسۡتُ بِرَبِّكُمۡ فَالُواْ بَلَىٰ شَهِدۡنَاۤ أَن تَقُولُواْ

يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَاذَا غَافِلِينَ ﴿ فَى عالم الأرواح قبل حضورك إلى الدنيا ، فأنت مطالب به ومسئول عنه يوم القيامة ، ثم إنك مسئول عن كل عهد في طاعة اللَّه يؤخذ عليك ، ولقد عاهد وحماعة .. على أمور كثيرة اختلفت من موقف لموقف ومن جماعة إلى جماعة .. فعاهدهم على الجهاد ونصرة دين اللَّه..، وعاهدهم على الإيمان وترك المنكرات، وعاهدهم على الصدق، وعاهدهم الا يسألوا الناس شيئا ..

والأمانة هي كل ما ائتمنت عليه من سر أو وديعة أو مال .. وأول أمانة عندك هي نفسك وإصلاحها .. وجسدك وقيامك عليه ..، وإيمانك هو أمانة عندك .. وإسلامك كذلك .. وأنت مسئول أن تقوم في كل أمانة بما أوجب الله تعالى فيها.

#### <u> ۸ — اعدل والإكسان :</u>

العدل هو إيتاء كل ذى حق حقه .. وضده الظلم .. والإحسان هو الفضل والزيادة .. يقول تعالى فى سورة النحل: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْمُنكِرِ وَالْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَى وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْمِنْ وَإِلْمِنْ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْمِنْ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْمِنْ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْمِنْ عَنْ ٱلْمُحْسِنِينَ وَإِذَا قُلْتُمْ فَٱعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ أَسَى ويقول جل شانه فى سورة (التوبة-١٢٠): ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ اللَّهُ فَعْ عَنْهُمْ اللَّهُ عَنْهُمْ وَاصَفَحَ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ هَا وَلَوْ المائدة المائدة اللَّهُ لَا يُضِيعُ عَنْهُمْ وَاصَفَحَ إِنَّ ٱللَّهُ تَكُبِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ هَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَاصَفَحَ أَإِنَّ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَاصَفَحَ أَإِنَّ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَاصَفَحَ أَإِنَّ ٱللَّهُ تَكُبِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ هَا وَالْمَحْسِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَاصَفَحَ أَإِنَّ ٱللَّهُ تَكِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ هَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَاصَفَحَ أَإِنَّ ٱللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَاصَفَحَ أَإِنَّ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَاصَفَعَ أَإِنَّ ٱللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّه

فالعدل إذا في القول وفي العمل .. والإحسان يكون في كل شئ كذلك.

#### <u>۹ – اشکر :</u>

وهو بمعناه العام الاعتراف بالمنة والفضل لصاحب الفضل..

وهو مقام عال فالشكر هو للَّه تعالى على كل نعمة أنعمها عليك وهى لا تعد ولا تحصى، وأعظمها نعمة الإيمان، ثم الشكر لكل من أجرى لك النعمة على يديه..

ويقول الله يشكر الله تعالى من لم يشكر من أجرى له النعمة على يديه ، فالإسلام دين أدب وأخلاق ، وليس معنى أنك ترى النعم كلها من الله تعالى وهو الحق ألا تشكر من جعله الله لك سببا فى وصول النعمة إليك ، فهو من جند الله المسخرين بالنعمة إليك فافهم.

ويقول تعالى: ﴿.... ٱعْمَلُوۤاْ ءَالَ دَاوُردَ شُكُرًا ۚ وَقَلِيلٌ مِّنَ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الخاص هو ألا ترى بلاء من اللَّه أبدا .. بل كله خير وكله نعمة لك إما في الدنيا وإما في الآخرة وهو صِنوٌ للرضا . لذلك قل أهل الشكر .. واللَّه أعلم.

#### <u>۱۰ | اصبر :</u>

وضده الجزع .. ولا يكون إلا على المكروه .. والاحتساب عند اللّه تعالى.. والصبر على العبادات والطاعات والصبر عن الشهوات.. كل ذلك أنواع من الصبر .. وجزاء الصبر عظيم عند اللّه تعالى .. يقول جل شأنه في سورة الزمر : ﴿ ... إِنَّمَا يُوَقَى ٱلصَّبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ۞ ﴾ ويقول في سورة البقرة :﴿ ... وَبَشِّرِ ٱلصَّبِرِينَ

# ١١- التوكل على الله :

وهو دوام النظر والالتجاء إليه لأنه مسبب الأسباب ومسخّر النتائح، يقول تعالى (الطلاق-٣): ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ رَ ۚ إِنَّ ٱللّهَ بَلِغُ أُمْرِهِ ـ أَ ... ﴾

وأى شئ أعظم من أن يكون اللَّه تعالى هو حسب المتوكل عليه. وصدقُ التوكل إنما يكون بتمام الأخذ بالأسباب مع الاعتماد والنظر على رب الأسباب، قال والنظر على رب الأسباب، قال والنظر على دون رباط) أعقلها ثم توكل..أى خذ بالأسباب ثم توكل على اللَّه.. فالنتائح بيده هو لا بالأسباب.

# 

وهو رقة القلب ورفضه للدنايا . والحياء من اللَّه هو الأصل فلا يراك منكرا لنعمة ولا مقبلا على ذنب .. ولا طامعا فيما لا تستحقه ..

والحياء شعبة من الإيمان كما يقول عَلَيْ .. والحياء لا ياتي إلاً بالخير حتى وإن كان الحياء من الناس. فإنه يدفع إلى معالى الأمور وينهى عن الفحش.

-يقول اللَّه تعالى (القصص-٢٥) : ﴿ فَجَآءَتَهُ إِحْدَنْهُمَا تَمْشِى عَلَى ٱسۡتِحۡيَآءؚ ....﴾

## 18- الكوف والركاء:

الخوف من اللَّه تعالى وعدم الاستهانة بعذابه ووعيده .. والرجاء في رحمته وفضله الذي وعد بهما عباده الطائعين..

فالمؤمن دائما أبدا بين هاتين الحالتين فهو لا يأمن مكر اللّه تعالى وبطشه وغضبه لانتهاك محارمه وعصيانه .. ولا يبأس أبدا من رحمته جل شأنه التي وسعت كل شئ .. فإن غلبت عليه المعاصى فليرجح جانب الخوف من اللّه تعالى ويستحضر هيبته وجبروته حتى يقلع عنها .. فإن غلبت عليه الطاعة فليرجح جانب الرجاء في رحمته وفضله حتى يزيد من طاعته ، ولكنه لا يبأس أبدا ولا يقنط من رحمته تعالى يقول تعالى في سورة الزمر: ﴿ قُلْ يَعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ اللّهُ مَا لَا اللّهُ اللّهُ أَلِنَ ٱللّهُ يَعْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنّهُ مُ هُو ٱللّهُ أَلِنَ ٱللّهُ يَعْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنّهُ مُ هُو ٱللّهُ أَلِنَ ٱللّهُ يَعْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنّهُ مُو الْغَفُورُ ٱلرّحِيمُ عَلَىٰ اللّهَ اللّهِ اللّهِ أَلِنَ ٱللّهُ يَعْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنّهُ مُو اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الل

ويقول فى سورة الحجر: ﴿ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ ۚ إِلَّا النَّالَةُ وَنَ اللهِ الْحَجْرِ الْمُ اللهِ الْمُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

\* \* \*

هذه هي بعض الصفات الحميدة في النفس والتي يطالبنا ديننا الحنيف بالاتصاف بها .. ، وكما تلاحظ أن الصفات الذميمة تكاد تكون كلها من أصل واحد وهو حب الدنيا وشهواتها .. فكذلك تجد أن الصفات المحمودة تكاد تكون كلها من أصل واحد وهو حب الآخرة وقصد وجه الله تعالى . ، ذلك أن الإيمان في الحقيقة كلٌ لا يتجزأ.. بمعنى أن الصفات الحميدة تنبت صفات حميدة .. فالكريم تجده رحيما.. محسنا.. صادقا.. عادلا أمينا .. والفاسق تجده .. جلفا .. بخيلا .. مسرفا أو شحيحا.. غادرا ..

فالإيمان أو الفسوق هما الأصل في القلب ومنهما تنبت هذه الصفات .. ، نعم قد تقوى صفة عن صفة .. وقد تضعف صفة فلا تكاد تظهر .. ولكنها موجودة في قلبه طالما كان الإيمان موجودا بقلبه..،

وسبق القول بأن الإيمان يزيد وينقص ، أى تقوى صفاته أو تضعف.. لسبب عارض فى النفس ، فقد يضطر المؤمن لكذب مثلا لضعف عارض فى إيمانه ساعتئذ. ولكن فرق بين كذب الفاسق وكذب المؤمن ... فالفاسق يستملح الكذب .. ويفرح بنجاته بكذبه وتصديق من كذب عليه له ، ولا يندم ولا يتوب ولا يشعر بالذنب أصلا ، ولكن المؤمن اذا أضطر للكذب فهو فى ضيق وهم وألم وندم ، لا يستملحه ولا يفرح به... وهذا أمر فى القلوب .. ألا ترى إلى قوله ولا يزنى حين يزنى وهو مؤمن ، وإن الزانى لا يزنى حين يزنى وهو مؤمن. فهذا يدل على أن صفة الإيمان تنزع منه فى هذه اللحظات، فلا يكاد يبصر أو يعى .. فإذا عاد الإيمان إليه بعد ذلك عاد بالندم والحسرة عليه...

والسؤال الآن هو ماذا يكون الأمر لو مات العبد وهو يرتكب معصية من هذه المعاصي!!!

يقول والعياذ بالله .. فإن العبد إذا ابتعد عن الإيمان لحظة يجب عليه الكبرى والعياذ بالله .. فإن العبد إذا ابتعد عن الإيمان لحظة يجب عليه أن يسارع إلى التوبة والندم خوفا من انتهاء أجله وهو على هذه المعصية، حتى وإن غلبته نفسه ولم تعزم على ترك الذنب لشهوتها إليه... فعليه أن يسوسها ويتوب إلى الله ويستغفره صادقا ، فما يدريه فربما يكون أجله أقرب إليه من معاودة اقتراف ذنبه فإن مات يموت تائبا.. والله أعلم ..

ولننظر معاً إلى بعض صفات المؤمنين في القرآن الكريم.

يقول تعالى فى سورة المؤمنون (١-١١): ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَ ٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُو ٱلَّذِينَ هُمْ لِينَ هُمْ لِلزَّكُوةِ فَعِلُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ مُعْرِضُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكُوةِ فَعِلُونَ ﴾ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ مُعْرِضُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكُوةِ فَعِلُونَ ﴾ وَٱلَّذِينَ هُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ حَفِظُونَ ﴿ إِلَّا عَلَىٰ أَزُواجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَالِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَواتٍ مَ ثُحَافِظُونَ هُمْ لِأَمْنَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَواتٍ مَ ثُحَافِظُونَ هُمْ لَوْلَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَواتٍ مَ ثُحَافِظُونَ هُمْ لِللَّهِمْ فَعَهْدِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَواتٍ مَ ثَعَلَىٰ صَلَواتٍ مَ خُعَلَىٰ صَلَواتٍ مَ خُعَلَىٰ صَلَواتٍ مَ خُعَافِطُونَ هُمْ أَلُوارِثُونَ ﴾ أَلُوارِثُونَ ﴿ اللَّذِينَ مَرْتُونَ اللَّذِينَ اللَّهِمْ وَعَلَىٰ صَلَواتٍ مَ عَلَىٰ صَلَواتٍ مَعْمَ فِيهَا خَلِكُ فَلُولَكُونَ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهِمْ وَعَلَىٰ صَلَواتٍ مَ مُعَلَىٰ صَلَواتٍ مَعْمَ فَيها خَلِيكُ هُمُ ٱلْوَارِثُونَ ﴾ اللّذِينَ عَلَىٰ مَلُولَةُ ولَى اللَّهِمْ وَعَلَىٰ مَلُولُونَ هُمْ أَلُوارِثُونَ ﴾ وَاللّذِينَ عَلَىٰ مَلَولَونَ هُمْ اللَّهُونَ هُمْ اللَّهُ عَلَىٰ مَلَولَهُ مَنْ اللَّهُ اللّذِينَ عَلَىٰ مَلَولَهُ اللَّهُ مَلَكُتُ الْمُعْمَالَونَ هُمْ اللَّهُ مُعَلَىٰ مَلَولَالِكُونَ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ مَلَولَونَ اللَّهُ اللّذِينَ عَلَىٰ مَلُولُونَ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَل

ويقول تعالى فى سورة الفرقان: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴿ وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ شُجَّدًا وَقِيَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ شُجَّدًا وَقِيَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ شُجَّدًا وَقِيَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لَرَبِّهِمْ شُجَّدًا وَقِيَامًا ﴿ وَلَيْنَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

سَاءَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَها إِلَها عَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُضَعَفْ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيَعَةِ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُضَعَفْ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيَعَةِ وَخَمَّلًا لَه فِيهِ مُهَانًا ﴾ إلَّا مَن تَابَ وَءَامَرَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا فَأَوْلَتَهِمْ حَسَنَتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ فَأَوْلَتَهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّاتِهِمْ حَسَنَتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ فَمُن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَإِنَّهُ مِتَابًا ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ فَمُن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَإِنَّهُ مِ يَتُوبُ إِلَى ٱللّهِ مَتَابًا ﴾ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ اللَّهُ مَن اللهِ مَنْوا عِلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴾ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ وَإِذَا مَرُواْ بِٱللَّغُو مَرُواْ حَرَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا مَن أَزُو حِنَا وَذُرِيَّتِنَا فُرَةً أَعْبُن وَ وَٱلَّذِينَ لَاللَّهُ وَمُ وَلَا عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴾ وَٱلَّذِينَ لَا مَن وَالَّذِينَ وَلَوْلَ مَنْ اللَّهُ وَمَن تَابً هُمْ لَنَ مِنَ أَزُو حِنَا وَذُرِيَّتِنَا فُرَةً أَعْبُن وَالَّذِينَ وَلَا مَنْ وَلَا مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللهُ عَلَيْهُ الْقَيْمِنَ فَي اللّهُ وَلَا مَلْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا مَنْ اللّهُ وَلَا مَا اللّهُ وَلَا مَنَالًا عَالَمُ اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ال

ويقول تعالى فى سورة البقرة : ﴿ ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَاكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ وَٱلْمَنْ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ وَٱلْمَلَيْكِ وَٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِهِ وَٱلْمَوفُونَ وَاللَّهُ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالَالَ عَلَالَالْمُ وَالْمَالَ وَالْمَالَالُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالَّالَ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِولَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنُومِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُو

وَٱلصَّـٰبِرِينَ فِي ٱلۡبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَحِينَ ٱلۡبَأْسِ ۗ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا ۗ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلۡمُتَّقُونَ ﴿ صَدَى الله العظيم.

فانظر رحمك الله إلى هذه الصفات الجامعة لكل أبواب الخير والسعادة في الدنيا والآخرة .. وادع الله تعالى أن يعلمنا إياها وأن يجعلنا من عباده الصادقين..

وسوف نتعرض في الباب التالي لبعض الآداب التي يجب أن تأدب بها نفس المؤمن زيادة عما ذكر في هذا الباب بإذن الله تعال .

## · ما كياة:

يقول الله تعالى: ﴿... إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ كَجَسُّ... ﴾ (التوبة-٢٨)

ونجاسة المشرك هي نجاسة معنوية وليست مادية .. فلو اغتسل فإن نجاسته لا تزول بالاغتسال .. فإذا آمن بالله فقد تطهر وزالت نجاسته.. ذلك أن نجاسة الكافر هي غفلته وعمي بصيرته عن الله تعالى.. فهي نجاسة قلبه وبعده عن ذكر الله وعدم الإيمان به جل شأنه.

وعلى النقيض فإن المؤمن طاهر حيا وميتا كما يقول الله .. ولكن الله تعالى يأمرنا بالاغتسال من الجنابة وما شابهها يقول جل شأنه: ﴿ ... وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَٱطَّهَرُواْ مَن المائدة -٦)

فالجنابة وما شابهها تجعل المؤمن غير طاهر مؤقتا .. ويتطهر بالاغتسال .. ويقال إن من حِكَم الاغتسال أن أعضاء الإنسان تعمها الشهوة ويغفل قلبه عادة عن ذكر الله تعالى وهو في حالات المباشرة.. وهذه الغفلة اللحظية تجعل الملائكة والحفظة تبتعد عنه وتنفر منه .. ولا تعود إليه إلا بعد الامتثال لأمر الله تعالى بالاغتسال عقب الجنابة أو

الاحتلام.. حتى وإن عاد قلبه لذكر الله عقبهما فإن الالتزام بحكم الشرع فرض عليه وطاعة واجبة .. فليس هناك أى ذريعة ولا عذر لعدم تنفيذ أوامر الشرع.

فإن سال سائل بأن اللذة المذكورة قد تكون في اليقظة ولكنها قد لا تكون خلال الاحتلام وأنت نائم ، قلت له أنت لا تدرى ما يعترى جسدك ولا نفسك من حالات خلال انفصال هذا الماء عنك ودفعه خارج جسمك وانشغال القلب بأوامره للأعضاء المختصة به لطرده، والله الأعلم بعبيده ظاهرا أو باطنا.

فإن قال قائل فإن الحائض والنفساء لا يعم جسدها شهوة أو غفلة عن الله، ورغم هذا يلزم الاغتسال للعودة إلى الصلاة وخلافها .. قلنا له: هذا صحيح، ولكننا لا نعلم من أسرار الله تعالى إلا أقل القليل .. وما أراده الله لمن اختاره الله للمعرفة ، فالأوامر كلها للطاعة وليست للنقاش.. فنحن نأتمر وننفذ ، والحكم والأسرار عند الله تعالى ...

وقد ظللت الأعوام الطويلة لا أفهم حكمة لقول رسول الله النفرانك" إذا خرج من الخلاء .. فالرسول الله يسال الله المغفرة .. فأى مناسبة بين الفعل والدعاء. حتى علمت باجتهاد أحد المجتهدين بأن دخول الخلاء يخلّص الجسم من فضلات ضارة .. ولو حبست فيه لأضرت به الضرر البالغ .. ، فنحن نعلم أن البول والغائط إذا حُبسا في جسم الإنسان فإن مصيره إلى الموت المحتم لما فيهما من سموم تودى بالحياة ..، فالذي يدخل الخلاء ويتخلص منها ويخف جسده من هذه الأقذار يشعر بالراحة الجسدية والنشاط في أعضائه... وتبقى عليه ذنوبه ومعاصيه .. وهي ثقيلة على القلب والروح تماما كفضلات الإنسان وأثرها على جسده..، بل وأشد وأخطر .. فإن الذنوب تورث الفسوق.. والفسوق يؤدى إلى النار وخسران المرء آخرته ..، فالدعاء بطلب المغفرة من الله

تعالى عقب الخروج من الخلاء مناسب تماما وفيه منتهى الحكمة.. فأنت تدعو الله كما خلّصك من أثقالك المادية وطهّر جسدك من الخبث أن يغفر لك ويطهر قلبك وروحك من الذنوب المهلكة للقلب والروح..، هذا رأى بعض المجتهدين على قدر ما يَسَّرَ الله له الفهم .. والله تعالى أعلم بالسر.. فربما كان للحائض والنفساء أسباب أخرى تستدعى الاغتسال وكلنا نعلم أن المرأة في هذه الفترات تكون متغيرة المزاج، والله أعلم بمراده وما علينا إلا الامتثال..

ومقصود الكلام هو أن غفلة المؤمن عن الله تعالى بأية صورة من صور الذنوب أو بصفة من صفات النفس الذميمة تمثل نوعاً من الغفلة عن الله بدرجات متفاوتة فليس ذنب كذنب ولا غفلة كغفلة ..، ولذلك يقول بعض المفسرين في شرح قوله تعالى في سورة الواقعة: ﴿ لَّا يَمَسُّهُ أَ إِلَّا اللَّهُ مُرُونَ ﴿ لا يَمَسُّهُ اللَّهُ اللّهُ ال

إن المقصود هو أن كتاب الله تعالى وأسرار هدايته لا يلمسها ولا يفهمها ولا يقربها إلا المطهرون نفساً وروحا وقلبا ، وذلك بطهارة الإيمان والصفات الإيمانية في القلب ... فالذين طهرت قلوبهم وتطهرت نفوسهم هم الذين يتلقون هذه المعاني السامية من كتاب الله تعالى خلال سبحات أرواحهم في عالم الملكوت ..، ذلك أن العين التي تنظر إلى الحرام وتهتك الأعراض لا يمكن أن تكون هي العين التي تنظر بنور الله ، ولا يمكن أن يكون صاحبها هو البصير الذي ذكره الله تعالى في كتابه..، والقلب الحريص على شهوة النساء أو المال ومشغول بها لا يمكن أن يكون هو القلب المشغول بربه وآخرته وذكر الله وعبادته، فأني له أن يلتقط المعاني السامية والدرر الإلاهية.

وإن كان رسول اللّه ﷺ يقول " الوضوء سلاح المؤمن " ويحضنا

على دوام الوضوء ما استطاع المؤمن ذلك .. فإنما يعلمنا و دوام طهارة الظاهر حتى ننتقل بها إلى دوام طهارة الباطن .. فدوام الوضوء يجعلك بالضرورة تلتفت إلى طهارة نفسك بمراقبتك لله تعالى ..، ووضوء القلب هو الاستغفار ..، وصلاة القلب هى الذكر .، وزكاة القلب هى التفكر فى الله تعالى وملكوته ، وصيامه هو الصيام عما سوى الله تعالى..، وحَجه هو النظر الدائم إلى وجهه الكريم فافهم.

وقوله تعالى: ﴿ وَذَرُواْ ظَهِرَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ أَ ... ﴾ (الأنعام-١٢٠) يدل على أن للإثم ظاهرا وباطنا ، ويدل على أن هناك آثاماً ظاهرة .. وآثاماً باطنة. ، يقول تعالى: ﴿ وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَدَةَ ۚ وَمَن يَكُتُمُهَا فَإِنَّهُ وَآثَاماً باطنة. ، يقول تعالى: ﴿ وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَدَةَ ۚ وَمَن يَكُتُمُهَا فَإِنَّهُ وَآثِمُ قَلْبُهُ وَ ﴾ (البقرة - ٢٨٣)..، فالقلب قد يأثم دون فعل ولا عمل ..، فإن كتمان الشهادة ليس بفعل ظاهر ..، بل هو سكوت عن فعل، وإن كان في الحقيقة هو عمل من أعمال القلب لمعرفته بالحق وكتمانه إياه.

فالقلب يأثم إذا انعقد فيه الإثم الباطني دون عمل بالجوارح ..

كذلك النية من أعمال القلب .. وهي باطن الفعل.. فإني إن فعلت فعلا ظاهره الطاعة كالإحسان إلى شخص ما.. فهذا عمل صالح.. ولكن إذا انعقدت نيتي على أن هذا الفعل إنما قصدته لأنال به غرضا سيئا في نفسي .. فهذا باطن الإثم والله اعلم ..

ويقول ﷺ أن الناس يحشرون يوم القيامة على نياتهم فافهم.

والحقد والحسد والعجب والكبر والرياء والنفاق كلها من أعمال القلب والآثام الباطنية.

-وخلاصة القول أن المؤمن يجب أن يكون حريصا على طهارة قلبه أشدّ وأحرص من طهارة جسده..

\* \* \*

# موكز الباب الساكس

فإذا أردنا أن نلخص لك ما تم عرضه في هذا الباب نقول:

- أخلاق النفس قابلة للتغيير والتأديب.
- عموم الخلق قد يكونون في مرتبة النفس الأمارة بالسوء...
   وعموم المسلمين قد يكونون في مرتبة النفس اللوامة .
- الارتقاء بالنفس إنما يكون بمخالفة الشهوات ومخالفة العادات والاهتمام بالعبادات.
  - لا ميزان للنفس إلا ميزان شرع اللَّه ولا تنفعها أعراف ولا تقاليد.
- الصفات الذميمة في النفس أخطرها: الإسراف والكبر والعجب والنفاق والغدر والخداع والكذب والغرور والحسد والتبذير والشح والغيبة والنميمة وحب الجاه والجدل والمكابرة والظلم ..
  - الصفات المحمودة في النفس أهمها:

١ - الكرم
 ٢ - الحلم والعفو
 ٣ - الإخلاص
 ٥ - الحب في اللَّه
 ٢ - حفظ العهد والأمانة
 ٨ - والعدل والإحسان
 ٩ - الشكر
 ١٠ - الحباء
 ١١ - الحول على اللَّه والرجاء فيه.

- نجاسة الكافر معنوية .. وطهارة المؤمن لا تكتمل إلا بكمال نفسه وقلبه.
  - المؤمن يتجنب ظاهر الإثم وباطنه.

اللَّهم اهدنا لأحسن الأخلاق لا يهدى لأحسنها إلا أنت.. واصرف عنا سيئها لا يصرف عنا سيئها إلا أنت.. وتب علينا اللَّهم توبتك النصوح التي أنت التائب فيها على عبادك وطهّر اللَّهم ما نصنع وزكً ما نعمل واجعل كل واحد منا في عالمك كتابا مسطورا بالهدى والنور.. وصلَّ وسلم وبارك على عبدك وحبيبك سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين وعلى عبادك الصالحين ونحن معهم أجمعين ما ذكرك الذاكرون وغفل عن ذكرك الغافلون.





T18\_\_\_\_





يقول اللَّه تعالى لرسوله اللَّه عالى خُلُقٍ في سورة القلم ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمِ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمِ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ

ويقول ﷺ " أدبني ربي فأحسن تأديبي " ،

وتقول السيدة عائشة رضى الله عنها عندما سئلت عن خلق رسول الله على "كان خلقه القرآن " ..

فالمؤمن الأول .. والإنسان الكامل هو سيدنا رسول اللّه هُ.، فخلق رسول اللّه ، وأدب رسول اللّه ، هو المرجع والميزان لكل مؤمن يرجو وجه اللّه ويقصد بابه ..

فالنواهي لا مساومة فيها ولا تهاون .. ، أما الاقتداء بسنة رسول الله في فهو على قدر سعة روحك وقوة إيمانك ، وكذلك يكون إيمانك على قدر اتباعك للأوامر والنواهي الإلاهية والسنة النبوية المطهرة ..

فامتثالث لظاهر العبادات ينتهى بك إلى الإسلام ..، وامتثالث للأوامر القلبية ينتهى بك إلى الإيمان .. ، فأنت على قدر ما تأخذ من

كذلك يكون حظك من النبوة بمقدار صفات نفسك الحميدة وتأدبك بأدب رسول اللَّه الله في فيك وفي روحك ... ، وصدق اللَّه تعالى حيث يقول في سورة (الحجرات-٧): ﴿ وَٱعۡلَمُوۤاْ أَنَّ فِيكُمۡ رَسُولَ ٱللَّهِ ۚ .. ﴾ ، فهو فيكم بنوره وهديه وخلقه وأدبه وإيمانه إلى يوم الدين ... فهو الروح الأعظم والنفس الأقدس ونور هدى رب العالمين الذين يمد جميع المؤمنين بأنوار الهداية ،

فنور محمد هو الذي استمدت منه الأنبياء من قبله والمؤمنون من بعده.، لذلك فهو إمام الأنبياء والمرسلين وقائد الغر المحجلين ولذلك فقد حُقَّتْ له الشفاعة الكبرى يوم القيامة .. ، وهو صاحب لواء الحمد ... وأول من تنشق عنه الأرض يوم البعث والنشور ..

وخلاصة القول هو أن آداب النبوة وأخلاقها هو ما أنت مطالب بالتشبه والتأسى بها .. والتخلق بأخلاق رسول اللَّه ﷺ..، وعلى قدر ما تتصف وتتخلق به على قدر ما يكون مكسبك من نور الهداية .. ،

ودع عنك قوما اهتموا بالمظاهر وتشدقوا بالألفاظ ووقفوا عند القشور.. وتنطّعوا بسوء فهمهم لما علموه هالك عن هالك دون تمحيص وتدبر فأوردهم موارد الجهل والتعصب ولاحول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وانظر بعين هدايتك إلى تشهدك في الصلاة .. أليست الصلاة مناجاة بينك وبين ربك وعبادة خالصة للَّه تعالى وكلما جلست فيها تقول "السلام عليك أيها النبي ورحمة اللَّه وبركاته.. السلام علينا وعلى عباد اللَّه الصالحين .. أشهد ألا إله إلا اللَّه وحده لا شريك له وأشهد أن محمدا عبده ونبيه ورسوله" تقول هذا في كل جلسة في صلاة الفرض والنفل بلا استثناء .. فلابد لك من السلام على رسول اللَّه عليك عظيم في هذا الأمر جلاه العارفون وجهله الجاهلون. صلى اللَّه عليك وسلم يا سيدى يا رسول اللَّه كما تحب وترضى وحتى ترضى عنا في كل وقت وحين ..

واعلم أن الأدب هو ثمرة الإيمان والخلق في النفس.. كما أن التقوى هي ثمرة معرفة اللَّه تعالى.. والورع هو ثمرة التقوى..

 فانظر إلى أدب الصدّيق العالى .. فرغم أن الأمر كان له من رسول الله بإمامة الناس .. إلا أن الأدب مع رسول الله منع أبا بكر من الامتثال لهذا الأمر .. ومن هنا أخذ بعض العلماء المسلمين حكمهم بأن من أدب المسلم أن يقول : اللهم صلَّ على سيدنا محمد .. ولا يقول على محمد .. وان كان رسول الله على قد قال قولوا اللهم صلِّ على محمد.. فإنما ذلك تواضع منه على .. كما كان رسول الله يكره أن يقوم له أصحابه إذا قدم عليهم وهم جلوس .، ولكنه كان لا يمنعهم من القيام بعضهم لبعض ، بل كان يأمر أهل المدينة إذا دخل عليهم سعد بن معاذ بأن يقوموا احتراما له قائلا : قوموا لسيدكم ...

فتواضع رسول اللَّه ﷺ .. وأدب المسلمين معه شئ آخر... صحيح أن قوما قالوا إنَّ الاتباع هو الأفضل بلا زيادة ولا نقصان .. ولكن على العموم الرأيان أمامك فاختر ما يناسبك منهما ..

فالأدب باب عالٍ من أبواب الإيمان .. له حال وذوق لا يدرى بهما إلاَّ من وفّقه اللَّه تعالى إليه..

والقرآن الكريم.. وسنة رسول اللَّه ﷺقد أوضحا للمسلمين قولا وعملا أدب المؤمنين مع اللَّه تعالى ومع خلقه في كونه..

فالأدب مع اللَّه تعالى ليس له تعريف واحد ولا حدود محددة...

وهو على العموم الالتزام بكل ما أمر اللَّه تعالى والابتعاد عن كل ما نهي عنه ..،

وهو ألا يراك حيث نهاك .. وألا يفتقدك حيث أمرك...

وهو الإخلاص له تعالى والخوف منه والرجاء فيه...،

وهو الشكر له على نعمه وصدق التسليم له والتوكل عليه...

وهو مراعاة الله تعالى في كل مخلوق تتعامل معه ..

وهو الأدب مع كتابه وتدبره وتلاوته والإنصات إليه والذكر به...، وهو الأدب مع رسوله وحبه وحب آل بيته وصحابته والصالحين والأدب معهم جميعا ...

وهو حسن الاقتداء بسنة رسول اللَّه ١٤٠٠ وعملا وحالا.،

وهو حب عباد اللَّه .. ورحمتهم .. وحسن دعوتهم إلى الحق.. وصدق النصيحة لهم .. والتعاون معهم على البر والتقوى ..

فأنت ترى أن الأدب مع اللَّه تعالى هو عين الإسلام والإيمان...، وركناه الأساسيان هما تربية نفسك فيما بينها وبين اللَّه بالعروج بها إلى مقامات الصديقين. وتربيتها فيما بينها وبين الخلق بإعطاء كل ذى حق حقه.

وأوجز لك فيما يلي أهم هذه الحقوق والآداب:-

# • أَهُم الْكَقِيقِ اللَّهُ عَلَيْ الْمؤمنِ:

# <u>۱ - كقوق الوالكاين :</u>

وهى أعظم حقوق الخلق ، يقول تعالى: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلًا تَعْبُدُوۤا إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلۡوَ'لِدَيۡنِ إِحۡسَنَا ۚ إِمَّا يَبۡلُغَنَّ عِندَكَ ٱلۡكِبَرَ أَحَدُهُمَا تَعۡبُدُوۤا إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلۡوَ'لِدَيۡنِ إِحۡسَنَا ۚ إِمَّا يَبۡلُغَنَّ عِندَكَ ٱلۡكِبَرَ أَحَدُهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلاً كَرِيمًا أَوْ كِلاَهُمَا فَلاَ تَقُل هُمَا قَوْلاً كَرِيمًا وَقُل لَّهُمَا قَوْلاً كَرِيمًا فَقُل رَّبِ ٱرْحَمَٰهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴿ وَلَا تَنْهَرُهُمَا كَمَا لَا لَمُ مَعْبِرًا ﴿ وَلَا تَنْهُرَ هُمَا كَمَا كَمَا وَقُل رَّبِ ٱرْحَمَٰهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴿ وَلَا لِلْإِسراء - ٢٣: ٢٤).

ويقول ﷺ " ألا أنبئكم بأكبر الكبائر ، قالوا بلى يا رسول اللَّه، قال الإشراك باللَّه، وعقوق الوالدين ، ألا وقول الزور وشهادة الزور" متفق عليه، وجاء رجل إلى رسول اللَّه ﷺ يـستأذنه فـى الجهاد، فقال له ﷺ " أحى والداك ، قال نعم ، قال ففيهما فجاهد " متفق عليه ...

وجاء رجل إلى رسول الله "هل بقى على شئ من بر أبوى بعد موتهما أبرهما به ، قال نعم خصال اربع: الصلاة عليهما والاستغفار لهما، وإنفاذ عهدهما ، وإكرام صديقهما ، وصلة الرحم التى لا رحم لك إلا من قبلهما " متفق عليه، ويروى عبد الله بن عمرو قول رسول الله الله في رضا الوالد وسخط الله في سخط الوالد " رواه الترمذي ورواه الطبراني بلفظ " في رضا الوالدين ".

فأنت ترى أمر اللَّه تعالى ببر الوالدين فى كل أمر ليست فيه معصية للَّه تعالى ، وتوقيرهما وتعظيم شأنهما وإكرامهما بالقول والفعل، فلا يرفع عليهما صوتا ولا يؤثر عليهما أحداً ، ويرفع الأذى عنهما بنفس طيبة

وخاطر طيب والاستغفار لهما قبل وبعد الموت والترحم عليهما، وإكرام صديقهما، وصلة الرحم التي من قبلهما..،

واعلم أن كل شئ من المعاصى قد يؤخر اللَّه عقوبته إلى الآخرة إلا عقوق الوالدين فإن اللَّه تعالى يعجل عقوبته في الدنيا ثم في الآخرة..

ويحكى أن صحابيا يدعى علقمة حضرته الوفاة فى زمن النبى على فتقل لسانه عن ذكر الشهادة وهو على فراش الموت ، فابلغوا بذلك رسول الله على فقال هل أحد من والديه حَى قالوا: له أم عجوزيا رسول الله ، فأمر بإحضارها فلما جاءت سألها رسول الله على عن ولدها وحاله فقالت هو والله كثير الصيام كثير القيام ..، قال فما تنكرين منه.. قالت ما أنكر منه شيئا غير أنه كان يؤثر زوجته على .. ، فسكت رسول الله على ثم أمر أصحابه أن يجمعوا له حطبا كثيرا ... فقالت العجوز وما تفعل به يا رسول الله . قال أحرق فيه علقمة ، فإن نار الدنيا أهون من نار الآخرة .. ، فجزعت العجوز رحمة بابنها وقالت أشهدك يا رسول الله أنى قد عفوت عنه .. فلما رجع أصحابه إليه سمعوه من خارج الدار ينطق بالشهادة بصوت جهورى.

وكلما تقدم السن بالوالدين كلما صارا أكثر حساسية وإرهافا في شعورهما واحتياجا إلى مزيد من العطف والرعاية .

#### ٢- كَقِوقِ إِلْأُولِاكِ :

حقوق أولادك تبدأ عندك منذ اختيار أمهم ..، فاختيار الأم الصالحة المسلمة واجب عليك لتحسن تربيتهم وتتقى اللَّه فيهم ، ويلى ذلك حسن اختيار الأسماء الطيبة لهم .. وحسن رعايتهم وهم أطفال بتأديبهم بأدب الإسلام وتعليمهم العلم الديني الضروري للمسلم ، ورزقهم

بالمعروف من مكسبك الحلال وأن تجنبهم أكل الحرام ..، ولا تسرف في الإنفاق ولا تقتر عليهم وتسّوى بينهم في العطية ،

يقول ﷺ " انتقوا لنطفكم فإن العرق دسّاس "،

ويقول " فأظفر بذات الدين تربت يداك "،

ويقول " علَّموا أولادكم الصلاة لسبع واضربوهم عليها لعَشْر وفرقوا بينهم في المضاجع "

ويقول " علموا أولادكم الرماية والسباحة وركوب الخيل " .

والمقصود باختصار هو تربية أجسادهم تربية دينية صحيحة ، وتربية نفوسهم تربية إسلامية صحيحة ، فهذه مسئولية الوالد والله تعالى يقول في سورة (التحريم-٦) : ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوَاْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْليكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ .. ﴾

# ٣- كَقُوقَ الْجُكُوةِ وَالْجُكُواتِ وَالْأَقَارِبِ:

هولاء هم أولى الناس بالبر بعد الوالدين يقول الله " بر أمك وأباك.. وأختك وأخاك ثم أدناك أدناك " فالأكبر منك سناً لهم منك مثل برّك بوالدك والأصغر منك لهم برّك بولدك .، وهؤلاء هم أولى الأقارب بصلة الرحم .. تعاونهم إذا احتاجوا .. وتساعدهم إذا عجزوا ..،

يقول تعالى فى سورة محمد: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تَوَلَّيْتُمْ أَن تَوَلَّيْتُمْ أَن تَعَالَى فَى سورة محمد: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمُ أَللَّهُ تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴿ أُولَتِبِكَ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمَ عَلَا عَلَهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّه

ويقول تعالى في الحديث القدسي للرحم " فبعزتي وجلالي

لأصلنَّ من وصلك ولأقطعن من قطعك "..

واعلم أنك ملزمٌ بنفقة من ترث منهم بعد وفاتهم .. ، ويجوز دفع الزكاةِ إلى الأهل الذين لا تلزمك نفقتهم ..

يقول تعالى (النساء-١): ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِـ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ ﴾

ويقول في سورة (الأحزاب-٦) : ﴿ .... وَأُوْلُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى لِبَعْضِ فِي كِتَابِٱللهِ ... ﴾

ويقول في سورة (الروم-٣٨): ﴿ فَعَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَيٰ حَقَّهُۥ وَٱلْمِسۡكِينَ وَٱبۡنَ ٱلسَّبِيلِ ۚ ﴾

ويقول ﷺ " الصدقة على المسكين صدقة وعلى ذى الرحم صدقة وصلة " رواه الترمذي ..

كما قال الله إن الصدقة وصلة الرحم يزيد اللَّه بها العمر ويدفع الله عنه. بها ميتة السوء ويدفع بها المكروه والمحذور " رواه أنس رضى اللَّه عنه.

## ٤ - كقوق الزوح على الزوحة:

وأهمها طاعته في غير معصية، وصيانة عرضه وماله وولده..، فلا تخرج بغير إذنه، ولا تصوم نفلا في حضوره بغير رضاه، ولا تسئ إليه بعمل أو قول ، ولا تفشى له سرا، ولا تأذن في دخول بيته لأحد إلا بإذنه ورضاه، وأن تحسن إلى أهله، وأن تحفظ نفسها من التبرج وخضوع القول، وأن تلتزم بشرع اللَّه تعالى حيث يقول تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ القول، وأن تلتزم بشرع اللَّه تعالى حيث يقول تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ

وَلَا تَبَرَّجْرَ تَبُرُّجَ ٱلْجَهِلِيَّةِ ٱلْأُولَى اللَّوَاقِمَنَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتِينَ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَقِمَنَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتِينَ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِعْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ أَلَّ ... ﴾ (الأحزاب - ٣٣).

ويقول في (الأحزاب-٣٢): ﴿... فَلَا تَخَضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا مَتَالَهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّ

ويقول ﷺ " لو كنت آمرا أحد أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها " . رواه الترمذي ،

ويقول ﷺ " خير النساء التي إذا نظرت إليها سرّتك، وإذا أمرتها أطاعتك ، وإذا غبت عنها حفظتك في نفسها ومالك " رواه الطبراني.

ولعلك تعجب إن قلت لك إن كل هذه الواجبات على الزوجة لزوجها هي في الحقيقة تكريم لها هي .. فما من خصلة ذكرت إلا ولها في نفس الرجل أثر عظيم الشأن يجعله يجازيها بما هو خير منها . ، ولك أن تتصور رجلا معتدل الخلق والتدين تطيعه زوجته وتحفظه في عرضه وماله وسره .، وتحرص على راحته فبماذا يجازيها على حسن خلقها !!!

ولكن أعداء الإسلام أفسدوا الأمر وضيّعوا المرأة تماما بدعاوى باطلة من المساواة وقوة الشخصية وأمثال هذه الدعاوى التي هي حق أريد به باطل ، فلا أطاعت المرأة زوجها .. ولا حفظته .. ولا هو حفظ كرامتها.، بل نظر إلى أخرى إما بالحلال إن كان صالحا .. وإما بالحرام إن كان فاسقاً ، وتفككت الأسرة وتشرد الأولاد وحسبنا اللَّه ونعم الوكيل .

## ٥- كقوق الزوكة على زوكها:

وأهمها العشرة والمعاشرة بالمعروف...، وأن يطعمها ويكسوها بما يناسبه وعلى قدر رزقه بلا إسراف ولا تقتير ...، وأن يعلمها أمور دينها وأن يلزمها بالدين وأدابه ، فهو المسئول عنها أمام الناس واللَّه ، وهو وليها وراعيها، وإن خاف نشوزها فله تأديبها بما يناسبها من وسائل الأدب، بالقول أو بالهجر أو بالضرب إذا دعى الأمر ...، والسياسة أولى بها إن كان حيية مؤمنة .. والضرب أولى بها إن كانت لا تستحى ولا تتقى اللَّه فيه وفى نفسها .. ، ومن حق الزوجة على زوجها ألا يفشى لها سرا ، وأن يعدل بين زوجاته إن كان له أكثر من زوجة .. ،

يقول تعالى فى سورة (النساء-٣٤): ﴿ ... وَٱلَّتِى تَخَافُونَ نَفُوزَهُرِ ... وَٱلَّتِى تَخَافُونَ نُشُوزَهُر ... وَٱلَّتِى تَخَافُونَ فَالِنَ نُشُوزَهُر ... وَٱضْرِبُوهُنَ فَإِنَ اللَّهَ كَارَبَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴿ اللَّهَ كَارِ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴿ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهَ كَارِ اللَّهَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهًا كَبِيرًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّه

ويقول ﷺ "كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته فالرجل في أهل بيته راع وهو مسئول عن رعيته ، والمرأة في بيت زوجها راعية وهي مسئولة عن رعيتها " متفق عليه ،

ويقول " استوصوا بالنساء خيرا فإنما هنّ عوانٌ (أى أسيرات) عندكم " متفق عليه .

وغالب الشقاق الذى يحدث فى الحياة الزوجية سببه عدم اتباع الأساس الدينى فى الاختيار من البداية .. ، فإن لك ما نويت..، فإن نويت من زواجك العصمة وإقامة حدود الدين وبحثت عن الزوجة الصالحة والأصل الطيب ..، فإن الله هو موفقك ومعينك ولك ما نويت..، أما من كانت نيته دنيا يحبها وشهوة يقضيها ومال يكتسبه

ووظيفة لزوجته .. فله ذلك من زواجه ولا يلومن إلا نفسه ..واللَّه أعلم..

#### <u>٦- كقوق الكار:</u>

والجار هو كل من جاورك في سكن أو عمل أو تجارة . فإن كان الجار من أهلك فله حق الجوار وحق الإسلام وحق الرحم..، وإن كان الجار مسلما فله حق الجوار وحق الإسلام ... وإن كان غير مسلم فله حق الجوار...

وحق الجار ألا تؤذيه في سكنه بفعل أو قول..، فلا تضيق عليه أو تمنع عنه هواء ولا إنارة ولا ماء في سبيل راحتك..، وأن تحسن إليه وتنصره في الحق .. وتعينه في الشدائد وتحافظ على حرماته وتصفح عن زلاته، يقول تعالى في الجار: ﴿ ... وَبِاللَّوْ الدَيْنِ إِحْسَنًا وَبِذِي ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْمَسَاكِينِ وَٱلْجَارِ ذِي ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْجَارِ ٱلْجُنُبِ وَٱلصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ... ﴾ (النساء - ٣٦).

ويقول الله عليه المازال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه" متفق عليه ،

ويقول " من كان يؤمن باللَّه واليوم الآخر فليكرم جاره "متفق عليه،

ويقول "واللَّه لا يؤمن ، واللَّه لا يؤمن ، واللَّه لا يؤمن ، قيل من يا رسول اللَّه قال من لا يأمن جاره بوائقه " (أي مضايقاته وذنوبه) متفق عليه.

وسئُل رسول اللَّه ﷺ عن امرأة تصوم وتصلى وتتصدق ولكنها تؤذى جيرانها فقال هي في النار .. ، كما رواه أحمد عن أبي هريرة رضى اللَّه عنهما.

## ٧ - كقوق المسلم على المسلم:

وما أكثرها .. وأهمها : أن يحب له ما يحب لنفسه وأن يكره له ما يكره لنفسه .، وأن يبدأه بالسلام ، وأن يشمته إذا عطس وحمد اللَّه، وأن يعوده إذا مرض، وأن يشيع جنازته إن مات . وأن ينصره مظلوما وينصره ظالما بمنعه عن الظلم .. ، وأن ينصحه بالحق إذا استنصحه ..، وأن يحفظ أمانته ويقضي مصالحه .. ، ويرفع عنه الأذى ، ويحفظ محارمه، ويعينه على طاعة اللَّه ، وأن يبر قسمه إذا أقسم عليه ..،

يقول ﷺ " ما من مسلمين يلتقيان فيتصافحان إلا غفر اللَّه لهما قبل أن يتفرقا " رواه الترمذي،

ويقول " إن الملائكة لتعجب من المسلم يمر على المسلم ولا يسلم عليه " ،

ويقول "وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف " متفق عليه،

ويقول " إذا عطس أحدكم فليقل له أخوه يرحمك اللَّه ، فإذا قال له يرحمك اللَّه فليقل له يهديكم اللَّه ويصلح بالكم " رواه البخاري ،

ويقول " حق المسلم على المسلم خمس: رد السلام وعيادة المريض ، وإتباع الجنائز ، وإجابة الدعوة ، وتشميت العاطس" متفق عليه ،

ويقول " الدين النصيحة قالوا لمن يا رسول اللَّه، قال للَّه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم " رواه مسلم ،

وقال " لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه ويكره له ما يكره لنفسه " متفق عليه ،

وقال " لا يحلّ لمسلم أن يُرَوِّع مسلما " رواه أبو داود ،

وقال " لا يحل لمسلم أن يشير لأخيه بنظرة تؤذيه " رواه أحمد، وقال " المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده " متفق عليه ،

وقال " المؤمن من أمِنَه المؤمنون على أنفسهم وأموالهم " رواه الترمذي ،

وقال " لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث يلتقيان فيعرض هذا وخيرهما الذي يبدأ بالسلام " متفق عليه ،

وقال " كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه" وراه مسلم،

وقال "بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم" متفق عليه ،

وقال " المتسابان ما قالا فعلى البادى منهما حتى يعتدى المظلوم" رواه البخارى ،

وقال " من غشنا فليس منا " رواه أبو داود وقال " لا يستر عبد عبدا في الدنيا إلا ستره اللَّه يوم القيامة " رواه مسلم ،

وقال " من إجلال الله إكرام ذي الشيبة المسلم " رواه أبو داود ،

وقال " من نَفس عن مؤمن كربة من كُرب الدنيا نفس اللَّه عنه كربة من كرب يوم القيامة ، ومن يسّر على معسر يسّر اللَّه عليه في الدنيا والآخرة ، ومن ستر مسلما ستره اللَّه في الدنيا والآخرة ، واللَّه في عون العبد مادام العبد في عون أخيه " رواه مسلم،

وقال " من استعاذكم باللَّه فأعيذوه ، ومن سألكم باللَّه فأعطوه، ومن دعاكم فأجيبوه، ومن صنع لكم معروفا فكافئوه ، فإن لم تجدوا ما تكافئونه به فادعوا اللَّه له حتى تروا أنكم قد كافأتموه" رواه النسائي.

فانظر رحمك اللَّه إلى هذه الآداب السامية واعرف نصيبك منها.

#### ٨- ݣقوق غير المسلم على المسلم :

غير المسلم هو خلق من خلق اللَّه،فعلى المسلم ألا يظلمه ولا يؤذيه في ماله ولا عرضه وأن يطعمه إذا جاع ويداويه إذا مرض وينقذه من الهلكة إن تعرض لها،

يقول تعالى في الحديث القدسي " يا عبادى إنى حرّمت الظلم على نفسى وجعلته بينكم محرما فلا تظالموا " رواه مسلم ،

ويقول ﷺ " ارحم من في الأرض يرحمك من في السماء" ويقول "في كل ذي كبد رطبة أجر" رواه أحمد..

واعلم أنه يجوز أكل طعام أهل الكتاب. ، ويجوز قبول هديتهم.، كما يجوز زواج المسلم من الكتابيات إذا أمن الفتنة على أولاده بألا يصيروا مثلهن..، ولكن لا يجوز زواج أهل الكتاب من المسلمات لأن الرجل قيّم البيت ولا يجوز للذمي القوامة على مسلمة.

## ٩- ٢قوق الكبوان على المسلم:

رحمة المسلم عامة في قلبه على كل ذى كبد رطبة... فالحيوان له نفس تشعر وتجوع و تعطش وتتألم ، وعلى المسلم أن يرحمها ويشفق بها إذا استعملها في ركوب أو حمل أثقال.، ولا يقتل منها إلا ما يتحقق ضرره وأذاه كالكلب العقور والحية والفأر وما شابهها،

يقول الله " دخلت امرأة النار في هرة حبستها حتى ماتت جوعا.. فلا هي أطعمتها ولا هي تركتها تأكل من خشاش الأرض " رواه البخاري،

وقد سبق ذكر حديث الرجل الذي سقى الكلب فدخل الجنة.

## ١٠- كَقُوقُ إِلْمُكُوهُ وَإِلَكُمِ فَيُ إِلَّهُ :

وقد أخرّناها إلى نهاية الحقوق استعظاما لشأنها .. فالحب في اللَّه هو علاقة روحية خصوصية بين أرواح المؤمنين .. وهو باب واسع من أبواب رحمة اللَّه تعالى .. وسر من أسرار النفوس الطاهرة ..،

يقول تعالى في الحديث القدسي كما جاء في النسائي " إن حول العرش منابر من نور عليها قوم لباسهم من نور ووجوهم من نور ليسوا بأنبياء ولا شهداء يغبطهم النبيون والشهداء .. فقالوا يا رسول الله.. صفهم لنا فقال: المتحابون في الله والمتجالسون في الله والمتزاورون في الله " ،

ويقول ﷺ " إن سبعة يظلهم اللَّه تحت ظل عرشه يـوم لا ظل إلاَّ ظله (منهم) ورجلان تحاباً في اللَّه اجتمعا وافترقا عليه "

فالأخوة في اللَّه والحب في اللَّه درجة عزيزة المنال قدسية المقام وليس كل الناس لها أهل .. ، ولكنهم أولئك الذين صفت قلوبهم واستنارت أرواحهم ، هم الأتقياء العقلاء الملازمون لكتاب اللَّه وسنة رسوله والمشغولون بربهم وعبادته..،

يقول تعالى فى سورة (النجم-٢٩): ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَّن تَوَلَّىٰ عَن ذِكْرَنَا وَلَمْ يُردُ إِلَّا ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا ﴿ ﴾

فمن أراد الحياة الدنيا وزينتها لا يصلح للأخوة في اللَّه.

ومثال الأخوة في اللَّه هو ما كان عن الأنصار والمهاجرين... يقول تعالى في سورة الحشر: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبَلِهِم يَحُبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْتِرُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْتِرُونَ

عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمۡ وَلَوۡ كَانَ بِهِمۡ خَصَاصَةُ ۚ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفۡسِهِۦ فَأُوْلَئِلِكَ هُمُ ٱلۡمُفۡلِحُونَ ﴾

ويصف اللَّه تعالى المؤمنين في (الحشر-١٠): ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمۡ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرۡ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا مِنْ بَعْدِهِمۡ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرۡ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا مِنْ وَلَا تَجَعَلَ فِي قُلُوبِنَا غِلاَّ لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَآ إِنَّكَ رَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴾ بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجَعَلَ فِي قُلُوبِنَا غِلاَّ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَآ إِنَّكَ رَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴾

وليست هناك صفة تجمع حقوق الأخوة في اللَّه مثل صفة الإيثار.. فالأخ الحق في اللَّه هو الذي يؤثر أخاه على نفسه بخيرى الدنيا والآخرة راضيا سعيدا بذلك .. ، فيعينه بماله وجاهه ونصيحته .. ويتفقد أحواله وينصره ويحفظه ويرد غيبته إذا اغتابه أحد في مجلسه ، ويلتمس له الأعذار.. ويحسن به الظن .. ولا يتكبر عليه ولا يرى لنفسه عليه فضلا..، فيتواضع له ويخفض له جناحه ويدعو له بظهر الغيب ويكون مرآته في الخير والشر ويعاونه على البر والتقوى..،

وكل هذا على سبيل المثال لا الحصر .. فهو الإيثار بكل معانيه..

يقول عمر بن الخطاب: التمس لأخيك عذرا حتى السبعين.. فقال أحدهم فإذا لم أجد .. قال إنك إذا لمنافق .. فانظر رحمك الله إلى عظم هذا الحق .. وثوابه عند الله تعالى ..

والأخوة في اللَّه مطلب عزيز فلا تؤاخِ إلاَّ مؤمنا تقيا ورعاً ذاكرا اللَّه تعالى قاصدا وجه الكريم محبا للَّه ولرسوله ليس في قلبه حقد ولا حسد.. يقول ﷺ " لا تصاحب إلا مؤمنا ولا يأكل طعامك إلا تقي".

يقول تعالى فى سورة (الفتح-٢٩) : ﴿ مُّحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ رَ الْهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ مَعَهُ رَ أَشِدَّآهُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَآهُ بَيْنَهُمْ ۖ تَرَىٰهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ

\_\_\_\_\_ فَضَلاً مِّنَ ٱللَّهِ وَرضَوَ ٰ اللَّهِ مَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَر ٱلسُّجُودِ ۚ ... ﴾

فتلك إذا هبة من اللَّه تعالى يكرم بها من أحب من عباده فيؤلف قلوبهم عليه .. فإن جاءتك هذه المنحة من اللَّه تعالى فعَضَّ عليها بالنواجز فهى عزيزة المنال كريمة المقام..

والأخوة في اللَّه إما أن تكون بينك وبين تلميذ لك فتدله على الخير وترشده إليه وترفق به وتدعو له ..، وإما أن تكون بينك وبين مرشد لك تتعلم منه .. فوقِّرة واحترمه واستفد منه وادع له بالخير. وإما أن تكون بينك وبين مثيل لك فساعده على طاعة اللَّه وعلى البر والتقوى..

وقد سبق القول بأن المتحابين في اللَّه تتلاقي قلوبهم وتتآلف أرواحهم وتنتهى قنوات حبهم إلي روح سيدنا رسول اللَّه المؤمنون كالجسد الواحد قلبه هو رسول اللَّه ...

\* \* \*

وإذا كان ما ذكرنا هو أهم الحقوق التي عليك لعباد الله تعالى.. فإن نفسك أولى بأن تعطيها حقها .. ، وحقها هو نصيبها من الخير والنور والسعادة الأبدية.. فقد أطلق الله تعالى صفة الظالمين على الكافرين لأنهم ظلموا أنفسهم فأوردوها النار وبئس الورد المورود ..، ويقول جل شأنه في سورة (الكهف-٥٧): ﴿ وَمَنَ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِعَايَتِ رَبِّهِ عَلَى الْكَافِرِين مَا قَدَّمَتَ يَدَاهُ ﴿ ..

فنفسك اَلتى بين جنبيك هي الأولى بعدلك .. فأدبها بأدب القرآن وعلّمها كما أمر الله تعالى.

وسوف نذكر لك أهم الآداب التي أنت مطالب بها.

#### • أكاب النفس:

#### <u>۱ - التوبة :</u>

وهى الندم على الذنوب .. والإقلاع عنها .. والعزم على عدم العودة ، يقول تعالى فى سورة (النور-٣١): ﴿ ...وَتُوبُوۤا إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلۡمُؤۡمِنُونَ لَعَلَّكُم ٓ تُفۡلِحُونَ ﴾.

ويقول ﷺ " يأيها الناس توبوا إلى الله فإنى أتوب إليه فى اليوم مائة مرة " رواه مسلم ، فمهما تكن نفسك ضعيفة ومصرة على الذنب فتب إلى الله فربما ينتهى أجلك قبل أن تعود إلى الذنب فتلقى ربك تائبا.

واعلم أنه لا كبيرة مع الاستغفار .. ولا صغيرة مع الإصرار .. فإن الإصرار على الصغائر يحولها إلى كبائر ، لأن المُصرّ إنما هو يبارز اللّه

تعالى بالمعصية والإصرار ، فلا تستهن بصغيرة ولا تُصرّ عليها ..

واعلم أن اللَّه تعالى يغفر الذنوب جميعا إلا الشرك به .. ، بــــل ويبدّل السيئات إلى حسنات فضلا منه وكرما .. وذلك مع التوبة النصوح بإذن اللَّه تعالى .. والتائب من الذنب كمن لا ذنب له.

#### ۲ - المراقبة :

وهي اليقين بأن اللَّه تعالى مُطَّلع عليك ويراك .. ، يقول تعالى في اليقين بأن اللَّه تعالى في سورة (البقرة - ٢٣٥): ﴿ وَٱعۡلَمُوۤاْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعۡلَمُ مَا فِيۤ أَنفُسِكُم فَا صَدْرُوهُ ۚ ﴾، ويقول جل شأنه في سورة غافر : ﴿ يَعۡلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعۡيُنِ وَمَا تُخُفِى ٱلصُّدُورُ ﴿ ﴾ ، فراقب اللَّه تعالى في نياتك قبل أعمالك وفي سرّك قبل علانيتك..

وقد رّبى بعض الصالحين ابنا له بتعليمه وتدريبه على ثلاث كلمات لا غير وهن : اللَّه ناظر إلىّ .. اللَّه شاهد علىّ .. اللَّه معى .. فصار الولد من خيار الصالحين لتربيته على اليقين بمراقبة اللَّه في كل أمر ونهى ..

#### ٣- الـكـاســة:

وهى مراجعة النفس في كل ما تفعل وإعادة النظر فى كل ما بدر منها...، فإن وجد خيرا حمد الله واستزاد منه ، وإن وجد غير ذلك استغفر وتاب، يقول تعالى فى سورة (الحشر-١٨): ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ مَا مَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلَتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتُ لِغَدِ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ... ﴾

وكان عمر بن الخطاب إذا أقبل الليل ضرب رجليه بالدَرَّة (أى العصا) وحاسب نفسه ماذا عملت ذلك اليوم.

وبالمحاسبة يستطيع العبد أن يعرف الأسباب التي تجرّه إلى الذنوب والمعاصي فيبتعد عنها فيما بعد ويسدّ على نفسه منافذ الشر..

#### ع - المِكَالِهُاء :

وهى مقاومة النفس لشهواتها وردها إلى طريق الهداية والرشاد... يقول تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِيَنَّهُمْ شُبُلَنَا ۚ ﴾ (العنكبوت-٦٩).

ويقول في سورة النازعات : ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ـ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ اللَّهَوَىٰ ﴿ قَالَ الْحَافَةِ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ ﴿ ﴾

وجهاد النفس هو مخالفتها لشهواتها .. وترويضها على الطاعات وحسن توجيهها إلى الله تعالى في كل الأوقات بالجوع والسهر وكل ما أسلفنا من قبل.

## ه - الأحب مع كاب الله عالي :

وهـى التـوقير والتبجيـل بحـسن الاسـتماع والإنـصات والـتلاوة والتدبر.، يقول الله "خيركم من تعلّم القرآن وعلّمه " رواه مسلم ، وقال الله " إن القلـوب تصدأ كما يصدأ الحديد فقيل وما جلاؤها قال الخارى.

واعلم أن لك بكل حرف تتلوه حسنة .. لـذلك يجـب أن تعطـى الحروف حقها فى التلاوة وأن تتعلم تلاوته بالتلقي ممن يحسن تلاوته..، وقد كان القدامى يقرءون القرآن وهو غير منقوط ولا مُشَكَّل لقوة بلاغتهم وفهمهم فى اللغة العربية .، واليوم مع التنقيط والتشكيل فى المصاحف قل من يتقن تلاوته ..، وقد قيل إن إحياء اللغة العربية يؤجر عليه المسلم لأنها لغة القرآن .. وتحدُّثه بالفصحى فى حياته العادية يثاب عليه .. لأن

ذلك يحتفظ بحيوية اللغة العربية وسهوله تلاوة القرآن..

ويلزمك الوقار والأدب مع التلاوة والاستماع ، والطهارة عند تلاوته ، كما يستحب استقبال القبلة إذا تيسر .. ، والترسل في القراءة متدبرا معانيه قدر الطاقة .. ، والاستماع بتدبر هو الإنصات وله أجر كبير عند اللَّه .، ومن الأدب ألا تمس المصحف إلا متوضئا .. ويجب ألا تدخل به أماكن النجاسات إلا إذا كان في غلاف سميك عازل له..

كما يلزمك حفظ ما يتيسر لك منه لتصح به صلاتك ويصلح به ذكرك ودعاؤك ، وخير الدعاء هو ما ورد في القرآن الكريم ، وكذلك ما جاء على لسان رسوله ... أما العمل بكتاب الله من أوامر والابتعاد عما فيه من النواهي فذلك فرض على كل مسلم.

واعلم أن الصالحين لهم تلاوتان: تلاوة ذكر ، يختم فيها القرآن فى ثلاثة أيام وإن تأخر فإلى شهر ، وتلاوة تدبّر وتذكّر وهذه لا حد لمدتها ويظل فيها سنوات وسنوات.

## <u>- الأحب في ضكر الله تعالى: ٠</u>

الأصل هو استحباب ذكر الله تعالى على كل حال ، والأساس فى الذكر هو جريان أسمائه وصفاته تعالى على قلبك بمعانيها .. ، فإذا كان ذكر اللسان موافقا لذكر القلب فذلك هو الأكمل حتى يكون الذكر ظاهرا باطنا .. ، فإن ذكرت الله منفردا فاحرص على هذه الجمعية بين اللسان والقلب، وإغماض العينين يساعدك على ذكر القلب ويقطع عنك الهواجس والانشغال بما حولك لأنه يسد عنك منافذ الحواس المادية ويقطع الخواطر الشيطانية ويصقل القلب .. ، وخير الذكر ما كان بين السر والجهر .. ، وما كان بالهمة والفتوة التى تحدثنا عنها من قبل .. ، أما إذا كان الذكر مع جماعة ففى ذلك خير كثير لأن مجالس الذكر تحفّها

الملائكة وتحيط بالذاكرين وتذكر معهم وتدعو لهم وتستغفر لهم اللَّه كما ورد.

وقراءة القرآن من الذكر .، وتعلّم العلم الشرعي من الذكر .. ، وذكر الصالحين والتأسِّي بهم وبأخلاقهم من الذكر .. ، وذكر رسول اللَّه على وسيرته وصحابته ذكر .. وسوف يأتي تفصيل ذلك في باب الذكر بإذن اللَّه تعالى..

## ٧ - الأحب في الدعاء :

يقول الدعاء مخ العبادة اكما يقول ادعوالله وأنتم موقنون بالإجابة ويقول الايرد القضاء إلا الدعاء ولا يزيد في العمر إلا البرا، فالدعاء إلى الله تعالى والرجاء فيه هو قلب العبودية الصادقة..، فأنت لا تدعو إلا من تؤمن بقدرته على الإجابة .. وفلسطه الواسع.. فدعاؤك لله تعالى هو في معناه الخضوع والتسليم لرب العالمين..

ومن أدب الدعاء أن تبدأه بحمد الله والثناء عليه ثم تصلى على سيدنا رسول الله الله الله الله على بالصلاة على رسول الله.

روى الترمذي عن عمر بن الخطاب قال روى الدعاء موقوف بين السماء والأرض لا يصعد منه شئ حتى تصلى على نبيك".

أما دعوة اللَّه تعالى وأنت موقن بالإجابة فذلك تصديق لقوله والله يبدله إن دعاء المسلم ربه مستجاب .. إما أن يعجل له فى الدنيا وإما أن يبدله اللَّه تعالى ويستجيب له بما هو خير من دعائه .. وإما أن يؤخره إلى حينه كما تقتضى حكمته جل شأنه سواء فى الدنيا أو الآخرة فاليقين بالإجابة سر من أسرار الإيمان باللَّه وبرسوله.

يقول تعالى فى سورة (النمل-٦٢): ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضَطَّرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ ٱلشُّوٓءَ ... ﴾ ..، وذلك ركن الدعاء وسر الإجابة ..، فهى دَعوة المضطر اللاجئ إلى اللَّه تعالى بكل يقينه وإيمانه .. فهذا الاضطرار فيه الذلة والعبودية للعظمة والألوهية فافهم..

ومن أسرار إجابة الدعاء توجيه رسول اللَّه ﷺ حيث يقول "أطبْ مطعمك تكن مستجاب الدعوة " .. فالرزق الحلال فيه باب الطاعة وفيه باب الإجابة.

واعلم في النهاية أن خير الدعاء هو الذكر .. يقول تعالى في الحديث القدسى " من شغله ذكرى عن مسألتى أعطيته أفضل ما أعطى السائلين " ... رواه البيهقي كما أن من أدب الدعاء ألا تدعو بطلب دنيوى محدد فقد يكون فيه ضررك من حيث لا تدرى .. ، ولكن الدعاء بالمأثور وطلب فضل الله ورحمته ولطفه وهداه ورزقه وستره هو خير المسألة والله أعلم..

## ٨- الأحاب مع موتي المسلمين:

وهم أولى الناس بالدعاء منك .. فقد أفضوا إلى ربهم .. وانتهت أعمالهم .. ولا ينفعهم إلا صدقة جارية أو علم ينتفع به أو دعوة من ولد صالح . أو من يشابهه .. والدعاء للميت يصله بإذن الله وينتفع به ..، ألا

ترى أنك تدعو للميت في صلاة الجنازة بالرحمة والمغفرة ولوكان الدعاء لا ينفعه لما أمرنا الدين بذلك .. وكان رسول الله على يزور البقيع ويدعو لأهله..

ويستحب زيارة القبور خاصة ليلة ويوم الجمعة .. ، والدعاء المأثور عند الزيارة هو .. السلام عليكم ورحمة الله وبركاته دار قوم مؤمنين، أنتم السابقون ونحن إن شاء الله بكم على الإيمان والإحسان لاحقون، أسأل الله لى ولكم ولموتى المسلمين الرحمة والمغفرة .. وله أن يدعو بما يشابه هذه الدعوة دون التقيد بها .. وقد ذكر ابن عابدين في حاشيته استحباب تلاوة سورة يس والصمدية وإهداء الثواب للأموات.

# · غَادِ الدعوة إلى الله تعالى :

يقول تعالى فى سورة (النحل-١٢٥): ﴿ اَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِاللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللْحَلْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللِّهُ مِنْ الللِّلِيْ الللْمُنْ اللَّهُ مِنْ الللِّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللْمُعُلِمُ الللِّهُ مِنْ الللِّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللِمُنْ الللْمُنْ الللِمُنْ الللِمُ الللِمُنْ الللِمُنْ الللْمُنْ اللَّهُ مِنْ الللْمُنْ اللْمُنْ الللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللِمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْم

كما يقول ﷺإن الرفق ما كان في شئ إلا زانه .. ، فالدعوة إلى

الله والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر يجب أن تكون بالحكمة التى يستلزمها كل موقف مع الرفق واللين ، فقد تؤدى الشدة فى بعض المواقف إلى عكس ما هو مطلوب ..، فالنفوس متغيرة متباينة فى طباعها فمنها من تستحى ويكفيها الكلام اللين ..، ومنها من لا تستحى ويلزمها نوع من التخويف والتلويح بالعذاب ..،

يقول الله ليزع بالسلطان مالا يزع بالقرآن .. " أي أن من لا يرتدع بالحياء والخوف والرجاء من وعد ووعيد كتاب الله تعالى والدعوة الطيبة إلى الخير فسوف يرتدع بالشدة والقسوة والعنف،

ويجب أن يكون الداعى إلى الله به فراسة المؤمن فيعرف بنور ربه كيف يعالج الأسباب التى تؤدى إلى المعاصى والغفلة عن الله فيمن ينصحه .. ، فقد يكون التقصير فى جنب الله تعالى واحدا فى حالتين مختلفتين .. ويكون لكل حالة علاج مختلف حسب طبيعة كل نفس وأسباب كل منهما .. وهذه هى الحكمة فى الدعوة إلى الله..

فالداعية لا ينفر الناس ولا يفتنهم ... بل ينصحهم ويعطيهم على قدر ما يطيقون ، ويأمرنا ولا أن نخاطب الناس على قدر عقولهم ".. فالداعية إلى الله كالطبيب تماما هذا يعالج الأجساد وهذا يعالج الأرواح... فكما أن الطبيب يختار الدواء الناجع ويحدد مقدار الجرعة اللازمة لكل حالة وهذا يختلف من مريض إلى مريض..، فكذلك الداعية إلى الله عليه أن يداوى ويعالج بالقدر المناسب لكل نفس نوعا وكمّا.

ويقول ﷺ" ما حدّث أحد قوما بحديث لم تبلغه عقولهم إلا كان فتنة عليهم".

وقال ﷺ" نحن معاشر الأنبياء أمرنا أن نخاطب الناس على قدر عقولهم ".

جاء شاب إلى رسول اللَّه ﷺ معلنا إسلامه وطاعته لرسول اللَّه ﷺ

فى كل ما أمر ما عدا الزنى فإنه لا يقدر على تركه. فغضب الصحابة وكادوا يؤذونه لولا قول رسول الله كادوه ، ثم أقبل عليه وقال يا هذا أترضى هذا الأمر لأمك .. قال لا قال أترضاه لأختك قال لا .. فما زال يذكره بمحارمه حتى قال الرجل .. أقلعت يا رسول الله وتبت.

هذه حالة ... وحالة مماثلة جاءت إلى رسول اللَّه هُمن رجل أعلن إسلامه أيضاً وأعلن طاعته للَّه ولرسوله ما عدا في شرب الخمر فإنه لا يقدر على تركه .. ، فلم يزد هُمن قوله له : عاهدني ألا تكذب .. وتركه .. ، فكان الرجل كلما هم بمنكر تذكر عهد رسول اللَّه هُم بالصدق معه فخاف من إقامة الحد عليه ولم يرتض الكذب على رسول اللَّه وهكذا حتى أقلع وتاب...

وفى سنن رسول اللَّه ﷺ وسيرته خير حكمة للدعوة إلى اللَّه تعالى..

# ١٠ - الأحب مع أولياء الله الصالحين من عباك الله :

الولىّ هـو كـل مـن تـولاه اللّـه تعالى بالعنايـة والرعايـة .. ، والـولىّ كـذلك هـو صـاحب الولايـة عليـك .. ، فاللّـه تعالى ولىّ الـذين آمنـوا .. والمؤمن هو ولىّ للّه تعالى.

يقول تعالى فى سورة (البقرة-٢٥٧): ﴿ ٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ۖ ...﴾.

ويقول في سورة (المائدة-٥٦): ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ مَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴿ ﴾

ويقول تعالى في الحديث القدسي فيما رواه البخاري " من آذي لي وليا فقد عاداني " ، وفي رواية فقد آذنته بالحرب،

فاللَّه سبحانه وتعالى يحب أولياءه .. ويدافع عنهم .. لــــذلك فالواجب عليك أن تنزلهم منازلهم فى المحبة والتقدير .. فإنهم على علم باللَّه تعالى وتقوى .. وكلامهم حكمة .. وقولهم نصيحة .. وصـــمتهم ذكر .. ودعاؤهم مستجاب بإذن اللَّه.

وقد اشتد أذى رجل على المسلمين وعلى الحسن البصرى رضى الله عنه.. فدعا عليه فمات لتوه .. ورسول الله عنه يقول " أنزلوا الناس منازلهم ".، واعلم أن الله تعالى يدافع عن الذين آمنوا .. فاحذر الإساءة إليهم وإلى كل مسلم فإنك لا تعرف أقدار الناس عند الله..،

وإنما التقوى في القلوب لا يعلمها إلا اللَّه تعالى...فالأدب هو حفظ اللسان عن كل المسلمين وعدم الخوض فيما يؤذيهم أو فيما يكرهون فإنك لا تدرى مقامهم عند اللَّه ... ويقول اللَّه " رُبَّ أشعث أغبر مردود على الأبواب لو أقسم على اللَّه لأبرّه " فافهم وتعلم.

# ١١ - الأحاب مع رسول الله ﷺ وأل بيته وصكابته :

وقد سبقت الإشارة إليه فيما مضى ولكننا نوجزه هنا لأهميته..فحب رسول الله في فرض عين على كل مسلم والآداب مع كل ما يتصل به التزام واجب .. ، فإذا ذكر اسمه وجب الصلاة عليه في ويقول الإمام على عن رسول الله " البخيل من ذكرت عنده فلم يُصل على "..، وحبذا لو جعل من يومه زمنا مقسوما للصلاة عليه حتى لا يفوته هذا الفضل ، لأن الصلاة عليه ذكر لله وصلاة على رسوله فقد

جمعت الحسنيين... ومن الأدب الواجب أن يديم دراسة سيرته وشمائله وخلقه ويحاول الاقتداء بما يستطيع والتأسى به في في العبادات والعادات. كما يجب أن يوقّر أمهات المؤمنين عليهم رضوان الله .. وآل بيت رسول الله في وكل صحابته المباركين الميامين... وأن يمسك عن الحديث في الاختلاف بينهم ... وألا يفاضل بينهم على هواه... بل يخرج من خلافاتهم بأنهم جميعا كالنجوم بأيهم اقتدينا الهتدينا كما يقول في ... وليعلم أن أعلاهم قدرا هم الخلفاء الأربعة أبو بكر وعمر وعثمان وعلى وأن أهل بدر لهم ميزة عظيمة عند الله... وكذلك أهل بيعة الرضوان... وكذلك المهاجرون والأنصار... كل لهم ميزة وأفضلية... وأن خير القرون عموما هو القرن الذي كان فيه رسول الله وصحابته..

ومن الأدب ألا يتخذ المسلم من رسول اللّه وصحابته وآل بيته مادة لمزاح أو فكاهة لا بقصد ولا بغير قصد، ولا أن يسمح بذلك في حضوره وإلا كان مشاركا في الإثم.

وليكن دائما نصب عينيه أن رسول اللّه ﷺ هو شفيعه وضمينه يـوم القيامة وأنه صاحب لواء الحمد وصاحب الكوثر .. وصاحب الحوضﷺ.

وباختصار فإن الأدب مع رسول اللّه يستلزم الأدب مع كل ما ومن يحبه رسول اللّه ﷺ.

## ١٢ – أكب التمرض لنفكّات الله تعالى :

 وساعة الإجابة يوم الجمعة والثلث الأخير من الليل .. ، والنفحات المكانية كالكعبة المشرفة .. وروضة سيدنا رسول الله الله المكرمة والمدينة المنورة .. وجبل عرفات .. ومنى .. ومزدلفة وحجر إسماعيل والصفا والمروة وعند مقام إبراهيم وعند بئر زمزم ..

ففى هذه النفحات الربانية يتجلى الله تعالى بأسمائه وصفاته العلية من أسمائه الحسنى وصفات الكرم والجود كالرحمة والإجابة والشفاء.. والستر والمغفرة والتوبة .. والعطاء والكرم وبما شاء جل جلاله وتباركت أسماؤه وصفاته ..، ألا ترى أن اللَّه تعالى يُشهد الملائكة في يوم عرفات بأنه قد غفر لأهل الموقف الكريم ..، وأن العبادة في ليلة القدر خير من عبادة ألف شهر ليس فيها ليلة قدر ، وأن الدعاء مستجاب عند الكعبة وفي الروضة وعند الأماكن التي ذكرناها . كما جاء في أحاديثه على الموقف الكريم ...

فذلك فضل الله تعالى على عباده الفقراء إليه المعترفين بذنوبهم وتقصيرهم .. اللاجئين إليه المستجيرين به تعالى القاصدين كرمه ورحمته بذنوبهم وعصيانهم وزلاتهم..يرجون رحمته ويخافون عذابه

فالمؤمن في تلك الأزمنة وتلك الأماكن المقدسة عليه أن يهيئ نفسه لنفحات اللَّه تعالى بحسن الأدب وصدق الالتجاء إليه والاستجارة برحمته من غضبه وبعفوه من عقوبته .. وبه منه جل شأنه العظيم.

وآكدهذه الآدابهو أن يفرد اللَّه تعالى بالوحدانية خالصا مخلصا ، ويصدق ظاهرا باطنا في الاعتراف بعبوديته الذليلة للَّه العزيز الغفار فإن كان من أهل المعاصى فليتركها وليذكر اللَّه مخلصا في هذه الأوقات وهذه الأماكن .. ، وإن كان ترك المعاصى واجباً في كل مكان وزمان إلا أنه في هذه الأماكن والأزمنة أوجب وأحب ، فعسى اللَّه تعالى أن يَعُمّه برحمته وفضله فيمن يعمّهم .. ، ألا ترى إلى رسول اللَّه على كيف كان إذا أقبلت العشر الأواخر من رمضان يوقظ أهله ويشد

المئزر .. أى يجتهد في العبادة فوق ما كان يجتهد..وأيقظ أهله رحمة بهم حتى لا يفوتهم هذا الفضل.

فمن كان مترقباً لزيارة ضيف عزيز ألا يجب عليه أن ينظف بيته وينظمه حتى يليق بالضيوف!! فالمترقب لفضل الله تعالى عليه أن ينظف قلبه ويستعد لفضل الله والله ذو الفضل العظيم.

## ١٣ - الأحاب مع الله عالم :

وهذا خير ما نختم به هذا الباب .. فإنه الشامل الجامع لكل الآداب.. وهو مفاتيح رحمة اللَّه تعالى .. ، فإن من رزقه اللَّه تعالى الأدب معه فقد فإز فوزا عظيما ..، حتى وإن غلبت عليه الزلات والغفلات فإن اللَّه تعالى محسن ختامه بفضله جل شأنه وبأدبه معه..

ومن الأدب مع اللَّه تعالى ألا تنسب إليه فعلا سيئاً ولا أمرا ضاراً يقول سيدنا إبراهيم عن ربه جل وعلا (الشعراء - ٧٩: ٨٠): ﴿ وَالَّذِي هُوَ

فنسب الخليل عليه السلام نعمة الطعام والشراب إلى الله تعالى... أما المرض فقد نسبه إلى نفسه فقال وإذا مرضت ... ولم يقل إن المرض من الله !! ثم نسب الشفاء إليه تعالى وهو النعمة ... فنسب كل فضل إلى الله .. وما يُستاء منه ويُتألم نسبه إلى نفسه ..، وكل من عند الله.

كذلك انظر إلى تلطف سيدنا موسى عليه السلام فى طلب الطعام من ربه عندما خرج من مصر متوجهاً إلى مدين حيث دعا ربه: ﴿ ... رَبِّ إِنِّي لِمَاۤ أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴿ القصص - ٢٤).

أى يا رب إنى محتاج الآن لما قَد قدرته لى من رزق فى سابق علمك . ، وكأن سيدنا موسى عليه السلام لم يطلب الرزق من اللَّه تعالى صراحة ليقينه الكامل بأن رزقه مقسوم له وأنه ما من دابة إلا على اللَّه رزقها ..،

وتأمل فى دعوة نبى اللَّه نوح عليه السلام وهو يطلب نجاة ابنه حيث يقول (هود-٤٥): ﴿... إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْحَقُّ ... ﴾

ودعاء سيدنا أيوب عليها السلام وقد مسّه الضر واشتد عليه البلاء (الأنبياء – ٨٨): ﴿ \* وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ ۚ أَنِي مَسَّنِيَ ٱلضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ الأنبياء – ٨٨): ﴿ \* وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ ۗ أَنِي مَسَّنِيَ ٱلطُّرِّ مِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ السلام وقد مسّه الله المالة المال

فأنت ترى جميع الدعاء شاملا التسبيح للَّه مع رقة اللفظ وحسن الطلب ،

ولأبين لك معنى أدب الكلام أضرب لك مثالا لمن قال لرجل إن كل أهله سوف يموتون قبله ويبقى بعدهم وحيدا .. ومن قال له إنه سيكون أطول أهله عمرا ، المعنى واحد .. ولكن انظر إلى الأدب في التعبير.

فاللَّه جل شأنه لا يُنسب إليه فعل السيئات ولا البلايا ولا المصائب وينسب إليه كل جميل وكل نعمة وكل فضل.

ومن الأدب مع اللَّه الأدب مع كل نعمه .. ، وحسن الشكر على النعم يكون باحترامها وإجلالها وعدم احتقارها وإن قلّت وصغرت .. ، وألا يضعها في غير مكانها الشرعي .. وكل نعمة عليك من اللَّه هي عارية استخلفك عليها لينظر ماذا تفعل بها وفيها .. ، فإن أحسنت خلافتك عليها نمت وبورك لك فيها .. ، وإن أسأت بها ومعها سلبها منك ليعطيها غيرك ممن يقدرها ويشكره عليها حق الشكر.

واعلم أن لكل نعمة زكاة من جنسها عليك أن تؤديها ، فشكرك على نعمة يكون من نفس النعمة فانتبه ، يروى الطبراني وابو نعيم عن عبد الله بن عمر قوله والله الله تعالى أقواما يختصهم بالنعم لمنافع العباد ويقرها فيهم ما بذلوها ، فاذا منعوها نزعها منهم فحوّلها الى غيرهم حديث حسن.

وصدق اللَّه تعالى حيث يقول: ﴿ ...لَإِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۖ ...﴾ (إبراهيم-٧).

واعلم أن هناك فرقًا بين من اشتهت نفسه نعم الدنيا فتشوّف لها وطلبها وبين من جاءته هذه النعم دون شهوة منه أو تشوف .. ، فإنها إذا جاءته دون طلب منه لها أعانه الله عليها وعلى حسن شكرها ..، أما إن جاءته بطلب منه ورغبة فإنه يوكل إليها وإلى نفسه وانظر إلى قول رسول الله على لابيد الرحمن بن سمرة " يا عبد الرحمن بن سمرة لا تسأل الإمارة ، فإنك إن أعطيتها من غير مسألة أعنت عليها ، وإن أعطيتها عن مسألة وُكلت إليها " متفق عليه.

ومن الأدب مع اللَّه تعالى ألا تتساءل عن جبرية أو تخيير البشر فتقول هل الإنسان مسيّر أم مخيّر ... وبصرف النظر عن الجواب فإن هذا التساؤل لا محل له في الإيمان الصحيح باللَّه تعالى ... فاللَّه يقول: ﴿ لَا يُسْئَلُ وَهُمْ يُسْئَلُونَ ﴾ (الأنبياء-٢٣).

فالمؤمن باللَّه تعالى، والذى أسلم إليه وجهه ووجهته لا يسأل اللَّه تعالى عما يفعله به فإن فى هذا تطاولاً من العبد لا ينبغى أن يكون... وهل فهم العبد نفسه وهو جاهل ظالم. لا يعلم من أمرها شيئا .. ولا يعرف سر ولا حكمة القضاء والقدر ولا سر لطف اللَّه ولا حكمته حتى يتساءل هذا التساؤل الذى لا يليق بعظمة اللَّه سبحانه!!! ، فالدخول فى جدل

ونقاش في هذا الأمر ليست له فائدة ترجى ... فالذين قالوا بالتسيير تحزّبوا تحزّبوا لصفات القدرة والعظمة الإلاهية .. ، والذين قالوا بالتخيير تحزبوا لصفات العدل والعلم الإلاهي .. ، وكلاهما لم يُحط بصفات اللّه وأسرارها، ولا يعرف اللّه إلا اللّه تعالى .. ونبيّ اللّه موسى عليه السلام لم يعرف حكمة اللّه تعالى فيما فعله العبد الصالح من خرق السفينة وقتل الغلام إلا بعد أن أخبره بذلك .. ، فالأولى بمن يتساءل عن مثل هذه القضايا أن يشغل نفسه بذكر اللّه وطاعته فهو أنفع له وأجدى.

ومن الأدب مع اللَّه تعالى يقينك بأن كل ما يصيبك من سوء إنما هو من تدبير نفسك ..، إما لسوء تقديرها للأمور و إما لطلبها ما يطغيها.. وإما لعدم شكرها للنعم .. وإما لكثرة ذنوبها ومعاصيها .. ، وقد يكون البلاء رحمة من اللَّه .. وقد يكون فيه لطف اللَّه تعالى .. وقد يكون تأديبا من اللَّه للتذكرة والعودة إليه ... وقد يكون إصلاحا لها كما ينقى الذهب بالنار ، والنفس في كل هذه الأحوال مأجورة إن صبرت.. ومرضية إن شكرت.

ومن الأدب مع اللَّه تعالى دوام نظرك إليه هو .. لا إلى نعمة ولا إلى بلاء ولا إلى دنيا ولا آخرة ..، فربّ هؤلاء .. وخالق هؤلاء هو الأولى بالعبادة .. والنظر إليه.

ومن الأدب مع اللَّه تعالى اتخاذك الأسباب في الدنيا مع يقينك بأن الأسباب غير فاعلة ولا قادرة . ، بل ما شاء اللَّه كان وما لم يشأ لم يكن.. ولكن اتخاذ الأسباب هو من إقامة شريعة اللَّه في الأرض وهذا تؤجر عليه ..

ومن الأدب كذلك جبر خواطر المنكسرين من خلق اللَّه يقول اللَّهِ عُبِدَ اللَّهِ بأحب إليه من جبر الخواطر.

ومن الأدب معه جل شأنه تعظيم اسمه تعالى لمن استعاذك به أو

سألك به كما يقول الله الله الله الله فأعيذوه ومن سألكم بالله فأعطوه وكان سيدنا عبد الله بن عباس رضى الله عنه يعطى كل من يسأله حتى وإن كان يعلم أنه غير محتاج ويقول امن خدعنا بالله انخدعنا له .. وكذلك كان كثير من الصالحين لا يردون سائلا أبدا.. فإن كان محتاجا أعطوه الكثير وإن كان غير محتاج أعطوه القليل، فإن كان محتاجا أعطوه الكثير وإن كان غير محتاج أعطوه القليل، ويقولون إن الله تعالى قد أوقفه منهم موقف السائل وأوقفهم منه موقف المعطى ويتمثلون بقول رسول الله الله الله الله وحدق السائل لهلك المسئول أو كما قال الوصدق السائل ما أفلح من ردّه ويقول الله المنائل ولو بظلف مُحرق كما رواه البخارى.

ومن الأدب مع اللَّه تعالى حفظ ستر من ستره اللَّه تعالى من عباده.. ، فإن اللَّه هو الستار ويحب من يستر عباده .، يقول ولا "ومن ستر مسلما ستره اللَّه في الدنيا والآخرة "وعند ما جاء رجل يشهد على رجل عند رسول اللَّه في معصية فعلها .. قال له الرسول "ألا سترته بثوبك "، فلما أراد الشاهد أن يستشفع فيه نهاه رسول اللَّه وقال له: إنما كان ذلك قبل أن تأتيني به ..، فلا شفاعة في حدود اللَّه متى وصلت إلى ولى الأمر ،

والتجسس نوع من كشف ستر الله عن عباده ..، ومن التجسس أن يسبق نظرك إلى منزل صاحبك إذا فتح لك الباب أو وجدت فرجة تطل منها عليه ..، فلا دخول ولا نظر إلى بيت أخيك إلا بإذنه ..، ويقول "إنما جعل الاستئذان من أجل البصر "كما رواه البخارى ومسلم.

ومن الأدب مع الله تعالى إكرام ذى الشيبة المسلم .. فإنه أسير اللَّه في الأرض ويقول رضي إلى الله اللَّه تعالى إكرام ذى الشيبة المسلم".

ومن الأدب مع اللَّه تعالى إظهار أثر نعمة اللَّه عليك دون كبر أو عُجْب أو خيلاء ، ولكن تحدّثا بنعمة اللَّه تعالى وشكرا له .. ورسول اللَّه يقول " إن اللَّه يحب أن يرى أثر نعمته على عباده ".

والحقيقة أنه لا نهاية للأدب مع اللَّه تعالى .. فكل مقام أقامك فيه لك فيه معه أدب. ، وكلما ارتقت نفسك وطهرت روحك ارتفع أدبك مع اللَّه تعالى، وترى أنك كنت مقصرا غاية التقصير معه جل شأنه... حتى قالوا إن حسنات الأبرار سيئات المقربين.

ولعلك تفهم قول اللَّه تعالى فى سورة الفتح: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَا مُّبِينًا ۞ لِّيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ رَعَلَيْنَا ۞ كَيْنَا صَرَاطًا مُّسْتَقِيمًا ۞ ﴾

فأى ذنب والأنبياء معصومون من الذنوب ، وأى ذنب والأنبياء مع اللَّه في كل وقت وفي كل حال يقظة ومناما،

ولكن دوام الترقى وزيادة المعرفة يجعل حسنات الأبرار سيئات المقربين .. فما بالك بمقام النبوة .. ولا يتسع المجال هنا إلى شرح مفصّل وفي هذا القدر كفاية ..،

وخلاصة القول أن العبد كلما ازدادت معرفته باللَّه كلما ازدادت معرفته باللَّه كلما ازدادت معرفته بتقصيره في العبادة الحقة للَّه .. ، ولا نهاية للمعرفة اللَّه تعالى .. ، فاية للأدب معه جل شأنه .. ،

فالتقوى مثلا درجات . أدناها تقوى الحرام وهو أن يتقى الحرام قولا وعملا .. وأوسطها أن يتقى الشبهات .. فيبتعد عما اشتبه عليه حتى وإن غلب على ظنه أنه حلال .. ثم هناك تقوى الحلال وهى الأعلى والمقصود منها ألا يأخذ من الحلال إلا على قدر الضرورة التى تقيم حياته لا غير . فأين من يتقى الحرام من الذى يتقى الحلال!!!

يقول ﷺ لا يبلغ العبد ان يكون من المتقين حتى يدع ما لا بأس به

حذار مما به بأس " رواه الترمذي وابن ماجة وغيرهما حديث صحيح.

وكذلك التوبة درجات فتوبة عن السيئات .. وتوبة عن رؤية الحسنات وتوبة عما سوى اللَّه تعالى ،

فالتوبة عن السيئات معروفة .. ،

والتوبة عن رؤية الحسنات يتمثل فيها قول اللَّه تعالى فى سورة الحجرات: ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا ۚ قُل لاَّ تَمُنُّواْ عَلَىَّ إِسْلَمَكُم ۗ بَلِ الحجرات: ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكُم لَا يَمُنُ عَلَيْكُم أَنْ هَدَاكُم لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَلاِقِينَ ﴿ ﴾ ٱللَّهُ يَمُنُ عَلَيْكُم أَنْ هَدَاكُم لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَلاِقِينَ ﴿ ﴾

فالفضل للَّه .. والهدى من اللَّه والعمل هو بقدرة اللَّه وتوفيقه،

أما التوبة عما سوى اللَّه تعالى فهى أن يتمثل قوله تعالى فى سورة (الأنعام-٧٩) : ﴿ إِنِّى وَجَّهْتُ وَجُهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَجَهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَأَلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَآ أَناْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ يَكُلُ مَقام لك فيه توبة .. ولك فيه تقوى .. ولك فيه معرفة باللَّه

وقد ظل الإمام على كرم اللَّه وجهه ثلاثة أيام يتصدق بطعام أهل بيته على مسكين ويتيم وأسير وأهل بيته في جوع وحاجة فنزل فيه قوله تعالى في سورة الإنسان : ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا ۞ إِنَّمَا نُطُعِمُكُمْ لِوَجْهِ ٱللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَآءً وَلَا شُكُورًا ۞ ﴾

وجاء للسيدة عائشة عليها رضوان الله تعالى سبعون ألف درهم فوضعتها فى طبق وقسّمتها للمحتاجين .. ، فلما أصبحت قالت لجاريتها هلمّى إلى الطعام . ، فجاءتها بخل وزيت وقالت أما كنت اشتريت بدرهم من دراهم الأمس لحماً ؟؟ قالت السيدة عائشة : أما لو كنت ذكرتني لفعلت!! ، نسيت أمر نفسها وأمر جاريتها وتذكرت المساكين والمحتاجين!!. ولم تحتجز شيئا لطعامها ولا ما يكفيها.

وكان الإمام أبو حنيفة النعمان عليه رضوان اللَّه يختم القرآن مرتين كل يوم من رمضان .. ختمة بالليل وختمة بالنهار ..، وظل أربعين سنة يصلى الفجر بوضوء العشاء .. ، لا ينام ولا يغفل عن عبادة اللَّه وقيام الليل.

فانظر إلى هذه القمم الإنسانية الإسلامية .. وما أكثرهم في تاريخ الإسلام سابقا وحاضرا ..، فإن الدنيا لا تخلو من أمثالهم إلى يـوم الدين..، ولكنـك لا تعرفهم ولا هـم يفصحون عـن أنفسهم ولا عـن أعمالهم..، وبهؤلاء يُرحم الناس .. ومن أجلهم لا ينزل غضب الله على العصاة في الدنيا ..، وتأمل أين نحن منهم وهم بشر ونحن بشر وفتن الدنيا وشهواتها كانت موجودة أيامهم كما هي في أيامنا وإن اختلفت صورها.

## موكز الباب السابع

ونوجز لك أهم ما مر في هذا الباب فنقول:

- ●حظك من رسول اللَّه ﷺ هو بقدر ما اتبعت من شريعته وقدر ماسرى في قلبك من نور هدايته.
  - لانهاية لآداب الإيمان .. وكلما ازداد إيمانك كلما ارتقى أدبك.
- •من الأدب أن تعطى كل ذى حق حقه وأهم هذه الحقوق هي:-
  - ⊙حقوق الوالدين: بالسمع والطاعة والخدمة الطيبة.
    - ⊙حقوق الأولاد: بحسن التربية والرزق الحلال.
  - ∘حقوق الإخوة: بتفقد مصالحهم ورعايتهم وصلتهم.
  - ∘حقوق الأزواج: بحسن المعاشرة والحفاظ على ذات البين.
    - ∘حقوق الجار: بحسن العشرة وعدم الإيذاء.
- حقوق المسلم: بالنصيحة والرحمة وقضاء المصالح وحفظ حرماته.
  - ⊙حقوق غير المسلم: بالرحمة والعدل وعدم الظلم.
  - ⊙حقوق الحيوان: بالرحمة وحسن استخدامه ورعايته.
- حقوق الإخوة في الله: وأهمها الإيثار والتعاون على البر
   والتقوى.
  - •وأهم الآداب هي:
  - ○التوبة: وهي الإقلاع عن الذنوب والعزم على عدم العودة مع الندم.

○المراقبة: وهى اليقين بمراقبة اللَّه لك فى كل حال ووقت.
 ○المحاسبة: وهـى محاسبة النفس علـى النيـات والأعمـال والأقوال.

المجاهدة : وهي ردّ النفس إلى الطاعات وزيادة العبادات.

oالأدب مع كتاب اللّه: بحسن التلاوة والتدبر والتبجيل.

oالأدب في ذكر اللَّه: بالإخلاص وانشغال القلب به مع اللسان.

الأدب في الدعاء: بالذلة والإخلاص إلى الله وعدم التكلف
 فه.

الأدب مع موتى المسلمين: بالدعاء لهم وزيارة القبور وحفظ حرماتهم.

oأدب الدعوة إلى اللّه: بالحكمة والموعظة الحسنة ومراعاة كل حالة.

الأدب مع عباد الله الصالحين: بالاحترام والاسترشاد بهم.

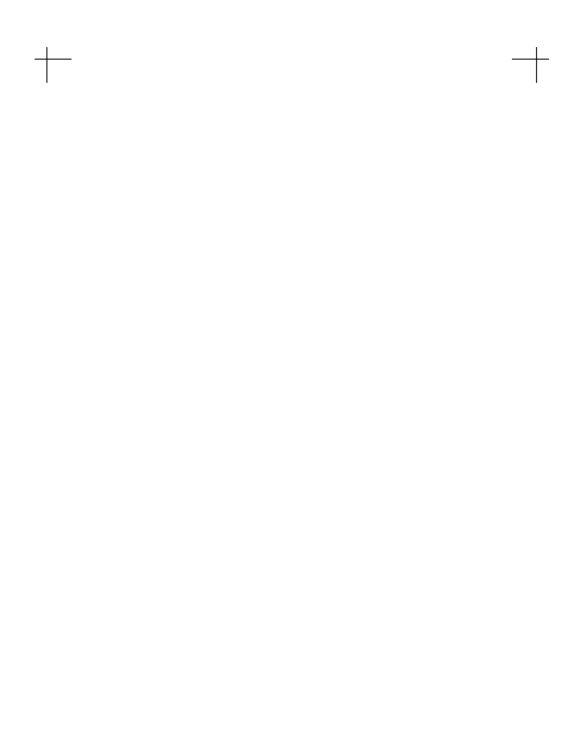
الأدب مع رسول اللَّه: بالتبجيل والتوقير والحب وكثرة الصلاة عليه والاقتداء به.

أدب التعرض لنفحات اللَّه: بحسن الاستعداد والذلة والانكسار.
 الأدب مع اللَّه تعالى: وأهمية الشكر .. والذلة إليه .. والتسليم..
 واحترام النعمة .. وستر العباد.

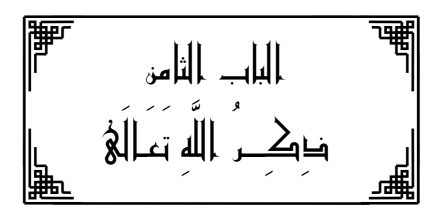
#### \* \* \*

اللَّهم ارزقنا حسن الأدب معك ومع خلقك ونور بصائرنا كما نورت بصائر العارفين واغفر اللَّهم لنا ولسائر المسلمين أجمعين .. وصلَّ وسلَّم وبارك على خاتم رسلك وسيد الخلق أجمعين وعلى آله وصحبه والتابعين وعلينا معهم برحمتك يا أرحم الراحمين.

\* \* \*









سبق القول بأن الذكر هو جريان الاسم أو المعنى على قلبك وفكرك.. وضده السهو والغفلة.. فذكر اللَّه تعالى هو جريان أسمائه أو صفاته أو آثار صفاته على قلبك وفكرك.. فإن زامله اللسان بالنطق فهو الأعم الأشمل، حيث يكون قلبك مشغولاً مع جوارحك، فتجتمع عندك عبادة الباطن مع عبادة الظاهر.. ومثله مثل النية فإن أساسها في القلب والتلفظ بها أعم وأكمل ليكون للسان ثواب في العبادة وهو التلفظ..

وقد علمت أنه ما من شئ في الوجود إلا ويسبح بحمد اللَّه تعالى.. الجماد والنبات والحيوان وكثير من الناس.. وجميع الملائكة.. وكثير من الناس يغفل عن الذكر وينسى.. مع أن جوارح الإنسان لها كيان منفصل عنه.. وهي تسبح اللَّه تعالى منفردة عنه.. ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿ ... وَتُكَلِّمُنَا آَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم... ﴾ (يس-٦٥)،

ويقول تعالى فى سورة (فصلت-٢١) : ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُّمْ عَلَيْنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

فكل ما حولك.. وكل من حولك ذاكر للّه.. أفلا تكون أنت العاقل مسبحاً ذاكراً !!!

وقد علمت أن لكل اسم من أسماء اللَّه تعالى وصفاته..ملائكة وجنود يذكرون اللَّه تعالى به ويعيشون في أنواره وتجلياته.. يقول تعالى: 
﴿ هُوَ ٱلَّذِىٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤَمِنِينَ لِيَزْدَادُوۤا إِيمَننَا مَّعَ إِيمَنِهِمَ ۗ وَلَاّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾(الفتح-٤)..

فهناك ملائكة موحدون يذكرون بلا إله إلا اللَّه.. وهناك ملائكة يستغفرون اللَّه تعالى للمؤمنين.. وملائكة يصلون على رسول اللَّه اللَّه الله الله الله على على المؤمنين.. ولانهاية لعددهم ولا حصر لأنواعهم.

وكل عبد يذكر اللَّه تعالى بما يوافق ذكرهم يدخل في زمرتهم، وتنضم روحه إليهم، ويعيش قلبه معهم فيتأثر بهم، وتذوق الروح من أنوار التسبيح..

يقول تعالى فى سورة غافر: ﴿ ٱلَّذِينَ سَحُمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ مَ يُسَبِّحُونَ كِكَمْدِ رَبِّمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ - وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا يُسَبِّحُونَ كِكَمْدِ رَبِّمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ - وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَٱغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَٱغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ

ويقول: ﴿ وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعْدُ نِحَمْدِهِ - وَٱلْمَلَنِ كَةُ مِنْ خِيفَتِهِ - ... ﴾

ويقول في سورة (الإسراء-٤٤): ﴿ تُسبِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَاتُ ٱلسَّبَعُ السَّمَوَاتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ ۚ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمَّدِهِ - وَلَكِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ أَ... ﴾

كما يقول جل شأنه على لسان الملائكة عندما أخبرهم بخلق آدم في سورة (البقرة-٣٠): ﴿... قَالُوۤاْ أَجَّعَلُ فِيهَا مَن يُفۡسِدُ فِيهَا وَيَسۡفِكُ اللّهِ مَاۤءَ وَخَٰنُ نُسَبِّحُ كِحَمۡدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ...﴾.

ويقول جل شأنه في سورة الأحزاب: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَنَهِكَتَهُ وَ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ .... ﴾ ويقول في سورة (الأحزاب-٤٣): ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَتِهِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ۚ...﴾

ويقول جل شأنه آمرا بالذكر والدعاء إلى اللَّه تعالى فى سورة الأعراف: ﴿ وَٱذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْغَولِينَ عَلَى اللَّهُ مُنَ ٱلْغَفلِينَ عَلَى ﴿ وَٱلْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَفلِينَ عَلَى ﴾

ويقول على لسان الملائكة في سورة الصافات : ﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامُرُ مَقَامُرُ مَعَامُرُ مَعَامُرُ مَعَامُرُ مَعَامُرُ مَعَامُرُ مَعَامُرُ مَعَلُومٌ فَ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلْمَسِبّحُونَ ﴿ مَعَامُرُ مَعَامِرُ مَعَامِرُ مَعَامِرُ مَعَامِرُ مَعَامُرُ مَعَامُرُ مَعَامِرُ مَعَامُرُ مَعَامِرُ مَعْمُ مَعَامِرُ مَعَامِرُ مَعَامِرُ مَعَامِرُ مَعَامِرُ مَعَامِرًا مَعَلَيْ مَعَلَى مَعْمُ مَعْمُومُ مَعْلَمُ مَا مَعَلَيْكُمُ مَا مَعَامِرُ مَعْمَامُ مَعْمُومُ مُعَلِّمُ مَا مُعَامِرًا مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مَعْمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مُسْتِحُونَ مَنْ مَعْمُومُ مُعْمُومُ مِعْمُومُ مُعْمُومُ مُعُمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مُعُمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مُعُمُومُ مُعْمُومُ مُعُمُومُ مُعُمُومُ مُعُمُومُ م

ويقول تعالى فى الحديث القدسى " إذا ذكرنى عبدى فى نفسه ذكرته فى نفسى وإذا ذكرنى عبدى فى ملاً ذكرته فى ملأ خير من ملئه" متفق عليه.

فالذاكر المستغفر للَّه تعالى يدخل فى زمرة الملائكة المستغفرين، والمصلى على رسول اللَّه ﷺ يدخل فى المصلين عليه ، عليه الصلاة والسلام والمسبح مع الملائكة المسبحين ، والمكبر مع المكبرين.. وهكذا...

وهذا الأمر تحس بأثره الروح أولاً دون الجسد فتصفو وترق بنور الله تعالى وبأثر الذكر عليها.. وكل ذكر معين له أثر خاص به.. أو كما يقولون له أنواره الخاصة.. فتأثر النفس بالتسبيح غير تأثرها بالاستغفار غير تأثرها بالصلاة على رسول الله على .. وكل ذكر منهم هو دواء لداء خاص من أمراض النفس والروح.. وهذا أمر دقيق لا يعرف إلا بالذكر والاجتهاد فيه حتى تتذوق أنواره وأسراره..

لذلك نجد أن رسول اللَّه ﷺ يحبب إلينا الذكر بصيغ كثيرة مختلفة بحيث يأخذ كل مسلم ما يناسب روحه وقلبه.. فرسول اللَّه ﷺ

يدعو إلى التسبيح عقب كل صلاة ثلاثاً وثلاثين.. والتحميد والتكبير مثله وختام المائة هو قول لا إله إلا اللَّه له الملك وله الحمد يحيى ويميت وهو على كل شئ قدير.

ويقول ﷺ " كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان حبيبتان إلى الرحمن: سبحان اللَّه وبحمده سبحان اللَّه العظيم ".

ويقول " من قال لا إله إلا اللَّه موقناً بها مخلصاً قلبه دخل الجنة" ، وقوله " قولوا لا إله إلا اللَّه تفلحوا ".

وقوله " أفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلى لا إله إلا اللَّه وحده لاشريك له".

وقوله " لو أن لا إله إلا اللَّه في كفة والسموات السبع والأرضين وما فيهن في كفة لرجحت كفة لا إله إلا اللَّه".

وقوله وقوله السيدة جُوَيْرِيَة قولى "سبحان اللَّه وبحمده عدد خلقه وزنة عرشه ورضاء نفسه ومداد كلماته "..

فهذه دعوات متنوعة من رسول اللَّه على التسبيح بصيغ مختلفة..

وتجد الصورة نفسها في القرآن الكريم.. وانظر إلى الآيات التالية وما فيها من فضائل الذكر.

﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ وَسَبِّحُوهُ بُكُرَةً وَأَصِيلاً ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَتِهِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَتِهِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ تَحَيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ وَسَلَيمُ وَأَعَدَّ هُمْ أَجْراً كَرِيمًا ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ تَحَيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ وَسَلَيمُ وَأَعَدَ هُمْ أَجْراً كَرِيمًا ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ اللّهِ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَهِدًا وَمُبَثِّرًا وَنَذِيراً ﴿ وَوَدَاعِيا إِلَى اللّهِ بِإِذْنِهِ وَمِبَرًا جًا مُّنِيرًا ﴿ وَلَا عَلَي اللّهِ بِإِذْنِهِ وَمِبَرًا جًا مُّنِيرًا ﴿ وَلَا عَنْ لِللّهِ بِإِذْنِهِ وَمِبَرًا جًا مُّنِيرًا ﴿ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهِ بِإِذْنِهِ وَمِبَرًا جًا مُّنِيرًا ﴾ (الأحزاب - ٤٤: ٤٦).

وقال تعالى فى سورة الأحزاب: ﴿.... وَٱلذَّ كِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّ كِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّ كِرَاتِ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾.

وقال تعالى فى سورة (آل عمران-١٣٥): ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاللّهَ فَاللّهُ فَالْمُلْمُ فَاللّهُ فَال

وقال تعالى فى سورة الأنفال : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا لَقِيتُمۡ فِئَةً فَٱتۡبُتُواْ وَٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمۡ تُفَلِحُونَ ﴾.

وقال تعالى فى سورة طه : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ اللهُ الله

وقال تعالى فى سورة الكهف : ﴿ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ۚ وَٱذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَىٰ أَن يَهْدِيَنِ رَبِّي لِأَقْرَبَ مِنْ هَاذَا رَشَدًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّ

وقال في سورة الأنفال: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوجُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ ﴿ زَادَتْهُمْ إِيمَنا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾.

وقال في سورة الرعد: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَبِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۗ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَبِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَظْمَبِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وقال في سورة الإنسان: ﴿ وَٱذْكُرِ ٱسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأُصِيلًا ﴿ ٥٠٠ وَالْذَكُرِ ٱسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأُصِيلًا

وقال في الأعراف-١٨٠: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدۡعُوهُ بِهَا ۗ ﴾.
وقال في سورة النصر: ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِبِّكَ وَٱسۡتَغۡفِرَهُ ۚ إِنَّهُۥ
كَانَ تَوَّاباً ۞ ﴾.

وقال في سورة الواقعة : ﴿ فَسَبِّحُ بِٱسۡمِ رَبِّكَ ٱلۡعَظِيمِ ۞ ﴾. وقال في سورة (الحج-٣٧) : ﴿... لِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَنكُرُ ... ﴾.

وقال في سورة (العنكبوت-٤٥): ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ

فالمسلم مأمور بذكر اللَّه تعالى والتسبيح والتكبير والصلاة على رسول اللَّه و الاستغفار.

ويوضح اللَّه تعالى أهمية الذكر بقوله: ﴿... وَلَذِكُرُ ٱللَّهِ أَكَبَرُ أَ.. ﴾ جل جلال اللَّه.

وقد سبق القول بأن هناك فرقاً بين ذكر اللَّه تعالى وذكر أسمائه جل شأنه.

فذكر الاسم هو التسبيح بهذا الاسم ..

وذكر اللّه تعالى يكون بكل عمل يقرب إليه سبحانه ،

والمهم في الحالتين جريان الأسماء والصفات العلية على القلب، لذلك فيمكن تقسيم الذكر إلى ذكر مجرد وهو ذكر عبادة خالصة.. وذكر عادات.. وهو الذكر الملازم لعاداتك وأفعالك اليومية من طعام وشراب ونوم وغيرها..

## 

وهو كما قلنا ذكر اللَّه تعالى بأسمائه وصفاته وتسبيحه وتوحيده والمقصود به تكرار اللفظ على القلب أو القلب واللسان مع سريان المعنى فيهما.. ومن أنواعه:

## التوكيك والتسيح وما ماثلاًهما :-

وذلك مثل الاستغفار والتكبير والتهليل (التهليل هو قول لا إله إلا الله) وخلافها كما وردت به الأحاديث الشريفة في مثل هذه الأذكار.

## • تقوة القرآن :

يقول تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ... ﴾ (النحل-٤٤). فقد سمَّى اللَّه تعالى القرآن ذكرا.. ويقول لزوجات رسول اللَّه ﷺ: ﴿ وَٱذۡكُرۡ رَبَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَئتِ ٱللَّهِ وَٱلۡحِكَمَةِ ۚ...﴾ (الأحزاب-٣٤)، ويقول: ﴿ وَٱتۡلُ مَاۤ أُوحِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّلَكَ لَا لَهُ مِن كِتَابِ رَبِّلَكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَئتِهِ عَلَى ﴿ (الكهف-٢٧).

وفضل تلاوة القرآن عظيم.. وثوابها بعدد كل حرف تتلوه.. يقول وفض تلوة القرآن عظيم.. وثوابها بعدد كل حرف تتلوه يقول القرآن عيركم من تعلم القرآن وعلّمه".. ويقال لقارئ القرآن يوم القيامة.. "اقرأ وارْقَ".. فكلما قرأ القرآن كلما ارتفعت درجاته.. ويقول في "أفضل عبادة أمتى تلاوة القرآن " ويقول " ما من شفيع أفضل منزلة عند الله تعالى من القرآن لأمتى ولا مَلَك ولا غيره ".

وقراءة القرآن تكون بفهم وبغير فهم.. وكل قارئ له ثوابه..

## • مكالس اعلم الشرعية:

وهو كل علم يقصد به التقرب إلى الله تعالى بحسن العبادة وزيادة المعرفة بالله.. وقد سبقت الإشارة إلى أن من العلم ما هو فرض عين على كل مسلم ، وذلك هو الحد الأدنى من العلم الذى تصح به عبادته ويتم له بها معرفة الحلال والحرام من أوامر دينه.. فهذا العلم فرض على كل مسلم ومسلمة كما سبق القول..

ومن العلم ما هو فرض كفاية إذا قام به البعض سقط عن الباقين وهو العلم الذى يحتاج الناس إليه فى معاشهم ويصلح به حالهم.. كمن يتخصص فى فرع من فروع العلم ليفتى الناس فيما يقابلون من أمور دينهم ودنياهم التى لاتصلح إلا بهذا العلم.، ومنها علوم الصناعات والطب وغيرها.. فإن الواجب على المسلمين ألا يتخلفوا عن التقدم فى هذه المجالات العلمية.. والفرق بين المسلم والكافر أن المسلم الحق يطلب به وجه اللَّه تعالى لا زينة الدنيا..

ويقول رضالب العلم تستغفر له الخلائق حتى الحوت في بطن البحر..

ويقول إن الملائكة تضع أجنحتها لطالب العلم رضا بما يصنع، ويقول من سلك طريقاً يبتغي به علما سلك اللّه به طريقا على الجنة..

واللَّه تعالى يقول: ﴿... إِنَّمَا تَخَشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوُا أَ... ﴾ (فاطر-٢٨) ، ويقول في سورة (المجادلة-١١): ﴿... يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنتِ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ ﴿ ﴾

ويقول في سورة (آل عمران-١٨): ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لِآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ

---وَٱلْمَلَتِهِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ ... ».

فطلب العلم وخاصة العلوم الشرعية وكل علم يقصد به وجه اللَّه تعالى هو ضرب من ضروب الذكر لله تعالى..

وشرط كونه ذكرا هو أن يكون المتعلم قاصدا به وجه اللَّه.. أما القاصد الدنيا أو السمعة فهو ونيته حتى وإن كان ما يتعلمه هو العلم الشرعي.. فالعبرة بالنيات..

## • التفكير ففي ملكوت السموات والأرض:

يقول تعالى فى سورة آل عمران: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقَتَ هَاذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ ﴾

فالتفكر في السموات والأرض وتدبر آياته اللَّه تعالى في كونه من أعلى درجات الذكر حيث ذكره اللَّه تعالى بعد مرحلة الذكر قياما وقعودا وعلى الجنب أي بعد الاستغراق الكامل في ذكر اللَّه تعالى في كل الحالات. ، فإذا تشبّعت النفس بأنوار هذا الذكر الدائم فإنها تتفتح ويتكون عندها الاستعداد الروحي والتأهل اللازم للروح قبل أن تضع نفسها في مقام التفكر في الملكوت.. ولا بد للنفس من هذا الاستعداد أولا لتربية النفس كما سبق الكلام عنها في باب النفس حتى تنير بشرع اللَّه الظاهر ونور اللَّه الباطن.. وعندئذ يكون تفكرها بحكمة وتبصر..

يقول تعالى فى سورة الذاريات : ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَاتٌ لِلْمُوقِنِينَ ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَاتُ لِلْمُوقِنِينَ ﴾

ويقول تعالى فى سورة (العنكبوت-٤٣): ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْتَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَاۤ إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ ﴿ ﴾

فآيات اللَّـه تعالى هـى للمـوقنين والمستبـصرين والعـالمين.. ،

لذلك فيلزم للتفكر في ملكوت السموات والأرض أساس متين من الذكر الخالص للَّه تعالى.. وهذه المرحلة هي أعلى درجات الذكر لمن فتح اللَّه عليه وهيأه لذلك.

# خور الأنبياء والصالكين والإعتبار بالأم :-

يقول اللَّه تعالى لرسوله الكريم: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ ۚ إِنَّهُۥ كَانَ صِدِّيقًا نَّبِيًّا ﴿ ﴿ (مريم - ٤١).

ويقول: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِتَابِ مُوسَىٰ ۚ إِنَّهُ مَكَانَ مُخَلِّطًا وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًّا ﴿ وَهِمَا وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًّا ﴾ (مريم - ١٥).

ويقول: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِتَابِ إِسْمَاعِيلَ ۚ إِنَّهُ ۚ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًّا ﴿ وَهِمَا ﴿ وَهِمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

ويقول في سورة (يوسف-٣): ﴿ خَنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ اللهِ عَلَيْكَ أَحْسَنَ اللهِ عَلَيْكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَلاَ اللَّقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلهِ لَمِنَ اللَّهُ عَلَيْكَ هَلاَ اللَّقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلهِ لَمِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَاهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا

ويقول في سورة (القصص-٣): ﴿ نَتْلُواْ عَلَيْكَ مِن نَّبَا مُوسَىٰ وَوْرْعَوْرَكَ بِٱلْحَقِّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾.

ويقول في سورة (الأعراف-١٧٦): ﴿... فَٱقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ ﴾.

فالقرآن فيه الكثير من ذكر الأنبياء السابقين ، وقصصهم عبرة لمن يتلو ويعتبر.. فذكر الصالحين والاعتبار بسيرهم وأقوالهم وحكمتهم هو نوع من ذكر الله تعالى.، وخير ما يدرسُ في هذا الشأن هو سيرة رسول الله والتأسى بها والتعلم منها.. وكذلك سيرة صحابته الكرام وكذلك الصالحين من عباد الله تعالى.

## • اعمل الكالصر الله:

وهو باب عظيم فيه الخير العميم وهو ميسر لكل عامل ومجتهد.. وهو توجيه أعمالك الدنيوية لتكون في سبيل اللَّه.. فتقصد في أداء أعمالك الدنيوية أن يكون عملك للَّه تعالى بتوجيه نية العمل إلى اللَّه لتكون امتثالا لأمره بالسعى في الدنيا ولستر من تعولهم ولاستجلاب الرزق المقدر لهم في علم اللَّه تعالى.. ولا تقصد بعملك زينة الدنيا ولا شهواتها ولا الكبر والخيلاء فيها..

فالأكل تقصد به التقوي على طاعة الله.. وحفظ الجسد الذي استحفظك الله عليه أمانة عندك.. فلا يكون الطعام مجرد شهوة لذاته ولكنه لقصد وجه الله تعالى كذلك. ، وقس على ذلك الأعمال الأخرى كافة.. حتى يصبح نومك ويقظتك وطعامك وشرابك وعملك.. كلها في سبيل الله تعالى وتكون قد صيرت الحياة كلها عبادة فتؤجر عليها وتكون

لك ذكرا.. لذلك يقول تعالى في سورة (القصص-٧٧): ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَاۤ ءَاتَلكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْأَخِرَةَ ... ﴾.

أى اجعل كل حياتك للَّه تعالى.. وكل نعمة أنعمها اللَّه عليك فسخَّرها في سبيل اللَّه. واجعل كل عملك متوجها إليه وقاصدا به وجهه الكريم. وبذلك تكون قد استفدت من دنياك لآخرتك ولم تنس نصيبك من العمل الصالح في الدنيا للآخرة..

وهذا الأمر رغم بساطة ظاهره إلا أنه عزيز المنال.. فإن الفصل بين شهوة النفس ورغبتها في زينة الحياة الدنيا وبين توجيه نيتك إلى الله أمر ليس بالهين وإذا كان إبليس يحبب إليها الرياء في العبادات الخالصة للله حتى يمدحها الناس بالطاعة والعبادة.. فكيف بما هو زينة أصلا.. وشهوة من شهوات الدنيا مركبة فيها !!!كيف تصدق نيتها فيه إلى الله متجردة عن شهواتها !!!

إن العزم الصادق وصدق توجيه النية إلى اللَّه تعالى يستلزم المراعاة الكاملة لغوائل النفس وتلبيسها للأمور حتى لا تزين لك شهواتها ورغباتها على أنها في سبيل اللَّه فتكون الطامة الكبرى.. واللَّه الموفق والمستعان في مثل هذا الأمر الدقيق..

## • من فضائل الأ<u>ناكار والسيك</u>

ليس هناك فضل أعم ولا أعظم من فضل الذكر.. بل إن اللَّه تعالى قد جعل الفارق بين الذاكر والغافل هو كالفارق بين الحى والميت.. فيقول و أن مثل من يذكر اللَّه تعالى والغافل عن ذكره كالحى والميت.. لذلك يقول تعالى في سورة (الأنعام-١٢٢): ﴿ كَذَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَ زُيِّنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾.

ويقول تعالى فى وصف الغافل عن ذكر اللَّه فى سورة (الزمر-٢٢): ﴿ أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدِّرَهُ لِلْإِسْلَمِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِّن رَّبِهِ ۚ فَوَيْلُ لُ لِلْإِسْلَمِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِّن رَّبِهِ ۚ فَوَيْلُ لِلْإِسْلَمِ فَهُو عَلَىٰ نُورٍ مِّن رَّبِهِ ۚ فَوَيْلُ لِللَّا اللَّهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ ال

ويقول فى سورة (الكهف-٢٨): ﴿... وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ وَعَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَلهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَفُرُطًا ﴿ اللَّهِ ﴾.

وقد سبق التعرض لهذه المعانى في باب الإيمان من قبل فليرجع إليها من يشاء.

وفضائل الذكر كثيرة ، يقول تعالى في سورة (العنكبوت-٤٥): . ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرُ ۗ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكَبَرُ أَ... ﴾

فنظرا لتكرار الذكر وترديده المستمر في القلب وعلى اللسان فإن أثره أكبر في النفس والروح.. ويقول الله الله الله ملائكة سياحين في الأرض فضلا عن كُتَّاب الناس ، فإذا وجدوا قوما يذكرون اللَّه عز وجل تنادوا هَلُمُّوا إلى بغيتكم فيجيئون يحفّون بهم إلى عنان السماء ، فيقول اللَّه تعالى: أي شيئ تركتم عبادى ، فيقولون : تركناهم يحمدونك

ويمجدونك ويسبحونك ، فيقول تبارك وتعالى: وهل رأونى، فيقولون: لا.. فيقول: كيف لو رأونى. فيقولون: لو رأوك لكانوا أشد تسبيحا وتمجيدا. فيقول لهم: من أى شئ يتعوذون. فيقولون: من النار فيقول تعالى: وهل رأوها. فيقولون: لا. فيقول: فكيف لو رأوها. فيقولون: لو رأوها لكانوا أشد هربا وأشد نفورا.. فيقول الله عز وجل: وأى شئ يطلبون فيقولون: الجنة. فيقول: وهل رأوها. فيقولون: لا. فيقول تعالى: فكيف لو رأوها. فيقولون: لو رأوها لكانوا أشد عليها حرصا.. فيقول: جل جلاله إنى أشهدكم أنى قد غفرت لهم. فيقولون: كان فيهم فلان لم يردهم وإنما جاء لحاجة. فيقول الله عز وجل: هم القوم لا يشقى جليسهم " رواه البخارى..

ويقول ﷺ " ما جلس قوم مجلساً يذكرون اللَّه عز وجل إلا حفّت بهم الملائكة وغشيتهم الرحمة وذكرهم اللَّه فيمن عنده "

ويقول " لو جاء قائل لا إله إلا اللَّه صادقا بقراب الأرض ذنوبا لغفر اللَّه له ذاك "

ويقول الله " ما من عبد توضأ فأحسن الوضوء ثم رفع طرفه إلى السماء فقال أشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدا عبده ورسوله إلا فتحت له أبواب الجنة يدخل من أيها شاء "

ويقول " ما قعد قوم مقعدا لم يذكروا الله سبحانه وتعالى فيه ولم يصلّوا على النبي الله الاكان عليهم حسرة يوم القيامة " رواه الترمذي،

ويقول ﷺ " يقول اللَّه تعالى أنا مع عبدى ما ذكرنى وتحركت شفتاه بي "

وقال رطب اللَّه تصبح وأمْسِ ولسانك رطب يذكر اللَّه تصبح وتمس وليس عليك خطيئة "

وقل ﷺ عن السبعة الذين يظلهم اللَّه تحت ظله يوم لا ظل إلا ظله "رجل ذكر اللَّه تعالى خاليا ففاضت عيناه من خشية اللَّه "

ويقول ﷺ " من أحب أن يرتع في رحاب الجنة فليكثر ذكر اللّه عز وجل " رواه الطبراني.

ويقول الله على ابن آدم عملا أنجى له من عذاب الله من ذكر الله عز وجل قالوا ولا الجهاد في سبيل الله قال ولا الجهاد في سبيل الله قال ولا الجهاد في سبيل الله إلا أن تضرب بسيفك حتى ينقطع ثم تضرب به حتى ينقطع "رواه الطبراني.

ويقول ﷺ " يا أبا هريرة لقّن الموتى شهادة لا إله إلا اللّه فإنها تهدم الذنوب هدماً ، قلت يا رسول اللّه هذا للموتى فكيف للأحياء قال هي أهدم وأهدم "

وقال للمسلمين: " كلكم يدخل الجنة إلا من أبى قالوا ومن يأبى يا رسول اللَّه فقال لهم: من قال لا إله إلا اللَّه دخل الجنة ومن لم يقلها فقد أبى "

وقال اللَّه وحده لا الله وقال الله إلا اللَّه وحده لا شريك له الملك وله الحمد يحيى ويميت وهو على كل شئ قدير كتب له ألف ألف حسنة ومحا عنه ألف ألف سيئة وبنى له بيتا في الجنة "..

وقد قيل إن من قال لا إله إلا الله مخلصا فكأنما يرد على كل كافر ومشرك ويكون له من الثواب بعددهم..

وقال العبد الحمد للله ملأت ما بين السماء والأرض الغبد الحمد للله ملأت ما بين السماء والأرض السفلى.. فإذا قال الحمد للله الثالثة قال الله تعالى : سَلْ تُعْطَ.." وقال "الباقيات الصالحات هن لا إله إلا الله وسبحان الله والحمد لله والله أكبر

ولا حول ولا قوة إلا باللَّه العلى العظيم ".

وسأل أبو ذر رضى اللَّه عنه رسول اللَّه ﷺ " أى الكلام أحب إلى اللَّه تعالى. قال: ما اصطفى اللَّه سبحانه لملائكته سبحان اللَّه وبحمده سبحان اللَّه العظيم ".

وقال " لا حول ولا قوة إلا باللَّه العلى العظيم من كنز من تحت العرش " .

وقال " من قال سبحان اللَّه وبحمده غُرسَتْ له نخلة في الجنة ".

وقال على فضائل الاستغفار " من أكثر من الاستغفار جعل الله له من كل هَمِّ فرجا ومن كل ضيق مخرجا ورزقه من حيث لا يحتسب ".

وكان رسول اللَّه ﷺ يقول " سبحانك اللَّهم وبحمدك اللَّهم اغفر لي إنك أنت التواب الرحيم " متفق عليه..

ويقول " ما أصرَّ من استغفر وإن عاد في اليوم سبعين مرة ".

وقال " من قال حين يأوى إلى فراشه استغفر اللَّه العظيم الذى لا إله إلا هو الحى القيوم وأتوب إليه ثلاث مرات غفر اللَّه ذنوبه وإن كانت مثل زبد البحر ".

وقد رُوى الحديث دون صيغة "يأوى إلى فراشه "،

وقال ﷺ في فضل الصلاة عليه ﷺ " من صلّى على صلّت عليه الملائكة ما صلّى علّى فليقلل عند ذلك أو ليكثر " رواه الطبراني..

وقال " إن أولى الناس بي أكثرهم علّى صلاة " وقال " أكثروا من الصلاة علّى يوم الجمعة "

وقال " من صلّى على في كتاب لم تزل الملائكة يستغفرون له مادام اسمى في ذلك الكتاب "

وقال " إن في الأرض ملائكة سياحين يبلغوني عن أمتى السلام " وقال: "ليس أحد يسلم على إلا ردّ اللَّه على روحي حتى أرد عليه السلام"

وقال " من قال حين يسمع الأذان والإقامة : اللَّهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة صلّ على محمد عبدك ورسولك وأعطه الوسيلة والفضيلة والدرجة الرفيعة والشفاعة يوم القيامة حَلَّت له شفاعتي".

هذا بعض ما جمعناه في فضائل الذكر وفيه الكفاية لمن أدركته العناية إن شاء اللَّه..

غير أن فضائل الذكر وأثره في القلب والنفس لا يمكن أن تعرف من مجرد الكلام.. لأن أثره ونوره تنصب أساسا على النفس والروح وقد سبقت الإشارة إلى أن ما تتذوقه النفس أو تعرفه لا يعبر عنه بعوالم الإدراك (راجع قوى النفس وعالم الملكوت في الباب الأول والباب الثاني).. فإن الذكر يورث انطباعات قلبية وتغييرات نفسية لا تدرك ولا الثاني).. فإن الذكر يورث انطباعات قلبية وتغييرات نفسية لا تدرك ولا يعبر عنها بالكلام.. وإذا كان كل غذاء للجسد إذا داومت عليه يترك أثرا خاصاً على الجسد وفيه وهذا أمر يعرفه الأطباء جيدا.. فكذلك غذاء الروح لابد أن يترك أثراً مميزا لكل غذاء.. أي لكل صنف من الغذاء.. ولذلك فقد تنوعت مكافأة الذاكرين من رب العزة والجلال.. فالموحد للله غير المصلى على رسول الله غير المستغفر غير المسبَح.. فكل له ثوابه الخاص بكل ذكر.. فكان لابد أن تعرف بالضرورة أن لكل ذكر منهم أثراً خاصاً به.

واعلم كذلك أن ذكر اللَّه تعالى يجوز منفردا ويجوز في جماعة.. وفي الجماعة خير كبير وسر عظيم.. وقد تواتر عنه الذكر مع الجماعة

كما كان يفعل مع أهل الصفة وهم خيار الصحابة ولذلك يقول تعالى: ﴿ وَٱصۡبِرۡ نَفۡسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدۡعُور َ رَبَّهُم بِٱلۡغَدَوٰةِ وَٱلۡعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ رَّ .. ﴾ (الكهف-٢٨).

فالجماعة لا تخلو من عالم ومتعلم فيكون فيها فضل العلم.. وأساسها الأخوة في الله وقد سبقت الإشارة إلى فضلهما.. ويكون فيها الذكر والاستغفار والصلاة على رسول الله.. فيكون فيها فضل الذكر، لذلك فقد جمعت كثيرا من الخيرات.. وكل من حضر يأخذ على قدره.. وعلى قدر نيته وهِمَّتِه وذكره وصفاء قلبه..

غير أنه يجب على جماعة الذاكرين أن يلتزموا بشرع اللَّه تعالى وسنة رسوله اللَّه على على الله على الله ولا حرام إلا ما حَرَّمه جل شأنه.. وخير العبادة ما كان باتباع رسول اللَّه في أفعاله وأقواله فيجب على الجماعة أن تلتزم بهذه السنن والآداب ولا تحيد عنها..

وقد سبقت الإشارة على فائدة "الهمَّة" والقوة في الذكر فلا وجه لإعادتها..

## 

تعلمنا سنة رسول اللَّه الله الله الله على على حالة من حالات العبد في يومه وليلته من نوم واستيقاظ وخروج وطعام وخلافها وهي ما نطلق عليها أذكار العادات.. وعلى المسلم أن يتأدب بأدب رسول الله ويأخذ منها على قدر توفيق اللَّه تعالى له.. والمقصود من ذلك أن يكون العبد ذاكرا للَّه تعالى في كل أحواله.. شاكرا له أنعمه.. مستعينا به.. متوجها إليه في كل فعل.. ولا يزال العبد يتذكر اللَّه تعالى في كل حالة حتى يصبح الذكر له عادة وحتى يعمر قلبه بالذكر الدائم للَّه تعالى وهو المقصود..

وقد جمعنا لك بعض هذه الأذكار النبوية مختصرة حتى لا نطيل عليك ومنها:-

#### (۱) عند (الستيقاظ من النوم:

" الحمد لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا وإليه النشور" "وأصبحنا وأصبح الملك لله " البخاري ومسلم.

## (۲) فلا الصباح:

" بسم اللَّه الذي لا يضر مع اسمه شئ في الأرض ولا في السماء وهو السميع العليم " (ثلاث مرات صباحا وكذلك مساء) (أبو داود والترمذي).

#### (٣) عند (لاستعداد للنوم:

"باسمك اللَّهم أحيا وأموت" " اللَّهم أسلمت نفسى إليك ووجهت وجهي إليك وفوضت أمرى إليك ، وألجأت ظهرى إليك ، رغبة ورهبة

إليك لا ملجأ ولا منجى منك إليك آمنت بكتابك الذي أنزلت ونبيك الذي أرسلت ". (البخاري ومسلم).

#### (٤) فلا المساء:

" أعوذ بكلمات اللَّه التامات من شر ما خلق " (الترمذي ومسلم).

### (٥) عند الأرق فلا النوم:

" اللَّهم رب السموات السبع وما أظَلَّت ورب الأرضين وما أَقَلَّت ورب الأرضين وما أَقَلَّت ورب الرياح وما ذرت ورب الشياطين وما أضلّت كن لى جاراً من شر خلقك أجمعين" (الترمذي وأبو داود).

#### (٦) محند دخول النلاء:

" اللَّهم إني أعوذ بك من الخبث والخبائث " (البخاري).

### (٧) محند العروج من العلاء:

" غفرانك الحمد للَّه الذي أذهب عنا الأذي وعافانا ".

#### (۸) بعد الوضوء:

"أشهد ألا إله إلا اللَّه وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله" (مسلم)و "اللَّهم اجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين" (الترمذي)

## (٩) محند الخروج من المنزل:

" بسم اللَّه توكلت على اللَّه ولا حول ولا قوة إلا باللَّه "

" اللَّهِم إنى أعوذ بك أن أزل أو أُزَلٌ ، أو أَضِل أو أُضُل أو أَظلم أو أُظلم أو أُطلم أو أُطلم أو أُطلم أو أن أطغى أو يُطغى على " (الترمذي)

" اللَّهم إنى أعوذ بك من شر نفسى ومن شر كل دابة أنت آخذ بناصيتها إن ربى على صراط مستقيم".

### (١٠) محند دخول المسجد ومحند الخروج منه:

" بسم اللَّه توكلت على اللَّه اللَّهم صلِّ على محمد اللَّهم اغفر لى ذنوبي اللَّهم افتح لى أبواب فضلك ".

## (۱۱) محند سماع الآذان:

يقول مثل ما يقول المؤذن ، وعند قول المؤذن حي على الصلاة وحي على الفلاح يقول لا حول ولا قوة إلا باللَّه العلى العظيم.. وعند قول المؤذن في أذان الفجر " الصلاة خير من النوم " يقول: صدق رسول اللَّه، وبعد فراغ المؤذن من الأذان يقول " اللَّهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمداً الوسيلة والفضيلة ، وابعثه اللَّهم مقاما محمودا الذي وعدته ".

#### (١٢) عند ركوب إلد إبة وما شابهها:

﴿.. سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَاذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴿ وَإِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا لَمُنقَلِبُونَ ﴾ (الزخرف-١٣: ١٤).

(۱۳) محند بدایخ السفر: .

اللَّهم إنا نسألك في سفرنا هذا البر والتقوى ، ومن العمل ما ترضى ، اللَّهم هوّن علينا سفرنا هذا واطو عنا بعده ، اللَّهم أنت الصاحب في السفر والخليفة في الأهل ، اللَّهم إني أعوذ بك من وعثاء السفر ، وكآبة المنظر، وسوء المنقلب في المال والأهل والولد. (مسلم).

## (١٤) محند الرجوع من السفر:

يزيد على الدعاء السابق قوله " آيبون تائبون عابدون لربنا حامدون ".

#### (۱۵) محند دخول بلد:

اللهم رب السموات السبع وما أظللن ، ورب الأرضين السبع وما أقللن، ورب الشياطين وما أضللن ورب الرياح وما ذرين أسألك خير هذه القرية وخير أهلها وخير ما فيها وأعوذ بك من شر أهلها وشر ما فيها" رواه النسائي

(١٦) محند دخول المنزل:

يلقى السلام عند دخوله.

(۱۷) عند مباشرة ألهلغ:

" بــسم اللَّـه ، اللَّهــم جنبنــا الــشيطان وجنــب الــشيطان مــا رزقتنا".(البخارى).

#### (۱۸) محند (نتهاء المجلس:

"سبحانك اللَّهم وبحمدك أشهد ألا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب اللك" ويسمى هذا الدعاء بكفارة المجلس لما يكون قد حدث فيه.. (الترمذي وغيره).

#### (۱۹) محند (لشراب:

يسمِّي باسم اللَّه قبل الشرب ويحمد اللَّه بعده.

#### (۲۰) عند (۲۰)

يسمِّى فى أوله فإن نسى يسمِّى عندما يتذكر ويقول" بسم اللَّه فى أوله وآخره " ثم يقول بعد الانتهاء " الحمد للَّه الذى أطعمنى هذا ورزقنيه من غير حول منى ولا قوة". (الترمذى).

#### (۲۱) عند صاحب الوليمة:

" أفطر عندكم الصائمون وأكل طعامكم الأبرار.. وصلّت عليكم الملائكة وذكركم اللّه فيمن عنده". (أبو داود وغيره).

### (۲۲) عند لبس البديد:

" اللَّهم لك الحمد أنت كسوتنيه ، أسألك خيره وخير ما صنع له وأعوذ بك من شرّه ومن شرِّ ما صنْع له ". (الترمذي).

### (۲۳) محند (لتشاؤم:

"اللَّهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت ولا يذهب بالسيئات إلا أنت لا حول ولا قوة إلا باللَّه".

### (٢٤) محند رؤية الهلال:

" اللَّهم أهلّه علينا بالأمن والإيمان ، والسلامة والإسلام ، ربى وربك اللَّه، هلال رشد وخير" ثم يصلي على رسول اللَّه.

#### (۲۵) عند رؤیل مبتلاه:

"الحمد لله الذي عافانا مما ابتلى به كثيرا من خلقه " (ويجب ألا يسمع صاحب البلاء هذا الدعاء).

### (۲٦) محند زیارة مریض:

يدعو له " اللَّهم رب الناس أذهب البأس اشف أنت الشافى لا شفاء إلا شفاءك شفاء لا يغادر سقما ".. ، " أسأل اللَّه العظيم رب العرش العظيم أن يشفيك" (الترمذي).

#### (۲۷) عند (۲۷)

" لا إله إلا اللَّه العظيم الحليم ، لا إله إلا اللَّه رب العرش العظيم لا إله إلا اللَّه رب السموات ورب الأرض ورب العرش الكريم".

#### (۲۸) عند خوف النسد:

"بسم اللَّه ما شاء اللَّه لا قوة إلا باللَّه"

- (٢٩) عند النوف من النالق: "حسبنا اللَّه ونعم الوكيل"
  - (۳۰) محند (لبلاء والشدة

"إنا للَّه وإنا إليه راجعون لا حول ولا قوة إلا باللَّه العلي العظيم"

### (٣١) إذا وقع فلا ورطلة:

" بسم اللَّه الرحمن الرحيم ولا حول ولا قوة إلا باللَّه العلى العظيم" (الطبراني)

## (٣٢) إذا نظر إلى محوّه:

" يا مالك يوم الدين إياك نعبد وإياك نستعين" (ابن السنيّ).

## (٣٣) إذا استصعب عليه أمر:

"اللَّهم لا سهل إلا ما جعلته سهلا ، وأنت تجعل الحَزْنَ إن شئت سهلا" (ابن حبان).

### (٣٤) ما يعوِّذ بن الأطمال وعيرهم:

" أعيذك بكلمات اللَّه التامة ، من كل شيطان وهامة ، ومن كل عين لامّة " (البخارى).

تعويذ أُخر:

" بسم اللَّه الرحمن الرحيم ، أعيذك باللَّه الأحد الصمد الذي لم

يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد من شر ما تجد "

### (۳۵) خلص عند (۳۵)

" سبحان من سبحّت له " (عن طاووس التابعي).

### (٣٦) إذا غاف قوما:

" اللَّهم إنا نجعلك في نحورهم ونعوذ بك من شرورهم " (النسائي).

## (٣٧) توديع المسافر:

" استودع اللَّه دينك وأمانتك وخواتيم أعمالك "

#### (۳۸) إذا وجد وجعا فلا جسده:

يضع يده على ما يؤلمه ويقول سبع مرات " أعوذ باللَّه وقدرته من شر ما أجد و أحاذر " (مسلم).

### (٣٩) بعد دفن (لميت:

كان رسول اللَّه إذا فرغ من الدفن وقف وقال " استغفروا لأخيكم وسلوا له التثبيت فإنه الآن يُسأل " (أبو داود).

### (٤٠) عند الفأل السيله:

" اللَّهم لا طير إلا طيرك ولا خير إلا خيرك ولا إله غيرك " (الإمام أحمد).

#### (٤١) إذا فقد العون فلا مِتاهِمْ:

قال ﷺ " إذا ضلَّ أحدكم أو أراد عونا وهو بأرض ليس بها إنس فليقل يا عباد اللَّه أغيثوني (ثلاثا) فإن للَّه عبادا لا يراهم " (الطبراني).

#### \* \* \*

وهكذا ترى أن المؤمن له ذكر للَّه تعالى في كل حالة من مرض أو صحة أو خوف أو أمن فهو مع اللَّه تعالى في كل شأن.

\* \* \*

## بعض الكعوات النبوية المأثورة

ليتم لك الفضل بإذن اللَّه تعالى فقد جمعنا لك بعض الدعوات المأثورة عن رسول اللَّه ﷺ وما أكثرها. ويكفيك منها القليل مع الإخلاص للَّه تعالى فإن في الإخلاص كل البركة وقد ذكرناها لك دون أسانيدها كذلك:

- \*١ اللَّهم إني أسألك الهدى والتقي والعفاف والغني.
- \*٢ سبحانك اللُّهم وبحمدك أستغفرك وأتوب إليك.

\*٣ - اللهم اقسم لنا من خشيتك ما تحول به بيننا وبين معاصيك ، ومن طاعتك ما تبلغنا به جنتك ، ومن اليقين ما تُهوّن به علينا مصائب الدنيا ، اللَّهم متعنا بأسماعنا وأبصارنا وقوتنا ما أحييتنا ، واجعله الوارث منا ، واجعل ثأرنا على من ظلمنا ، وانصرنا على من عادانا ، ولا تجعل مصيبتنا في ديننا ، ولا تجعل الدنيا أكبر همنا ، ولا مبلغ علمنا ولا تسلط علينا من لا يرحمنا.

- \* ٤ أعوذ بقدرة اللّه وعزته من شر ما أجد وأحاذر.
- \* ٥ بسم اللَّه أرقيك من كل شئ يؤذيك ، من شر كل نفس أو عين حاسد اللَّه يشفيك بسم اللَّه أرقيك (هذه رقية سيدنا جبريل لرسول اللَّه ﷺ)
  - \* ٦ أعوذ بكلمات اللَّه التامات من شر ما خلق.
- \*٧ لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شئ قدير اللَّهم لا مانع لما أعطيت ولا معطى لما منعت ولا ينفع ذا الحد منك الحد.
  - \* ٨ اللَّهم اغفر لي وارحمني واهدني وارزقني.

\* ٩ - اللَّهم إنى أعوذ بك من الجبن والبخل ، وأعوذ بك من أنْ أُرَدَّ إلى أرذل العمر وأعوذ بك من فتنة الدنيا وأعوذ بك من فتنة القبر.

\* ١٠ - اللّهم إنى أعوذ بك من عذاب جهنم ومن عذاب القبر ومن فتنة المحيا والممات ومن شر فتنة المسيح الدجال.

\* ١١- اللَّهم اغفر لي ما قدّمت وما أخرّت ، وما أسررت وما أعلنت وما أسرفت وما أنت أعلم به منى أنت المقدم وأنت المؤخر لا إله إلا أنت.

\* ١٢ - اللَّهم اغفر لي ذنبي كله ، دِقّه ، وجِلَّه ، وأوله وآخره ، وعلانيته وسره.

\* ١٣- اللَّهم إنى أعوذ برضاك من سخطك ، وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك لا أحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك.

\* ١٤ – اللَّهم فاطر السموات والأرض ، عالم الغيب والشهادة ، رب كل شئ ومليكه ، أشهد ألا إله إلا أنت ، أعوذ بك من شر نفسى وشر الشيطان وشركه.

\* ١٥- باسمك ربى وضعت جنبى ، وبك أرفعه ، إن أمسكت نفسى فارحمها وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين. (عند النوم)

\* ١٦ - اللُّهم قنى عذابك يوم تبعث عبادك.

\* ١٧ - اللَّهم يا مُصَرِّف القلوب صَرِّف قلوبنا على طاعتك.

\* ۱۸ – اللَّهم أصلح لى دينى الذى هو عصمة أمرى ، وأصلح لى دنياى التى فيها معاشى ، وأصلح لى آخرتى التى فيها معادى ، واجعل الحياة زيادة لى فى كل خير ، واجعل الموت راحة لى من كل شر.

\* ١٩ - اللُّهم إني أسألك الهدي والسداد.

- \* ٢٠- اللَّهم إنى أعوذ بك من العجز والكسل والجبن والهرم والبخل وأعوذ بك من عذاب القبر وأعوذ بك من فتنة المحيا والممات.
- \* ٢١- اللَّهم إنى ظلمت نفسى ظلما كثيرا ولا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفرلي مغفرة من عندك وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم.
- \* ٢٢- اللَّهِم اغفرلي خطيئتي وجهلي ، وإسرافي في أمرى ، وما أنت أعلم به منى ، اللَّهِم اغفر لي جدّى وهزلي ، وخطئي وعمدى، وكل ذلك عندى ، اللَّهِم اغفرلي ما قدّمت وما أخّرت ، وما أسررت وما أعلنت وما أنت أعلم به منى ، أنت المقدم وأنت المؤخر وأنت على كل شئ قدير.
  - \* ٢٣ اللَّهم إني أعوذ بك من شر ما عملت ومن شر ما لم أعمل.
- \* ٢٤- اللَّهم إنى أعوذ بك من زوال نعمتك ، وتحوّل عافيتك ، وفجاءة نقمتك ، وحميع سخطك.
- \* ٢٥- اللَّهِمِ آت نفسى تقواها وزكِّهَا أنت خير من زكاها أنت وليها ومولاها ، اللَّهم إنى أعوذ بك من علم لا ينفع ومن قلب لا يخشع ومن نفس لا تشبع ومن دعوة لا يستجاب لها.
- \* ٢٦ اللَّهم إنى أعوذ بك من شر سمعى ، ومن شر بصرى ، ومن شر لسانى ، ومن شر قلبى ، ومن شر منيى.
  - \* ٢٧- اللَّهم إني أعوذ بك من منكرات الأخلاق والأعمال والأهواء.
  - \* ٢٨- اللَّهم اكفني بحلالك عن حرامك واغنني بفضلك عمن سواك.
    - \* ٢٩- يا مقلِّب القلوب ثبت قلبي على دينك.
- \* ٣٠- اللَّهم إنى أسألك حبك وحب من يحبك ، والعمل الذي يبلغني حبك ، اللَّهم اجعل حبك أحبّ إلىّ من نفسي وأهلي ومن الماء البارد.

\* ٣١- اللَّهم إنى أسألك موجبات رحمتك وعزائم مغفرتك والسلامة من كل إثم والغنيمة من كل بر، والفوز بالجنة والنجاة من النار.

\* ٣٢ – اللَّهم أنت ربى لا إله إلا أنت خلقتنى وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت أعوذ بك من شَرِّ ما صنعت ، أبوء لك بنعمتك على وأبوء بذنبي فاغفرلي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت.

\* ٣٣- اللَّهم إنى أعوذ بك من علم لا ينفع وقلبٍ لا يخشع ودعاء لا يُسمع ونفس لا تشبع.

\* ٣٤- اللَّهم إنى أعوذ بك من جهد البلاء ودرك الشقاء وسوء القضاء وشماتة الأعداء.

\* ٣٥- اللَّهم إنى عبدك وابن عبدك مَاضٍ فِى تَحكمك ، عدلٌ فى قضاؤك أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته فى كتابك أو علمته أحدا من خلقك أو استأثرت به فى علم الغيب عندك أن تجعل القرآن ربيع قلبى ونور صدرى وجلاء غمى وذهاب حزنى وهمى (عند الحزن والغم).



## موكز الباب الثامن

فإذا أوجزنا لك ما ذكرناه في هذا الباب قلنا:

- ذكر اللَّه تعالى هو الدواء للقلوب والأرواح وكذلك الأجساد.
  - لكل ذكر نور وهداية خاصة يتذوقها من داوم عليه.
    - •الذكر المجرد ألوان ومنه:
    - التوحيد والتسبيح وما شابههما.
      - تلاوة القرآن.
  - مجالس العلم الشرعي وكل علم يقصد به وجه اللَّه.
    - التفكر في ملكوت السموات والأرض.
      - ذكر الأنبياء والصالحين.
      - العمل الخالص للَّه تعالى.
- ●فضائل الذكر لا تعد ولا تحصى وأهم الذكر التوحيد والاستغفار والصلاة على رسول اللَّه.

• بعض أذكار العادات:

- ١.عند الاستيقاظ.
- 3. عند الاستعداد للنوم.
- ٥. عند الأرق في النوم.
- ٧. عند الخروج من الخلاء.
- ٩. عند الخروج من المنزل.
  - ١١. عند سماع الآذان.
    - ١٣.عند بداية السفر.

٢.في الصباح.

٤.في المساء.

٦.عند دخول الخلاء.

٨. بعد الوضوء.

١٠.عند دخول المسجد والخروج منه

١٢.عند ركوب الدابة وما شابهها.

١٤.عند الرجوع من السفر.

| ه ۱.عند دخول بلد.    | ١٦.عند دخول المنزل.             |
|----------------------|---------------------------------|
| ١٧.عند مباشرة أهله.  | 18.عند انتهاء المجلس.           |
| ١٩.عند الشراب.       | ٢٠.عند الطعام.                  |
| ۲۱.عند صاحب الوليمة. | 22.عند لبس الجديد.              |
| ٢٣.عند التشاؤم.      | ٢٤.عند رؤية الهلال.             |
| 20.عند رؤية مبتلي.   | ۲٦.عند زيارة مريض.              |
| ۲۷.عند الكرب.        | ۲۸.عند خوف الحسد.               |
| 29.عند خوف من الخلق. | ٣٠.عند البلاء والشدة.           |
| ٣١.عند الورطة.       | ٣٢.عند العدوّ.                  |
| ٣٣.عند صعوبة أمر.    | ٣٤.ما يعوَّذ به الاطفال وغيرهم. |
| ٣٥.تعويذ آخر.        | ٣٦.عند سماع الرعد.              |
| ٣٧.إذا ما خاف قوما.  | ٣٨.توديع المسافر.               |
| ٣٩.عند الوجع.        | ٤٠.بعد دفن الميت.               |
| ٤١.عند الفأل السيئ.  | ٤٢.إذا فقد العون في متاهة.      |
|                      |                                 |

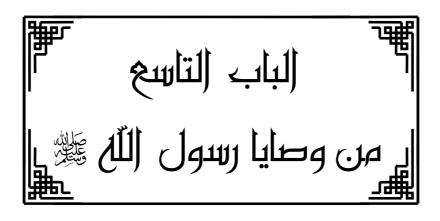
- بعض الدعوات النبوية المأثورة

\* \* \*

اللَّهم إِنَّا نسألك لسانا ذاكرا ، وقلبا شاكرا ، وقولا صادقا ، وفهما لائقا، وسرا ذائقا ، وقلبا قابلا ، وعقلا عاقلا ، وفكرا مشرقا ، وطرفا مطرفا ، ويدا قادرة ، ونفسا مطمئنة ، وجوارح لطاعتك لينة. وقَدِّسنا يا قدوس للقدوم عليك ، وارزقنا التقدم إليك ، وقربنا إليك قرب العارفين ، ونزِّهنا عن الفواحش ما ظهر منها وما بطن ، وأزل عنا علائق الذم ونزِّهنا عن علائق الطبع لنكون من المتطهرين.

وصلِّ وسلم وبارك على عبدك وحبيبك سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين وعلى عباد اللَّه الصالحين ونحن معهم يا رب العالمين.

\* \* \*





#97 \_\_\_\_\_ يقول الله الدين متين.. فأوغل فيه برفق.. فإن السمنبت لا أرضا قطع ولا ظهرا أبقى ".. صدق رسول الله الله المقصود أنك تتدرج في عبادتك وسيرك إلى الله تعالى برفق على قدر قوتك وتأخذ نفسك بالسياسة وتعالجها بالحكمة حتى تنجو بإذن الله تعالى.. أمّا المستعجل الذي يحمّل دابته فوق طاقتها فقد يودي به الأمر إلى أن ينكسر ظهر دابته خلال الطريق.. فلا هو وصل إلى مقصوده ولا أبقى على دابته.. وكذلك قد يتوقف في الطريق إمّا تعبا أو يأسا أو مَلَلاً.

ويقول تعالى فى الحديث القدسى: " عبدى إن تقرب إلىّ شبرا تقرب إلى شبرا تقربت إليه ذراعاً.. وإن جاءنى يمشى أتيته هرولة".. فذلك هو فضل الله تعالى.. فالأمر كله أساسه صدق الالتجاء إلى الله وتصفية القلب مما سواه..

وقد جمعنا لك فى نهاية هذا الكتاب بعضا من وصايا رسول الله وقد جمعنا لك فى نهاية هذا الكتاب بعضا من وصايا رسول الله الشاملة الجامعة الدالة على وجوه الخير لتكون عوناً لك على سيرك إلى الله تعالى.. وقد أوردناها لك دون شرح أو تعليق عسى الله أن ينفع بها كل من قصد رضاه ووجهه الكريم ...

ا - عن أبى ذر رضى الله عنه قال "أوصانى خليلى الله عنه عنه قال الوصانى خليلى السفل بسبع: بحب المساكين، وأن أدنو منهم، وأن أنظر إلى من أسفل منى، ولا أنظر إلى من هو فوقى، وأن أصل رحمى وإن جفانى، وأن أكثر من قول لا حول ولا قوة إلا بالله، وأن أتكلم بمرِّ الحق، وألا تأخذنى فى الله لومة لائم.. وألا أسأل الناس شيئا" رواه أحمد والطبرانى.

٢ – وعنه أن رسول الله شقال "زر القبور تذكر بها الآخرة، واغسل الموتى فإن معالجة جسد خاو موعظة بليغة، وصل على الجنائز
 لعل ذلك أن يحزنك فإن الحزين في ظل الله يتعرض لكل خير" رواه الحاكم.

۳ – قال الوصاني ربى بتسع أوصيكم بها: أوصاني الإخلاص في السر والعلانية، والعدل في الرضا والغضب، والقصد في الغني والفقر، وأن أعفو عمن ظلمني، وأعطى من حرمني، وأصل من قطعني، وأن يكون صمتى فكرا، ونطقى ذكرا، ونظرى عبرا".

ه - عن معاذ بن جبل رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ "أخذ بيده وقال: يا معاذ والله إنى لأحبك ثم أحبك يا معاذ لا تَدَعَنَّ في دبر كل صلاة تقول اللهم أعنى على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك" رواه النسائي.

7 – عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله الله الله عنه يأخذ منى هذه الكلمات فيعمل بهن أو يعلمهن من يعمل بهن "من يأخذ منى هذه الكلمات فيعمل بهن أو يعلمهن من يعمل بهن فقال أبو هريرة أنا يا رسول الله، فأخذ بيده فعد خمسا فقال: اتق السمحارم تكن أعبد الناس، وارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس، وأحسن إلى جارك تكن مؤمنا، وأحب للناس ما تحب لنفسك تكن مسلما، ولا تكثر الضحك فإن كثرة الضحك تميت القلب" رواه الترمذي.

٧ - عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رجلا قال للنبى الله عنه أن رجلا قال للنبى المحارى.
 "أوصنى.. قال لا تغضب.. فردد مرارا فقال: لا تغضب" رواه البخارى.

۸ - عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال قال رسول الله ﷺ
 "یا بنی إن قدرت أن تصبح وتمسی لیس فی قلبك غش لأحد فافعل،
 ثم قال: یا بنی ذلك من سنتی ومن أحیا سنتی فقد أحبنی ومن
 أحبنی كان معی فی الجنة " رواه الترمذی.

۹ عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال "أخذ رسول الله عنه بمنكبى فقال كن فى الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل" رواه البخارى.

10-عن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما قال "كنت خلف النبى يوما فقال: يا غلام إنى أعلمك كلمات: احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء ما نفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك...، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشئ لم يضروك إلا بشئ قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفّت الصحف" رواه الترمذي.

11 - جاء رجل إلى رسول الله فقال "أوصنى وأوجز فقال: عليك باليأس مما في أيدى الناس فإنه الغنى، وإيّاك والطمع فإنه الفقر الحاضر، وصلِّ صلاتك وأنت مودِّع، وإيّاك وما يعتذر منه " رواه الحاكم.

17 – عن أبى ذر رضى الله عنه قال "أوصانى خليلى بأربع هن أحب إلى من الدنيا وما فيها قال لى: يا أبا ذر أحكم السفينة فإن البحر عميق ، واستكثر الزاد فإن السفر طويل وخفّف ظهرك فإن العقبة كؤود، وأخلِص العمل فإن الناقد بصير" رواه المقدسى.

۱۳ قال ﷺ "كلوا واشربوا والبسوا وتصدَّقوا في غير إسراف ولا مخيلة " رواه البخاري.

الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله على الله على الله عنه قال: قال رسول الله على المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفى كلُ خير، احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شئ فلا تقل: لو أنى فعلت كان كذا وكذا ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان " رواه مسلم.

10 – عن ثوبان مولى رسول الله ﷺ قال سمعت رسول الله ﷺ يقول "عليك بكثرة السجود فإنك لن تسجد لله سجدة إلا رفعك الله بها درجة وحطّ عنك خطيئة " رواه مسلم.

19 – عن أبى مسلم أن رجلا أكل عند رسول الله رسماله فقال الكُلْ بيمينك قال لا أستطيع.. قال لا استطعت.. ما منعه إلا الكِبْر.. فما رفعها إلى فيه " رواه مسلم.

١٨ - عن أنس رضى الله عنه عن النبى قل قال "لا يؤمن أحدكم
 حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه" متفق عليه.

النبي الله عنه الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما عن النبي الله عنهما عن النبي الله عنه المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده ،والمهاجر من هجر ما نهي الله عنه متفق عليه.

٢٠ عن أبي هريرة رضى الله عنه عن رسول الله هي قال "لا يستر
 عبد عبدا في الدنيا إلا ستره الله يوم القيامة " رواه مسلم.

٢١ وعنه أن رسول الله ﷺ قال "رُبّ أشعث أغبر مدفوع بالأبواب لو أقسم على الله لأبّره" رواه مسلم.

السّوصوا بالنساء خيرا ، فإن السّوصوا بالنساء خيرا ، فإن المرأة خلقت من ضلع ، وإن أعوج الضلع أعلاه ، فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج ، فاستوصوا بالنساء" متفق عليه.

٢٣ عن أم سلمة رضى الله عنها عن النبى الله قال "أيما امرأة ماتت وزوجها عنها راض دخلت الجنة " رواه الترمذي.

٢٤ عن أبى مسعود البدرى عن النبى وانه قال: "إذا أنفق الرجل على أهله نفقة يحتسبها فهى له صدقة " متفق عليه (يحتسبها أى يقصد وجه الله فيها).

اللّـه عنها عـن عائـشة رضـي اللّـه عنهـا عـن رسـول اللّـه ﷺ قال "الرحم معلقة بالعرش تقول من وصَلَني وصلـه اللّه، ومن قطعني قطعه اللّه" متفق عليه.

71- عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما عن النبى الله قال "الكبائر: الإشراك بالله ، وعقوق الوالدين ، وقتل النفس ، واليمين الغموس" رواه البخارى.. (اليمين الغموس هي التي يحلفها كاذبا متعمدا لأنها تغمس صاحبها في النار ولا كفارة لهذا اليمين).

٢٨ عن أبى موسى الأشعرى رضى الله عنه أنه قيل للنبى على الله عنه أنه قيل للنبى الله عنه أحب من أحب متفق عليه.
 "المرء يحب القوم ولما يلحق بهم.. فقال: المرء مع من أحب متفق عليه.

٢٩ عن أنس رضى الله عنه أن أعرابيا سأل رسول الله ﷺ:
 "متى الساعة قال: ما أعددت لها ، قال: حب الله ورسوله.. قالﷺ:
 أنت مع من أحببت" متفق عليه.

٣٠ عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال "ما من رجل مسلم يموت فيقوم على جنازته أربعون رجلا لا يشركون بالله

شيئا إلا شفّعهم اللّه فيه " رواه مسلم.

٣١ – عن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبى على قال "الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر" رواه مسلم.

٣٣ وعنه أن رسول اللّه ﷺ قال "يدخل الفقراء الجنة قبل الأغنياء بخمسمائة عام" رواه الترمذي.

٣٤ عن أبى أمامة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال "يا ابن آدم إنك إن تبذل الفضل خير لك ، وإن تمسكه شر لك ، ولا تلام على كفاف، وابدأ بمن تعول " رواه الترمذي.

٣٥ - عن ابن مسعود رضى الله عنه أن النبى على قال "أيُكم مال وارثه أحب إليه من ماله، قالوا: يا رسول الله ما منّا أحد إلا ماله أحب إليه، قال: فإن ماله ما قدّم ومال وارثه ما أخّر " رواه البخارى.

٣٦ عن النوَّاس بن سمعان رضى اللّه عنه أن رسول اللّه ﷺ

قال "البرُّ حسن الخلق، والإِثم ما حاك في نفسك وكرهت أن يطلع عليه الناس" رواه مسلم.

٣٧ عـن أم الــمؤمنين عائـشة رضـي اللّـه عنهـا أن النبـي ﷺ قال "إن اللّه رفيق يحب الرفق في الأمر كله" متفق عليه.

٣٨- عن أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي على قال "ليس الشديد الصُرعة إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب" متفق عليه.

٣٩ عن عدى بن حاتم رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: "اتقوا النار ولو بشق تمرة فمن لم يجد فبكلمة طيبة" متفق عليه.

عن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبى و قال "لم يبق من النبوة إلا المبشّرات.. قالوا وما المبشرات ؟؟ قال الرؤيا الصالحة" رواه البخارى.

ا ٤- وعنه أنه على قال "من رآني في المنام فسيراني في اليقظة أو كأنما رآني في اليقظة لا يتمثل الشيطان بي" متفق عليه.

الله ﷺ قال "إذا رأى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال "إذا رأى احدكم الرؤيا يكرهها، فليبصق عن يساره ثلاثًا.. وليستعذ بالله من

الشيطان ثلاثا، وليتحول من جنبه الذي كان عليه" رواه مسلم.

27 عن أسماء بنت يزيد رضى الله عنها قالت: "إن رسول الله عنها قالت: "إن رسول الله عنها قالت: "إن رسول الله عنها أله عنها المسجد يوما، وعصبة من النساء قعود ، فألوى بيده بالتسليم" رواه الترمذى (ألوى بيده أى أشار بيده بالسلام.. وقيل الإشارة باليد والسلام باللسان معا).

24- عن أنس رضى الله عنه قال: قال لى رسول الله ﷺ "يا بنى اذا دخلت على أهلك فسلم ، يكن بركة عليك وعلى أهل بيتك" رواه الترمذي.

٤٧ - وعن ابن عمر رضى الله عنهما روى قصته قال فيها : فدنونا

من النبي ﷺ " فقبلنا يده " رواه أبو داود.

٤٨ - عن معاذ رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال " من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة " رواه الحاكم.

-٥٠ وعن مرثد بن عبد الله قال: كان مالك بن هبيرة رضى الله عنه إذا صلّى على الجنازة فتقال الناس عليها، جزاً هُم عليها ثلاثة أجزاء، ثم قال: قال رسول الله على "من صلّى عليه ثلاثة صفوف.. فقد أوجب" رواه الترمذى (قد أوجب أى وجبت له الجنة.. تقال الناس عليها أى أن عدد الحاضرين قليل.. والمعنى أن يجعل الناس ثلاثة صفوف فى صلاة الجنازة حتى وإن كان العدد قليلا).

٥١ – عن أبى ليلى عثمان بن عفان رضى الله عنه قال: كان النبى الله الله عنه قال: كان النبى الله الذا فَرَغَ من دفن الميت وقف عليه وقال: استغفروا لأخيكم وسلوا له التثبيت فإنه الآن يسأل" رواه أبو داود.

الله عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على "إذا الله على الله على الله على الله على الله على المن القطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية ، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له الله رواه مسلم.

٥٤ عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما أن رسول الله ورق قال "يقال لصاحب القرآن: اقرأ وارتق ورقل كما كنت ترتل فى الدنيا ، فإن منزلتك عند آخر آية تقرؤها " رواه الترمذى.

٥٥ عن أبى سعيد رضى الله عنه قال: قال لى رسول الله الله الله أعلمك أعظم سورة فى القرآن قبل أن تخرج من المسجد، فأخذ بيدى، فلما أردنا أن نخرج قلت: يا رسول الله إنك قلت: لأُعلَّمنّك أعظم سورة فى القرآن، قال الحمد لله رب العالمين هى السبع المثانى والقرآن العظيم الذى أوتيته" رواه البخارى.

٥٦ عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ "قال في قل هو الله أحد إنها تعدل ثلث القرآن" رواه مسلم.

٥٨ عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على قال: "من القرآن سورة ثلاثون آية شفعت لرجل حتى غُفر له، وهى تبارك الذى بيده الملك " رواه أبو داود.

٥٩ عن أبي مسعود البدري رضي الله عنه أن رسول الله على قال الله على قرأ بالآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه " متفق عليه.

٦٢ عن عثمان بن عفَّان رضي اللّه عنه أن رسول اللّه ﷺ

قال: " من توضأ فأحسن الوضوء، خرجت خطاياه، من جسده حتى تخرج من تحت أظفاره " رواه مسلم.

٦٣ - عن أنس رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال "الدعاء لا يُردّ بين الأذان والإقامة " رواه الترمذي.

الله عنه قال وسول الله عنه قال وسول الله هي "من عدا إلى المسجد أو راح أعد الله له في الجنة نُزُلا كلما غدا أو راح متفق عليه.

الله ﷺ قال "من تطهر في بيته ثم مضى إلى الله ﷺ قال "من تطهر في بيته ثم مضى إلى بيت من بيوت الله، كانت خطواته، بيت من بيوت الله، كانت خطواته، إحداها تُحُطّ خطيئة والأخرى ترفع درجة " رواه مسلم.

الله على عثمان بن عفان رضى الله عنه قال: "سمعت رسول الله عنه قال: "سمعت رسول الله عنه قال: "سمعت رسول الله عنه يقول من صلّى العشاء في جماعة فكأنما صلّى الليل كله" رواه مسلم.

٦٧ عن جابر رضى الله عنه أن رسول الله ها قال "إن بين البحل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة" رواه مسلم.

٦٨ عن عبد الله بن سلام رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: "أيها الناس أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلَّوا بالليل والناس نيام، تدخلوا الجنة بسلام" رواه الترمذي.

٦٩ عن جابر رضى الله عنه أن رسول الله على "رحم الله رجلا سمحا إذا باع وإذا اشترى، وإذا اقتضى" رواه البخاري.

٧٠ عن أبى هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله ﷺ "من أنظر مُعْسِراً، أو وضع له، أظله الله يوم القيامة تحت ظل عرشه يوم لا ظل إلا ظله" رواه الترمذى. (أنظر أى أجّل وأرجأ سداد الدين.. ووضع له أى تنازل عن جزء منه).

٧١ عن معاوية رضى الله عنه أن رسول الله عنه عنه أن يُرِدْ
 الله به خيرا يفقهه في الدين" متفق عليه.

27- عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله الله قال الله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شئ قدير، في يوم مائة مرة كانت له عدل عشر رقاب، وكتبت له مائة حسنة ، ومحيت عنه مائة سيئة، وكانت له حرزا من الشيطان يومه ذلك حتى يمسى، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به إلا رجل عمل أكثر منه" وقال "من قال سبحان الله وبحمده في يوم مائة مرة، حُطَّت

خطاياه وإن كانت مثل زبد البحر" متفق عليه.

٧٤ عن أبي موسى الأشعرى رضى الله عنه قال: قال رسول الله على الله الله عنه الذي يذكر ربه والذي لا يذكره مثل الحي والميت" رواه البخاري.

٧٥ - عن عبد الله بن بُسْرٍ رضى الله عنه أن رجلا قال لرسول الله عنه أن رجلا قال لرسول الله إن شرائع الإسلام قد كَثْرَتْ على، فأخبرنى بشئ أَتَشَبَّتُ به.. قال: لا يزال لسانك رطبا بذكر الله" رواه الترمذى.

- 27 عن أبى الدرداء رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: "ألا أنبئكم بخير أعمالكم، أزكاها عند مليككم، وأرفعها فى درجاتكم، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم، ويضربوا أعناقكم، قالوا بلى يا رسول الله.. قال: ذكر الله تعالى "رواه الترمذى.

٧٧- وعن سعد بن أبي وقاص رضى اللّه عنه قال: قال رسول اللّه عدد ما خلق اللّه في السماء، وسبحان اللّه عدد ما

خلق في الأرض، وسبحان الله عدد ما بين ذلك، وسبحان الله عدد ما هو خالق، والله أكبر مثل ذلك، والحمد لله مثل ذلك، ولا إلـه إلا الله مثل ذلك، ولا حول ولا قوة إلا بالله مثل ذلك" رواه الترمذي.

٧٨ عن أبى موسى الأشعرى أن رسول الله على قال: ألا أدلّك على كنز من كنوز الجنة. فقلت بلى يا رسول الله.. قال "لا حول ولا قوة إلا بالله" متفق عليه.

٧٩ عن أم سلمة أم المؤمنين رضى الله عنها قالت: "كان أكثر دعاء رسول الله ﷺ يا مُقلِّبَ القلوب ثبت قلبي على دينك" رواه الترمذي.

۱۸- عن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبى الله قال: "إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضوان الله تعالى ما يلقى لها بالا يرفعه الله بها درجات، وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله تعالى لا يلقى لها بالا يهوى بها فى جهنم " رواه البخارى.

٨٣ وعنه أن رسول اللّه ﷺ قال "كفى بالـمرء كذبا أن يحدّث بكل ما سمع" رواه مسلم.

٨٤ عن ابن مسعود رضى اللّه عنه قال "ليس الـمؤمن بالطعّان، ولا الفاحش ولا البذئ " رواه الترمذي.

۸٥ عـن أبـي هـريرة رضـي اللّـه عنـه أن رسـول اللّـه قـال "المتسابّان ما قالا فعلى البادى منهما حتى يعتدى المظلوم" رواه مسلم.

حتى يصطلحا" رواه مسلم.

٨٧ وعنه أن رسول الله ﷺ قال: "إياكم والحسد فإن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب" رواه أبو داود.

٨٩ عن جندب رضى الله عنه أن رسول الله والله والله والله لا يغفر الله لفلان، فقال الله عز وجل: من ذا الذي يتألَّى على أنْ لا أغفر لفلان. إنى قد غفرتُ له، وأحبطت عملك" رواه مسلم.

٩٠ عـن ابـن عبـاس رضـى اللّـه عنهمـا أن رسـول اللّـه ﷺ قال " الذي يعود في هبته كالكلب يرجع في قيئه" متفق عليه.

91 – عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله الله عنه أل: "اجتنبوا السبع الموبقات قالوا يا رسول الله وما هن. قال: الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التى حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولى يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات" متفق عليه.

٩٢ - وعنه أن رسول الله على قال "أنا أغنى الأغنياء عن الشرك، من عمل عملا أشرك فيه معى غيرى، تركته وشركه" رواه مسلم.

97 - عن عقبة بن عامر رضى الله عنه أن رسول الله والله الله الله الله الله الماء، فقال رجل من الأنصار: أفرأيت الحَمْوَ.

فقال: الحمو الموت " متفق عليه. (والحمْو قريب الزوج كأخيه وابن أ أخيه وابن عمه).

٩٤ عـن ابـن عبـاس رضـي اللّـه عنهمـا أن رسـول اللّـه ﷺ "لعن المخنثين من الرجال والمترجلات من النساء" رواه البخاري.

٩٥ – وعن جابر رضى الله عنه أن رسول الله على قال: "لا تأكلوا بالشمال.. فإن الشيطان يأكل ويشرب بشماله" رواه مسلم.

٩٦ عن ابن عمر رضى اللّه عنه أن رسول اللّه ﷺ قال: "لا تتركوا النار في بيوتكم حين تنامون" متفق عليه.

۹۷ عن عقبة بن عامر قال قال رسول الله الله الله الله الله على المؤمن أخو المؤمن، فلا يحل لمؤمن أن يبتاع على بيع أخيه ولا يخطب على خطبة أخيه حتى يذر" رواه مسلم. (أى حتى يترك الأول بيعه أوخطبته)

٩٨ عن أبى هريرة رضى الله عنه أنه قال: قال رسول الله الله الله يرضى لكم ثلاثا ويكره لكم ثلاثا: فيرضى لكم أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا، ويكره لكم: قيل وقال.. وكثرة السؤال.. وإضاعة المال" رواه مسلم.

\* \* \*

صدق رسول الله ﷺ

# ختام الجزء الثانه

بفضل الله تعالى نختم هذا الجزء من الكتاب بـ حعوة طيبـ ن مقتبسة بتصرف لتناسب الـمقام من دعوات أحد عباد الله الـصالحين وهو سيدنا عكاشة رضي الله عنه عسي أن يتقبلـها الله تعالى.

بسم اللَّغِ الرحمن الرحيــم.. ونصلا ونسلــم محلا مولانا وسيدنا محمد ومحلا الــغ وصحبــــ أجمعين...

اللَّهُم يا كثير النوال.. ودائم الوصال ويا حسن الفعال.. ويا رزاق العباد علي كل خال..

اللَّهُم إن دخل الشك في إيـمانـي بك ولـم أعلـم بــ تبت عنه وأقول لا الـــ إلا اللَّه محمد رسول اللّه.

اللَّهِم إن دخل الكبر و العُبْب و الرياء و السمعة فى عملى

ولـــم ألحلم بــــها تبت لحنها وأقول لا إلـــه إلا الله محمد رسول الله..

اللَّهُم إن دخل النفاق في قلبي من الذنوب الصغائر و الكبـــائر والكبـــائر والكبـــائر والكبـــائر والـــم أحلم بـــــ تبت نحنه وأقول لا الــــــ الا الله محمد رسول الله..

اللَّهُ مِا قَدَّرت لَهُ مِن أُمِر ولَــمِ أُرضَلَ تَبتَ عَنَهُ وَأَقُولَ لَا إِلَـــهُ إِلَّا مِامِدُ رَسُولَ اللَّهُ..

اللَّهُم ما أنهمت علامٌ من نعملٌ فعصيتك بـــــــها وعُمَاــت عــن شكرك تبت عنه وأقول لا إلـــه إلا الله محمد رسول الله..

اللَّهُم ما مننت بـــل محللةٌ من خير فلـــم أحمدك محليل تبت محنـــل وأقول لا إلـــل إلا اللَّه محمد رسول اللّه..

اللَّهُم ما ضيعت من عمر لا ولـــم ترضل تبت عنل وأقول لا إلـــل إلى اللَّه مـــمح رسول اللّه...

اللهم ما أوجبت علامٌ من النظر فلا مصنوعاتك فغفلت عنـــل تبتُ عنل وأقول لا إلــــل إلا الله محمد رسول الله..

اللَّهُم ما الحتــمحت على أحد سواك في الشدائد والنوائب تبت عنل وأقول لا إله إلا الله محمد رسول الله..

اللَّهُم ما صلح من شأنك بفضلك فرأيته من تخيرك تبت تحنل

اللَّهُم بِحْقٌ لا إله إلا الله وعزَّته.. وبحق العرش وعظمته.. وبحـق الكرسلي وَسَعَتِل، وبحق اللوح وحفظتِل، وبحق القلص وجريتِل، وبحق الميز إن وغفَّته، وبحق الصر إط ورقَّته، وبحق جبريــل وأمانتـــه، وبحــق رضو أن وجنته، وبحق مالك وزبانيته، وبحق ميكائيــل وشــفقته، وبحــق اسر افیل ونفخته، وبحق محزر ائیل وقبضته، وبحق اُحم وصفوته، وبحت شيث ونبوته، وبعق نوح وسفينته، وبعق إبر ألهيم وغُلته، وبعق أسعق وحيانته، وبحق إسماعيل وفحيته، وبحق يوسف و تحربته، وبحق موسلى و أياته، وبعق هارون وعرمته، وبعق هود وهيبته، وبعق صالع وناقته، وبحق لوط وجيرته، وبحق يونس ودعوته، وبحق د انيال وكر امتح، وبعق زكريا وطهارته، وبعق نحيسلا وسياعته، وبعق سيدنا معمد ﷺ وشفاعته. أن تغفر لنا ولو الدينا. ولا غو اننا ومــشايخنا وعلــــمائنا.. وأن تأخذ بيدلا.. وتعطينا لا سؤالا ، وتبلّغنا لا أملاه، وتصرف نحنالا كل من نحاد إنه برحمتك يا أرحم الراحمين، وتحفظنه من كل سوء لا وكذلك ننجلا المؤمنين.. حسبنا الله ونعم الوكيل.. حسبلي الله لا على مولانا وسيدنا محمد النبلى الأملى وعلى ألح وصحبح وسلم



وصلِّ اللَّهم وسلم وبارك على سيدنا محمد عبدك ونبيك ورسولك وحبيبك وعلى آله وصحبه وذريته والتابعين وعلينا معهم برحمتك يا أرحم الراحمين ما ذكرك الذاكرون وغفل عن ذكرك الغافلون عدد ما كان وما سيكون من يوم أن خلقت الدنيا إلى مالا نهاية في كل لمحة ونفس بعدد كل معلوم لك يا مولانا يا عظيم.. اللَّهم صلّ وسلم وبارك على سيدنا محمد النبي الأميّ وعلى آله وأصحابه وأنصاره وأزواجه وذرياته وأهل بيته والمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات أفضل وأجل صلواتك وصلوات خلقك أجمعين من ابتداء الدنيا إلى مالا نهاية، عفوا منك وإحسانا، فإنا لا نستحق ذلك ولكن مغفرتك ورحمتك أوسع وأجلّ وأعلى، وتجعلنا بها لمجاورة الرسول في مأوى العز أهلا، صلى الله عليه وعلى كل من آمن به وقال قولا فصلا، ألف ألف ألف، الصلاة والسلام عليك يا رسول الله، ألف ألف ألف، الصلاة والسلام عليك يا حبيب الله، وعلى آلك وصحبك أجمعين والحمد لله رب العالمين.





£ ٢ ٢ \_\_\_\_\_

# محتويات الكتاب

| 10 | ■ تقديــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                        |
|----|-------------------------------------------------------------------|
| ۲1 | ● من دبحو ات الصالحين                                             |
| 79 | <ul> <li>الباب الأول: عالم الشهادة وعالم الغيب</li> </ul>         |
|    | — عالم الملك أو الشهادة                                           |
|    | <ul> <li>الإدراك في كائنات عالم الشهادة</li> </ul>                |
|    | — خلافة الإنسان في الأرض                                          |
|    | — أحسن تقويم، أسفل سافلين                                         |
|    | — الغيب النسبي – الغيب المطلق                                     |
|    | — ملخص الباب الأول                                                |
| ٦٧ | <ul> <li>الباب الثانـــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul> |
|    | — القلب – المخ – الحياة                                           |
|    | — النفس الحيوانية                                                 |
|    | — الإدراك عند الحيوان                                             |
|    | النفس الإنسانية                                                   |
|    | — قوى النفس - التفكير                                             |
|    | — الحس المشترك - القوى المحركة                                    |
|    | — القوى الباعثة - الوهم - الخيال                                  |
|    | — نور شرع اللّه في النفس                                          |
|    | — نور هدى الله في النفس                                           |
|    | —                                                                 |
|    |                                                                   |

£ ۲ ٣

• الباب الثالث: الإيــمان

التقليد والتحقيق

— أنواع الإيمان

— العلم واليقين

— عناصر الإيمان

— الإيمان بالله - بالملائكة - بالكتب السماوية -

بالرسل - باليوم الآخر - بعذاب القبر - بالقدر

— صحة الإيمان وزيادته

— إيمان الصحابة وسبق الإيمان إلى قلوبهم

ملخص الباب الثالث

177

• الباب الرابع: الإياان بالله تعالى

- توحيد الله وإفراده بالعبودية

- معرفة الله ومرآة القلب

الحجب الظلمانية

الأسماء والصفات والتجليات

— موسى والعبد الصالح - يوسف - النفس والمصائب

— التعلق والتخلق بصفات اللّه

- موجز الباب الرابع

7.1

# • الباب الخامس: الإيصان برسول الله ﷺ

- إكرام الله لرسوله
- حظك من النبوة والرسالة
- حب الرسول والصلاة عليه
  - حول نبوة رسول الله ﷺ
- سبحات أرواح الأنبياء القرآن
- الغيب الشفاعة كرامات الأولياء
  - موجز الباب الخامس

700

# • الباب السادس: تربيخ النفس

- تغيير الأخلاق العلم الفرض الزهد
- ذكر الله النفس الأمارة بالسوء النفس اللوامة
  - الصفات الذميمة في النفس
- التبذير والإسراف الغضب الكبر العجب الرياء -
- النفاق -الغدر الخداع الكذب الغرور الحسد -
- الغيبة النميمة حب الجاه الجدل المكابرة -
  - الظلم الاستهانة بالحرمات
  - الصفات الحميدة في النفس
- الكرم الحلم والعفو الإخلاص الصدق الحب
- في الله الفتوة الأمانة والعهد العدل والإحسان
  - الشكر الصبر التوكل الحياء الخوف والرجاء
    - ملاحظة: الطهارة والنجاسة
      - صوجز الباب السادس

# • الباب السابع : أد اب الإيــمان

- خلق الرسول معنى الأدب
- الحقوق التي على المؤمن
   حقوق الوالدين الأولاد الأخوة الزوج الزوجة الجار المسلم غير المسلم الحيوان الأخوة في الله
- آداب النفس التوبة المراقبة المحاسبة المجاهدة الأدب مع كتاب الله الأدب في الدعاء الأدب مع موتى المسلمين أدب الدعوة إلى الله الأدب مع موتى المسلمين أدب الدعوة إلى الله الأدب مع رسول الله أدب التعرض لنفحات الله الأدب مع الله تعالى.
  - ملخص الباب السابع

409

# الباب الثامن: ذكر الله تعالى

- الذكر المجرد التسبيح تلاوة القرآن العلم الشرعي التفكر في ملكوت الله ذكر الأنبياء والصالحين
  - العمل الخالص لله
  - فضائل الذكر والتسبيح
- أذكار العادات عند الاستيقاظ - في الصباح - عند الاستعداد للنوم - في المساء - عند الأرق في النوم - عند دخول الخلاء - عند الخروج من الخلاء - بعد الوضوء - عند الخروج من

المنزل – عند دخول المسجد وعند الخروج منه – عند سماع الآذان – عند ركوب الدابة وما شابهها – عند بداية السفر – عندالرجوع من السفر – عند دخول بلد – عند دخول المنزل – عند مباشرة أهله – عند انتهاء المجلس – عند الشراب – عند الطعام – عند صاحب الوليمة – عند لبس الجديد – عند التشاؤم – عند رؤية الهلال – عند رؤية مبتلي – عند زيارة مريض – عند الكرب – عند خوف الحسد – عند خوف من الخلق – عند البلاء والشدة – عند الورطة – عند العدو – عند صعوبة أمر – ما يعود به الأطفال وغيرهم – تعويذ آخر – عند سماع الرعد – إذالخاف قوما – توديع المسافر – عند الوجع – بعد دفن الميت – عند الفأل السيئ – إذا فقد العون في متاهة

- بعض الدعوات النبوية
- ملخص الباب الثامن

| 740 | الباب التاسع: من وصايا رسول الله | • |
|-----|----------------------------------|---|
| ٤١٨ | ختام الجزء الثانكع               | • |
| ٤٢٣ | محتويات الكتاب                   | • |
| ETA | ألهم المراجع                     | • |
| £   | صدر للمؤلف                       | • |

# أهو المراجع

الروح ابن القيم أمراض القلوب ابن القيم أبو حامد الغزالي روضة الطالبين أبو حامد الغزالي مشكاة الأنوار أبو حامد الغزالي المقصد الأسني أبو حامد الغزالي مدارج النفس أبو حامد الغزالي إحياء علوم الدين أبو القاسم الخاني آداب السلوك أبو بكر الجزائري منهاج المسلم قوت القلوب أبوطالب المكي عبدالعزيز الدباغ الإبريز أبو زكريا النووي رياض الصالحين أبو زكريا النووى الأذكار من وصايا الرسول طه العفيفي السيد أبو الفيض المنوفي معالم الطريق إلى الله ثواب العمل الصالح الحافظ الدمياطي سعيد القحطاني حصن المسلم أنور الكشميري فيض الباري حاشية ابن عابدين ابن عابدين فقه السنة السيد سابق البداية والنهاية ابن کثیر جلال الدين السيوطي الجامع الصغير

# صَدَرَ للمؤلف

#### أولا : المؤلفات

#### ١- أركان الإسلام (دليل العبادات)

طبعة أولى ١٩٧٣م

طبعة خامسة جماد ثانى ١٤٢٨هـ يونيـه ٢٠٠٧م

موافقة الأزهر برقم ٥٤٨٦ بتاريخ ٢٠٠٤/١٠/٢م

#### ٢ – قواعد الإيهان(تهذيب النفس)

طبعة أولى محرم ١٣٩٧هـ أغسطس ١٩٩٠م

طبعة رابعة غرة جماد ثانى ١٤٢٩هـ يونية ٢٠٠٨م

موافقة الأزهر برقم ٥٤٨٣ بتاريخ ٢٠٠٤/١٠/٢م

#### ٣- مقدمة أصول الوصول

طبعة أولى شعبان ١٤١٦هـ يناير ١٩٩٦م

طبعة رابعة رمضان ١٤٢٥هـ نوفمبر ٢٠٠٤م

### 2- أنوار الإحسان (أصول الوصول)

طبعة أولى رمضان ١٤١٨هـ يناير ١٩٩٨م

طبعة ثانية غرة جماد ثاني ١٤٢٩هـ يونية ٢٠٠٨م

موافقة الأزهر برقم ٥٤٨٥ بتاريخ ٢٠٠٤/١٠/٢م

#### ۵– محمد نبی الرحمة

طبعة أولى ربيع أول ١٤٢٤ هـ مايو ٢٠٠٣م

طبعة خامسة صفر ١٤٢٨ه مارس ٢٠٠٧م

موافقة الأزهر برقم ٥٤٨٤ بتاريخ ٢٠٠٤/١٠/٢م و في طبعته الثالثة قدم له فضيلة شيخ الجامع الأزهر و نشره

مجمع البحوث الإسلامية

# ٦ – معمد مشكاة الأنوار ( قطوف معمدية )

طبعة أولى غرة ربيع أول ١٤٢٨هـ مارس ٢٠٠٧م طبعة ثانية غرة رجـب ١٤٢٨هـ يوليو ٢٠٠٧م

## ثانيا : الشعر

## ١ – ديوان الأسير

طبعة أولى جماد آخرا ١٤١١هـ يناير ١٩٩٢م

## موافقة الأزهر برقم ٥٧٥٢ بتاريخ ١٠٠٤/٨/١٠م

| مواها                                  | مه ۱۱ رهر برهم ۲۰۷۰ بدریج ۱۰ | יא (۱۰۰۶/۸)  |
|----------------------------------------|------------------------------|--------------|
| <b>۲ - ديوان العتيق</b><br>طبعة أولى   | المحرم ١٤١٦هـ                | يونية ١٩٩٥م  |
| <b>۳- دیوان الطلیق</b><br>طبعة أولی    | رمضان ۱٤۱۹هـ                 | يناير ١٩٩٩م  |
| <b>2 - ديوان الغريق</b><br>طبعة أولى   | شوال ۱٤۲۰هـ                  | يناير ٢٠٠٠م  |
| <b>0- ديوان الرفيق</b><br>طبعة أولى    | المحرم ١٤٢٢هـ                | مارس ۲۰۰۱م   |
| <b>٦- ديوان المقيق</b><br>طبعة أولى    | رمضان ۱٤۲۲هـ                 | نوفمبر ۲۰۰۱م |
| <b>٧- ديوان العقيق</b><br>طبعة أولى    | المحرم ١٤٢٣هـ                | مارس ۲۰۰۲م   |
| <b>٨ - ديوان الوثيق</b><br>طبعة أولى   | رمضان ۱٤۲۳هـ                 | نوفمبر ۲۰۰۲م |
| <b>٩- ديوان الرَّحيلُ</b><br>طبعة أولى | غرة المحرم ١٤٢٤هـ            | مارس ۲۰۰۳م   |

١٠- ديوان البريق

طبعة أولى غرة المحرم ١٤٢٥هـ فبراير ٢٠٠٤م

١١ - ديوان ألفية معمد ( صلى الله عليه و سلم )

طبعة أولى غرة ربيع أول١٤٢٥هـ أبريل ٢٠٠٤م

طبعة ثانية غرة جماد ثاني ١٤٢٩هـ يونية ٢٠٠٨م

١٢ - ديوان محمد الإمام المبين (صلى الله عليه و سلم)

طبعة أولى رمضان ١٤٢٥هـ نوفمبر ٢٠٠٤م

١٣– ديوان العشيق

طبعة أولى غرة رمضان ١٤٢٦ هـ أكتوبر ٢٠٠٥م

12 – ديوان الرشيق

طبعة أولى غرة رمضان ١٤٢٧ هـ سبتمبر ٢٠٠٦م

١٥- ديوان الرقيق

طبعة أولى غرة شهر النور ربيع الأول ١٤٢٨هـ مارس ٢٠٠٧م

١٦– ديوان المفيق

طبعة أولى غرة رمضان ١٤٢٨هـ سبتمبر ٢٠٠٧م

١٧ - ديوان العريق

طبعة أولى غرة المحرم ١٤٢٩هـ يناير ٢٠٠٨م

۱۸– ديوان الفريق

طبعة أولى يوم المولد ربيع أول ١٤٢٩هـ مارس ٢٠٠٨م

ثالثاً: الأوراد والأذكار

أ–العضرة

طبعة أولى رجب ١٤١٥هـ ٤ ديسمبر ١٩٩٤م طبعة ثامنة وعشرون غرة ربيع أول ١٤٢٩هـ مارس ٢٠٠٨م

## ب-راتب الاسم الأول

| ٤ ديسمبر١٩٩٤م | رجب ١٤١٥هـ      | طبعة أولى  |
|---------------|-----------------|------------|
| يوليو ١٩٩٧م   | ربيع أول ١٤١٨هـ | طبعة رابعة |

#### ج-راتب الاسم الثاني

| ٤ ديسمبر ١٩٩٤م | رجب ۱٤۱۵هـ     | طبعة أولى  |
|----------------|----------------|------------|
| يونيو ٢٠٠٠م    | ربيع أول١٤٢١هـ | طبعة خامسة |

## د-راتب الاسم الثالث

| ٤ ديسمبر ١٩٩٤م | رجب ۱٤۱۵هـ     | طبعة أولى  |
|----------------|----------------|------------|
| بونیو ۲۰۰۱م    | رىيع أول١٤٢٢هـ | طبعة خامسة |

# رابعا : الصوتيات :

مجموعة كبيرة من تسجيلات صوتية و إنشاد فى حب الرسول صلى اللَّهُ عليه وسلم والعشق الإلاهى ووصف حالات ومقامات أهل اللَّه الروحية.

#### مواقعنا:

WWW.ALABD.COM,
WWW.القومي

WWW.ALASHRAF-ALMAHDIA.COM

E-mail: alabd@hotmail.com

# الصوتيات

| الديوان  | القصيدة             | رقم<br>الشريط |
|----------|---------------------|---------------|
| الأسير   | مكشوفة الأسرار      |               |
| العتيق   | الافضال–الغوثية     | تابع ۳        |
| الأسير   | آل البیت<br>یاسادتی |               |
| الأسير   | الحسينية            |               |
| الطليق   | النفيسية            |               |
| الأسير   | الزينبية            | ٤             |
| الأسير   | الفاطمية            |               |
| الطليق   | الزينية             |               |
| الطليق   | السكينية            |               |
| الأسير   | العيونية            |               |
| العتيق   | الختام-             |               |
| العبيق   | الغوثية             |               |
| العتيق   | الرجاء-             |               |
| رحديق    | الغوثية             |               |
| العتيق   | الحجاب-الغوثية      | ۵             |
| العتيق   | الغوثية-            |               |
| <i>G</i> | الأفضال             |               |
| العتيق   | أفديه روحى          |               |
|          | (جـزء)              |               |
| ؤلف      | 1                   |               |
| الغريق   | العهد               | <b>,</b>      |

| الديوان | القصيدة                             | رقم<br>الشريط |
|---------|-------------------------------------|---------------|
| الطليق  | الطور                               |               |
| الطليق  | المعراج                             |               |
| الطليق  | السلطان                             | ,             |
| الأسير  | مرآة قلب                            | 1             |
| الأسير  | الظلال                              |               |
| العتيق  | أفديه روحى                          |               |
| الطليق  | لا أبالي                            |               |
| الأسير  | صلوا عليه                           |               |
| العتيق  | أحبك<br>يارسول الله                 | ٢             |
| الطليق  | ربی                                 |               |
| الأسير  | سبحانك                              |               |
| الطليق  | أحب محمدا                           |               |
| الطليق  | لا أبالي                            |               |
| الأسير  | صلوا عليه                           |               |
| الأسير  | صلي عليك<br>الله (ياسيد<br>السادات) | ۲<br>مکرر     |
| العتيق  | الختام-الغوثية                      | •••           |
| الطليق  | أحب محمدا<br>(جزء)                  |               |
| الأسير  | ذكر الحبيب                          |               |
| الأسير  | ياسيد السادات                       | ٣             |
| العتيق  | الختام–الغوثية                      |               |

| الديوان | القصيدة            | رقم<br>الشريط |
|---------|--------------------|---------------|
| الغريق  | البرزخ             | ١٣            |
| ؤلف     | حديث للم           |               |
| ؤلف     | حديث للم           |               |
| الغريق  | النور              | ١٤            |
| الرفيق  | الرفيق             | , -           |
| الرفيق  | الأحوال            |               |
| ة       | الحضر              |               |
| الرفيق  | الأدب              | ١۵            |
| الأسير  | إهداء الأسير       | , 0           |
| العتيق  | إهداء العتيق       |               |
| الطليق  | أحب محمدا          | 17            |
| الرفيق  | إشهدوا             | , ,           |
| الرفيق  | الفداء             |               |
| الرفيق  | النجم              | 1V            |
| الطليق  | العفو              | ١٧            |
| الطليق  | النفيسية           |               |
| الأسير  | الزينبية           |               |
| الرفيق  | الحبيب             |               |
| الرفيق  | الفداء             | ۱۸            |
| إلف     |                    |               |
| الرفيق  | ليلى               |               |
| الرفيق  | الحصاد             |               |
| الطليق  | أحب محمدا<br>(جزء) | 19            |

|         |                | T.            |
|---------|----------------|---------------|
| الديوان | القصيدة        | رقم<br>الشريط |
| الطليق  | أحب محمدا      | تابع ٦        |
| بيح-    | توحيد- تس      |               |
| وات     | ذكر- صل        |               |
| العتيق  | الغوثية-       |               |
| العديق  | الأفضال        |               |
| الطليق  | لا أبالي       | ٧             |
| الأسير  | سيد السادات    | =             |
| الأسير  | رسـول الله     |               |
| الطليق  | أحب            |               |
|         | محمدا(جزء)     |               |
| الأسير  | سبحانك         |               |
| الغريق  | المولد(الرشيد) | ٨             |
| ؤلف     | حديث للم       |               |
| الغريق  | الرؤيا         | ٩             |
| الأسير  | ليلة القدر     |               |
| الغريق  | الحديث         | 1.            |
| الغريق  | الرؤيا         | , ,           |
| الأسير  | يا سادتى       |               |
| الطليق  | النفيسية       |               |
| الغريق  | الكوثر         | 11            |
| الطليق  | أحب محمدا      |               |
| ؤلف     | حديث للم       |               |
| ؤلف     | حديث للم       |               |
| الغريق  | الغريق(السر)   | ١٢            |
| الغريق  | الحي           | ,,            |
| إلف     | دعاء للمؤ      |               |

| الديوان            | القصيدة           | رقم<br>الشريط |
|--------------------|-------------------|---------------|
| الرفيق             | الفداء            | تابع          |
| الرفيق             | الحرم             | 55            |
| الطليق             | لا أبالي          |               |
| الطليق             | النفيسية          | ۲۰۰۳          |
| الطليق             | الزينية           |               |
| الرفيق             | الجلالة           | 55            |
| الحقيق             | حبيب الله         | ۲۰۰۵          |
| الحقيق             | محمد              | 1 * * 0       |
| الأسير             | سبحانك            |               |
| العتيق             | نبى الرحمة        | 51            |
| الأسير             | الحسينية          |               |
| العقيق             | رحماكا            | ۲۰۰۷          |
| الوثيق             | رسـولَ الله       | ۲۰۰۸          |
| الطليق             | أحب محمدا         | 1 • • • •     |
| الأسير             | الظلال            |               |
| الوثيق             | رسـول الله        | 59            |
| العقيق             | العبد             |               |
|                    | خذ بیدی           | ۲۰۱۰          |
| محمد               | (د.عبدالعزيزسلام) | 1 • 1 •       |
| الإمام<br>المبين   | خذ بیدی           | • • • •       |
| , <del>سبی</del> ن | (إبراهيم شهاب)    | 7.11          |
| "صلوات عظمى"       |                   |               |
| لعشيق              | 5.15              |               |
| ــرى               |                   |               |

|         | 1                 |               |
|---------|-------------------|---------------|
| الديوان | القصيدة           | رقم<br>الشريط |
| الرفيق  | الرضا             | ٢٠            |
| الغريق  | الرؤيا            | ٤٠٠           |
| الغريق  | الكوثر            | ٧٠٠           |
| الغريق  | المولد            | ۸۰۰           |
| الرفيق  | ليلي              | 9             |
| الرفيق  | الحصاد            | 1             |
| الرفيق  | الرضا             | 11            |
| الحقيق  | حقيقتى            | 15            |
| الحقيق  | شيخى              | 18            |
| العقيق  | المبشرات          | 15            |
| العقيق  | الجوار            | 10            |
| العقيق  | الخاتم            | 11            |
| العقيق  | هويتي             | 1٧٠٠          |
| العقيق  | القاسم            | ۱۸۰۰          |
| العقيق  | حامل النعلين      | 19            |
| الطليق  | أحب محمدا         |               |
| الغريق  | جزء من (المولد)   |               |
| الطليق  | جزء من (الطور)    | 5             |
| الغريق  | جزء من (الحديث)   |               |
| الغريق  | جزء من (الحي)     |               |
| الأسير  | يا سيد<br>السادات | 51            |
| الرفيق  | الفداء            |               |
| الرفيق  | الحبيب            | 55            |

| الديوان       | القصيدة                 | رقم<br>الشريط |
|---------------|-------------------------|---------------|
| الوثيق        | المثلث                  | ۲۷۰۰          |
| الوثيق        | التاج الأعظم            | ۲۸۰۰          |
| الوثيق        | العبد                   | 59            |
| الوثيق        | البزوغ                  | , , , , ,     |
| الوثيق        | الشروق                  | ۳۰۰۰          |
| الوثيق        | الإمام(الإعداد)         | ٣١٠٠          |
| الرحيق        | الجمال                  | ۳۲۰۰          |
| الرحيق        | الإهداء                 | ٣٣٠٠          |
| البريق        | الحسين                  | ۳٤٠٠          |
| البريق        | الشرح                   | 80            |
| البريق        | المحراب                 | ٣٦٠٠          |
| البريق        | القبة الخضراء           | ۳۷۰۰          |
| البريق        | الجمع الأعظم            | ۳۸۰۰          |
| البريق        | حبيبى                   | ٣٩٠٠          |
| البريق        | أُمْنِي                 | ٤٠٠٠          |
| البريق        | المعبد                  | ٤١٠٠          |
| البريق        | أشهد                    | ٤٢٠٠          |
| الإمام المبين | الوشاح                  | ٤٣٠٠          |
| الإمام المبين | السَّلم                 | 22            |
| الفية         | مشكاة الأنوار           | ٤٥٠٠          |
| محمد          | الخضر                   | ٤٦٠٠          |
| الفية         | الإهداء                 | ٤٧٠٠          |
| محمد          | القدس                   | 24            |
| الإمام المبين | البيان<br>(ثلاثة أجزاء) | ٤٨٠٠          |

| الديوان                                     | القصيدة                                          | رقم<br>الشريط |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------|
| "مقتطفات<br>في حب رسول الله"                |                                                  | 5.18          |
| الرفيق                                      | الجلالة<br>(إبراهيم شهاب)                        | 5.15          |
| مقتطفات<br>من الحضرة                        | صلوات "المن-<br>الصمد- الأوفى"<br>(إبراهيم شهاب) | 5.10          |
| قصيدة<br>غلاف كتاب<br>محمد<br>مشكلة الأثوار | يا رسول الله<br>(دعبدالعزيزسلام)                 | ٢٠١٦          |
| نور من نور<br>(مـدوح سعيد)                  |                                                  | 5.14          |
| المفيق                                      | صلواتى–<br>الصلاة الآمنة                         | 5.14          |
| سعيد)                                       | البلسم (مدوح سعيد)                               |               |
| العريق                                      | صلاة السدرة<br>وصلاة الطهور                      | ۲۰۲۰          |
| العقيق                                      | مقتضى الذات                                      | ٢١٠٠          |
| العقيق                                      | الشهود                                           | 11            |
| العقيق                                      | رحماکا<br>تھانینا                                | 58            |
| الوثيق                                      | حالي                                             | ٢٤٠٠          |
| الوثيق                                      | البيعة                                           | 50            |
| الوثيق<br>الوثيق                            | الفلك<br>ربيع النور                              | 11            |

| الديوان | القصيدة      | رقم<br>الشريط |
|---------|--------------|---------------|
| الرقيق  | الصور        | ٧٠٠٠          |
| المفيق  | الحلاج       | ٧١٠٠          |
| المفيق  | الخليل       | ٧٢٠٠          |
| المفيق  | العطايا      | ٧٣٠٠          |
| المفيق  | الهيمان      | ٧٤٠٠          |
| المفيق  | آمنة النور   | ٧٥٠٠          |
| المفيق  | العروج       | ٧٦٠٠          |
| المفيق  | العباس       | <b>vv</b> ··  |
| المفيق  | إبليس يشهد   | ٧٨٠٠          |
| العريق  | يوسف الصديق  | ٧٩٠٠          |
| الأسير  | الرحيل       | ۸۰۰۰          |
| الفريق  | من الروح     | ۸۱۰۰          |
| العريق  | حب النبي     | ۸۲۰۰          |
| العريق  | لمن الخيار!! | ۸۳۰۰          |
| الفريق  | لقنت شيخى    | ۸٤٠٠          |
| الفريق  | و الضحى!!    | ۸۵۰۰          |
| الحضرة  |              |               |

حفلات دار الاوبرا المصرية بألحان وانشاد حسام صقر و فرقة الانشاد الدينى بالأوبرا

- مسرح الجمهورية نصف شعبان
   ۱۲۲۵هـ
- المسرح الصغير بالأوبرا رمضان
   ۱٤٢٧هـ
  - بيت السحيمي ١٤٢٧هـ

| الديوان       | القصيدة                    | رقم<br>الشريط |
|---------------|----------------------------|---------------|
| العشيق        | جبل النور                  | ٤٩٠٠          |
| العشيق        | النجم الثاقب               | ۵۰۰۰          |
| العشيق        | ظل النور                   | ۵۱۰۰          |
| العشيق        | الميراث                    | ٥٢٠٠          |
| الرشيق        | الفيض                      | ۵۳۰۰          |
| العشيق        | النجى                      | ۵٤٠٠          |
| العشيق        | አ አ                        |               |
| العشيق        | تقديم                      | ۵۵۰۰          |
| العشيق        | المؤتمن                    | ۵٦٠٠          |
| العشيق        | الهجرة                     |               |
| الإمام المبين | الرجاء                     | ۵۷۰۰          |
| الرحيق        | الكتاب                     | ۵۸۰۰          |
| الحقيق        | الدائرة                    | ۵۹۰۰          |
| الرشيق        | صلوات الأعلى               | 1             |
| الحقيق        | الساقية                    | 11            |
| الرفيق        | الضيف                      | 15            |
| الطليق        | لبيك                       | 18            |
| الطليق        | الزينية,الأربعون.<br>القدس | 12            |
| الرشيق        | تقديم ، مولاي              | 10            |
| الرشيق        | من أنفسكم                  | 11            |
| الرقيق        | علمنى الحمد                | 10            |
| الرقيق        | الصمد                      | ٦٨٠٠          |
| الرقيق        | الصلوات الأوفى             | 19            |

- مسرح المنسترلي ١٤٢٧هـ
- مــسرح الجمهوريــة رأس الــسنة الهجرية ١٤٢٨هـ
  - مسرح الجمهورية ربيع اول ١٤٢٨هـ
- مسرح سيد درويش بالأسكندرية
   ربيع أول ١٤٢٨هـ
- مسرح الجمهورية ربيع أول ١٤٢٩هـ
  - مسرح نجم ربيع أول ١٤٢٩هـ

و فيها تم إلقاء و انتشاد مقتطفات شعرية من ( اشهدوا- المولد - صلاة الليزان - خذ بيدى - صلاة الميزان - خذ بيدى - صلاة الإمام - أحب محمدا- الفداء - حامل النعلين - صلاة حراء- صلاة الدهر - قصيدة الشهود- رسول الله يا نعم الولى...... - صلاة البشارة - قصيدة الحرم - قصيدة النجى - صلاة النجى - صلوات عظمى - صلاة الكرية - لا أبسالى - صلاة السدرة...وغيرها).

و للمؤلف ما يزيد على ثلاثمائة شريط صوتى مسجلة على مدى زمنى يزيد على الثلاثين عامًا تتناول موضوعات متنوعة وكلها منهجها حب رسول الله صلى الله عليه وسلم من خلال فهم راق مُقَرِّب للسننه القولية والفعلية والتقريرية ولأحواله صلى الله عليه وسلم وذلك في مناسبات مختلفة مثل الحج والاحتفال بالمولد النبوى في شهر ربيع النور وموالد آل البيت وشهر رمضان المعظم وغيرها من مناسبات لقائه بأبنائه.

وقد تناولت الأحاديث جوانب من حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم. كما تناولت بعض أحاديثه الشريفة بالشرح والبيان وقصدت بعض الأحاديث إلى بيان آداب الصحبة وسلوك المريدين وتناول بعضا الآخر بعض الجوانب الإجرائية للأنشطة المتنوعة من الحضرات والموالد والأذكار والموائد وما إليها حيث يدعو الشيخ دائما إلى الترتيب وحسدن الإدارة في الأعمال جميعها مع الحفاظ على المظهر الجيد.

و غَالبُ أحاديثه عن جوانب وأسرار نبوة رسول الله صلى الله عليه وسلم والروحانيات العالية في عالم الملكوت وأسراره... وكذلك استجلاء الكثير من المعانى الروحية العالية في شرح كثير من الآيات والأحاديث النبوية... ومكن الاطلاع على بعضها بالدخول إلى موقع الشبكة الدولية " النت " للاطلاع على أنشطة الأشراف المهدية من احتفالات وحضرات وموائد احتفالا بآل البيت والمناسحات الدينك ... والأنصشطة الثقافيحة والصشعرية والدينيحة والإجتماعية بأجهزة الإعلام المختلفة من صحافة وإذاعة وتليفزيون كما أقيمت عدة حفلات لأشعاره على دار الأوبرا المصرية ... هذا فضلا عن أن غالب شعره قد أنشده المنشدون المصربون وغير المصربين... وكلها وقف لله تعالى....

من هذه الأحاديث :

- حديث روحانية رسول الله في الكون.
  - حديث السير والسلوك.
- حديث التوحيد وآداب السلوك.
  - حديث الـمـوت والأرواح.
  - حديث الاسراء والمعراج.
    - حديث العبودة.
    - حديث أنوار النبوة.
  - حديث آداب مجلس الذكر
- حديث الأربعاء ١٤١٨هـ (مجموعة أحاديث عن أنوار نبوة سيدنا رسول الله ﷺ).
  - حديث النصف من شعبان ١٤٢٤هـ
  - حديث رأس السنة الميلادية ٢٠٠٤م
    - حديث دعوة الى اللـه.
  - حديث مائدة الرحمن ١٤٢٧هـ.
- حديث الحج لعام ١٤١٧هـ الثلاثاء آذو الحجة.
- حدیث الحج لعام ۱۵۲۷هـ الخمیس ۸ ذو الحجة.

# مواقعنا.

# WWW.ALABD.COM, القوصى.COM,

## **WWW.ALASHRAF-ALMAHDIA.COM**

E-mail: alabd@hotmail.com

رقم الإيداع . ٢١٣٣٩/ ٢٠٠٤